# DDLDGY DDLSSera

By M.N. HEBBAR

Pre-eminence. Further refinements continue to be the score of universities scattered all over the Republic of Germany. But the distinction of providente for unified interdisciplinary studies under one less to the South Asia Institute, created under the of the University of Heidelberg in 1962.

the phenomenon of cultural nationalism and that of territorial and secular nationalism. Both India and Germany provide good examples of it, with the difference that the latter is yet to reconcile the two. The Indian context also observes the affinity of organisations like the Jana Sangh and Hindu Manasaoha to the Shankaracharyas teachings and interestingly, the influence of the latter on current politics.

#### WIDER RESEARCH

The Department of the History of Religion and Philosophy, concentrating on the religions and philosophies of India, has been attracting an increasing number of students. It is significant for its investigations into the function of Hindu tradition and its importance in the present phase of development in India. The multiplicity of aspects and implications of this tradition sometimes call for a broad research scheme aided by several disciplines. An illustration may be had in the study "The

Temple City Of Puri and Cult."

The temple cities of ceived special attention resentative role of Hindu occupying a strategic po of Bengal, they were suc ng Islamic penetration u tury, A.D., enabling her cultural identity. The stu the analysis of: the Jaga political power; religious tribal religions of Orissa cepts and legal structure ple complex; the influen aracharvas; and a socio of the conditions of Puri. example of a compreh scheme where "modern torical" disciplines ble particularly against a ba Sociology, Ethnology, Political Science were us with developments in th ogy, History and Religio

#### NEW EXPER

The new experiment, c disciplines under the brella, proved fortuitou ment of Indology which strides under the heads Berger. The extent and matter that evoked the lars led to its classificati tions.

The first section, head and Dr. K.P. Aithal, is of teaching the classical and Sanskrit along with

The linguistic variety ures of the modern regiladia receive separate second section. Schola pick from the languages (Dr. Aithal); Marathi (Dr. Hindi (Dr. L. Lutze); Urc Tamil (Dr. A. Dhamothi (Dr. A. Dasgupta, a vi



agannatha

have reotheir repion in that, in the Bay ul in resiste 16th cenreserve her compassed

na cult and

ry of Orissa; itional conne Puri temthe Shanknomic study was also an we research well as "hiseffectively, round where

nomics and

out of touch elds of Indollistory.

ENT

tutional umr the departe rather rapid of Prof. Dr. H. ge of subject ation of scho-

nto three sec-

by Dr. H. Kopp y engaged in uages of Pali literature.

literary treaslanguages of ention in the can take their ered: Kannada Sonthémeir);

Or. M.H. Zaidi); ); and Bengali ng professor).

# NSING

### EY TO EARTH'S RES



have decided to build one while several others are planned by the ESA and Germany.

The ESA is also preparing two earth sensing experiments for the first flight of the American Spacelab next year.

The Community's Joint Research Centre (JRC) at Ispra in Italy is carrying out research into remote sensing in collaboration with the American National Aeronautics and Space Administration (NASA). The JRC coordinates research carried out by 50 laboratories in the Community thus avoiding costly and time-wasting duplication of effort. The main priorities of this

Another project is the AGRESTE, which

well as forecasts a

Poplar and beech been surveyed, and ally being extended trees.

trees.
Yet another, the volves measuring gareas with a semi-ari

Ground humidity is growth and its mea forecasting harvest yill Finally, the EURASE

at assessing the healt munity waters are beil how much chlorophyll is the basic element in 1648

5193 () বিশ্বস্থান্ত তী C15 163

#### || 연외되 확명 ||

| বিষয় *                                           |       | 10000000           | * পৃষ্ঠা *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|---------------------------------------------------|-------|--------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| আধুনিক বিজ্ঞানের অপরিসীম বিস্ময়ঃ 'স্পুট্নিক'     | •     |                    | এক                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ভারতের দশমিক মুদ্রাব্যবস্থা বা 'নয়া পয়সা'       | •••   | 1                  | म भ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ভারত্যুক্তরাষ্ট্রের ভাষাসংকট                      |       | k                  | <b>যোল</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| বিশ্বশান্তিপ্রতিষ্ঠার ক্ষেত্রে ভারতবর্ষের দান     |       | THE PARTY NAMED IN | আটাশ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| পঞ্শীলঃ শান্তিপূর্ণ-সহঅবস্থিতি                    | •••   | ,                  | 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| र जर्तामय-পরিকল্পনা ও ভূদান-আন্দোলন               | •••   |                    | ь                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ভারতের প্রথম পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনা               | •••   |                    | 50                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ভারতের দ্বিতীয় পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনা            | •••   |                    | 55                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| বাস্তহারার পুনর্বাসনসমস্তা                        |       |                    | 0)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| সমাজ্জন্নরন-পরিকল্পনা                             |       | •••                | 29                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| পশ্চিমবঙ্গে জমিদারীপ্রথালোপ                       | •••   |                    | 80                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| যুদ্ধ ও বিশ্বশান্তি                               |       |                    | 85                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| বিজ্ঞান ও মানবসভ্যতা                              | •••   |                    | 60                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| विकान की ठांब : जीवन, ना, मृत्रु                  |       | •••                | <b>69</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| অতীত ও বৰ্তমান বাংলাদেশ                           | 10    | •••                | ৬১                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| বাংলাপল্লীর উন্নয়নসমস্তা                         |       |                    | 40                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| বাঙালীর বেকারসমস্থা                               | •••   |                    | 900                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| বাঙালীর আর্থিক উন্নতির অন্তরায়                   | •••   |                    | 90                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| বাঙালীর ভবিষ্যৎ                                   | -     | . Woll             | 95                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| वाङानी मधाविष्ठित मश्कि                           | Billy | BLY OFF            | 481                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| বাংলার শ্রেষ্ঠত্ব                                 |       |                    | 20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| বাঙালী-সংস্কৃতির পরিচয়                           |       | W                  | 28 /                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| বাংলার সামাজিক উৎসব                               | •••   | 10 .4              | 221                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| বাংলার লোকসাহিত্য                                 | 1.    | 112 00 J. A        | 200                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| একজন শ্রেষ্ঠ বাঙালীঃ নেতাজী স্থভাষচন্দ্র          |       |                    | 202                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ঋতুচক্র ও বাংলার পল্লীপ্রকৃতির রূপবৈচিত্র্য 🧸 🔒 • | 11    |                    | 2205                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                   |       |                    | THE PARTY OF THE P |

| ^  | * বিষয় *                                 |                  |     | * পৃষ্ঠা * |
|----|-------------------------------------------|------------------|-----|------------|
| ,  | বাংলার কুটীরশিল্প                         |                  | ••• | 250        |
| 4  | বাংলার কৃষি ও কৃষক                        |                  |     | >29        |
|    | आमारमत नवर्सत छे९मव                       | •••              | *** | 205        |
|    | আমার ছাত্রজীবনের একটুক্রো স্মৃতিকথা       |                  |     | 509        |
|    | আমার জীবনের একটি শ্বরণীয় ঘটনা            |                  |     | >82        |
| 9  | আমার কলেজ-জীবনের প্রথম দিন্টি             |                  |     | >89        |
| 8  | যে-বাংলা বইখানি আমার খুব ভালো লাগে        |                  |     | 200        |
| X  | मताक वनिष्ठिवः मभाष्यीत्र ও षाणीय ष       | াবনে ইহার প্রভাব | /   | 200        |
|    | ব্যার দিনে কলকাতা                         |                  |     | 595        |
|    | হিমালয়-অভিযান: এভারেষ্টবিজয় *           | •••              | ••• | 590        |
|    | বেতারবার্তা                               |                  |     | 260        |
| 7, | ধ্যব্ট •                                  | •••              | ••• | 200        |
| •  | সংবাদপত্র ও সাংবাদিকতা                    | •••              |     | 249        |
|    | স্বাধীন ভারতে ইংরেজি ভাষার স্থান          |                  | ••• | 292        |
|    | স্বাধীন ভারতে সামরিক শিক্ষা               | •••              |     | ১৯৬        |
| 2  | শিক্ষা ও আনন্দের ক্ষেত্রে দেশভ্রমণ        | •••              |     | 200        |
|    | আমাদের শিক্ষাসংস্কার                      | and the same of  |     | 20         |
|    | শিক্ষার মাধ্যমরূপে মাতৃভাষা               |                  |     | ٤٥:        |
|    | বৃত্তিশিক্ষা ও বৃত্তিনির্বাচন             |                  |     | 52         |
|    | নারীশিক্ষা                                | D P // /         | 200 | २३५        |
|    | ওয়ার্ধা-শিক্ষাপরিকল্পনা                  | 28,11,4          | 098 | २२५        |
|    | শিক্ষাগুরু রবীন্দ্রনাথ                    | 1016             | 6   | 226        |
|    | ব্যবসায়-বাণিজ্যমূলক শিক্ষার মূল্য        |                  |     | 200        |
|    | ভারতের জনসংখ্যাসমস্তা                     | •••              |     | २०६        |
|    | ভারতীয় ক্বির অবনতির কারণ                 | 5.40             |     | २०२        |
|    | ভারতীয় শিল্পের উন্নয়নসমস্থা             |                  |     | 288        |
|    | স্বাধীন ভারতে নাগরিকের দায়িত্ব ও কর্তব্য | •••              |     | 200        |
|    | ছাত্রসম্প্রদায় ও রাজনীতি                 |                  |     | 268        |
| 10 |                                           |                  |     |            |

<sup>\*</sup> অধ্যাপক পঞ্চানন চক্রবর্তী-রচিত

w. 5/53

| * বিষয় *                                     |                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | * शृंधा * |
|-----------------------------------------------|------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| ধনতন্ত্র ও সমাজতন্ত্র                         | •••                                      | 4 1 6 4 4 4 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | २৫৮       |
| সাম্যবাদ                                      | 4                                        | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | २७०       |
| গণতন্ত্র ও একনায়কতন্ত্র                      | •••                                      | Sha need                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | २७१       |
| মাহাত্মা গান্ধী                               |                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 290       |
| মাহাত্মা গান্ধীর ব্যক্তিত্ব ও জীবনসাধনা       | •••                                      | 20000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | २१৮       |
| গ্রন্থের সাহচর্য                              | •••                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | २५२       |
| প্রাচীন বাংলা সাহিত্য                         | ***                                      | 0/400 100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | २৮७       |
| আধুনিক বাংলা সাহিত্য                          | ****                                     | 181812••• (a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 292       |
| সাহিত্যের প্রকৃতি                             |                                          | CHIPTINE,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | २२६       |
| সাহিত্যের মূল্যবিচার                          | 77 · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | 71/11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | २ ५ ५     |
| সাহিত্যে আদর্শবাদ ও বাস্তববাদ [ সাহিত্যে নী   | ত ]…                                     | 100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 000       |
| ু বাংলা উপ্সাস                                |                                          | 5 8 5 <b>**</b> 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 000       |
| वारला नांहक                                   |                                          | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 078       |
| বাংলা ছোটগল্প                                 |                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 973       |
| বাংলা মহাকাব্য                                | ***                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ०२०       |
| মাম্প্রতিক বাংলা কবিতা                        | •••                                      | 10.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ०२१       |
| মাজ, জীবন ও সাহিত্য                           | 11                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 908       |
| ামার প্রিয় বাঙালী গ্রন্থকার ঃ বঙ্কিমচন্দ্র   | •••                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 906       |
| था। भन्ना भन्न ९ हत्त                         | •••                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 285       |
| ইপতাসশিলে বৃদ্ধিমচন্দ্র                       | •••                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 989       |
| সাংকেতিক নাটক                                 | •••                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ७०२       |
| বৈষ্ণবক্বিতার ধর্মনীতিক ও দার্শনিক ভিত্তিভূমি | LIMB BEEN                                | G TOTAL STATE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 000       |
| শাক্তপদাবলীপাঠের ভূমিকা                       |                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 296       |
| খামাসংগীত ও রামপ্রসাদ                         | **                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ৩৭৬       |
| त्रवीलनारथत्र '(শ्वमश्रक'                     |                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ৩৮৬       |
| রবীক্রনাথের 'ছিন্নপত্র'                       | 27 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 | 1077 717-3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 800       |
| 'প্রবী'-কাব্যপাঠের ভূমিকা                     |                                          | WENT TO                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 824       |
| 'মহুয়া'-কাব্যপাঠের ভূমিকা                    |                                          | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 802       |
| ক্বি মোহিতলাল মজুমদার                         | Designation of                           | X TO THE PARTY OF | 862       |

| * বিষয় *                                   |     | *      | পৃষ্ঠা * |
|---------------------------------------------|-----|--------|----------|
| কবি জীবনানন্দ দাশ                           |     |        | 8¢5      |
| বৈষ্ণবপদাবলীপাঠের ভূমিকা                    |     |        | 888      |
| বাংলা সমালোচনাসাহিত্য                       |     | ·      | 8४२      |
| কবি যতীন্দ্রনাথ সেনগুপ্ত                    | *** | ***    | 824      |
| জনপ্রিয় কবি নজরুলের কাব্যসার্থকতা-প্রসঙ্গে |     | 100000 | 600      |
| নজকলের কবিমানস                              | ••• |        | 622      |
| কবি টমাস হার্ডি ও যতীক্রনাথ সেনগুপ্ত        | ••• | 1997   | 625      |
| প্রমথ চৌধুরীর প্রবন্ধসাহিত্য                | ••• |        | (00      |
| সত্যেন্দ্রনাথের কাব্যপ্রসঙ্গে               |     |        | 603      |
| 'বিচিত্র প্রবন্ধ'-পাঠের ভূমিক।              | ••• |        | €8b      |
| 'পুন*চ'-কাব্যপাঠের ভূমিকা                   | ••• |        | eeb      |
| 'বলাকা'-কাব্যপাঠের ভূমিকা                   | ••• |        | 690      |
|                                             |     |        |          |

#### ॥ দ্বিতীয় খণ্ড ॥

#### [ এক] অনুবাদ-অংশঃ

- (ক) বি. এ বাংলা পরীক্ষার প্রশ্নপত্র হইতে সংকলিত-পৃষ্ঠা: ১-১০
- (খ) ইণ্টার বাংলা পরীক্ষার প্রশ্নপত্র হইতে সংকলিত-পৃষ্ঠাঃ ১১-১৮
- (গ) অনুশীলনী : ইণ্টার বাংলা পরীকার্থীর জন্ত পৃষ্ঠা : ১৯-২৮
- (ঘ) অমুশীলনী : বি. এ বাংলা পরীক্ষার্থীর জন্য-পৃষ্ঠা : ২৮-৩৫

#### [ ছই ] ভাবার্থলেখন, মর্মার্থপ্রকাশন ও ভাবসম্প্রসারণ ঃ

- (ক) ইণ্টার বাংলা পরীক্ষার প্রশ্নপত্র হইতে সংকলিত—পৃষ্ঠা ঃ ৩৫-৮৩
- (খ) বি-এ বাংলা প্রীক্ষার প্রশ্নপত্র হইতে সংকলিত—পৃষ্ঠাঃ ৮৩-১০৭
- (গ) অনুশীলনী: ইণ্টার বাংলা [মাত্ভাষা ও ঐচ্ছিক] ও বি. এ বাংলা [মাত্ভাষা ও অনাস ] প্রশ্নপত্র হইতে সংকলিত—পৃষ্ঠা: ১০৮-১৩৭

#### [ তিন ] ব্যাকরণবিষয়ক সংক্ষিপ্ত আলোচনা ঃ

বাংলাভাষার উৎপত্তি ও ক্রমবিকাশের সংক্রিপ্ত পরিচয়—ভারতীয় আর্যভাষার বিভিন্ন যুগের ব্যাকরণগত বৈশিষ্ট্য—বাংলাভাষার উপাদান ও শব্দভাগ্র ঃ তত্তব বা প্রাকৃতজ শব্দ, তৎসম শব্দ, অর্থতৎসম শব্দ, দেশী শব্দ, বিদেশী শব্দ, মিশ্র শব্দ—বাংলা উচ্চারণ ও ধ্বনিপরিবর্তনের কতকগুলি বিশিষ্ট রীতি প্রস্বরসংগতি, প্রাপিনি-হিতি, অভিশ্রতি, বিশ্রতালী, ব-শ্রতি, বিপ্রকর্ষ বা স্বরভক্তি, বর্ণবিপর্যর, বর্ণসমীকরণ বা সমীভবন—শব্দতি স্বরধ্বনিলোপ ও বর্ণবিলোপ ঃ স্বরাগম, লোক-ব্যংপত্তিজাত শব্দ, বিষমীভবন—পৃষ্ঠা ঃ ১০৮-১৫০

বাংলা সাধুতাষা ও চলিত ভাষার রূপ—শব্দের অর্থমূলক শ্রেণীবিভাগঃ যৌগিক শব্দ, রূঢ় বা রূঢ়ি শব্দ, যোগরূঢ় শব্দ—শব্দের অর্থপরিবর্তনঃ অর্থের সংকোচন, অর্থের বিস্তার বা প্রসার, নৃতন অর্থের আগম, অর্থের উন্নতি, অর্থের অবনতি— শব্দার্থঃ শব্দের অর্থগোতনশক্তিঃ বাচ্যার্থ, লক্ষ্যার্থ, ব্যক্ষ্যার্থ—ধ্বতাত্মক শব্দ, শব্দেরে হুগুগশ্ব—পৃষ্ঠাঃ ১৫০-১৫৮

কৃৎ প্রত্যয় ও তদ্ধিৎ প্রত্যয়—পৃষ্ঠা ঃ ১৫৮-১৬২; ণস্ববিধি—সম্ববিধি—সন্ধিপ্রকরণ – পৃষ্ঠা ঃ ১৬২-১৬৭; সমাস—পৃষ্ঠা ঃ ১৬৭-১৭৪; কারক ও বিভক্তি—পৃষ্ঠা ঃ
১৭৪-১৭৭; ক্রিয়ার কালভেদ—বাচ্যের রূপভেদ—পৃষ্ঠা ১৭৭-১৮০; অব্যয়—
উপদর্গ—বাংলা উপদর্গ—পৃষ্ঠা ঃ ১৮০-১৮১; পদপরিবর্তন ঃ বিশেষ হইতে
বিশেষণ, বিশেষণ হইতে বিশেষ, লিঙ্গপরিবর্তন—পৃষ্ঠা ঃ ১৮২-১৮৮

প্রায়-সমোচ্চারিত শব্দের অর্থের পার্থক্য— প্রিপরীতার্থক শব্দ— এক কথায় প্রকাশ কর [বাক্সংহতি]— বিশিষ্টার্থক শব্দ ও বাক্যাংশের প্রয়োগ [বাংলা বাগ্ধারা]—কয়েকটি বিশিষ্টার্থক পদসমষ্টি—কতকগুলি ক্রিয়াপদের বিশিষ্ট প্রয়োগ
—কতকগুলি বিশেষ্যপদের বিশিষ্টার্থে প্রয়োগ—কতকগুলি বিশেষণ পদের বিশিষ্টার্থে প্রয়োগ—কতকগুলি বিশেষণ পদের বিশিষ্টার্থে প্রয়োগ—পৃষ্ঠাঃ ১৮৮-২০৫

ব্যাকরণ-সম্পর্কিত কতকগুলি প্রয়োজনীয় সংজ্ঞার পরিচয়: সমধাতুজ কর্ম
বা ধাত্বর্থক কর্ম—প্রযোজক বা ণিজন্তক্রিয়া—বিধেয় বিশেষণ—নামধাতু—সকর্মক
ধাতুর অকর্মকত্ব—অকর্মক ধাতুর সকর্মকত্ব—ব্যতিহার কর্তা—সাপেক্ষ সর্বনাম—
কর্মপ্রবচনীয় বা অনুসর্গ—গতি—প্রাতিপদিক—ধ্বক্রাত্মক ক্রিয়া—নিত্য-সহন্ধীয়
অব্যয়—নিপাতনে দিদ্ধ সন্ধি—সনন্তজ্ঞাত শব্দ ও যঙন্তজ্ঞাত শব্দ—ব্যঞ্জনবর্ণসম্পর্কিত কয়েকটি পারিভাষিক শব্দের পরিচয়—অগুদ্ধি-সংশোধন—পৃষ্ঠাঃ
২০৫—২১১

#### [চার] ব্যাকরণের প্রক্ষোত্র:

- , (ক) ইন্টার বাংলা প্রশ্নপত্র হইতে সংকলিত—পৃষ্ঠাঃ ২১২-২৪৪
  - (খ) বি-এ বাংলা প্রশ্নপত্র হইতে সংকলিত—পৃষ্ঠা : ২৪৫-২৬৫

#### [পাঁচ] বাংলা কবিতার ছন্দঃ

ছন্দ বলিতে কী ব্রায়—ছন্দসম্পর্কিত কতকগুলি পারিভাষিক শন্ধের পরিচয়ঃ
অক্ষর, মাত্রা, যতি, ছেদ, পর্ব, পরাঙ্গ, চরণ, স্তবক, বল বা স্বরাঘাত বা খাসাঘাত,
মিত্রাক্ষর, অমিত্রাক্ষর ছন্দ, মিত্রাক্ষর-অমিতাক্ষর, ছন্দোবন্ধ ঃ লঘু বিপদী বা
পয়ার, তরল পয়ার, মালঝাপ পয়ার, দীর্ঘ বিপদী বা দীর্ঘ পয়ার বা মহাপয়ার,
প্রবহমাণ পয়ার, লঘু ত্রিপদী, দীর্ঘ ত্রিপদী, লঘু চৌপদী, একাবলী, দীর্ঘ একাবলী;
চতুর্দশপদী কবিতা—পৃষ্ঠাঃ ২৬৬-২৯০

বাংলা ছন্দের তিনটি প্রকারভেদঃ তানপ্রধান ছন্দ, ধ্বনিপ্রধান ছন্দ,
শ্বরাঘাতপ্রধান ছন্দ্— বাংলা ছন্দে রবীক্রনাথের দান—পৃষ্ঠাঃ ২৯০-২৯৮

#### [ছয়] অলংকারপ্রকরণঃ

'অলংকার' বলিতে কী বুঝায়—শব্দালংকারঃ ধ্বন্থাক্তি বা ধ্বনিবৃত্তি,
অন্ধ্রপ্রাস, ব্যাসক, শ্লেষ, বক্রোক্তি—অর্থালংকারঃ অর্থালংকারগুলির শ্রেণীবিভাগ
—উপমা—উৎপ্রেক্ষা—রূপক— অতিশয়োক্তি— ব্যতিরেক—সন্দেহ — লান্তিমান
—অপহ্ণুতি — প্রতিবস্তুপুমা — দৃষ্টান্ত — নিদর্শনা —সমাদোক্তি—স্বভাবোক্তি—
অপ্রস্তুতপ্রশংসা—অর্থান্তরন্তাস—বিষম—ব্যাজস্তুতি—পৃষ্ঠাঃ ২৯৯-৩২৪

1648 Server BT

#### আধুনিক বিজ্ঞানের অপরিসীম বিস্ময় ঃ 'স্পুট্ বিক'

রিচনার সংকেতস্থ্রে ৪ প্রারম্ভিক ভূমিকা—মানুবের স্থাষ্টশীল প্রতিভা ও নিত্য-নবনব আবিদ্ধার—আধুনিক বিজ্ঞানের স্থাষ্ট রকেট—মহাশৃস্থ-পরিক্রমার পরিকল্পনা—রাশিয়ার উৎক্ষিপ্ত প্রথম ও দ্বিতীয় স্পু,টনিক—আমেরিকা-যুক্তরাষ্ট্রের প্রেরিত নকল উপগ্রহ ঃ 'আলফা ঃ ১৯৫৮' ও তৃতীয় স্পু,ট,নিক—বিজ্ঞানজগতের পরম বিশ্ময় স্পু,ট নিক—কীভাবে স্পু,ট,নিক মহাকাশে উৎক্ষিপ্ত হল—স্পু,ট,নিক-এর সাহায্যে অভ্তপূর্ব গবেষণা—মহাজাগতিক রিশ্ম, অতিবেশুনী রিশ্ম ও এক্স্-রশ্মি—কতকশুলি বাস্তব-সমস্থার সমাধান—মানুষ এক নবতর বৈজ্ঞানিক যুগে পা বাড়াল—মানুষ আজ জীবনমরণের সন্ধিম্বলে এমে দাঁড়িয়েছে—উপসংহার

বোধ করি, অদূর ভবিষতে বিজ্ঞানীর অভিধানে 'অসম্ভব' বলে কোনো শব্দ আর স্থান পাবে না। একথা বলার কারণ হল, যা একেবারে অভাবনীয়, যা সাধারণ মান্ত্রের কল্পনারও অতীত, একালের কোতৃহলী বিজ্ঞানীরা তাকেও প্রত্যক্ষণম্য বাস্তব-সত্যে পরিণত করছেন। একে

প্রারম্ভিক ভূমিক। অসাধ্যসাধনই বলতে হবে। ধন্ত বিজ্ঞানসাধকের অতন্ত্র সাধনা। তাঁদের সত্যসন্ধিৎসা যেমন অনবচ্ছিন্ন, মহাবিশ্বের দিকে দিকে তাঁদের নিত্যনতুন অভিযান তেমনি রোমাঞ্চকর ও চমকপ্রদ। সাম্পতিক কালের বিজ্ঞানীদল প্রকৃতির ওপর উড়িয়ে দিলেন দীপ্ততম বিজয়কেতন, পৃথিবীর একপ্রান্ত থেকে আর-একপ্রান্ত পর্যন্ত ঘোষিত হল স্টিধর্মী মান্ত্র্যের জন্মগোরব।

মানবসন্তানের অন্তর্নিহিত স্ক্রনীপ্রতিভা পরম বিশ্বয়াবহ। নতুন নতুন স্ষ্টির মধ্য দিয়ে যুগ থেকে যুগান্তরে সে এগিয়ে চলেছে। চলার পথে পথে তাকে স্ষ্টি করে করেই চলতে হয়়—সহস্র বাধাবিপত্তির বেড়া ডিঙিয়ে। এককালে যে-মানুষ ছিল অরণ্যচারী, সভ্যতার আলোকশূক, সে

মানুষের স্ষ্টেশীল প্রতিভা ও আজ আকাশচুম্বী প্রাসাদের অধিবাসী, স্থসভ্য সমাজের নবনব আবিকার প্রস্তা। স্ক্লনীধর্মের এই নিগুড় এষণাই একদা-নিঃসহায়

মানুষকে দিয়েছে অনেক-কিছু। বিশ্বপ প্রকৃতির ওপর আধিপত্য বিস্তার করে চলতে চলতে অকস্মাৎ একদিন তার মনে হল, পাধির মতো তাকেও উড়তে হবে আকাশে। অনেক ক্ষয়ক্ষতি স্বীকার করে তবে তার সাধ মিটল—তৈরী লৈ বিমান, নির্মিত হল হেলিকোপ্টার। কিন্তু এতসব পেয়েও তার আকাজ্ঞা

তৃপ্ত হল না। এগুলির সাহায্যে দশবারো মাইলের বেশি ওপরে সে উঠতে পারল না। সে চাইল মহাশৃত্যে পাড়ি দিতে, চাইল গ্রহান্তরে যেতে। মাহ্র যে নিত্যকালের মহাপথিক, তার জীবনমন্ত্র—'হেথা নয় হেথা নয়, অন্ত কোথা অন্ত কোনোখানে'। চলল অনির্বাণ গবেষণা। পৃথিবীর প্রবল মাধ্যাকর্ষণশক্তিকে প্রতিহত করে তবে তাকে ডানা বিন্তার করতে হবে মহাশৃত্যে। এর উপায় কী? মাহ্র্য তার ত্রন্ত বাসনার ছেদ টানল না। স্থি হল রকেটের। সামান্ত আতসবাজির কার্যক্রম আর গতিধারা লক্ষ্য করেই মাহ্র্য আয়ন্ত করে নিলে রকেটনির্মাণের কৌশল—কেবলমাত্র তার আয়তন, আকার এবং জালানী সেবদলে দিলে।

রকেটের মধ্যে জালানীকে অভিজ্ঞত পুড়িয়ে প্রচণ্ড চাপের বায়বীয় পদার্থ তৈরী করা হয়। সরু নলের মধ্য দিয়ে স্থভীত্র গতিতে তা যুখন বেরিয়ে আসতে

থাকে তখন এই নিজ্ঞমণের বিপরীত দিকে প্রবল আধুনিক বিজ্ঞানের সৃষ্টি রকেট
থাকার সৃষ্টি হয়। রকেট এই ধাকায় আশ্চর্য গতিতে এগিয়ে চলে। একটা পর্যায়ে একে অনেকদ্র ওপরে

তোলার মধ্যে কভকগুলো ব্যবহারিক অস্থবিধে রয়েছে বলে বিজ্ঞানীরা অধুনা ব্লপ্যায় বা ব্লপালার [multi-stage] রকেট তৈরী করেছেন।

তবে রকেটের ধারণাটা মাহ্নষের আজ নতুন নয়। নশ' বছর আগে চীন-দেশে খেলার জন্মে রকেট ব্যবহৃত হত। একশ' বছর আগে সমুদ্রে বিপথগামী জাহাজকে সংকেত দেবার জন্মে রকেটের ব্যবহার দেখা যায়। তবে বিগত দিতীয় মহাযুদ্ধের সময় খেকেই রকেট সম্পর্কে গবেষণা এবং তার উন্নতি হয়েছে প্রচুর। জার্মানী তরলীকৃত অক্সিজেন ও অ্যাল্কোহল দিয়ে ভি-২ রকেট তৈরী করেছিল। অতি-আধুনিককালে বিজ্ঞানীরা Vertical Gyro, Analogue Computer এবং Servo-system—এই তিনের সমন্বয় ঘটিয়ে রকেটের গতিপথ নিখুতভাবে নিয়ন্ত্রণ করতে সমর্থ হয়েছেন।

রকেট-নির্মাণের উপরি-উক্ত ন্তরে পৌছে মাছবের মনে জাগল অনন্তবিন্তার শূলদেশে কৃত্রিম উপগ্রহ উৎক্ষিপ্ত ক্রার কল্পনা। কল্পনার পর পরিকল্পনা। মহা-

শৃন্থে এই উপগ্রহ ছাড়ার সাম্প্রতিক পরিকল্পনাটি একটি মহাণুগ্রে পরিক্রমার বিশেষ কার্যস্কুচীর অন্তর্গত। আমরা সকলেই জানি, পরিকল্পনা বিগত ১৯৫৭ সালের অক্টোবর মাসে প্রথম আন্তর্জাতিক

ভূপদার্থবিজ্ঞান-বর্ষের [International Geo-physical Year] উদ্যাপন করা হয়েছে। সারা ত্নিয়ার প্রায় পঞ্চাশটি দেশের বহু প্রখ্যাত বিজ্ঞানবিদ্ এই বিরাট কর্মান্তের যোগদান করেছেন। এর উদ্দেশ্য হল পৃথিবী ও মহাশৃত্য সম্পর্কে বিবিধ তথ্য সংগ্রহ করা। আমেরিকা-যুক্তরাষ্ট্র থেকে পূর্বাহ্রে প্রকাশে ঘোষণা করা হয় যে, আন্তর্জাভিক ভূপদার্থ-বিজ্ঞানবর্ষ-উদ্যাপন উপলক্ষে তাঁরা মহাশৃত্যে বহু রকেট ও কয়েকটি কৃত্রিম উপগ্রহ প্রেরণ করবেন। ভূপৃষ্ঠ হতে বৃহৎ রকেটপ্রেরণ, বেলুন হতে ক্ষুত্রতর রকেটপ্রেরণ এবং রকেটের সাহায্যে কৃত্রিম উপগ্রহনিক্ষেপ—আমেরিকা-যুক্তরাষ্ট্র এ তিনটি পরিকল্পনা গ্রহণ করেছিল। প্রথম পরিকল্পনায় ভূপৃষ্ঠ হতে ৬০ মাইল পর্যন্ত আকাশের তথ্যাদি সংগৃহীত হবে। দ্বিতীয়টির সাহায্যে ২০০ মাইল উপর্যাকাশের থবর, এবং তৃতীয় পরিকল্পনা অর্থাৎ নকল উপগ্রহের সাহায্যে মহাশৃত্যের উপর্যতর স্তরের ধবরাথবর পাওয়া যাবে। এ ছাড়া, পূর্বোক্ত বিরাট কর্মস্থানীর মধ্যে থাকবে আরো কতকগুলি বিষয়ে গবেষণা; যেমন—সৌরতৎপরতা [Solar activity], মেরুজ্যোতি [Aurora], নভোর্মা, পৃথিবীর মাধ্যাকর্ষণশক্তি, চৌষকশক্তি [Geo-magnetism], মহাজাগতিক রশ্মি [Cosmic rays], হিমবিজ্ঞান, [Glaciology] সমুক্রবিজ্ঞান [Oceanography], মাধ্যাকর্ষণ সম্বন্ধে পরিমাপ [Gravity measurement], ভূমিকম্পবিজ্ঞান [Seismology], ইত্যাদি।

আমেরিকা যখন প্রকাশভাবে এইরপে মহাশ্রে নকল উপগ্রহ পাঠাবার ব্যবস্থা করছিল, তখন সোভিয়েট রাশিয়া ১৯৫৭ সালের ৪ঠা অক্টোবর অকস্মাৎ দ্রাকাশে তাদের প্রথম নকল উপগ্রহ [Sputnik No. I] পাঠিয়ে বিশ্ববাদীকে একেবারে স্তম্ভিত করে দিল। একটা বহুপর্যায় [Multi-stage] রকেটের মাথায়

রাশিয়ার উৎক্ষিপ্ত প্রথম ও দ্বিতীয় ম্পুট্নিক এই উপগ্রহটাকে বসানো হয়েছিল। নির্দিষ্ট উচ্চতায় পৌছাবার পর উপগ্রহটি রকেট থেকে বিচ্ছিন্ন হয়ে গিয়ে আপন কক্ষপথে [উপগ্রন্ত] পৃথিবীর চারদিকে যুরতে স্কুর্

করল। একবার করে পৃথিবী প্রদক্ষিণ করতে তার সময় লেগেছিল মাত্র ৯৬ মিনিট। এ এক অত্যাশ্চর্য ব্যাপার। ৫৬০ মাইল উচ্চতায়, ঘণ্টায় আঠারো হাজার মাইল বেগে, প্রায় ত্মাস ধরে মাত্র্যের গড়া এই উপগ্রহটি আমাদের পৃথিবীকে প্রদক্ষিণ করেছিল। সোভিয়েট রাশিয়া মহাকাশ্যাত্রার কলম্বাস—পৃথিবী থেকে লক্ষ লক্ষ মাইল দ্রে অবস্থিত গ্রহান্তরে পাড়ি দেবার হয়ার সে উন্মোচিত করেছে। মহাশৃত্যে একবার যে-অভিযান স্থক হল তা আর থামবার নয়। বিশ্ববাসীর অপরিসীম বিশ্বয়ের ঘোর কাটতে-না-কাটতে আবার ১৯৫৭ সালের ওরা নভেম্বর রাশিয়ার বিজ্ঞানীরা আরোইবিপুলকায় এবং অধিকতর বৈজ্ঞানিক-যন্ত্রপাতি-সমন্থিত নতুন একটি উপগ্রহ [Sputnik No. II] মহাকাশে

উৎক্ষিপ্ত করলেন। বিশ্বরের ওপর বিশ্বর। এবার তার মধ্যে ভর্তি করে দেওয়া হল একটা জীবন্ত কুরুরকে, নাম—লাইকা। জীবন্ত প্রাণীর উপর্বাকাশ-পরিক্রমা! এরপ একটি রোমাঞ্চকর ঘটনার কথা ইতঃপূর্বে কোনো মাহ্ম্য কি ভাবতে পেরেছিল! ৯৪০ মাইল উপরে, প্রতিবার ১০২ মিনিটে এই দ্বিতীয় 'ম্পুট্নিক'টি পৃথিবী প্রদক্ষিণ করেছে। মার্চ মাস পর্যন্ত তার গতিবেগ অক্ষুণ্ণ ছিল। তারপর এটি আযুশেষে পৃথিবীর বুকে প্রত্যাবর্তনের পথে ঘনতর বায়্ন্তরের সংঘর্ষে জলে ছাই হয়ে গিয়েছে।

রাশিয়ার দিতীয় 'স্ট্রনিক' আকাশপথে যাত্রা করবার পর গত ১লা ফেব্রুয়ারি তারিথে মার্কিন-আমেরিকা দ্রাকাশে একটি কৃত্রিম উপগ্রহ [Alpha ঃ 1958] প্রেরণ করে। আমেরিকা দাবি করেছে, আকারে এটা রুশ 'স্টুনিক'-এর চেয়ে ছোট হলেও, তদপেকা দীর্ঘকাল স্থায়ী হবে। সম্প্রতি [১৫ই মে,১৯৫৮]

আমেরিকা-যুক্তরাষ্ট্রের প্রেরিত নকল উপগ্রহঃ 'আল্ফাঃ ১৯৫৮' ও রাশ্যার তৃতীয় ম্পুট্,নিক রাশিয়া তার তৃতীয় 'স্পুট্নিক' কক্ষন্থ করেছে। এটি
১১৭৫ মাইল উংধর্ব, ১০৬ মিনিটে, পৃথিবী পরিক্রমা
করছে। রাশিয়ার উৎক্রিপ্ত তৃতীয় উপগ্রহটি আকারে
সবচেয়ে বড়ো। দ্বিতীয় 'স্পুট্নিক'-এর ওজন ছিল
আধটন, তৃতীয়টির ওজন ১টন ৬৮৬ পাউগু। এর
একমাত্র ষত্রপাতির ওজনই নাকি ২১৩০ পাউগু। এই

'প্র্টিনিক'টা যাতে উধ্ব তির বায়ুমগুলে বিনষ্ট না হয়ে অক্ষত দেহে মাটির বুকে ফিরে আসতে পারে, তার জন্তে বিশেষ ব্যবস্থা করা হয়েছে বলেই এর ওজন এত বেশি। এর আক্ষতি অনেকটা মোচার ধরণের, এবং দৈর্ঘে প্রায় বার ফুট। প্রথম 'প্র্টিনিক'-এর আক্ষতি ছিল প্রায় গোলাকার, দ্বিতীয় 'প্র্টিনিক'-এর কৌণিক দৈর্ঘ ৪ ৯৫ মিটার। আমেরিকার তৈরী উপগ্রহটির আক্ষতি অনেকটা কামানের গোলার মতো। প্রথম ও তৃতীয় 'প্র্টিনিক'কে নিরক্ষর্ত্তের ৬৫° ডিগ্রিতে, আর দ্বিতীয় 'প্র্টিনিক'কে নিরক্ষর্ত্তের ৮৫° ডিগ্রিতে, আর দ্বিতীয় 'প্র্টিনিক'কে নিরক্ষর্ত্তের ৮৫° ডিগ্রিতে ছাড়া হয়েছে। মার্কিন-যুক্তরাষ্ট্রের প্রেরিত 'আল্ফাঃ ১৯৫৮' নিরক্ষর্ত্তের উভয় পার্ম্থে +৪০°, —৪০° ডিগ্রিতে প্রিত্তমণ করছে।

উপগ্রহ-নিক্ষেপকারী রকেটগুলি জেটতাড়িত [jet-propelled]; তাদের এই প্রচণ্ড শক্তির উৎস কী, তা এ পর্যন্ত সঠিকভাবে জানা যায়নি। নকল উপগ্রহকে পাঁচ হতে দশ মাইল ওপরে নিক্ষেপ করতে আণবিক শক্তির প্রয়োজন, পূর্বে এরূপ মনে করা গিয়েছিল। আমেরিকা নাকি দ্রবীভূত অক্সিজেন, নাইট্রিক এসিড, দ্রবীভূত হাইড্রোজেন ইত্যাদি রাসায়নিক পদার্থই

রকেটের শক্তির উপাদানহিসেবে ব্যবহার করেছে। বলা হয়েছে, রাশিয়াও তরল ইন্ধনই ব্যবহার করেছে। কিন্তু কী সে ইন্ধন, তা বলেনি।

রাশিয়ার এই 'স্ট্নিক'গুলো বিজ্ঞানজগতের এক পরম বিশ্বয়, এবং এদের উপর্বাকাশ-পরিক্রম। সমগ্র পৃথিবীতে অভূতপূর্ব আলোড়ন স্টে করেছে। বিজ্ঞান, কারিগরী বিভা ও যদ্ধবিদ্যার অত্যাশ্চর্য সমন্বরের ফলেই এগুলোকে নির্মাণ করা সম্ভবপর হয়েছে। এদের গাণিতিক ভিত্তি এবং ব্যবহারিক পদ্ধতি অত্যন্ত

বিজ্ঞানজগতের পরম বিশায় স্পুট্নিক

জটিল। আমরা জানি, যদি কোনো বস্ত বৃত্তাকারে আবর্তন করে তখন বস্তুটির কেন্দ্রাভিমুখী ও কেন্দ্রবিমুখী শক্তি-তুটো সমান হয়। বিজ্ঞানীরা অনেক গণনা

করে, ঠিক হিসাবমতো কোণে হিসাবমতো ধাকা দিয়ে, নির্দিষ্ট ওজনের রকেটটিকে মহাকাশের এমন একটা উর্ধ্বন্তরে পাঠিয়েছেন যেখানে উপগ্রহটির কেন্দ্রবিম্থী শক্তি [গতিবেগের জন্তে] তার কেন্দ্রাভিম্থী শক্তির [মাধ্যাকর্ষণের জন্তে] সমান, অর্থাৎ আকর্ষণ ও বিকর্ষণশক্তি সাম্যাবস্থা প্রাপ্ত হয়েছে। এর ফলেই উৎক্ষিপ্ত উপগ্রহ-শুলো পৃথিবীর চারদিকে অবিশ্রান্তভাবে ঘুরছে। হিসেব করে দেখা গিয়েছে, কোনো পদার্থকে ১২০০ মাইল আন্দাজ ওপরে উঠাতে পারলে এবং সেকেণ্ডে সাড়ে চার মাইল বেগে পদার্থটিকে ভূপ্টের সমান্তরালভাবে নিক্ষেপ করতে পারলে তা পৃথিবীর চারদিকে ঘুরতেই থাকবে, আর ফিরে আসবে না। অবশ্র যে-শক্তির সন্মুখক্ষেপণের ফলে এর গতিবেগ ঘণ্টার সাড়ে চার মাইল হয়েছিল, তার হ্রাস হলে পদার্থটি ধীরে ধীরে ঘুরতে ঘুরতে আবার মাটির বুকে ফিরে আসবে।

রাশিয়ার 'প্ট্নিক' ও আমেরিকার 'আল্ফা'কে সাময়িক সাহিত্যে বলা হয়েছে ক্রিম উপগ্রহ বা শিশুচাঁদ। পৃথিবীর উপগ্রহ চাঁদ য়েমন পৃথিবী প্রদক্ষিণ করছে, 'প্ট্নিক'গুলোও তেমনি পৃথিবীকে বেষ্টন করে আবর্তিত হছে। তবে একটু পার্থক্য আছে। 'প্ট্নিক'গুলো কেবল সাময়িকভাবেই উপগ্রহ। কেন-না, কিছুকাল বাদেই এরা উন্ধার মতো পৃথিবীর বুকে ঝাঁপিয়ে পড়বার চেষ্টায় পুড়ে ছাই হয়ে যায়। কিন্তু পৃথিবীর অক্রিম উপগ্রহ চাঁদ অনন্তকাল ধরে পৃথিবী প্রদক্ষিণ করে চলেছে। মহাশ্তে তার নিত্যকালের আবর্তন।

যতদূর মনে হয়, আধুনিকতম এই তৃতীয় 'প্লাট্নিক'টিকে মহাব্যোমে উৎক্ষেপণের কাজ পূর্বের 'প্লাট্নিক'-প্রেরণ-পদ্ধতি অনুসারেই হয়েছে। অর্থাৎ, তিনটি রকেটের সাহায্যে একে তার ভ্রমণকক্ষে উৎক্ষিপ্ত করা হয়েছে। প্রথম রকেটটি আর-তৃটি রকেট ও উপগ্রহটিকে পৃথিবীপৃষ্ঠ হতে প্রথম তুই আকাশন্তর

[ ট্রপোল্ফিয়ার ও ফ্রাটোক্ষিয়ার ] খাড়াভাবে পার করে দিয়েছে। ওই পর্যন্ত গিয়ে এটি নিক্রিয় ও বিযুক্ত হয়ে নীচে পড়ে গিয়েছে। তারপর দিতীয় রকেটটি সক্রিয়

কীভাবে স্পুটনিক মহাকাশে এলুমিনিয়াম দিয়ে তৈরী ] তৃতীয় রকেটটিকে কোণা-উৎক্ষিপ্ত হল কুণিভাবে আয়নোস্ফিয়ার-স্তরে তুলে দিয়ে, নিজে বিযুক্ত

হয়ে, নীচের দিকে নেমে এসেছে। এর পর আরম্ভ হল তৃতীয় রকেটটির কাজ। উপগ্রহটিকে সে সজোরে সমান্তরাল গতিতে সমূথের কক্ষপথে নিক্ষেপ করে নিজে নিমাভিমুখী হয়েছে। রকেট-বিরহিত উপগ্রহটি কিন্তু প্রচণ্ড গতিতে ক্রমাগত পৃথিবী পরিক্রমা করছে।

'স্ট্ নিক'-এর কক্ষণথ প্রথমে বৃত্তাকার থাকে না। প্রকৃতপক্ষে তা উপ-বৃত্তাকার বা হাঁসের ডিমের মতো। ওই কক্ষণথ একপ্রান্তে পৃথিবী হতে দূরতম, ও অপরপ্রান্তে নিকটতম। দূরতম প্রান্তকে 'আ্যাপজী' [ Apogee ] ও নিকটতম প্রান্তকে 'পেরিজী' [Perigee] বলে। তৃতীয় 'স্ট্নিক'টির দূরতম প্রান্ত পৃথিবী

শুট্নিক-এর কন্দপথ বিহেতু এই কৃত্রিম উপগ্রহের কন্দের নিকটতম প্রান্ত বা 'পেরিজী' অপেক্ষাকৃত ঘনবায়ুমণ্ডলে অবস্থিত, সেহেতু প্রতিবার পৃথিবী প্রদক্ষিণ করবার সময়, 'পেরিজী'তে বায়ুসংঘর্ষ ও প্রতিরোধশক্তি বেশি হওয়ায়, 'পেরিজী'টের গতিবেগের প্রচণ্ডতা কমে আসতে বাধ্য। এভাবে ক্রমশ এর উপর্ত্তাকার কন্দ্রপথ বৃত্তাকার হয়ে যাবে। ঘনবায়ুমণ্ডলের সঙ্গে সংঘর্ষের তীব্রতা কমাবার উল্লেখ্ট তৃতীয় 'প্র্টুনিক'টিকে মোচার মতো করে তৈরী করা হয়েছে। এবং আশা করা যাছে, এটি অক্ষত দেহে পৃথিবীতে ফিরে এসে আমাদের বহুতর অভিনব তথ্যসরবরাহ করবে।

'ম্পুট্নিক' সহয়ে সবচেয়ে বড়ো কথা হল, এর সাহায্যে বিজ্ঞানের ক্ষেত্রে অভূতপূর্ব গবেষণা সম্ভবপর হবে। বায়ুমগুলের স্বাপেক্ষা উধ্বের যে-শুর [Exosphere] সেই শুর সম্পর্কে কোনো পরীক্ষানিরীক্ষা অভাবধি সম্ভবপর

স্ট্নিক-এর দাহাব্যে
অভ্তভূর্ব গবেষণা

যাবে। আমরা আরো জানতে পারব, দেই শত শত

মাইল ওপরে মহাজাগতিক রশ্মির প্রথরতা কতথানি। বিজ্ঞানের ছাত্ররা জানেন, মহাজাগতিক রশ্মির প্রথরতা কোনো বিশেষ স্থানের অক্ষাংশের ওপর নির্ভর করে। নকল উপগ্রহগুলো নিরক্ষরুত্তের একটা বিশেষ কোণ ধরে ঘুরছে বলে, ওদের মধ্যে রক্ষিত যন্ত্রপাতির সহায়তায় অক্ষাংশের ওপর মহাজাগতিক রশির প্রথরতার ফলাফলবিষয়ে [ Latitude effect ] অনেক সংবাদ আহৃত হবে।

মান্থর এখন গ্রহান্তরযাতার অভিলাষী হয়েছে। ওই যাতাপথে এই মহা-জাগতিক রশ্মি একটা মন্তবড়ো অন্তরায়। কারণ, উক্ত রশ্মি জীবকোষগুলো নষ্ট করে ফেলে। মান্থযের গ্রহান্তরযাতার সফলতা-বিফলতা অনেকখানি নির্ভর করে এই মহাজাগতিক রশ্মির ওপর। এর তীব্রতা মাপা হয় 'স্পুট্নিক্'-এ

মহাজাগতিক রশ্মি, অতি-বেগুনী রশ্মি ও এক্স্-রশ্মি রক্ষিত Counter-নামক এক বিশেষ ধরণের যন্ত্রের সাহায্যে। রাশিয়ার প্রেরিত কৃত্রিম উপগ্রহের সাহায্যেই আমরা জানতে পারব পূর্যের অতিবেগুনী রশ্মি এবং

এক্স্-রশ্মি সম্বন্ধে বহু খবরাখবর। সভোক্ত অভিবেগুনী রশ্মি ও এক্স্-রশিই আমাদের বার্মণ্ডলের আয়নিক স্তরের জন্মদাতা। আবার, এই আয়নিক বার্জ্বর পৃথিবীর আবহাওয়াকে অনেকখানি নিয়ন্ত্রিত করে। এবং আমাদের দ্রপালার বেতারবার্তাপ্রেরণের সফলতা-বিফলতার ক্ষেত্রে অনেকটা দায়ী বার্মণ্ডলের উক্ত আয়নিক স্তর। ভূপ্ঠে বসে স্র্বের অভিবেগুনী রশ্মি এবং এক্স্-রশ্মি সম্বন্ধে কোনো জ্ঞান আহরণ করা সন্তব নয়। কেন-না, পৃথিবীর বার্মণ্ডল এই রশ্মিগুলোকে একেবারে শোষণ করে নেয়। এদের সম্বন্ধে নানা তথ্য আহরণ করা হচ্ছে 'প্র্টুনিক'-এসংস্থাপিত Photo-Electronic Multiplier-নামক একপ্রকার মন্তের সাহায্যে। আবার, ক্রন্তিম উপগ্রহে রক্ষিত বর্ণালী-বিলেশ্বন-মন্তর্নারা জানা যাবে অপরাপর জ্যোতিকমণ্ডলীর দেহের উপাদান। পৃথিবীর চৌষকশক্তি, বৈত্যতিক শক্তি এবং সৌরকণাবিচ্ছুরণ সম্পর্কেও 'প্র্টুনিক' আমাদের বহুতর সংবাদ সরবরাহ করবে। তা ছাড়া, গোটা পৃথিবীর একটা নিখ্ঁত আলোকচিত্র 'প্র্টুনিক'-এ সংযোজিত টেলিভিশিন-মন্ত্র মারকং আমাদের হস্তগত হবে। এর ফলে ভূপ্ঠের গঠন সম্পর্কে আমাদের জ্ঞান পূর্বেকার চেয়ে অনেক বাড়বে।

মহাশৃত্তে পরিভ্রমণের আরো কতকগুলো বাত্তব-সম্ভার সমাধান হবে এই নকল উপগ্রহের সাহায্যে। আমাদের শ্রীরের যন্ত্রণাতি বার্মগুলের ও মাধ্যা-

কতকগুলো বাস্তব সমস্ভার সমাধান

কর্ষণের শক্তির মধ্যেই কাজ করতে অভ্যন্ত। কিন্তু
মহাকাশে যাত্রার পথে ভৃপৃষ্ঠের হৃশ-তিনশ মাইল ওপরে
বায়ুর চাপ অকিঞ্জিৎকর এবং মাধ্যাকর্ষণের শক্তিও

সেখানে থুব কম। এরূপ অবস্থায় মান্ত্যের শরীরের যন্ত্রপাতি কী রকম কাজ করবে তা জানা অত্যন্ত দরকার। এত উধ্বে পৃথিবীর মহাঅভিকর্ষশক্তি অল বলেই সেথানে কিছু গলাধঃকরণ করাও মান্ত্যের পক্ষে সম্ভবপর নয়। কারণ, মুখগহুরে থেকে খাভাদ্রর আমাদের পাকস্থলীর দিকে যায় মাধ্যাকর্ষণ-শক্তির ফলেই।

মহাকাশের উপর্বন্তরে বাতাসের মধ্যে কোনো স্রোত নেই বলে মান্ন্যের পক্ষে খাসপ্রখাস নেওয়াও সভ্তবপর নয় সেথানে। কেন-না, প্রখাসের সঙ্গে যে—
অলারবাপে সে ত্যাগ করবে তা বাতাসের মধ্যে স্রোতের অভাবে একজায়গাতেই
জমাট হয়ে থাকবে। মহাশূল্যে পরিভ্রমণের এসব অস্ক্রবিধা-বিদ্রণের জ্ঞাে
বিজ্ঞানীরা উপায় উভাবনের চেষ্টায় আছেন। এই উদ্দেশ্যে তাঁরা বিতীয়
'প্প্ট্নিক'-এ জীবন্ত প্রাণী লাইকাকে সহযাত্রীহিসেবে পাঠিয়েছিলেন। এই বায়্চাপহীন, মধ্যাকর্ষণশক্তিহীন মহাশূল্যে কুকুরটি কয়েকদিন কীভাবে বেঁচে ছিল
তারও কিছু কিছু সংবাদ বিজ্ঞানীরা পেয়েছেন। এরকম অবস্থার মধ্যে কুকুরটির
[লাইকা] নাড়ীম্পন্দন, খাসপ্রখাস, রক্তের চাপ এবং হুৎপিণ্ডের বৈত্যতিক
ছবি [ Electro Cardiograms ] রুশবিজ্ঞানীদের হাতে এসেছে। বহু-উপ্রের্ব
সেই বায়্ত্রেরের নানা বৈজ্ঞানিক তথ্য এবং জীবদেহের ওপর সেই রহস্তময়
জগতের প্রভাব সম্বন্ধে অনেক খবর আমরা পেয়েছি নকল উপগ্রহের ভিতরকার
স্বেম্বিজ্রের বিতার্যন্ত্র মারকং [ Radio-telemetering ]।

সোভিয়েট রাশিয়ার বিজ্ঞানীরা মহাকাশ জয় করল, গ্রহান্তরে পাড়ি দেওয়ার পথ নিঃসন্দেহে উন্মক্ত করে দিল। কোটি কোটি মাইল দ্রের গ্রহনক্ষত্রের

মানুষ এক নবতর বৈজ্ঞানিক যুগে পা বাড়াল

দেশে মান্নবের অভিযান এখন আর অলীক কল্পনার বস্তু নয়। নিকট-ভবিয়তে মান্নই হয়তো চাঁদের দেশে— মঙ্গলগ্রহের দেশে—গিয়ে পৌছাবে। অগ্নি-বাষ্ণা-

বিহাৎ-রেলগাড়ী-এরোপ্নেন ইত্যাদির আবিকার যেমন বিজ্ঞানের ঐতিহাসিক মুগ স্প্টি করেছে, তেমনি রাশিয়ার 'স্পুট্নিক' নব্তর একটি বৈজ্ঞানিক মুগের যবনিকা উত্তোলন করেছে। বিজ্ঞানের উদ্ভাবন-শক্তি কী অসাধ্যসাধন করতে পারে, সোভিয়েট রাশিয়া তা সমস্ত পৃথিবীকে দেখিয়েছে।

আমরা আশা করব, বিজ্ঞানের এই অপূর্ব দান মানবকল্যাণেই নিয়োজিত হবে, নিয়োজিত হবে বিশ্বের বহুতর অজ্ঞাত-রহস্ত-উদ্বাটনে। ইচ্ছা করলে মানুষ এর সাহায্যে অভাবনীয় ধ্বংসকার্য সমাধা করতে

মানুষ আজ জীবনমরণের সংক্ষন্থলে এসে দাঁড়িয়েছে পারে। পৃথিবীর ষে-কোনো জায়গায় এর সাহায্যে হাইড্রোজেন-বোমা ফেলা যায় আক্রমণকারীর নিজের

দেশে বদেই। এরপ আশঙ্কা সত্ত্তে আমরা নিশ্চয়ই আশা করব, মারুরের রাজনীতিক হুর্দ্দি তাকে আত্মবিলুপ্তির পথে নিয়ে যাবে না। বর্তমান রাশিয়ার অগ্রনায়ক জুশেন্ড তাঁর সাম্প্রতিক ভাষণে একটা 'Sputnik Commonwealth' গড়ে তুলবার কথা বলেছেন। তিনি আরও বলেছেন: 'Competition in Sputniks is preferable to competition in lethal weapons'। বিজ্ঞানের ক্ষেত্রে বিশ্ববাসীকে সহযোগিতার আহ্বান জানিয়ে কুশেন্ড যে-ভাষণ দিয়েছেন, পৃথিবীর মানবদরদীমাত্রেই তা সমর্থন করবেন। মান্ত্র্য আজ জীবনমরণের সন্ধিন্তলে এসে দাঁড়িয়েছে, বহু রাষ্ট্রকে জিগীষা ও জিঘাংসা উন্মন্তপ্রায় করে তুলেছে। মনীধী বার্ট্রণিও রাসেল বলেছেন: 'বিজ্ঞানের ক্ষেত্রে পৃথিবীর নতুন অগ্রগতির ফলে যে-রকম আশার আলোক ফুটে উঠেছে, আবার সে-রকম নৈরাখ্যেরও কারণ রয়েছে। পৃথিবীকে বর্তমান অপেক্ষা থারাপ করে তোলা কিংবা আরো ভালোকরা রাজনীতিবিদ্দের ওপরেই নির্ভর করে।' দার্শনিক রাসেলের এই উক্তিসবিশেষ প্রণিধানযোগ্য।

পৃথিবীর মহাঅভিকর্ষশক্তির আকর্ষণ ছাড়িয়ে মান্ত্র শৃন্তদেশে বারোশ মাইল ওপরে উঠতে পেরেছে। আর, হিংসাদ্বেম, যুদ্ধবিগ্রহের শক্তিকে প্রতিরোধ করে মান্ত্র প্রেম-মৈত্রী ও শান্তির জগতে নিজেকে তুলে ধরতে পারবে না, এরূপ নৈরাশ্রবাদী আমরা নই। মানবসন্তানের শতসহত্র তুর্বলতা সত্ত্বেও আমরা বিশ্বত

হব না আর্যধাবিদের সেই বাণীঃ 'পাদোহশু বিশ্বাভৃতানি
উপসংহার ত্রিপাদশুমুতং দিবি।' 'তাঁর [ অর্থাৎ বিশ্বমানবের ]
এক-চতুর্থাংশ আছে জীবজগতে, তাঁর বৃহৎ অংশ উধ্বের্য অমৃতরূপে।' এই বৃহৎ
অংশের সাধনাই মাহ্রষের মহন্মত্বের সাধনা। এটাকেই বলি মানবসত্য—মান্তবের
ধর্ম। 'সেইদিক রয়েছে তার অন্তরে, যেখান থেকে চিরকালের সকলের চিন্তাকে
সে চিন্তিত করে, সকলের ইচ্ছাকে সে সফল করে, রূপদান করে সকলের
আনন্দকে। যে-পরিমাণে তার গতি এর বিপরীত দিকে, বাহ্নিকতার দিকে,
দেশকালগত সংকীর্ণ পার্থক্যের দিকে, মানবসত্য থেকে সেই-পরিমাণে সে ল্রষ্ট—
সভ্যতার অভিমান সত্ত্বেও সেই-পরিমাণে সে বর্বর।'

#### ভারতের দুর্ভামিক মুদ্রাব্যবস্থা বা নয়া পয়সা

[রচনার সংকেত ছেত্রে ৪ প্রারম্ভিক ভূমিকা—ভারতরাষ্ট্রে নতুন মুজাবাবস্থার প্রবর্তন—নতুন মুজার স্বরূপ—নতুন-মুজাপ্রবর্তনের কারণসমূহ—এ বিষয়ে বিভিন্ন ব্যক্তির মতামত—দেশের আর্থিক ব্যবস্থার এবং ওজন ও পরিমাপের সঙ্গে মুজার সম্পর্ক—নতুন মুজাব্যবস্থার সমালোচনা ও এই ব্যবস্থার ফলাকল—উপসংহার]

স্বাধীনতালাভের পর থেকে নানান্ ক্ষেত্রে—বিশেষ করে আর্থিক বা বৈষয়িক ব্যাপারে—ভারতের বৈপ্লবিক পদক্ষেপ আমরা লক্ষ্য করেছি। বৃহত্তর জাতীয় জীবনে উন্নতিবিধান করতে হলে যুগপ্রয়োজনকে উপেক্ষা করা চলে না। এজন্মে অগ্রগতির প্রতিবন্ধক পুরাতনকে বর্জন করতে

প্রারম্ভিক ভূমিকা
হয়, নতুনকে জানাতে হয় সহজ স্বীকৃতি। তা না
হলে পৃথিবীর রাষ্ট্রিক হাটে জাতির মূল্য কমে যায়; তার মানমর্যাদা হ্রাস পায়,
উন্নতির পপগুলি ধীরে ধীরে সংকুচিত হয়ে আসে। স্বাধীন ভারতবর্ষ যুগসচেতন
বলেই যুগের দাবিকে সে স্বীকার করে নিয়েছে—বিবিধ সংস্বারমূলক কাজে
হাত দিয়েছে। ভারতের মুদ্রাব্যবস্থার সংস্কার এর মধ্যে অন্তম।

১৯৫৭ সালের ১লা এপ্রিল থেকে এদেশে দশমিক মুদ্রা চালু হল—ভারতের ভবিশ্বৎ আর্থিক বিবর্তনের দার খুলে গেল। আমরা সকলেই জানি, দেশে স্বাধীনতা আসবার পর হতে পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনার গোড়াপত্তন-হিসেবে কয়েকটি বিশেষজ্ঞ কমিটি কাজ করে আসতে। এদের মধ্যে ওজন ও পরিমাপ-বিষয়ক

ভারতে নতুন মূজাব্যবস্থার প্রধানিক স্থাব্যবস্থার প্রবর্তন করেছেন। এই নতুন ব্যবস্থা চালু করবার প্রবর্তন প্রধানমন্ত্রী শ্রীনেহেরু বলেছেন, এর

প্রবর্তনের সঙ্গে দেশে আরম্ভ হয়ে গেল এক দ্রপ্রসারী বিবর্তনের পালা। একে তিনি 'a silent and far-reaching revolution' বলে অভিনন্দিত করেছেন। তাঁর উক্তির অর্থ এই যে, দশমিক মুদ্রাপ্রবর্তনের হুত্র ধরে, জাতীয় সরকার ক্রমশ ওজন ও পরিমাপ-ব্যবস্থার সংস্থারসাধন করে, ভারতকে কৃষি-ভারত হতে শিল্পোন্নত ভারতে ক্রপান্তরিত করবার ক্ষেত্রে সাহায্যদানে অদ্র ভবিশ্বতে সক্ষম হবেন।

এখানে উল্লেখ করা প্রয়োজন, এই মুদ্রাসংস্কার আমাদের প্রচলিত অর্থ-

ব্যবস্থা বা 'টাকা'র কোনো সংস্কার নয়। এর দ্বারা ভারতীয় টাকার আন্তর্জাতিক কিংবা আভ্যন্তরিক মূল্যমানে কোনোরূপ হস্তক্ষেপ করা হয়নি। কেবলমাত্র টাকার ভগ্নাংশ-হিসেবে আধুলি, সিকি, ত্রানি, একআনি, ডবল পয়সা, পয়সা ও পাই পয়সা যা চালু ছিল, তার পরিবর্তনসাধন করে,

নতুন মূজার বর্গপ

দশমিক হারে খুচরা প্রসাক্তির প্রবর্তন করা হয়েছে।
খুচরা জিনিস কেনাবেচার ব্যাপারে এই খুচরা মূজার ব্যবহার সর্ব্যাপী। তাই
নতুন মূজার প্রচলন দেশের সকলকেই নাড়া দিয়েছে, এবং একটি ক্ষুদ্র নয়
পয়সাকে কেল্র করে প্রতিদিন হাটে-বাজারে, ট্রামে-বাসে সর্ব্র তুমুল বিবাদবিতর্ক চলছে।

নতুন সংস্কৃত মুদ্রার স্বরূপ কিন্ত খুবই সরল, কোনোপ্রকার জটিলতা এর মধ্যে নেই। যত গোলঘোগ—পুরানো মুদ্রার হিসেবে এই নতুন মুদ্রার বিনিমর- হার কত হবে—তা নিয়ে। নতুন-চাল্-করা মুদ্রার নাম দেওয়া হয়েছে 'নয়া পয়দা'। পুরাতন ধাতব-মুদ্রা-ব্যবস্থার সর্বনিম ক্রম 'পয়দা' থেকে এর মূল্যগত পার্থক্য-নিরূপণের জন্তেই এরপ নতুন নামকরণের প্রয়োজন দেখা দিয়েছে। বলাই বাহুল্য, এই 'নয়া পয়দা'ও একদিন পুরানো হয়ে যাবে। 'নয়া' কথাটি একটি আপেক্ষিক [ relative | শব্দ ছাড়া আর কী ? আগে টাকা ১৬ আনা, ৬৪ পয়দা, ১৯২ পাই-এ বিভক্ত হত। এখন আর দেয়প না হয়ে ১০০টি নয়া পয়দায় বিভক্ত হবে। অর্থাৎ, একশটি নয়া পয়দার মূল্য হবে একটি টাকার সমান। ব্রঞ্জের তৈরী নয়া পয়দা ছাড়া নিকেলের তৈরী হই, গাঁচ, দশ, পাঁচিশ ও পঞ্চাশ নয়া পয়দার সমান মূল্যের নতুন মুদ্রাও চালু হয়েছে বা নীয়ই হবে। স্বতরাং নতুন মুদ্রাদমষ্টি নিমোক্তরূপ হবেঃ

১ টাকা = ২টি পঞ্চাশ নয়া পয়সার মুডা
= ৪টি পঁচিশ নয়া পয়সার মুডা
= ১০টি দশ নয়া পয়সার মুডা
= ২০টি পাঁচ নয়া পয়সার মুডা
= ৫০টি তুই নয়া পয়সার মুডা
= ১০০টি এক নয়া পয়সার মুডা

এতাবংকাল পুরাতন খুচরা মুদ্রা যা চালু ছিল, টাকার সঙ্গে তার মূল্যের সম্পর্ক ছিল এইরূপঃ

5 টাকা=২টি আধুলি = ৪টি সিকি 3 টাকা=৮টি ত্য়ানি

= ১৬টি আনি

= ৩২টি ডবল পয়সা

= ৬৪টি পয়সা

= ১৯২টি পাই প্রসা

নতুন দশমিক মুদ্রাব্যবস্থার প্রচলনে ভারতের সত্যিকার কী স্থ্রিধে হবে নাহবে তা ভবিয়তে ভালো করে বোঝা যাবে। তবে কর্তৃপক্ষের নিঃসংশয় ধারণা,
এতে আমাদের অনেক স্থকললাভের নিশ্চিত সম্ভাবনা। কোনো খেয়ালথুশির
বশে নয়, বর্তমানে দেশের পরিবর্তিত পরিস্থিতি ভালোভাবে বিবেচনা করেই তাঁরা
মুদ্রানীতি-সংস্থারে হাত দিয়েছেন। এর পেছনে রয়েছে স্থদীর্ঘকালের চিন্তা।
এই চিন্তা পরাধীন ভারতবর্ষে বিদেশী শাসকের প্রতি-

নতুন মুদ্রাপ্রবর্তনের কারণসমূহ এই চিন্তা পরাধীন ভারতবর্ষে বিদেশী শাসকের প্রতি-কুলতায় বাস্তবে রূপায়িত হতে পারেনি,দেশে স্বাধীনতা আসার ফলেই এতকাল পরে তা সম্ভব হল। নতুন মুদ্রা-

ব্যবস্থা-প্রবর্তনের কেন প্রয়োজন হল, এর উত্তরে ভারতসরকার বলেছেন, বর্তমান পৃথিবীতে প্রায় পঞ্চাশটি শিল্পোন্নত দেশে দশমিক মুদ্রার প্রচলন রয়েছে। আমাদের মুদ্রাসংস্কারের ফলে আমরা এইসব উন্নত দেশগুলির এক-পঙ্ক্তিতে উঠব। দ্বিতীয়ত, আমরা জ্রুত শিল্পোন্নতির পথে যাচ্ছি। এখনই মুদ্রাসংস্কার না করলে পরে এ কাজ অতিশয় চুরুহ হয়ে পড়বে। উদাহরণস্বরূপ ইংলণ্ডের কথা এখানে উল্লেখ করা যেতে পারে। ইংলও আধুনিক বিশ্বে শিল্পসমূদ্ধ একটি দেশ। ফলে তার আর্থিক ব্যবস্থা জটিলতার এমন এক পর্যায়ে এসেছে, যেখানে এখন দশমিক মুদ্রাব্যবস্থা চালু করা সতাই কঠিন। জটিলতার জালে জড়িয়ে পড়লে প্রচলিত বিধিব্যবস্থার মধ্যে পরিবর্তন নিয়ে আদা খুবই কষ্টসাধ্য হয়ে ওঠে। তৃতীয়ত, দশমিক মুদ্রার প্রচলনে ব্যাক্ষ ইত্যাদিতে হিসেবনিকেশ পূর্বের চেয়ে অনেকখানি সরল হল, তা এখন অধিকতর ক্রত নিপায় করা যাবে। টাকা-আনা-পাই ইত্যাদির জটিল ভগ্নাংশ গাণিতিক সমাধানকে কীরূপ ছুরুহ করে তোলে, তা কারো অবিদিত নেই। চতুর্থত, পৃথিবীর বহু দেশে দশমিক মুদ্রাব্যবস্থা বর্তমান। এ সকল দেশের মুদ্রাব্যবস্থার সঙ্গে মিল থাকলে আমাদের বহিবাণিজ্যে টাকা-কড়ির লেনদেনের ক্ষেত্রে অস্থ্রিধে অনেক কমে যাবে। স্থতরাং আর্থিক ব্যাপারে ध्वर अभवविष नांना विषय य-वावला निःमान्तर स्विद्धक्रनक, क्न जामवा তাকে গ্রহণ করব না ? তা ছাড়া, প্রাচীন যুগে ভারতবর্ষই তো জগৎকে দশমিক পদ্ধতিতে সংখ্যাগণনা শিথিয়েছিল। এর ফলে গণিত, বিজ্ঞান প্রভৃতির ক্ষেত্রে

গণনা ও গবেষণার পথ স্থাম হয়ে উঠেছে। এহেন ভারতের পক্ষে তার নিজের আবিষ্ণত গণনাপদ্ধতি নিজের মুদ্রাব্যবস্থায় প্রয়োগ করাই তো বাঞ্নীয়।

নতন দশমিক মুদ্রা চালু হওয়ার প্রাককালে এ সহস্কে খুব বেশি আলোচনা সাধারণের মধ্যে হয়নি। বিশেষজ্ঞগণ এর সপক্ষে মত দিয়েছিলেন,—এর বিপক্ষে বিশেষ কিছু শোনা যায় নি। গান্ধীজি জীবিতাবস্থায় দশমিক মুদ্রাপ্রবর্তনের मुशक्कि हिल्लन। এ मुल्लार्क बीर्तिरङ्ख फेल्स्स्य करा शुर्वरे फेल्लिश करा

হয়েছে। কিন্তু শ্রীযুক্ত রাজাগোপালাচারী দশমিক এ বিষয়ে বিভিন্ন ব্যক্তির পদ্ধতি-প্রবর্তনের বিরোধী না হলেও, নয়া প্রসার মতামত বিপক্ষে তিনি মত প্রকাশ করেছিলেন। তাঁর মতে

পয়দা ঠিক রেখে, টাকার মূল্য বাড়িয়ে, একশ প্রদার সমান করাই সমীচীন ছিল। অবশ্য রাজাগোপালাচারীর প্রস্তাবের অর্থ টাকার মূল্য বহুগুণ বৃদ্ধি করা। এর ফলে আর্থনীতিক, বিশেষ করে, আন্তর্জাতিক ব্যবসায়-বাণিজ্যের ক্ষেত্রে দরপ্রসারী ও অপ্রত্যাশিত পরিবর্তন সংঘটিত হওয়ার আশঙ্কা ছিল। নয়া পয়সার প্রবর্তনে খুচরা মুদ্রাই পরিবর্তিত হয়েছে, টাকার মূল্য ঠিকই আছে। এইজ্জে আন্তর্জাতিক ব্যবসায়-বাণিজ্যে কোনো গোলমাল দেখা দেয়ন। কিন্তু সেজন্তেই নয়া প্রসার প্রবর্তন যে অবিসংবাদিতভাবে একটি উন্নতিমূলক সংস্কার-এ না হলে আমাদের আর্থিক উন্নতি সত্যিই ব্যাহত হত—তাও সম্পূর্ণ স্বীকার্য নয়।

कारना (मरभंत भूजावावका कर्राए अकामरन निर्मिष्ठे क्य ना। अ क्रमण आरख चाटि গড়ে ওঠে, এবং দেশের আর্থিক ব্যবস্থা, লেনদেন, কেনাবেচার সঙ্গে সংগতি রেখেই এ ব্যাপারটি নিপান হয়। স্ক্তরাং যে-মুদ্রাব্যবস্থা ভারতে বহুকাল থেকে চলে আসছে তা দেশের আর্থিক ক্রিয়াকলাপের সঙ্গে তাল রেথেই গড়ে

উঠেছে, একথা কাকেও বৃঝিয়ে বলার প্রয়োজন হয় দেশের আর্থিক ব্যবস্থা এবং ना। এবং नजून मूजारारहा हालू कदरांत अर्थू ওজন ও পরিমাপের সঞ্চে কারণ যদি কিছু থাকে তবে তা আমাদের পরিবর্তিত মুদ্রার সম্পর্ক वा পরিবর্তমান আর্থিক ব্যবস্থার দরুনই করা হয়েছে,

धरत निर् हरत। এ वावष्टा ठानू कत्रवात প्राक्कारन श्रधानमञ्जी श्रीनिरङ्क ध কথাই বলেছিলেন। তাঁর অভিমত, পুরাতন জটিল মুদ্রা ও ওজনপদ্ধতি নতুন ভারত গড়ে তোলার পক্ষে বিশ্বস্থরণ। স্বতরাং যথাসম্ভব তাড়াতাড়ি তার সংস্কারসাধন করা আমাদের কর্তব্য, যাতে নির্বিদ্নে আমরা সামাজিক ও আর্থিক জীবনে সমৃদ্ধির পথে এগিয়ে যেতে পারি: 'A cumbrous system of · coinage and weights and measures is wasteful of time and energy and delays work. As our social life becomes more advanced and complex these petty delays and wastes mount up and add to a great deal. Therefore, it has become necessary to make this change now rather than at a later stage.'

শ্রীনেহেরুর উপরি-উদ্ধৃত কথাগুলো হতে বুঝতে পারা যাচ্ছে, ভারত-সরকার যে দশমিক মুদ্রা চালু করলেন তার একটি বড়ো কারণ হল দেশে ওজন ও পরিমাপ-ব্যবস্থার সংস্কার্দাধনের আণ্ড প্রয়োজনীয়তা। আগে ছিল ১৬ আনায় 'টাকা' ও ১৬ ছটাকে 'সের'। গুধু যদি এইটুকু হত তাতে আর্থিক-শ্রীর্দ্ধিসম্পন্ন ভারত গড়ে তোলার ব্যাপারে হয়তো তেমন অস্কবিধের প্রশ্ন উঠত না। কিন্তু উক্ত 'সের' নিয়েই যত গোলমাল। দেশের বিভিন্ন অংশে এই 'সের' নামে এক হলেও আসলে বছবিধ, এবং একেত্রে এক অঞ্চলের সঙ্গে অভ এক অঞ্চলের মিল নেই। এ বিষয়ে পরিকল্পনা-কমিশনের মন্তব্য প্রণিধানযোগ্যঃ "At present there is a great diversity in weights and measures used in different parts of the country. Not only do weights and measures differ from one area to another, but even in the same area units used for different commodities also differ, and an expression such as a 'ser' represents different weights at different places. Such a diversity in weights and measures used for the common transactions of daily life is a source of confusion and difficulty. Added to this lack of uniformity is the further disadvantage of the complexity of calculations involved in the use of the various 'systems' of weights and measures now prevailing which have grown haphazard and have not always been based on scientific principles." এইজনোই, দ্বিতীয় পরিকল্পনা কার্যকরী করবার সঙ্গে সঙ্গে দশমিক মুদ্রার প্রচলন করা হয়েছে, যাতে অল সময়ের মধ্যেই ওজন ও পরিমাপের মধ্যেও পরিবর্তনসাধন করে, মুদ্রার সঙ্গে সামঞ্জতা রেথে, দশমিক ওজন ও পরিমাপ-ব্যবস্থা চালু করা যায়। পরিকল্পনা-কমিশনের ভাষায় বলতে গেলে: 'As a first step towards facilitating the adoption of the metric system [in weights and measures] it was decided to introduce the decimal system of coinage during the second plan period.' এতে অস্পৃতিতা কিছুই নেই।

কিন্তু দশমিক মুদাব্যবস্থা, এবং যে-ভাবে একে চালু করা হয়েছে,—এর কোনোটাই সমালোচনার অতীত নয়। যেমন বলা যেতে পারে যে, দশমিক মুদ্রার প্রবর্তন ছাড়া কি সমস্ত অব্যবস্থা দূর করে নতুন একটি ওজন ও পরিমাপ-ব্যবস্থা চালু করা যেত না ? অনেক শিল্পপ্রধান দেশে দশমিক মুদ্রাব্যবস্থা প্রচলিত আছে বটে, কিন্তু অনেক দেশে তো এ ব্যবস্থা নেই। আবার, যে দেশগুলিতে त्रस्त्रह जात्वर वा विस्थि की स्वित्य श्राह ? নতুন মুজাব্যবস্থার সমালোচনা প্রসম্বত উল্লেখ করছি, আমেরিকা-যুক্তরাষ্ট্রের মুদ্রা, ও এই ব্যবস্থার ফলাফল ওজন ও পরিমাপ-বিভাগের অধিকর্তা ইংলণ্ডের দশমিক-মুদ্রা-কমিটির নিকট যে-অভিমত ব্যক্ত করেছিলেন তা কোনোক্রমেই দশমিক মুদ্রার অন্তক্লে যায় না। আমেরিকা-যুক্তরাষ্ট্রে বহুকাল যাবৎ দশমিক মুলা প্রচলিত রয়েছে। স্থতরাং সেই দেশের মুদ্রা-ওজনাদির অধিকর্তা যথন ইংলণ্ডে উক্ত মুদ্রাব্যবস্থা-প্রচলনের বিরুদ্ধে মত দিলেন তথন তা একেবারে উপেক্ষা করবার মতো নয়। ফলে ইংলণ্ডের দশমিক মুদ্রাকমিটি সিদ্ধান্ত করলেন যে, ইংলণ্ডে প্রচলিত শিলিং-এর যতই দোষ থাকুক-না-কেন, তা-ই ইংলণ্ডের পক্ষে ভালো, এবং নতুন দশমিক মুদ্রার অজানা দোষের সন্মুখীন হওয়া বুদ্ধিমানের কাজ হবে নাঃ 'It is better to put up with the evils that we have, than fly to others we know not of'—এই বিখ্যাত উক্তি উদ্ধৃত করে কমিটি ইংলতে দশমিক মুদ্রা চালু করার বিরুদ্ধে মত দিয়েছিলেন।

যাক্ সে-কথা। দশমিক মুদ্রা ভালো এবং স্থফলপ্রদ বলে ধরে নেওয়া হলেও, যে-ভাবে তা চালু করা হয়েছে তা ক্রটিমুক্ত নয়। অবশ্ব সরকার বলেছেন, তিন বংসর পর্যন্ত নতুন মুদ্রার পাশাপাশি পুরানো মুদ্রার প্রচলন থাকবে। এ সময়ের মধ্যে পুরানো মুদ্রা বাজার থেকে তুলে নেওয়া হবে, তথন শুধু নয়া পয়সাই বাজারে চলবে। কিন্তু আমাদের ধারণা, বহুলক্ষ-গ্রামে-গড়া এই ভারতে আরো অনেক-তিন-বংসর লাগবে পল্লীঅঞ্চলে পুরোপুরি নয়া পয়্রসা চালু করতে, বিশেষ করে, পুরাতন পয়সা উঠিয়ে নিতে। ফলে সরকারকে পুরাতন পয়সা উঠিয়ে নেবার শেষ তারিথ একাধিকবার বাড়িয়ে দিতে হবে। এই অন্তর্বতী কালটির মধ্যে এক্জেত্রে বহু নিরীহ লোকের ক্ষতি ও ধূর্ত লোকের লাভ হওয়ার সন্তাবনা। এ ছাড়া, একআনা, ছয়ানা ইত্যাদির ঠিক ঠিক প্রতিমুদ্রা নয়া পয়সায় না থাকাতে বহুদিন যাবং নানা অস্ক্রবিধের স্টে হবে। পোস্টাপিস, স্ট্যাম্পবিভাগ, রাষ্ট্রীয় পরিবহন এ অব্যবস্থার স্থেগে নিয়ে ইতোমধ্যেই নিজেদের মাগুল ও ভাড়া বাড়িয়ে নিয়েছে। বামা পয়সা প্রবর্তনের প্রথম ধাকায় জনসাধারণ বিস্তর অস্ক্রবিধে ভোগ করছে।

যাহোক, পুরানো বিধিব্যবস্থার স্থলে নতুনের পদসঞ্চার হলে প্রথম প্রথম কিছুটা অস্কবিধে দেখা দেওয়াটা অস্বাভাবিক মোটেই নয়। আবার, একথাটাও সত্য যে, অভ্যন্ত হয়ে গেলে অস্কবিধেবোধের উপনংহার উপ্রভাটাও কমে আসে। পুরাতন মুদ্রার তুলনায় এর ভাবী স্কল্লানের মাত্রা ঠিক পরিমাপ করা না গেলেও, বিরুদ্ধপক্ষীয়েরা একে মন্দও বলতে পারবেন না। সর্বশেষে বলা যায়, নতুন মুদ্রা যদি জাল করা শক্ত হয় তবে সেটাই একটা লাভের বিষয় হবে। স্বাধীন ভারতের নবপ্রবৃতিত মুদ্রাব্যবস্থা শুভক্লপ্রস্থ হোক, এ-ই আমাদের আন্তরিক কামনা।

#### ভারতযুক্তরাষ্ট্রের ভাষাসংকট

[রচনার সংকেতস্থ্র ৪ প্রারম্ভিক ভূমিকা—বিচিত্র জাতি ও বিচিত্র ভাষার দেশ ভারতবর্ষ—
এদেশে সংস্কৃত, ফার্সি ও ইংরেজি ভাষার চর্চা—ভারতে কী করে ভাষাসংকট দেখা দিল—ভারতের প্রধান
প্রধান ভাষাভাষীর সংখ্যা—সরকারী ভাষাকমিশন ও এই কমিশন-নিয়োগের উদ্দেশ্য—সরকারী ভাষাকমিশনের মূল রিপোর্টের প্রতিবাদ—হিন্দীপ্রচারের বর্তমান পদ্ধতি ও উদ্দেশ্য গণতন্ত্রবিরোধী—হিন্দীর
বিরুদ্ধে বিক্ষোভ—ভাষাগত সমস্থাটির পরিচয়—ভাষার বিষয়ে বিভিন্ন দলের প্রস্তাব : ইরেজির সমর্থন—
একাধিক ভারতীয় ভাষাকে সরকারী ভাষার মর্যাদা দেওয়া হোক—কোনো কোনো ১মহলে সংস্কৃতের
সমর্থন—আমানের প্রস্তাব—উপসংহার ]

যে-কোনো জাতির জীবনে ভাষা অতিশয় গুরুত্বপূর্ণ একটি বিষয়। জাতীয় জীবনের স্বষ্ঠু ও স্বতঃক্তৃ বিকাশের সঙ্গে ভাষার প্রশ্নটি অচ্ছেতরূপে জড়িত। জাতির শিক্ষা-সংস্কৃতি-ঐতিহ্য, তার ধ্যানধারণা, ভাবনাচিস্তা, তার আশাআকাজ্ঞা, আনন্দবেদনা—সমস্ত কিছুই এই ভাষার মাধ্যমেই স্থায়িত্ব লাভ করে কাল থেকে কালান্তরে উত্তীর্ণ হয়। জাতির প্রারম্ভিক ভূমিকা অমরত্ব-বিধানের দিব্যর্থ হল তারা ভাষা। এতে আরোহণ করে পৃথিবীতে কত জাতি মৃত্যুর সীমা অতিক্রম করেছে, স্থানকালাতীত অক্ষয় মহিমার অধিকারী হয়েছে। এই কারণে সভ্য, সংস্কৃতিবান মাহুবের ভাষা তার প্রাণের চেয়ে প্রিয়, স্বভাষার প্রতি তার মমত্বোধের অন্ত নেই।

জাতির 'মর্মবিজড়িতমূল' এই যে ভাষা, সম্প্রতি ভারতর্ক্তরাট্রে তাকে কেন্দ্র করে একটি বড়ো রকমের সংকট দেখা দিয়েছে। এ ঘটনাটি যেমন গুরুতর তেমনি বেদনাদায়ক। কারণ, এতে স্বাধীন ভারতের রাজনীতিক আবহাওয়া অত্যন্ত উত্তপ্ত হয়ে উঠেছে, এবং সমস্তাটির সন্তোষজনক সমাধান না হলে ভারতীয় মহাজাতির ঐক্য ও সংহতি বিচলিত হওয়ার যথেষ্ঠ আশঙ্কা রয়েছে। ভারতবর্ষে কত বিচিত্র জাতি, কত বিচিত্র ভাষা। অথচ এতথানি বিচিত্রতা সম্বেও বহু-

বিচিত্র জাতি ও বিচিত্র ভাষার দেশ ভারতবর্ষ বাহিকতা কদাপি তেমন ক্ষুপ্ত হয়নি। বৈচিত্র্যের মধ্যে

ঐক্যসম্পাদনের অভ্ত ক্ষমতা ভারতবর্ষ সমস্ত জগৎকে দেখিয়েছে। সমাজজীবনের সর্বস্তরে সে অন্সরণ করে এসেছে একটা উদার গণতান্ত্রিক নীতি, প্রমাণ—তার শত শত বৎসরের ইতিহাস। গায়ের জোরে সবকিছুকে একাকার করবার সাম্রাজ্যবাদী পহা কোনোকালেই ভারতবর্ষে অন্নস্ত হয়নি। যদি হোতো, এক মহাজাতির অভ্যুখান এখানে আমরা দেখতাম না।

আর্থসংস্কৃতির দিনে সংস্কৃতভাষা সর্বভারতীয় ভাষার গৌরব অর্জন করেছিল।
এর মাধ্যমেই ভারতবর্ষ তার রাষ্ট্রিক জীবনে ও সাংস্কৃতিক জীবনে সুঠুভাবে সমস্ত
কাজ চালিয়ে এসেছে। অপর কোনো ভাষা একে তার উচ্চতর স্থান থেকে
বিচ্যুত করতে পারেনি। মুসলমান-আমলে ফার্সিভাষা প্রাধান্ত পেয়েছিল রাজভাষারূপে, কিন্তু ওই ভাষা আমাদের সংস্কৃতির বাহন ছিল না, মুষ্টমেয় কয়েকজন
লিখননবীশ, মুন্সী এই ভাষার সাহায্যে সরকারী আদানপ্রদানের কাজ চালাতো।

এদেশে সংস্কৃত, ফার্সি ও
ইংরেজি ভাষার চর্চা
মিশিয়ে এক নতুন ভাষা গড়ে তুলেছিল আরবী হরফে।

হিন্দী-ব্যাকরণের গঠনে আরবী-ফার্সি শব্দের গরিষ্ঠতা নিয়ে এই নতুন ভাষা উর্ত্ত নাম নিয়ে আজো উত্তরপ্রদেশের উত্তরাংশের মুখের জবান হয়ে আছে। বিজয়ী পাঠান-মোগল তুর্কীর বংশধরদের মতোই, তাঁদের ভাষাও কালক্রমে ভারতীয় ভাষার অন্তর্ভুক্ত হয়ে গিয়েছে। মুসলমান-আমলও একদিন শেষ হল। তারপর ইংরাজের আগমন হল এদেশে। তারা ভারতবর্ষ শাসন করেছে, কিন্তু এখানে স্থায়ীভাবে বসবাস করেনি। ইংরজেজাতির যান্ত্রিক বল ও বিজ্ঞানের আয় ইংরেজি ভাষাও শক্তিশালী—বিচিত্র ঐশ্বর্যে মণ্ডিত। সমগ্র পাশাত্র জ্ঞানবিদ্যার অতুল সম্পদ ইংরেজিতে আহত হয়েছে। এমন একটি সমুরত ভাষা দেড়শ বছর ধরে গোটা ভারতে ব্যাপকভাবে অমুশীলিত হয়েছে। ব্রিটিশর্গে ইংরেজি ভারতবর্ষের প্রশাসনিক ভাষা ছিল, শিক্ষার বাংন ছিল, কিন্তু

এর চেয়ে বড়ো কথা হল ইংরেজির বিপুল ঐশ্বর্য ভারতবাদীকে সম্মোহিত করে ফেলেছিল। তাই স্বেছায় সে এই ভাষার চর্চা করেছে—ইংরেজি ভাষার বাতায়নপথে সমগ্র বিশ্বের সঙ্গে পরিচিত হয়েছে। শুধু কি তাই? এই ভাষা ভারতকে জাতীয়তাবোধে অনুপ্রাণিত করেছে, বিক্ষিপ্ত ভারতবাদীকে ঐক্যের বাঁধনে বেঁধেছে। ইংরেজি ভাষার সংস্পর্শে আসার ফলেই ভারতবাসীর বিশ্বনাগরিকতালাভ।

ইংরেজজাতি নিজের আদর্শ ও প্রয়োজনমতো দামাজ্য গঠন করেছিল, এবং এদেশ ছেড়ে যাবার সময় বিস্তৃত দামাজ্য হন্তান্তরিত করে গেছে। বিশাল দৌধমালা, বিচিত্র আমলাতন্ত্র, স্লশৃঞ্জল দেনাবাহিনী ইত্যাদি বস্তুর সঙ্গে ইংরাজের ভাষাও আমরা একরূপ দান-হিসেবে গ্রহণ করেছি, এবং এগুলিকে ধীরে ধীরে শোধন করে ভারতীয় রূপ দেবার চেষ্টায় আছি। প্রত্যেক স্বাধীন দেশের জাতীয়

ভারতে কী করে ভাষাসংকট দেখা দিল

শতাকা, জাতীয় ভাষা, জাতীয় সংগীত, নিজস্ব শীলমাহর ইত্যাদি থাকে জাতির বিশিষ্ট ভাবাদর্শ ও
জনজীবনের অফুরস্ত শক্তির উৎসরূপে। স্বাধীন

সার্বভৌম রাষ্ট্র ভারতেরও শাসনতন্ত্র একটি জাতীয় ভাষার প্রয়োজন অনুভূত হল, এবং এরই পরিণামে স্বাধীনতালাভের পর নীতিগতভাবে অধিক সংখ্যক ভারতীয়ের ভাষা হিন্দীকেই সরকারী ভাষারূপে স্বীকৃতি জানানো হল। সংবিধানসভাতে হিন্দী গৃহীত হল ৭২ বনাম ৭০ ভোটে। এখানে উল্লেখ করা প্রয়োজন, তখন ইংরেজি ছাড়া সর্বভারতীয় ভাষারূপে অন্তকোনো ভাষাই প্রস্তুত ছিল না বলে, সাময়িকভাবে ইংরেজিকেই ভারতের সরকারী ভাষারূপে স্বীকার করে নিয়ে, সংবিধানে এদেশের প্রধান প্রধান ২৪টি ভাষাকে [সংস্কৃত ও উর্ত্ বাদ দিয়ে—হিন্দী, বাংলা, উড়িয়া, গুজরাটী, মারাসী, পাঞ্জাবী, আসামী, কাশ্মীরী, তামিল, তেলেগু, মালয়ালম ও কানাড়ি ] আঞ্চলিক ভাষারূপে গ্রহণ করা হল। মোটামুটি কাজ চালাবার মতো ব্যবস্থা হওয়ায় তখন ভাষাকে কেন্দ্র করে রাজ্যগত কোনো সংকট দেখা দেয়নি। কিন্তু সরকারী ভাষারূপে হিন্দীর পরিণতির পথ ধীরে ধীরে নানা সন্দেহ-সংশয়ে কণ্টকিত হয়ে উঠল। ফলে বিভিন্ন রাজ্যে যেবিক্ষোভ দেখা দিল তা অভাবনীয়। এখন ভাষাগত প্রশ্নটি ভারত্যকুত্রাষ্ট্রকে রাজনীতির রণক্ষেত্রের দিকে টানছে। একে ত্র্ভাগ্যই বলতে হবে। একভাষিক রাষ্ট্র হলে ভারতবর্ধে এরূপ সংকট দেখা দিত না।

১৯৫১ সালের আদমস্থারীমতে ভারতের লোকসংখ্যা সাড়ে প্রত্রিশ কোটির কাছাকাছি। এই জনসংখ্যার মধ্যে হিন্দীকে স্বভাষা বলে গ্রহণ করেছে প্রায় ১৫ কোটি মান্নয়। অবশ্য এর মধ্যে প্রায় এক কোটি উর্বৃভাষী, ত্তিন কোটি হিলুস্থানী, পাঞ্জাবী, পাহাড়ীভাষীদেরও গণনা করা হয়েছে। উক্ত আদমস্থমারী-অন্নয়ারী অস্থান্য ভাষাভাষীর সংখ্যা এইপ্রকারঃ তেলেগু—প্রায় সাড়ে তিন কোটি; তামিল—আড়াই কোটির চেয়ে কিছু বেশি; বাংলা
— কিবল ভারত ইউনিয়নের বিভাই কোটির

ভারতের প্রধান প্রধান ভাষা
লামান্ত বেশি; গুজরাটী, কানাড়ি, মালয়ালম ও উড়িয়া
প্রভাষাভাষীর সংখ্যা
প্রত্যেকটি—দেড় কোটি হতে এক কোটি; অসমিয়া—

প্রায় আধ লাখ; ইংরেজি—পৌণে তুই লক্ষের মতো। এই হিসেবে আরুপাতিক বিচারে হিন্দীভাষীর সংখ্যাগরিষ্ঠতা রয়েছে, এবং সর্বভারতীয় যোগাযোগ ও আদানপ্রদানের ভাষার ক্ষেত্রে হিন্দীর দাবিই অগ্রগণ্য হওয়া উচিত, একথা বলা যেতে পারে।

কিন্তু হিন্দী ভাষাটির স্বরূপ বিচার্য। সাধারণত যাকে আমরা হিন্দী বলে জানি, তা অনেকগুলি ভাষার একটি সমন্বিত রূপ। উর্ত্, হিন্দুগানী, পাঞ্জাবী, রাজস্থানী, গুজরাটী, মৈথিলী, মগহী ইত্যাদি নানাপ্রকার ভাষা এর মধ্যে স্বতন্ত্র মহিমা নিয়ে বিরাজমান। তা ছাড়া, মুখ্যত উত্তরভারতে 'বাজারিয়া হিন্দী' নামে একপ্রকার হিন্দী প্রচলিত আছে, আর আছে 'খড়ীবোলী' হিন্দী। কিন্তু ভারতরাষ্ট্রের কর্তৃস্থানীয় ব্যক্তিরা দেশের সরকারী ভাষারূপে যে-হিন্দীর প্রচলন করতে চাইছেন তা আলাদা জিনিস—ব্যাকরণের জটিলতায় ও শব্দের হুর্বোধ্যতায় এ একটি নতুন রূপ নিয়ে আত্মপ্রকাশ করেছে।

থা হোক, ইংরেজি ১৯৫৫ সালের জুন মাদে ভারতের সংবিধানের ৩৪৪ ধার। অনুসারে ভারতসরকার একটি সরকারী ভাষাকমিশন [ Official Language Commission ] গঠন করেন। ভারত-ইউনিয়নের সরকারী কার্যে হিন্দীর ক্রম-

সরকারী ভাষাকমিশন ও এই কমিশন-নিয়োগের উদ্দেশ্য বর্ধমান ব্যবহার কীরূপ হবে, সরকারী উদ্দেশ্যে ইংরেজির প্রয়োগ কীভাবে সংকীর্ণ করা যায়, প্রধান বিচারালয়াদি [স্প্রীম কোর্ট] স্থানের ভাষা কী হওয়া উচিত, ভারত-ইউনিয়নের কার্যে কোন্ আকারের সংখ্যালিপি

ব্যবহৃত হবে, এবং ইংরেজির পরিবর্তে সরকারী ভাষারূপে হিন্দীর বিবর্তনের সময়শারণী স্থির করা—এই পাঁচটি বিষয়ে স্থপারিশ করার ভার ছিল উক্ত কমিশনের
ত্থপর। বোঘাই প্রদেশের প্রাক্তন মুখ্যমন্ত্রী বি. জি. খেরকে সভাপতি করে, অন্ত ২০ জন বিশেষজ্ঞকে নিয়ে, মোট ২১ জনের কমিশন গঠিত হয়। প্রখ্যাত ভাষাতত্ত্ববিদ ডক্টর স্থনীতিকুমার চটোপাধ্যায় ছিলেন এই কমিশনের একমাত্র বাঙালী সদস্য। কমিশন প্রশাবলী বিতরণ করে উত্তর সংগ্রহ করেন, এতে এক হাজারের বেশি উত্তর আসে। বিভিন্ন রাজ্য পরিভ্রমণ করে কমিশন বহুলোকের সাক্ষ্য নিয়েছেন, বহু বিশিষ্ট ব্যক্তির মতামত জেনেছেন। অতঃপর ১৯৫৬ সালের জুলাই মাদে কমিশনের স্থপারিশ রাষ্ট্রপতির নিকট দাখিল করা হয়। এ স্থপারিশ কিন্ত সর্বশন্মত হয়নি। ডক্টর স্থনীতিকুমার চট্টোপাধ্যায় ও মাদ্রাজ রাজ্যসভার সদস্ত **ডক্টর স্থবোরায়ন** কমিশনের দিদ্ধান্তের বিরোধিতা করে পৃথকভাবে নিজেদের মতামত জ্ঞাপন করেছেন।

মূল রিপোর্টে স্থপারিশ করা হয়েছে, ১৯৬৫ সালের ২৫শে জাত্রারীর পর থেকে পার্লামেন্টে ইংরেজি ভাষার পরিবর্তে কেবল হিন্দী ব্যবহৃত হোক। অবশ্য ক্ষেত্রবিশেষে ইংরেজিতে বক্তৃতা করার অনুমতি দেওয়া যেতে পারে। কেন্দ্রীয় তথা বিভিন্ন রাজ্যের আইনপ্রণয়ন হিন্দীতে হওয়াই উচিত। হাইকোর্টের রায়

*মু*পারিশ

ও নির্দেশ হিন্দী ভাষায় লিখিত হওয়াটাই বাস্থনীয়। সরকারী ভাষাকমিশনের অহিন্দীভাষী সরকারী কর্মচারীদের হিন্দী পরীক্ষাদিতে श्रव। शिकावावशांत्र मध्या शिक्तीत धक्री वर्षा शान

थाकरत । অहिन्ती ভाষी-अक्षरन भिकार्शी एतत निक निक माठ ভाষा, हे १ दिक धरे शिकी भिथा हरत। किन्छ शिक्ती छात्री-अक्षरनत एहरनरमा आत-अकि ভারতীয় ভাষা শিখবার প্রয়োজন নেই,—তারা ইচ্ছামতো সংস্কৃত কিংবা অভ বিদেশী ভাষা শিখতে পারবে। এতে স্পষ্টই বোঝা যাচেছ, হিন্দীভাষী-অঞ্চলের ছেলেমেয়ের। অপর একটি দেশীয় ভাষাশিক্ষার চাপ হতে অব্যাহতি পাবে। व्यक्तिक्छ, मतकात्री ठाकृतिए निरम्नान-भतीकाम स्वशास व्यक्ती जायी एकत हिली-পরীক্ষা বাধ্যতামূলক থাকবে, সেখানে হিন্দীভাষীদের কতকগুলি ঐচ্ছিক বিষয়ে मांव भन्नीका नित्व हरत। जा हाफ़ा, भन्नीकांत्र माधांत्र जाया हरत हिन्ती-हिन्ती-ভাষীদের মাতৃভাষা। অবশু নির্দিষ্ট একটা সময় পর্যন্ত অহিন্দীভাষীদের জ্ঞে है (दिक्कि ভाষाই পরীকার মাধ্যম বলে গৃহীত হতে পারে।

**ডক্টর চট্টোপাধ্যায় ও ডক্টর অ্ব্বারায়ন তাঁদের অতন্ত প্রতিবেদনে হিন্দী** ভাষাকে এইভাবে অহিন্দীভাষীদের উপর চাপিয়ে দেওয়ার বিরুদ্ধে জোরালো

যুক্তিসহকারে প্রতিবাদ করেছেন। স্থনীতিকুমার দীর্ঘ-ভাষাকমিশনের কাল হতে হিন্দী ভাষার অন্তম প্রধান পৃষ্ঠপোষক ম্ল রিপোটের প্রতিবাদ ছিলেন। কিন্তু বর্তমান অক্সায় সাত-তাড়াতাড়ি করে

সমাজজীবনের সর্বত্র হিন্দীকে চালু করা তাঁর মতে অত্যন্ত অবিবেচনার কাজ হবে। তিনি বলেছেন, এতে ভারতের জাতীয় ঐক্য ও সংহতি বিনষ্ট হবার

1648

সম্ভাবনা রয়েছে। অহিন্দীভাষীদের বৈষয়িক ও সাহিত্যিক গুরুতর ক্ষতি হবে। কারণ, মে-পদ্ধতিতে হিন্দীপ্রচলনের উল্পমপ্রয়াস চলছে তা গণভন্তের সম্পূর্ণ বিরোধী—একে ভাষার সামাজ্যবাদী নীতি বলা যেতে পারে। ডক্টর স্ববারায়নের বক্তব্যও প্রায়-অন্তর্মণ।

বস্তুত, মনে রাখতে হবে যে, হিন্দীও ভারতের একটি আঞ্চলিক ভাষা, যদিও হিন্দীভাষীর সংখ্যা ভূলনায় বেশি। এর ঐতিহাগত, সাংস্কৃতিক ও সাহিত্যিক তেমন কোনো গৌরবমর্যাদা নেই। আধুনিক রাষ্ট্রের ধ্যানধারণা প্রকাশ করার মতো ক্ষমতা এই ভাষাটি এখনো অর্জন করেনি, এবং হিন্দীর চেয়ে নানাদিকে অধিকতর পুষ্ট ভাষা ভারতে বিজ্ঞমান। স্মতরাং হিন্দীকে ভারতের সর্বশ্রেষ্ঠ ভাষা কিছুতেই বলা চলে না। কেউ কেউ হিন্দীকে ভারতবর্ষের 'জাতীয় ভাষা' বলতে স্কর্ক করেছেন এবং এতে একপ্রকার আত্মপ্রসাদ লাভ করছেন, এবং 'হিন্দ-হিন্দ্র্য'—এই শ্লোগান উচ্চারণ করে হিন্দীভাষার একাধিপত্যকে জয়যুক্ত করতে চাইছেন। এহেন উৎকট উৎসাহ জাতীয় এক্যকে যে কতথানি বিদ্বিত করছে তা বোধ করি হিন্দীপ্রেমিকেরা এতটুকু উপলব্ধি করতে পারছেন না। গণতান্ত্রিক রাষ্ট্রে গণতান্ত্রিক মনোভঙ্গিই সর্বদা বাঞ্ছনীয়।

এই মনোভন্ধি নিয়ে বিচার করলে ব্ঝতে পারা যাবে, জাতীয় জীবনের সর্ব-ব্যাপারে অবিলম্বে হিন্দী চালু করা হলে গোটা রাষ্ট্রে একটা বিপর্যয় দেখা দেবে। প্রথমত, অহিন্দীভাষী ছাত্রদের ভাষাশিক্ষার চাপ হিন্দীভাষী ছাত্রদের চেয়ে বেশি হবে। হিন্দীভাষী ছেলেমেয়েদের অক্য একটি ভারতীয় ভাষা শিক্ষা করবার

হিন্দীপ্রচারের বর্তমান পদ্ধতি
ও উদ্দেশ্য গণতন্ত্রবিরোধী
অন্যতে কান্য জ্ঞানবিজ্ঞানের বিষয়ই হোক—শিক্ষাব্যাপারে

অতিরিক্ত স্থবিধা পাবে। দিতীয়ত, সরকারী-চাকুরিপ্রাপ্তির ভাষা হিন্দী হলে অহিন্দীভাষী-অঞ্চলের পরীক্ষার্থীগণকে একটা অসম প্রতিযোগিতার মধ্য দিয়ে অগ্রসর হতে হবে। এর ফল কী হবে? ফল হবে, ভারতীয় প্রজাতান্ত্রিক রাষ্ট্রে এইভাবে হিন্দীভাষীগণ একটি বিশেষ স্থবিধাপ্রাপ্ত শ্রেণীর—রাজার জাতির—সামিল হয়ে দাঁড়াবে। এতে কেউ হয়ে পড়বে কুলীন, বেশির ভাগ হবে অকুলীন। এও একরকমের জাতিভেদ ছাড়া আর-কিছু নয়। তৃতীয়ত, ভারতের রাজস্বের বিপুল পরিমাণ একটি অংশ যদি হিন্দীভাষাপ্রচারে ব্যয়িত হয় [সম্প্রতি ষেত্রপ হুটছে] ভাহলে এদেশের অক্যান্ত অঞ্চলের ভাষাগুলি স্বাভাবিকভাবেই সরকারী অর্থসাহায় হতে বঞ্চিত হবে, এবং ফলে সমৃত্বতর আঞ্চলিক ভাষাগুলি উপেক্ষিত

হতে থাকবে। এর প্রতিক্রিয়া কী হতে পারে, বুদ্ধিমান ও দূরদৃষ্টিসম্পন্ন ব্যক্তি তা সহজেই বুঝে নেবেন। ভাষাশিক্ষা স্বেচ্ছামূলক হওয়া এক কথা, আর তা বাধ্যতামূলক হওয়াটা সম্পূর্ণ ভিন্ন কথা। জাতীয় প্রক্যবিধানের বুলি আওড়িয়ে, বিপুল জনগণের ইচ্ছার প্রতি উপেক্ষা দেখিয়ে, জোর করে একটা ভাষাকে গোটা দেশের উপর চালিয়ে দিলে তার ফল কখনো শুভ হতে পারে না। মনোলোকে সাম্য ও প্রক্যের বোধ না জন্মালে আইনের বলে তা কখনো দিদ্ধ হবার নয়।

এসব কারণে অহিন্দীভাষীগণ হিন্দীভাষাকে রাষ্ট্রের সর্বস্তরে অবিলম্বে চালু করার প্রস্তাবে সম্মতি দিতে পারেনি—চতুর্দিক হতে ধ্বনিত হয়েছে প্রচণ্ড প্রতিবাদ। হিন্দীর প্রবর্তন [রাষ্ট্রভাষারূপে ও শিক্ষার মাধ্যমরূপে] অধুনা সর্বভারতীয় সমস্যারূপে জটিল আকার ধারণ করেছে। হিন্দীভাষাভাষী একদল শাসক

গোষ্টি,বর্তমানে কেন্দ্রীয় সরকার যাঁরা দুখল করে রয়েছেন, হিন্দীর বিশ্বজে
তাঁরাই এর জন্মে দায়ী। এভাবে হিন্দীপ্রচলনের বিরুদ্ধে
দক্ষিণভারতে একরূপ জেহাদ ঘোষণা করা হয়েছে,

এবং ওই বিন্দোরণের ক্ষুলিঙ্গ পূর্বভারতেও আত্মপ্রকাশ করেছে। সম্প্রতি চক্রবর্তী রাজাগোপালাচারী বলেছেন, হিন্দীভাষার স্বষ্ঠু বিবর্তন ও স্বাভাবিক-ভাবে গ্রাহ্থতার পরিবেশ স্টি না হওয়া পর্যন্ত ইংরেজি ভাষাই শিক্ষাক্ষেত্রে এবং সরকারী ভাষার স্থানে বহাল থাকুক। হিন্দীভাষা যদি অচিরে রাষ্ট্র, সমাজ ও শিক্ষার বৃহৎ গুরগুলি দখল করে বসে তাহলে একদিকে ভারতের অপরাপর মাতৃভাষাগুলি দলিত হবে, অক্তদিকে শিক্ষা ও সরকারী-চাকুরিপ্রাপ্তি-বিষয়ে একদল নাগরিক বিশেষ স্বযোগস্থবিধা ভোগ করবে। এক্লপ একটি অবস্থা কেবল বিচারবুজির দিক দিয়েই অসংগত নয়, ভারতীয় সংবিধানের মৌলিক অধিকারেরও বিরোধী।

অন্নদিন আগে রাজ্যপুনর্গঠনের ব্যাপারে ভারতসরকার স্থবিবেচনা ও দ্রদর্শিতার পরিচয় দেননি, এতে ভারতের বহু রাজ্যে বিক্ষোভ দেখা গিয়েছিল। আবার, ভাষার ব্যাপারেও এই শাসকবর্গ জনমতের বিরুদ্ধে যাছেন। এ একটি গভীর উৎকণ্ঠার কারণ হয়ে দাঁড়িয়েছে। ভাষার জটিল সমস্তাসমাধানের জতে সরকারকে থুব সাবধানে অগ্রসর হতে হবে, জনসাধারণকেও স্থির মন্তিকে, শান্ত মনে, প্রশ্নটি বিচার করতে হবে। রাষ্ট্রগঠন কঠিন একটি কাজ, সন্দেহ নেই। কিন্তু তার চেয়ে কঠিন জাতীয়-ভাষা-গঠন। এক্ষেত্রে আমাদের শুভবুদ্ধি যেন বিচলিত না হয়।

আমরা যে-সমস্তার সমুখীন হয়েছি তা মোটামুটি এই:[১] তেক্রীয় সরকারের দপ্তরে কোন্ ভাষায় কাজকর্ম চলবে; [২] কেন্দ্রীয় সরকার ও রাজ্যসরকারগুলির মধ্যে কোন্ ভাষার মাধ্যমে আদানপ্রদান চলবে; [৩] আন্তঃ-রাজ্য যোগাযোগ ও আদানপ্রদানের ভাষা কী হবে; [৪] রাজ্যের অন্তর্গত হাইকোর্ট পর্যন্ত আদালতে কোন্ ভাষা ব্যবহৃত হবে এবং স্থপ্রীম কোর্টেই বা কোন্

ভাষাগত সমস্থাটির পরিচয়

ভাষা গৃহীত হবে; [৫] পার্লামেন্ট ও রাজ্যের আইন-সভাগুলিতে কোন্ ভাষা ব্যবহার করা হবে; [৬] শিক্ষা ও পরীক্ষার বাহন হবে কোন্ ভাষা; [৭] সর্ব-

ভারতীয় চাকুরির জন্মে যে-পরীক্ষা গৃহীত হবে সেধানে কোন্ ভাষাকে আমরা মাধ্যমরূপে গ্রহণ করব; [৮] বিভিন্ন রাজ্যের লোক পরস্পরের সঙ্গে কোন্ ভাষায় কথাবার্তা বলবে, কাজকারবার চালাবে; [৯] আন্তর্জাতিক আদানপ্রদান ও কাজকারবারের ব্যাপারে ভারতবাসীর কোন্ বৈদেশিক ভাষা শিক্ষা করা উচিত। এতেই বোঝা যাবে, ভারত রাষ্ট্রের ভাষাগত প্রশ্নটি কতথানি জটিল।

কেউ কেউ প্রস্তাব করেছেন, হিন্দী ইংরেজির সমকক্ষ হয়ে না ওঠা পর্যন্ত ইংরেজিকে ভারতের সরকারী ভাষা করা হোক। আবার, কেউ কেউ প্রশাসনিক ও শিক্ষাব্যাপারে ইংরেজিকে চিরস্থায়ী করে রাখবার পক্ষপাতী। তাঁদের প্রধান যুক্তি হল, ইংরেজি ভাষা এদেশে গত দেড়শ বছর ধরে চলে আসছে, মোটাম্টিভাবে দেশবাসী এর সঙ্গে পরিচিত হয়েছে। তা ছাড়া,

ভাষার বিষয়ে িভিন্ন মহলের প্রস্তাব : ইংরেজির সমর্থন ইংরেজি পৃথিবীতে সবচেয়ে সমৃদ্ধিশালী ভাষা এবং আন্তর্জাতিক ভাষাও বটে। কিন্তু অধিকাংশ ভারতীয় ইংরেজিকে চিরস্থায়ী করে রাথবার এই প্রস্তাব সমর্থন

করতে পারেননি, কারণ এরূপ একটি প্রভাব কিছুতেই সমর্থিত হতে পারে না। যে-ভাষা রাষ্ট্রভাষা বা জাতীয় ভাষারূপে গৃহীত হবে তার সঙ্গে দেশের বহুসংধাক সাধারণ মান্ত্রের পরিচয়ের প্রয়োজন। যে-ভাষার সঙ্গে মুষ্টিমেয় দেশবাসী পরিচিত, যার প্রকৃতি ভারতীয় ভাষার প্রকৃতি হতে সম্পূর্ণ স্বতন্ত্র, তা কথনো গণতান্ত্রিক রাষ্ট্রে চিরকালীন সরকারী ভাষাহিদেবে গ্রহণীয় হতে পারে না। কারণ, এখানে স্বাদেশিকতা ও জাতীয় আত্মস্মানের প্রশ্ন জড়িত। অবশ্য ইংরেজির মেয়াদ বাড়িয়ে দিতে অনেকেরই আপত্তি নেই। দেশীয় কোনো ভাষার সর্বভারতীয় ভাষারূপে গৃহীত হবার ষ্থাযোগ্য শক্তিসামর্থ অর্জন করবার জন্যে আমাদিগকে কিছুকাল অপেক্ষা করতেই হবে। হিন্দী ভাষার সামাজ্যবাদী আক্রমণ প্রতিরোধ করবার উদ্দেশ্যে অনেকে স্থিতাবস্থা চেয়েছেন। বস্তুত, বর্তমান অবস্থায় নানাকারণে ইংরেজিকে সরকারী ভাষারূপে গ্রহণ করা ছাড়া গত্যন্তর নেই। কিন্তু ভাষাসমস্রার স্থায়ী সমাধান এর মধ্যে কোথায়?

তাই কেউ কেউ সরকারী ভাষাব্যাপারে একাধিক ভারতীয় ভাষা ব্যবহার করবার কথা বলেছেন। বর্তমান পৃথিবীতে দ্বিভাষিক-ত্রিভাষিক দেশও তো तरशह । कुछ **वत बारिक्ष यिम अक्रम वावश हलाउ मार्त्व,** ভाরতবর্ষে তা हलाव না কেন ? এখানে প্রশ্ন উঠতে পারে, ভারতে বহু আঞ্চলিক ভাষা [ দংস্কৃত ও উর্বাদে ১২টি ভাষা ] রয়েছে। এদের সবগুলিকেই কি ভারত-ইউনিয়নের

আর-একটি প্রস্তাব ঃ একাধিক ভারতীয় ভাষাকে সরকারী ভাষার মর্যাদা দেওয়া হোক

मत्रकाती-ভाষা-हिस्मर्द श्रहण कत्रा मखद ? এ প্রশ্নের উত্তরে বলা হয়েছে, ভারতরাষ্ট্রকে কয়েকটি ভাষা-অঞ্চলে বিভক্ত করা হোক। এরূপ অঞ্চলের অপেকারুত উন্নত ভাষা যেটি তাকে যদি ওই অঞ্চলভুক্ত ভাষায় প্রতিনিধিস্থানীয় বলে স্বীকার করে নেওয়া হয় তাহলে

ভাষাসমস্তার মীমাংসা হতে পারে। এখানে ডক্টর প্রফুলচন্দ্র ঘোষের প্রস্তাবটি স্মর্তব্য। তিনি বলেছেন, দেশের বর্তমান ভাষাসংকট হতে পরিত্রাণলাডের স্কু উপায় হচ্ছে ভারতের চতৃত্থাস্তের প্রতিনিধি-ভাষারূপে একই সঙ্গে কেল্রে বাংলা, हिन्दी, তামিল ও মারাঠী ভাষাকে রাষ্ট্রভাষারূপে অন্নোদন করা এবং সেই সঙ্গে কিয়ৎকাল ইংরেজিকে বহাল রাখা। এক্ষেত্রে প্রাদেশিকতা বর্জন করতে হবে, ভাষাগত বিষেষভাব পোষণ করা চলবে না, জাতীয় বৃহত্তর স্বার্থের প্রতি সকলের দৃষ্টি রাখতে হবে। আমাদের মনে রাখা প্রয়োজন, হিন্দীভাষীরা সংখ্যায় বেশি বলে হিন্দীর গণ্ডী একটু প্রশস্ততর হলেও, এই ভাষাটিও একটি আঞ্চলিক ভাষা-মাত্র। বর্তমান পরিস্থিতিতে তাকে নিয়ে বাড়াবাড়ি করলে শিক্ষা, সংস্কৃতি ও সরকারী কাজকর্মে বিবিধপ্রকার বিশৃঙ্গলাস্টির আশল্পাই বেশি।

পকান্তরে, একদল চিন্তানায়ক সংস্কৃতকে রাষ্ট্রভাষা বা সরকারী ভাষাত্রণে প্রবর্তন বরবার জন্তে আন্দোলন স্থক করেছেন। তাঁরা যুক্তি দেখিয়েছেন, স্প্রাচীন কাল থেকে প্রাগ্ইসলাম যুগ পর্যন্ত সমৃদ্ধ সংস্কৃতই ছিল সর্বভারতের

রাষ্ট্রভাষা। মুসলমান-আমলেও সংস্কৃতির ভাষা-হিসেবে কোনো কোনো নহলে শংস্কৃত ভারতের প্রায় সর্বত্রই এ ভাষাটির প্রাধান্ত অব্যাহত ছিল। এতদ্বাতীত সংস্কৃত নিঃসন্দেহে একটি ঐশ্বর্থান

ভাষা। এর ব্যাকরণকে কিছুটা সরল করে নিলে এর চর্চা ও প্রয়োগ সহজ্বাধ্য হয়ে উঠবে। সংস্কৃতের দাবী সম্পর্কে আরো জোরালো যুক্তি তাঁরা প্রদর্শন করেছেন। অধিকাংশ আধুনিক ভারতীয় ভাষার মূল উৎস সংস্কৃত। এসব ভাষা সংস্কৃত-প্রাক্বত শব্দের দারা পুষ্ঠ। তা ছাড়া, ভারতবর্ষের বেশির ভাগ অধিবাসী এখনো তাদের সামাজিক নানা ক্রিয়াকর্ম সম্পাদন করেন সংস্কৃতের মাধ্যমে।

কাজেই একে সর্বভারতীয় ঐক্যের প্রতীক-হিসেবে গ্রহণ করার ব্যাপারে তেমন কোনো আগত্তি উঠতে পারে না। শিক্ষার প্রাথমিক তার থেকে যদি সংস্কৃতের অফ্রশীলন হয় তাহলে অল্পলালের মধ্যে এই ভাষাটির সদে সকলে পরিচিত হয়ে উঠবে। সংস্কৃতের সপক্ষে আরো ত্একটা কথা বলা যায়। পৃথিবীর প্রাচীন ভাষা ও আধুনিক ভাষার মধ্যে বৈজ্ঞানিক প্রণালীতে গঠিত ভাষা-হিসেবে সংস্কৃতের স্থান নিঃসংশয়ে সর্বোচ্চে। এর বিপুল শব্দভাভার ও ব্যাকরণের স্ক্রেনীশক্তি তুর্ যে মনের ভাবকে স্ক্রেইভাবে প্রকাশ করতে পারে তা নয়, পারিভাষিক প্রয়েজনও অতি সহজে মিটাতে পারে। অর্থনা যে-ভাষাসংকট দেখা দিয়েছে তা থেকে পরিত্রাণলাভের স্ত্র এই সংস্কৃত ভাষার মধ্যেই নিহিত রয়েছে, মনে হয়। হিন্দীর অপ্রতা ও একটি বিশেষ অঞ্চলের অভিরক্তি স্থোগস্ক্রিবা-প্রাপ্তির আশক্ষা, ইংরেজি ভাষাকে আঁকড়ে থাকার মধ্যে জাতীয় জীবনের অব্যাননা, একাধিক ভারতীয় ভাষানির্বাচনে নানা অস্ক্রিধে—এসমন্ত জটিলতার স্বক্ছিই দূর হয় সংস্কৃতকে সরকারী ভাষার ম্র্যাদা দিলে।

কিন্তু সংশ্বতের বিরুদ্ধবাদীর সংখ্যাও কম নয়। তাঁরা বলবেন, মৃত নাহোক, সংশ্বত বছকালের হথ্য একটি ভাষা—প্রায় একহাজার বছরের পুরানা।
আঠারো শতকের মাঝামাঝি থেকে এর চর্চা ধীরে ধীরে কমে এসে মৃষ্টিমেয় পণ্ডিতসমাজের সীমায় এসে ঠেকেছে। সেই নির্দিষ্ট গণ্ডীর বাইরে তা নিজ্পের প্রভাব
বিস্তার করতে পারেনি, কলে তার পূর্ণ আত্মপ্রকাশ ঘটেনি। ইতোমধ্যে মৃগ ও
জীবনে ক্রুত রূপান্তর এসেছে, বাত্তব সংসার অতিশয় জটিল হয়ে উঠেছে। এ
অবস্থায় সংশ্বত আধুনিক পৃথিবীর সর্ববিধ প্রয়োজন মিটাতে পারবে না। এ
ভাষা কোথায় পাবে উপযুক্ত শব্দস্তার, কোথায় এর প্রকাশভদির বৈচিত্রা?
তাহাড়া, এরূপ একটি ব্যাকরণমুখী ভাষাশিক্ষার অস্ত্রবিধেও বিস্তর, এ অস্থবিধে
উত্তীর্ণ হওয়া নিশ্চয়ই সহজ্বসাধ্য ব্যাপার নয়। আরো কথা হল, কেউ কেউ হয়তো
সংশ্বতকে তাদের আদিভাষারূপে মেনে নিতে চাইবে না। আবার, সংখ্যায়
স্বল্ল হলেও, ভারতীয় জনগণের একটি অংশ এই ভাষাটির মধ্যে হিত্রমানীর স্পর্শ
পুঁজে বার করবে। এসমস্ত মনস্তান্থিক ও বাত্তব অস্ত্রবিধের কারণে সংশ্বতকে
রাষ্ট্রভাষা করার আন্দোলন জয়যুক্ত হবে বলে মনে হয় না।

স্তরাং দেখা যাচ্ছে, এই ভাষাসমস্তাটির সমাধান সহজে হবার নয়। আমাদের মতে, বর্তমানে কয়েক বংসর স্থিতাবস্থাই চলতে থাকুক। কেন্দ্রে ইংরেজির সঙ্গে আঞ্চলিক ভিত্তিতে চার-পাচটি দেশীয় ভাষাকে সরকারী ভাষারূপে গ্রহণ করা হোক। এই অবসরে এগুলির মধ্যে যে-ভাষাটি সবচেয়ে প্রিপুষ্ট

वाम (म ७ श ) ज्लाद ना।

হয়ে উঠবে তাকেই ভবিষ্যতে কেন্দ্রে সরকারী ভাষাহিসেবে গ্রহণ করা হবে। আর, এসব ভাষার উন্নতির অবস্থা যদি একই প্রকার হয় তাহলে একাধিক ভাষা সরকারী ভাষার মর্যাদা পাবে। কেন্দ্রীয় সরকার ও রাজ্যসরকারগুলির মধ্যে, এবং আন্তঃরাজ্যের মধ্যে ইংরেজি ভাষা ও দেই-দেই রাজ্যের মাতৃভাষা অর্থাৎ আঞ্চলিক ভাষার মাধ্যমে আদানপ্রদান চলতে পারে। রাজ্যের অন্তর্গতহাইকোর্ট পর্যন্ত আদালতের রায়, ডিক্রি ইত্যাদি আঞ্চলিক ভাষায় লিখিত হোক। বিশ্ববিদ্যালয়ের স্তর পর্যন্ত সমস্ত শিক্ষা ও সর্বপ্রকার পরীক্ষা মাতৃভাষার মাধ্যমে হওয়া উচিত। এতে অব্শ ইংরেজি ভাষার প্রদার কিছুটা সংকুচিত হবে, কিন্তু ইংরেজিকে উপেক্ষা করার কথা এটা নয়। শিক্ষার ক্ষেত্রে ইংরেজি ভাষাকে দ্বিতীয় ভাষার স্থান দিতে হবে। তবে যারা স্নাতক হতে চায় তাদের মোটামুটি ইংরেজির জ্ঞান থাকলেই চলবে। ইংরেজি ভাষায় সকলেই স্থপণ্ডিত হয়ে উঠবে, এরূপ আশা করাটা বাস্তববুদ্ধির পরিচায়ক নয়। ইংরেজির প্রভৃত জ্ঞান যাদের অভিল্বিত তারা নিজের উদ্যুমেই এ ভাষাটির অনুশীলন করবে। সর্বভারতীয় সরকারী চাকুরির জত্তে প্রতিযোগিতামূলক পরীক্ষা-ব্যাপারে ইংরেজির সঙ্গে আঞ্চলিক ভাষা বা মাতৃভাষার বিকল্প ব্যবস্থা থাকবে। রাজ্যের শিক্ষাব্যবস্থায়, আদালতে, আইনসভায় হিন্দীর বিকল্প ব্যবস্থা তুলে দিতে হবে। আন্তর্জাতিক আদানপ্রদান ও যোগাযোগরক্ষা-ব্যাপারে ইংরেজিকে অবশ্যই মাধ্যম করতে হবে। বিদেশের জ্ঞানবিজ্ঞান আহরণের

বিশ্ববিভালয়ের পর্যায়ে কোনো ভারতীয় ভাষাকে শিক্ষার বাহন করবার পূর্বে তার উন্নয়নের প্রস্তুতির জন্তে কিছুটা সময় দিতে হবে। তাড়াহুড়া করে ইংরেজি-বিতাড়নের পক্ষপাতী আমরা নই। আবার, ব্রিটিশ-আমলের মতো ইংরেজির একাধিপতাও কদাপি কাম্য হতে পারে না। কাজেই বর্তমানে একটা মধ্যপন্থা আমাদের খুঁজে নিতে হবে। ইংরেজির গুরুত্ব স্বীকার করে নিয়েই মাতৃভাষার হৃতগোরব আমরা পুনক্ষার করতে চাই। প্রথমে য়য়য়হকারে আমরা মাতৃভাষা শিখব, তারপর ইংরেজি। আপাতত হিন্দীশিক্ষা স্বেচ্ছামূলক হোক। বর্তমান অবস্থায় বাধ্যতামূলকভাবে সকলের ওপর হিন্দীর গুরুভার চাপানোর কোনো প্রয়েজন নেই, সার্থকতাও নেই।

ক্ষেত্রেও অতিসমৃদ্ধ ইংরেজি ভাষা অপরিহার্য। বিদেশী ভাষা বলে একে কিছুতেই

আসল কথা, অদূর ভবিশ্বতে ভারতরাষ্ট্রে মাতৃভাষা ও ইংরেজি এবং হিন্দীর স্থান কীন্ধপ হবে তা গভীরভাবে চিন্তা করার প্রয়োজন দেখা দিয়েছে— একটা সিদ্ধান্তে আমাদের পৌছতেই হবে। কোনো বিশেষ ভাষার প্রতি বিশ্বেষ
নয়, কোনো বিশেষ ভাষার প্রতি অন্ধমোহও নয়—জাতীয় জীবনের বৃহত্তর
কল্যাণই সকলের কাম্য হওয়া উচিত। গায়ের জোরে কোনো ভাষাকে চালু
করতে গেলে তাতে জাতীয় ঐক্য বিনষ্ট হবে – হিন্দীপ্রচারের অত্যুৎসাহ এবং
তজ্জনিত নানা রাজ্যে বিক্ষোভের স্ক্টি এই সত্যটির

প্রতিই অঙ্গুলিসংকেত করছে। বৈচিত্রাকে অকুগ রেখে যে-এক্য গড়ে উঠবে তারই স্থায়িত্ব স্থানিশ্চত। স্বতরাং ভাষার ক্ষেত্রে সামাজ্যবাদী নীতি পরিহার করা হোক। এখানে আরো একটি কথাবলা যেতে পারে। ভাষাসমস্তার চেয়ে বহু গুরুতর সমস্তা চারদিক থেকে আমাদের বিরে ধরেছে— অনবস্ত্রদমস্তা, শিক্ষার সমস্তা, বাসস্থানের সমস্তা, কৃষি ও শিল্পোনয়নের সমস্তা, ইত্যাদি। আগে এদকল সমস্থার সমাধান হোক, জাতির মানসিক হৈর্থ ফিরে আস্ক, পুঞ্জীভূত ছশ্চিন্তার কালো মেঘ কেটে যাক—জনগণের চিত্তে গুভবোধের উদ্বোধন ঘটুক। তারপর দেই অগ্রগতির মুখে ভাষাসমস্তাটিরও একটা মীমাংসা হয়ে যাবে। বড়ো কাজ সাত-তাড়াতাড়িতে কথনো স্থসপান হয় না। হিল্পানীতে একটি কথা আছে—'জলদীকা কাম শয়তানকা'; ইংরেজিতে বলা হয়—'Haste is waste'। আমাদের রাষ্ট্রের কর্ণধারগণ এই প্রবচন মনে রাখলে ভারতীয় মহাজাতির উপকার হবে, আর, ইদানীং যে-তিক্ততার সৃষ্টি হয়েছে তা-ও ধীরে ধীরে কমে আসবে। আমাদের সুর্বশেষ কথা, ক্ষমতার অপপ্রয়োগ অত্যাচারের নামান্তর-মাত্র, এবং এর প্রতিক্রিয়া হবে অত্যন্ত ভয়াবহ ও শোচনীয়। ভারতরাষ্ট্রের পরিচালকগোষ্ঠা এ সত্যটি যদি মনে वार्थन, তा हत्न मर्देव महन ।

attempt day reconsider carries that course who is the religion of the party of

THE RESERVE AND RESIDENCE OF SALES AND ASSESSED ASSESSED.

## বিশ্বশান্তিপ্রতিষ্ঠার ক্ষেত্রে ভারতবর্ষের দান

[রচনার সংকেতস্ত্র ঃ ভারতীয় জীবনদৃষ্টির উজ্জ্ব স্বাতস্ত্রা—বর্তমান ভারতের রাষ্ট্রনীতি ও তার অতীত ঐতিহ্য—সাম্প্রতিক পৃথিবীতে ভারতের নিরপেক্ষ নীতি—ভারতবর্ধের আচরণে ওই নীতির প্রভাব—ভারতের অমুস্থত রাষ্ট্রনীতির সুস্পষ্ট ঘোষণা—ভারতের বলিষ্ঠ আদর্শবাদ ও বাস্তব ক্ষেত্রে এর প্রয়োগ—শান্তিরক্ষাপ্রচেষ্টায় ভারতের আন্তরিকতার প্রমাণ—উপসংহার ]

ভারতবর্ষের চিন্তাধারা ও জীবনচর্যার বিশিষ্টতা তাকে এমন একটি উজ্জ্বল স্থাতন্ত্র্য দান করেছে যা কারো দৃষ্টি এড়াবার নয়। তার এই বিলক্ষণ স্থতন্ত্রতার মূলে রয়েছে তার যুগপ্রাচীন সভ্যতা, সংস্কৃতি ও ঐতিহ্যের এক অনবচ্ছিন্ন ধারা। কথাটিকে একটু যুরিয়ে বললে দাঁড়ায়—ভারতের স্থদীর্ঘকালের ইতিহাস তার বিশিষ্ট মানসপ্রকৃতিরই বহিরঙ্গ অভিব্যক্তি। ভাবজীবনের দিক থেকে দেখলে

ভারতীয় জীবনদৃষ্টির

ত্বিবীর অপরাপর দেশগুলির তুলনায় ভারতবর্ষকে

কিছুটা অধ্যাত্মপ্রবণ বলা যেতে পারে। এই মানসপ্রবণ
তার স্বাতস্ত্র্য তাকে অন্তর্মুখী করে তুলেছে, ভোগদর্বস্ব

ত্বল জৈব জীবনের উপ্র্বচারী করেছে, পরিপূর্ণ মন্ত্রমুখ্যের সাধনার দীক্ষা দিয়েছে। যে-জাতির ধ্যানধারণার সবচেয়ে বড়ো কথা হল চিরন্তন 'মানবসতা', সে-জাতির জীবনে জিগীবা ও জিঘাংসা স্থান পেতে পারে না, দম্যতা ও লুঠনবৃত্তির প্রতি তার অভিকৃতি থাকবার কথা নয়। তাই দেখি, পাশ্চান্ত্যের বিভিন্ন জ্ঞাতি যখন অতিশ্র স্থল মথস্বাচ্ছল্যের তাড়নার বাইরে নতুন নতুন দেশ-আবিদ্ধারে ছুটেছে, পররাজ্যাক্রমণ ও হিংশ্র লুঠনকার্যে ব্যাপৃত হয়েছে, জাতিবৈষম্য-বর্ণ বৈষম্য-ঘুণা-বিদ্বেষের বিষবাপা ছড়িয়েছে দিকে দিকে, তখন ভারতের মনীবা আত্মপ্রকাশ করেছে সাহিত্যে-দর্শনে, আধ্যাত্মিক অনুশীলনে, সাম্য-মৈত্রী ও শান্তির বাণীতে। উচ্চতর জীবনদর্শন ভারতের জীবনাদর্শ ও সমস্ত ক্রিয়াকর্মকে নিয়ন্ত্রণ করেছে। ভারতীয় জীবনসাধনার চরম ফলশ্রুতি বিশ্বৈক্যান্ত্রভূতি। সাম্য, মৈত্রী, অহিংসা, পরের ধর্ম ও পরের বিশ্বাসের প্রতি অকুঠ প্রন্ধা এবং সর্বোপরি শান্তির বাণীপ্রচার এই বিশ্বান্ত্রভূতির প্রকাশমাত্র। মহামানব বৃদ্ধ হতে আরম্ভ করে মহাত্মা গান্ধী পর্যন্ত তাগাধর্ম, শান্তি ও মৈত্রীর বাণী। এ শিক্ষা বংশান্ত্রজমিকভাবে আমাদের রক্তের সংশ্বারে দাঁড়িয়ে গেছে। এই শ্রেষ্ঠ উত্তরাধিকারের জন্তে ভারতবাদী সত্যিই

গৌরবান্বিত। এখানে অরণ করা যেতে পারে, হিন্দুবৌদ্ধযুগের আশ্চর্য সমৃদ্ধির কালে—নিঃসংশয়িত শক্তিমত্তার দিনেও—সাংস্কৃতিক ও ধর্মীয় অভিযান ছাড়া ভারতবর্ষ সাম্রাজ্যবাদী-মনোভাবপ্রস্থত সামরিক কোনো অভিযানে আত্মনিয়োগ করেনি।

বর্তমান ভারত অতীতের এই মহান ঐতিহেরই ধারক ও বাহক। স্বাধীন ভারতের পররাষ্ট্রনীতিতেও এর প্রভাব অতিশয় স্পষ্ট। শান্তিকামী প্রজাতন্ত্রী ভারতবর্ষ আধুনিক বিশ্বের রাজনীতিক ইতিহাসে এক নতুন অধ্যায় রচনা করতে চলেছে। ভারতকে শান্তির দৈনিকমূতিতে দেখে গোটা ছনিয়া বিশায়সচকিত হয়ে উঠেছে। ভারতবর্ধের স্বাধীনতালাভ অল্ল কয়েক বৎসরের ঘটনামাত্র। কিন্তু এরই মধ্যে তার মানবতাদীপ্ত বিঘোষিত বাণী পৃথিবীর দ্রদ্রান্তরে পৌছে গেছে,

তার অতুলন মর্যাদা অতিশয় প্রেক্ষণীয় বস্তু হয়ে উঠেছে।
বর্তমান ভারতের রাষ্ট্রনীতি
স্বাধীন হয়ে উঠবার পর থেকে আন্তর্জাতিক ব্যাপারে
ভারত স্বাতন্ত্রোজ্জন অভিনব এক নীতি অহুসরণ

করে চলেছে। উনিশ-শ সাতচল্লিশের পরবর্তী সময়ের দিকে একবার দৃষ্টি ফেরানো যাক্। ভারত ষথন বৃটিশের কবলমুক্ত হল তথন আন্তর্জাতিক পরিস্থিতি ধীরে ধীরে জটিল হয়ে উঠছে। দ্বিতীয় মহাযুদ্ধে যে-আমেরিকা ও রাশিয়া পরস্পর হাত মিলিয়ে অক্ষশক্তির বিরুদ্ধে লড়াই করেছে, যুদ্ধাবসানে সেই আমেরিকা-রাশিয়া তুটি বিরোধী শিবিরে বিভক্ত হয়ে গেল। উভয়ের রাজনীতিক আদর্শ ও বিশ্বাদে কোনো মিল নেই। কাজেই পরস্পর পরস্পরকে দেখতে আরম্ভ করল ভীতি ও অবিশ্বাসের দৃষ্টিতে। কথা ছিল, যুদ্ধ শেষ হয়ে গেলে তারা নিজেদের সেনাবাহিনী ভেঙে দেবে, অন্ত্রসম্ভার কমিয়ে ফেলবে। কিন্তু কার্যত দেখা গেল, তারা চলেছে এর বিপরীত দিকে। এ ছটি দেশ সাংঘাতিক বুকাস্ত্রনির্মাণে মেতে উঠল, রণোন্মন্ততা তাদের পেরে বসল—স্বরু হল ঠাণ্ডা লড়াই। যুদ্ধের উত্তেজনা ক্রমেই বেড়ে চলেছে, স্মিলিত জাতিসংঘ [ U. N. O. ] একে প্রশমিত করতে সক্ষম হল না। এই শারুবুদ্ধের [ cold war ] প্রতিক্রিয়া কিন্তু দূরপ্রসারী, পৃথিবীর শান্তিকামী মান্তবের কাছে এ বেন আতম্বণাণ্ডুর এক তৃঃস্বপ্ন। এহেন প্রতপ্ত রাজনীতিক আবহাওয়ার মধ্যে অহিংসামত্তে দীক্ষিত, সাম্য ও মৈত্রীর সাধক ভারতবর্ষ অবিচলিত রইল। সে ঘোষণা করল নিজের নিরপেক্ষ-নীতি। পৃথিবীর উক্ত বৃহৎ ঘুটি শক্তিকে न्भिष्टे जानिए किल-किला भिविद्य एम योगमान कदत्व ना । यूष्कृत सांधारस আত্মপ্রতিষ্ঠা যাদের কাম্য, তাদের হাতে হাত মেলানো ভারতের পক্ষে কদাপি সম্ভব নয়। সংগ্রামের পক্ষে পদক্ষেপ করে আত্মন্তই হতে চায় না সে।

ভারতের এই নিরপেক্ষ-নীতি [neutrality] পশ্চিমের রাজনীতিবিশারদদের ভালো লাগল না, পৃথিবীর শক্তিস্পর্ধিত কয়েকটি জাতি ভারতবর্ধের
মনোভঙ্গিকে সমাকরূপে বৃঝতে পারল না কিংবা বৃঝতে চাইল না। তারা বলল,
রাজনীতির ঘূর্ণীচক্রে আলোড়িত বর্তমান হনিয়ায় নিঃসঙ্গতার পথ বেছে নিয়ে
ভারতবর্ষ আত্মহত্যার পথটিই প্রশন্ত করে তুলছে। এর উত্তরে আমাদের
প্রধানমন্ত্রী, মহাত্মা গান্ধীর ভাবশিষ্ক, শ্রীনেহেরু উচ্চকঠে বললেনঃ 'India has

ৰা individuality and soul, not of today but of the 2,000 years. We have a mind of our own and we have a soul and spirit of our

own. Regardless of what we are, some may have misunderstanding of what India has been and is going to be in future. But India will pursue her own independent policy. কথাগুলো গভীর তাৎপর্যমণ্ডিত। ভারতবর্ষ উপলব্ধি করেছে, যুদ্ধে ক্ষতবিক্ষত সমগ্র পৃথিবীর পক্ষে নিরুদ্ধের শান্তিই আজ সবচেয়ে কাম্য বস্তু। বিশেষ করে, যে-সব জাতি এই সবেমাত্র স্থাধীনতা অর্জন করেছে, অধুনা শান্তিপ্রতিষ্ঠার চিন্তা ছাড়া আর কোনো চিন্তাই তাদের মনে জাগতে পারে না, জাগাটা স্থাভাবিকও নয়। ভারত দ্বিদ্র দেশ, আর্থনীতিক ক্ষেত্রে সে তুর্বল, শিল্লের ক্ষেত্রে অনগ্রসর, বহুতর সমস্যা চারপাশ হতে তাকে ঘিরে রয়েছে। এরূপ অবস্থায়, শান্তি বিদ্নিত হলে, যুদ্ধের উন্মাদনাগ্রন্থ হলে, কোনো সমস্যারই সমাধান সে করতে পারবে না। তা ছাড়া, তার সামরিক শক্তি নিতান্ত স্বন্ধ, এবং মারণান্ত্রনির্মাণের প্রতিযোগিতায় নামবার ইচ্ছাও তার নেই, উপকরণেরও একান্ত অভাব। স্থতরাং কী নীতির দিক দিয়ে, কী বান্তবের পরিপ্রেক্ষিত বিচার করে সর্বৈর্ যুদ্ধবর্জনই তার পক্ষে শ্রেয়। নিজের বিশ্বিত আদর্শবাদের প্রেরণাবেশ এবং জাগতিক পরিবেশের দিকে তাকিয়ে ভারত শান্তি, অহিংদা ও অপরাপর জাতির বৃদ্ধত্বের পথই বেছে নিয়েছে।

ভারতীয় সংবিধানের রাষ্ট্রনীতি-সম্পর্কীয় নির্দেশক স্থচনায় বলা হয়েছে যে,
ভারতবর্ষ আন্তর্জাতিক শান্তি ও নিরাপতা রক্ষা করতে চেপ্তা করবে, বিভিন্ন জাতির
ভারতবর্ষের আচরবেওই
নীতির প্রভাব

করবার প্রয়াসী হবে। সংবিধানের এই স্থচনায়
ভারতের অন্ত্রসরনীয় পররাষ্ট্রনীতির স্কুম্পপ্ত ছায়াপাত হয়েছে। এই কারবে
সামরিক জোটে সে যোগ দিতে পারে না, সামরিক চুক্তিতে স্বাক্ষর দিয়ে যুদ্ধ-

সজ্জার সজ্জিত হওয়া তার আদর্শ ও নীতির সম্পূর্ণ বিরোধী। রণোমাদ পৃথিবীতে শান্তিপ্রতিষ্ঠাকল্পে ভারত 'পঞ্চশীল'-নামে গঠনমূলক একটি কার্যস্কটী বড়োছোট রাষ্ট্রগুলির সমক্ষে তুলে ধরেছে। একে সার্থক করে তুলবার জত্তে সে কুড-বৃহৎ নান। রাষ্ট্রের সঙ্গে কথা কইছে, খ্যাতিমান রাষ্ট্রনায়কদের সঙ্গে আলাপ-আলোচনা চালিয়ে শান্তিস্থাপনের নতুন পথ সৃষ্টি করে চলেছে।

যুদ্ধের প্রধান প্রধান কারণগুলো ভারত অভিনিবেশসহকারে বিশ্লেষণ করে দেখেছে। আর্থনীতিক সামাজ্যবাদ ও শোষণ, উপনিবেশ স্থাপন করে অনগ্রসর জাতিসমূহের ওপর আধিপত্যবিস্তার এবং সামাজ্যবাদী প্রায় তাদের শাসন, অপরের রাজনীতিক আদর্শ ও বিশ্বাস সম্পর্কে সহন-

ভারতের অনুসত রাষ্ট্রনীতির শীলতার অভাব, জাতিবিদেষ ও বর্ণ বৈষম্য-যুদ্ধের স্পাষ্ট বোষণা মূলে এগুলিই তো সক্রিয় রয়েছে। **স্বাধীন**তালাভের পর

ভারতবর্ষ যথন নিজের নিরপেক্ষতা ঘোষণা করল তথন সে স্কুম্পষ্ট ভাষায় জানিয়ে দিল, কী রাজনীতিক, কী আর্থনীতিক—কোনোপ্রকার শোষণই তার সমর্থনীয় নয়। স্বায়ত্তশাসনের সমর্থক সে, পৃথিবীর প্রত্যেকটি জাতির স্বাধীনতাই তার কাম্য। ঔপনিবেশিক শাসন ও সাত্রাজ্যবাদ কিছুতেই বরদান্ত করা যায় না—এশিয়া ও আফ্রিকায় এরূপ শাসনের দিন শেষ হয়ে এসেছে, এ সত্যটি পশ্চিমী শক্তিগোঞ্জী যথাসত্তর যেন বুঝে নেয়। সঙ্গে সঙ্গে ভারতবর্ষ এও বলেছে, সমাজজীবনে ও রাষ্ট্রিক জীবনে বিভিন্ন মতবাদের প্রতিষ্ঠা মারাত্মক কিছুই নয়। মন্তবড়ো এই পৃথিবী, এখানে গণতন্ত্ৰ [Democracy] ও সাম্যবাদের [Communism] পাশাপাশি স্থান হতে পারে। এদের শান্তিপূর্ণ-সহ-অবস্থিতিকে সন্তব করে তোলার বিষয়ে সচেষ্ট হওয়া চিন্তাশীল ব্যক্তিমাত্রেরই কর্তব্য। আর, এই শান্তিপূর্ণ-সহ-অবস্থিতি ভারতের প্রচারিত 'পঞ্শীল'-এর অন্তর্ভুক্ত একটি নীতি। উপরি-উক্ত মনোভিধির প্রেরণায় শ্রীনেহেরু বলেছেন: 'India does not propose to join any camp or alliance. But we wish to co-operate with all in the quest for peace and security and human brotherhood.' তারপর, 'পঞ্লীল' সহন্ধে এবং ভারতের নিঃসঙ্গতার আশফা-প্রসঙ্গে আমাদের প্রধানমন্ত্রীর বক্তব্য হল: "We welcome association and friendship with all and the flow of thought and ideas of all kinds, but we reserve the right to choose our own path. That is the essence of 'Panchashil'." এই 'পঞ্শীল'-কে অনেকে নিজিয়তার পথ বলে ভুল করেছে, আন্তর্জাতিক রাজনীতির ক্ষেত্রে ভারতবর্ষকে নিরপেক্ষ দর্শকের ভূমিকায় অবতীর্ণ মনে করেছে। সকলের জেনে রাখা উচিত, নৈকর্ম্য বা কূর্যন্তি ভারতের ঐতিহাবিরোধী। এখন ব্যবার সময় এসেছে, ভারতবর্ষ কেবল শান্তির দূতমাত্র নয়, শান্তির শক্তিমান সৈনিকও সে। প্রদীপ্ত মানবতার আদর্শ যাকে প্রাণিত করেছে, দ্বুকুটিল জগতের রণাঙ্গন থেকে তার অপসরণ কথনো সন্তব হতে পারে না, বৃহত্তর মানবগোষ্ঠীর অনির্বাণ সেবার দিকেই তার সজাগ লক্ষ্য সমিবন্ধ। ভারতের পঞ্চশীলা কিংবা নিরপেক্ষতানীতি যে কোনোরূপ নিজ্ঞিয়তা নয়, এ সম্বন্ধে আমেরিকায় বক্তৃতাকালে শ্রীনেহেক্র স্বসাধারণকে জানিয়েছেন : 'Whether we want or not, we realise that we simply cannot exist in isolation. No country can, certainly we cannot. Our geography, our history, present events, all drag us into a wider picture.' ভারতের কর্মপন্থার মধ্যে যুদ্ধের ডঙ্কানিনাদ নেই, এবং বোধ করি এ কারণেই তার নিঃশব্দ অগ্রসরণ কারো কারো-বা চোখে পড়ছে না। এসব দৃষ্টিহারা মান্ত্যকে স্মরণ করিয়ে দিতে হয়: 'Peace hath her glories no less than war'।

উচ্চতর আদর্শের ফাঁকা বুলি আওড়িয়ে ভারতবর্ষ বিশ্বের সম্ভ্রম আকর্ষণ করতে চায়নি, তার কথায় ও কাজে এতটুকু ব্যবধান নেই। এর প্রমাণ—শান্তির উপর প্রতিষ্ঠিত, স্বকীয়তায় সমুজ্জল তার পররাষ্ট্রনীতি। কোরিয়া, ইন্দোচীন, সুয়েজ-এলাকা—শান্তিপ্রতিষ্ঠার গুরু দায়িত্ব যেখানে ভারতের উপর মুস্ত হয়েছে সেখানেই ভারত সানন্দে তা গ্রহণ করেছে। এশিয়া ও

ভারতের বলিষ্ঠ আদর্শবাদ ভারতের বলিষ্ঠ আদর্শবাদ ভ বাস্তব ক্ষেত্রে এর প্রয়োগ থাকতে পারেনি। ইন্দোনেশিয়ার স্বাধীনতা-অর্জনের

ক্ষেত্রে ভারতের নীতির দান সামান্ত নয়। অক্লান্ত চেষ্টায় ভারত ইন্দোচীন ও কোরিয়ায় রক্তক্ষরা যুদ্ধের অবসান ঘটিয়েছে। প্রজাতন্ত্রী দাম্যবাদী চীনসরকারকে স্বীকার করে নিতে ভারতবর্ষ এতটুকু দ্বিধান্থিত হয়নি। সম্মিলিত জাতিসংঘে চীনকে গ্রহণ করার জন্তে ভারত তার সর্বশক্তি প্রয়োগ করছে। পৃথিবীর চারটি শক্তিমান রাষ্ট্রের অগ্রনায়কদের নিয়ে ১৯৫৫ সালে জেনেভায় যে-আলাপআলোচনা হল তাও ভারতের উত্যমপ্রয়াসের ফল। ভারতবর্ষে ফরাসী উপনিবেশ কিছু কিছু ছিল। এসব উপনিবেশ ছাড়তে ভারত ফরাসীদের বাধ্য করেছে, কিন্তু এর জন্তে তাকে সংগ্রামে অবতীর্ণ হতে হয়নি। ভারতের বিশ্বশান্তিরক্ষার অগ্রিপরীক্ষার স্থল হল গোয়া আর কাশ্মীর। সামরিক অভিযানের আশ্রয় নিয়ে এ ঘটি স্থানকে ভারতবর্ষের অঙ্গীভূত করে নেওয়া খুব কঠিন কাজ নয়। কিন্তু জজ্প্র

প্ররোচন। সত্তেও, নিজের আদর্শের দিকে তাকিয়ে, ভারতবর্ষ যুদ্ধের পথ বেছে নেয়নি। যুদ্ধের মাধ্যমে যে-জয় আসে তা বৃহত্তর যুদ্ধের বীজ রোপণ করে, এ সত্যটি ভারতের অজানা নয়। বর্তমান যুগে যে কোনো থণ্ড সংগ্রামের অগ্নিজ্বলিন্দ বিশ্বসংগ্রামের ভয়ংকর দাবদাহে পরিণত হতে পারে, একথা কাকেও বৃদ্ধিয়ে বলার প্রয়োজন হয় না। ভারতীয় সামরিক বাহিনীকেও মূলত দেশরকাবাহিনী বলা যেতে পারে। আক্রান্ত না হলে ভারত কদাচ পররাজ্য আক্রমণ করবে না, এ গুরু বার বার বোষণা করেই সে কান্ত হয়নি, গোয়া ও পাকিন্তান-ব্যাপারে তা বার বার প্রমাণ্ড করেছে।

বিশ্বশান্তিপ্রতিষ্ঠার প্রয়াসে ভারত প্রান্তিহীন। এখানে উল্লেখনীয়, ভারতীয় রাষ্ট্রনায়কগণের বিভিন্ন রাষ্ট্রে শুভেচ্ছামূলক অমণ এবং বিদেশী রাষ্ট্র-প্রধানদের ভারতে সাদর আমন্ত্রণের মধ্য দিয়ে পারস্পরিক আলাপ-আলোচনায় বহু ভীতি, শক্ষা ও সন্দেহের নিরসন হয়েছে। পারস্পরিক বন্ধুত্ব ও ব্রাপড়ার ব্যাপারে এই অমণ, শুভেচ্ছামিশন সাংস্কৃতিক-দলপ্রেরণ ইত্যাদির উপযোগিতা যে কত, বিগত কয়েক বছরে তা পরিকারভাবে ব্রা গিয়েছে। আরো স্মরণ করা

শান্তিরক্ষাপ্রচেষ্টার ভারতের ত্মিক।
শান্তিরক্ষাপ্রচেষ্টার ভারতের
আন্তরিকতার প্রমাণ
কোনোবড়ো সমস্থারই সমাধান যে সম্ভব নয়, তার আর-

একটি নিশ্চিত প্রমাণ, মধ্যপ্রাচ্যের সাম্প্রতিক সংকট, এবং প্রস্তাবিত শীর্ষসম্মেলনে ভারতকে গ্রহণ করার জন্তে আমেরিকা ও বিটেনকে রাশিয়ার অন্ধরাধজ্ঞাপন। অন্ধর্কালের মধ্যে ভারতবর্ধের সন্তুমমর্যাদা কতথানি বেড়ে গিয়েছে, এই সব ঘটনা তার নির্ভূল পরিচায়ক। ভারতের প্রচারিত 'পঞ্চনীল'-এর মৌলিক ঘোষণা বালুং হতে আরম্ভ করে গোটা পৃথিবীতে ক্রমশ ছড়িয়ে পড়ছে, বহু রাষ্ট্র ওই নীতিকে অকুঠ সমর্থনও জানিয়েছে। ভারত ও নয়াচীনের প্রধানমন্ত্রীর যৌথ বিবৃতি, ভিয়েৎনাম ও ভারতের যুক্ত ঘোষণা, মার্শাল টিটো ও শ্রীনেহেরুর যৌথ বিবৃতি, মিশর ও ভারতের প্রধানমন্ত্রীর বিবৃতি, রাশিয়ার প্রাক্তন প্রধানমন্ত্রী বুলগানিন ও শ্রীনেহেরুর সম্মিলিত ঘোষণা প্রভৃতির মধ্য দিয়ে ভারতের শান্তি-প্রতির্গার প্রয়াস স্থারিস্টুট। ইতোমধ্যে কত বিভিন্ন দেশের রাষ্ট্রনায়ক শান্তিবাদী ভারতে পদার্পণ করেছেন, ভবিম্বতে ভারতভূমিতে আরো কত রাষ্ট্রপ্রধানের শুভ্তাগমন ঘটবে। নয়াদিল্লীকে বর্তমান পৃথিবীর স্কর্মিত শান্তিহুর্গ বলা যেতে পারে। ইন্দোনেশিয়ার সোয়েকার্ণো, আলী সাস্ত্রাওমিদ্জোজো, মৃহম্মদ হাতা, ব্রহ্মদেশের থাকিন হু, ইজিপ্টের কর্ণেল নাসের, চীনের চৌ-এন-লাই এবং শ্রীযুকা সান্ত্র্

ইয়াৎসেন, যুগোগ্লাভিয়ার মার্শাল টিটো, নেপাল ও আরবের রাজা, রাশিয়ার নিকোলাই বুলগানিন আর নিকিতা কুশেচভ, জার্মানীর ডিমক্র্যাটিক রিপারিকের ডক্টর ফ্রাঞ্জ রুশার, ইরানের রাজা ও রাণী ভারতের আমন্ত্রণে সাড়া দিয়ে নয়াদিলীতে এসেছেন, ভারতের সৌহার্দে মুগ্ধ হয়েছেন। তাঁরা ভারতের অক্তন্ত নীতির উচ্চপ্রশংসা করেছেন, এবং অধুনা সারা বিশ্বে যে-সামরিক উত্তেজনা চলছে তার প্রশমনে ভারতবর্ষের আন্তরিক প্রচিষ্টা দেখে তাঁরা রুতজ্ঞতা প্রকাশ না করে পারেননি।

কী আভ্যন্তরীণ সৈত্ম সজায়, কী পররাষ্ট্রনীতির প্রয়োগে, কী বিভিন্ন দেশে গুভেচ্ছাপ্রণোদিত ভ্রমণে, কী সন্মিলিত রাষ্ট্রসংঘে — সর্বত্র বিশ্বশান্তিরক্ষার জন্তে ভারত অতন্ত্রভাবে কাজ করে যাচ্ছে। নিজের স্থবিধে-অস্থবিধের দিকে না তাকিয়ে, ভারত বিবদমান আমেরিকা ও রাশিয়ার মধ্যবর্তী হয়ে, উভয়কে একটি শান্তিপূর্ণ সোহার্দ্রিশ্ব পরিমণ্ডলের মধ্যে আনবর

উপদংহার

চেষ্টা করছে। এ যে কত বড়ো কঠিন কাজ, তা
সকলেরই বিদিত। তবু ভারত এই কঠিন দায়িত্ব এড়িয়ে যায়নি। ভারতবর্ষের
এই শান্তিকামনা, তার মহিমাপ্রোজ্জল এই শুভবোধ ভারতীয় ঐতিহ্যেরই আধুনিক
অভিব্যক্তি। শান্তির এই সংগ্রামে ভারতের জয়লাভ অবশুন্তাবী। যেহেতু
ভারতের আদর্শ সমুচ্চ, সেহেতু তার বিশ্বনেতৃত্ব স্থানিশ্চিত। প্রাচীন ভারতের
তপশ্চর্যালক্ষ পুরাতনী প্রজ্ঞা কথনো ব্যর্থ হ্বার নয়।

অহিংসাত্রতী সনাতন ভারতবর্ষের নীতি ও আদর্শ জয়য়ুক্ত হোক।

# পঞ্জীল ঃ শান্তিপূর্ণ-সহ-অবস্থিতি

PERMITTED STATES STATES OF THE PROPERTY OF THE PERMITTED STATES OF THE PERMITT

্রিচনার সংকেতস্থ্র ৪ প্রারম্ভিক ভূমিকা—আন্তর্জীতিক রাজনীতির কুটল চক্রান্ত—ইয়োরোপ ও আফ্রিকার পরিস্থিতি—নবজাগ্রৎ এশিয়া—বিভিন্ন রাষ্ট্রের মধ্যে সামরিক চুক্তি—'হিংসার উন্মন্ত পৃথান্ন'—যুদ্ধ-উন্মান পৃথিবীতে শান্তিরকার উপায়ঃ 'পঞ্চশীল'—থ্রীনেহেক্র কল্পিত 'শান্তি-এলাকা'— 'পঞ্চশীল'কে বহু রাষ্ট্রের সমর্থন—পঞ্চশীল ও শান্তিপূর্ণ সহ-অবস্থিতি—উপসংহার।]

পঁচিশ বছরের ব্যবধানে সর্বনাশা তুটি বিশ্বযুদ্ধ, পৃথিবীর সভ্য মান্ত্রের

ইতিহাসে এ এক অভাবনীয় ঘটনা। তৃ-তুবার ধরণী রক্তস্নাত হল। যুদ্ধের অবসানে স্বস্তির নিঃশ্বাস ফেলে সকলে ভাবল—তুর্যোগের কালো মেঘ কেটে গেল বুঝি, এবার নিশ্চয়ই শান্তির উদার অভাদয় হবে, স্বেদ ও শোণিত পৃথিবীকে আর পরিপ্লাবিত করবে না। কিন্তু বহু-আকাংক্ষিত শান্তি ফিরে এল কৈ, নিরুপদ্রবে ও নিরুদ্বেগে জীবন্যাপন করবার উপযুক্ত পরিবেশ রচিত হল কৈ ? প্রথম-মহাযুদ্ধ গণতত্ত্বের প্রতিষ্ঠা চেয়েছিল, তা হল না—একনায়কতন্ত্রের আত্মপ্রকাশ ঘটল কয়েকটি দেশে। তারপর, পঁচিশ বছর যেতে-না-যেতেই দিতীয় মহাযুকের গুরু। এই যুকে ইতালী-জামানী-জাপান সম্পূর্ণ বিধ্বস্ত হল—একনায়কতন্ত্রের স্মাধি রচিত হল। হিটলার-মুসোলিনী জগৎসমকে তুঃস্বপ্নের মতো বিরাজমান ছিলেন, তাঁদের অন্তিত্বও আজ বিলুপ্ত। মিত্রশক্তির গৌরবদীপ্ত সাফল্যে সমস্ত পৃথিবী উল্লসিত হয়ে উঠেছিল। কিন্তু সে-উল্লাস বিদ্যুৎবিকাশের মতো একান্ত ক্ষণকালের, তাকে অচিরে গ্রাস করে নিল ভাবী তৃতীয় বিশ্বযুদ্ধের ভয়াল আশংকার অমারাত্রির ঘ্নান্ধকার। যুদ্ধসমাপ্তির কিছুকাল পর থেকেই পুনর্বার যুদ্ধাতংক দেখা দিয়েছে, শান্তি-অভিলাষী মানবগোলী একান্ত শংকাবিহ্নল হয়ে উঠেছে। অসহায় অবস্থায় পড়ে তারা ভাবছে, তুঃস্বপ্নের হাত থেকে মাহুষের কি মুক্তি নেই—দেখতে দেখতে সারা বিশ্ব যে ভয়াবহ প্রকাণ্ড এক বারুদ্ধানায় পরিণত হতে চলেছে! যদি কথনো বিস্ফোরণ ঘটে তাহলে কী প্রলয়ংকর রূপ ধারণ করবে এর বহ্নিমান প্রকাশ! ভাবতে পারা যায় না। বিশ শতকের দিতীয়ার্ধে মানবসভ্যতা বে-নিদারণ সংকটের সন্মুখীন হয়েছে, মান্তবের স্থানীর্ঘকালের ইতিবৃত্তে তার তুলনা কেউ খুঁজে পাবে না। সভ্যতার বর্বরতার আত্মবাতী এই ছিন্নমন্তা-মূতি সত্যই অক্সিত।

পৃথিবী যুদ্ধান্ত, কিন্তু আন্তর্জাতিক রাজনীতি শক্তির দৃদ্ধে উন্মন্ত। বর্তমান বিশ্বের বহুতর দেশ দিধাবিভক্ত হয়ে গিয়ে তুটি সশস্ত্র শিবিরে পরিণত হয়েছে। রণক্ষেত্রে এখন কোণাও তেমন বড়ো কোনো যুদ্ধ হচ্ছে না বটে, কিন্তু বিপজ্জনক সায়ুযুদ্ধ বা 'ঠাণ্ডা লড়াই' লেগেই রয়েছে। এর মূলগত কারণ হল ক্ষমতাবিন্তারের

প্রচেষ্টা, জাতিতে জাতিতে অবিশ্বাস-সন্দেহ-বিদ্বেষ,রাষ্ট্রের কাঠামো-সম্পর্কিত মতবাদের সাংঘাতিক বিরোধ, সহন-শীলতার অভাব। ফলেপুথিবীর শান্তি বিদ্নিত হচ্ছে, দিকে

দিকে পূর্ণোত্তমে সমরপ্রস্তুতি চলছে, একের পর এক ভয়ংকর মারণাস্ত্র-তৈরীর जैयान প্রতিযোগিতা দেখা দিয়েছে। শক্তিমান রাষ্ট্রগুলি আজ জীবনসাধনায় নয়. শ্বসাধনায় রত। আজিকার দ্বন্দ গণ্তন্ত্র ও একনায়কতন্ত্রের দ্বন্দ নয়-ধন্তন্ত্র ও সাম্যতন্ত্রের। একদিকে আমেরিকা, অন্তদিকে রাশিয়া, উভয়ের মধ্যে যে সংঘাত দিন দিন প্রকট হয়ে উঠছে, তার যদি অবসান না ঘটে তাহলে তৃতীয় বিশ্বযুদ্ধ অনিবার্য। এই ভাবী যুদ্ধের ভয়াবহতা সাধারণ মানুষের কল্পনারও অতীত। পাঁচ-সাতটি হাইড্রোজেন বোমার বিক্ষোরণ ঘটলে যুধ্যমান দেশে মন্ত্র্যুজাতির চিহ্নমাত্র व्यविष्ठि थाकरत ना। এर्ट्स প्रमान्-यूरक्त जीवन जांत्र कथा एजर नार्द्धि द्वारम्न, আইনস্টাইন প্রমুখ জগিষিখ্যাত মনীষী উদাত্ত কর্তে ষে-সাবধানবাণী উচ্চারণ করেছেন, এখানে তা স্মৰ্তব্য: 'Here then is the problem which we present to you, stark and dreadful and inescapable : shall we put an end to the human race or shall mankind renounce war ? ... We appeal as human beings: remember your humanity and forget the rest. If you can do so, the way lies open to a new paradise; if you cannot, there is before you the risk of universal death.' পৃথিবীর প্রধান প্রধান শক্তিগুলি এ বিষয়ে এখনো সচেতন হয়ে উঠেছে বলে মনে হয় না। আন্তর্জাতিক পরিস্থিতিটি এক-নজরে দেখে নিলেই বুঝতে পারা যাবে, যে-দৃষিত রাজনীতির আবর্তে পড়ে দ্বিতীয় বিশ্বযুদ্ধ সংঘটিত হয়েছিল, বুদ্ধোত্তর বর্তমান পৃথিবীতেও সেই একই-রূপ কুটিল রাজনীতিক চক্রান্ত চলছে—্যে-কোনো মুহুর্তে সাংঘাতিক লড়াই বেধে যেতে পারে।

ইয়োরোপে পরাজিত জার্মানী দিধাবিভক্ত, বিচ্ছিন্ন জার্মানীকে ঐক্যবদ্ধ ইয়েরেপেও আফ্রিকার করার বিষয়ে রাশিয়া ও আমেরিকা অভাবধি এক্মত পরিস্থিতি হতে পারেনি। সেধানে উভয় শক্তিই নিজ নিজ প্রভাব অক্ষুধ্ব রাধতে দৃঢ়সংকল্প। শোষিত নির্যাতিত আফ্রিকা দাসত্বের শৃংথলমোচন করবার জন্মে যেন উন্মাদ হয়ে উঠেছে। সেখানকার কেনিয়া, মরকো, আল্জেরিয়া প্রভৃতি অঞ্চলে রক্তাক্ত বিজ্ঞাহ দেখা দিয়েছে, সংগে সংগে ক্ষমতালুর ইয়োরোপের শোষণবর্বরতাও চরমে পৌছেচে। দক্ষিণ-আফ্রিকায় স্বার্থান্ধ পশ্চিমী শাসকগোষ্ঠীর জন্ম বর্ণবিদ্বেষ ভারতীয়দের কাছে অসহনীয় হয়ে উঠেছে। শ্বেত-শোষণের বিরুদ্ধে আফ্রিকার তুর্মর বিক্ষোভ ও তার বিপুল গণচেতনা উপনিবেশিক-দের রীতিমতো তুর্ভাবনাগ্রন্থ করে তুলেছে।

তারপর এশিয়ার নবজাগরণের কথা। ভারত, বন্ধ, সিংহল, ইন্দোনেশিয়া স্বাধীনতা পেয়েছে। তারা ইয়োরোপীয় রাষ্ট্রগুলির কূটনীতি ও অভিসন্ধিকে ছিন্ন-ভিন্ন করতে বন্ধপরিকর। মাও-দে-তুং আমেরিকার তাঁবেদার চিয়াং কাইদেককে তাড়িয়ে সমাজতন্ত্রী রাষ্ট্র গঠন করেছেন। তাই ধনতন্ত্রী নবজাগ্ৰৎ এশিয়া আমেরিকা চীনের প্রতি রক্তচকু হয়ে উঠেছে, বিশ্বরাষ্ট্র-সংস্থায় আমেরিকা স্বাধীন চীনকে সদস্তরূপে গ্রহণ করতে অস্বীকৃত। এই অপমান চীনের বুকে নিদারুণ ক্ষতের সৃষ্টি করেছে। ফরমোসাকে কেন্দ্র করে যে-কোনো সময়ে চীন ও আমেরিকার মধ্যে সংঘাত গুরু হতে পারে। ইন্দোচীনে যুদ্ধবিরতি ঘটলেও সেধানে সামাজ্যবাদের জুয়াথেলা শেষ হয়েছে, এমন কথা বলা চলে না। জাপান আবার মাথা তুলছে। ব্রহ্মদেশের আভ্যন্তরীণ পরিস্থিতি উদ্বেগজনক। পাকিস্তান ও আমেরিকার মধ্যে সামরিক চুক্তি কাশীরসমস্তাকে অত্যন্ত জটিল করে তুলেছে। গোয়ার মাটিতে পতুর্গীজ শাসকেরা আগুন নিয়ে খেলা করছে, উপনিবেশের মোহান্ধতাবশে পতুর্গাল ভারতের আঞ্চলিক অথগুতাকে পদদলিত করতে এতটুকু দ্বিধাগ্রস্ত নয়। স্থয়েজ থালকে নিয়ে এই সেদিন যে-ভয়াবহ কাণ্ড ঘটল, তার কথা কাহাকেও বোধ করি স্মরণ করিয়ে দিতে হবে না। রাষ্ট্রশংঘ ও

আমেরিকার গুভবুদ্ধিকে এজন্ত অশেষ ধন্তবাদ।
বিশ্বরাষ্ট্রসংস্থা যদিও প্রতিষ্ঠিত হয়েছে, সদস্ত-রাষ্ট্রগুলির মতবিরোধের জন্তে
আন্তর্জাতিক রাজনীতির উপর তা সক্রিষ প্রভাব বিস্তার করতে পারছে না।
এখানেও আমেরিকার সোভিয়েট-আতংকের শেষ নেই। বোধকরি, এজন্তেই

বিশ্বরাষ্ট্রসংস্থার পাশ কাটিয়ে আনেরিকা যৌথ নিরাপতার বিভিন্ন রাষ্ট্রের মধ্যে [collective security] অজুহাতে 'ক্যাটো', 'মেডো', শামরিক চুক্তি 'শিয়াটো', 'শিয়াডো', 'আঞুস' ইত্যাদি যুদ্ধজোট গঠন

করে চলেছে। রাশিয়াকে চতুষ্পার্থ থেকে ঘেরাও করবার জন্যে—সোভিয়েটের ক্ষমতা ও প্রতিপত্তির ক্রমবিস্তারকে প্রতিহত করবার উদ্দেশ্যে মার্কিন যুক্তরাষ্ট্র পৃথিবীর বিভিন্ন অঞ্চলে ঘাঁটি স্থাপন করছে। তা ছাড়া, আর্থনীতিক সাহায্যদানের নাম করে আমেরিকা কতকগুলি দেশের আভ্যন্তরীণ ব্যাপারে হস্তক্ষেপ করছে। আমেরিকার এই সামরিক চক্রান্ত রাশিয়ার কাছে দিবালোকের মতো স্কুস্পষ্ট। তাই রাশিয়াও চুপ করে বসে নেই, সে-ও ইয়োরোপের কয়েকটি দেশের সংগে মৈত্রীবদ্ধ হয়েছে। এখানে 'ওয়ারশ-চুক্তি'র কথা শ্বরণ করা যেতে পারে। এই চুক্তি উপরে বণিত চুক্তিগুলির যেন প্রভ্যুত্র।

উপরে আন্তর্জাতিক পরিস্থিতির যে-সংক্ষিপ্ত পরিচয় দেওয়া হল তা থেকে বোঝা যায়, পৃথিবীর রাজনীতিক পরিবেশ শান্তির অনুকৃল নয়, শক্তির প্রমন্ততা বজ়ো বজ়ো রাষ্ট্রগুলিকে যেন যুদ্ধোন্মাদ করে তুলেছে। আমেরিকা ও রাশিয়ার পরস্পর-বিরোধী নেতৃত্বের প্রভাবে প্রায় গোটা ছনিয়া

'হিংসায় উয়ত্ত পৃথান'

তুটি শিবিরে বিভক্ত হয়ে পড়ছে, দিকে দিকে অন্ত্রসন্তারবৃদ্ধির প্রতিযোগিতা চলছে। এ-ও বেশ বৃঝতে পারা যাছে, যে-সব সগ্য-ষাধীন
জাতি মুক্তির স্বাদ পেয়েছে তারা উপনিবেশিকদের শোষণ ও উৎপীড়ন আর
বরদান্ত করবে না—এশিয়া ও আফ্রিকার অভ্যুথান এই সত্যটির প্রতি অংগুলিসংকেত করছে। এদের স্বাধীনতা-অপহরণের চেষ্টা করা হলে নিশ্চয়ই রক্তক্ষয়ী
যুদ্ধ বেবে যাবে। পারস্পরিক সামরিক চুক্তি, নতুন নতুন মারণান্ত্র-নির্মাণের
সর্বনাশা প্রতিযোগিতা কেবল সন্দেহ-অবিশাস-হিংসাকেই পরিপুষ্ট করে তুলছে,
বিশ্বের শান্তিকে ব্যাহত করছে। বর্তমানের হিংসা-উয়ত্ত পৃথিবীতে শান্তিরক্ষার
সমস্তাটি যে কী গুরুতর এবং কতথানি জটিল, তা সহজেই অয়মেয়। এই আণবিক
যুগে জগতের সমস্ত চিন্তাশীল মান্ত্রহকে বে-প্রশ্রটি সবচেয়ে বেশি ভাবিয়ে তুলেছে
তা হলঃ আমরা একসংগে মরতে চাই, না, একসংগে বাঁচতে চাই? যুদ্ধের পথে
পা বাড়ালে সকলের মৃত্যু অব্ধারিত সত্য, স্ববিধ্বংসী আণবিক অস্ত্রের হাত থেকে
রক্ষা কেউ পাবে না। সকলের সামগ্রিক এই শোচনীয় বিনাশ যদি আমাদের
অভিপ্রেত না হয়, আমরা বাঁচতেই যদি চাই, তাহলেকোন্ পথে আমরা পদক্ষেপ
করব?

ভারতের প্রধানমন্ত্রী শ্রীনেহের এই পথের সন্ধান বিশ্ববাসীকে দিয়েছেন,মৃত্যুর উল্টোপথটি তিনি সকলকে চিনিয়েছেন। সহজ কথায়, বিশ্বশান্তি কী ভাবে রক্ষা

যুদ্ধ-উন্মাদ পৃথিবীতে শান্তিরক্ষার উপায় ঃ 'প্রফ্শীল' করা যেতে পারে, নেহেরুজী তার উপায় নির্দেশ করেছেন। তিনি স্কুপ্ত ভাষায় বলেছেন, 'পঞ্চনীল'-এর প্রশন্ত পক্ষপুটে আশ্রয় নিলে বিশ্ববাসীর শোচনীয় বিনাশের আশংকা দূর হয়ে যাবে, সকলে স্কুথে-শান্তিতে

একসংগে বেঁচে থাকতে পারবে। এই যে একসংগে বাঁচার চেষ্টা, তাকে সফল

করে তুলতে হলে নতুন বোতলে পুরোনো মদ পরিবেশন করা চলবে না, 'যৌথ নিরাপত্তা'র দিকে না তাকিয়ে 'যৌথ শান্তি'র দিকে দৃষ্টিনিবদ্ধ করতে হবে, কুটচক্রান্তের নীতি বর্জন করতে হবে, পারম্পরিক সম্প্রীতি ও সহযোগিতার উপর দাঁড়াতে হবে। 'পঞ্চনীল'-এর প্রবক্তা প্রীনেহেরু মান্ত্রের সংগে মান্ত্রের সম্পর্ক ও আচরণের কয়েকটি নতুন নীতি নির্ধারণ করেছেন, একে আন্তর্জাতিক আচরণ-নীতি বলা যেতে পারে। 'পঞ্চনীল'-এর পাঁচটি নীতি এই:

- [১] পরস্পরের রাষ্ট্রক অখণ্ডতা ও দার্বভৌম অধিকারের প্রতি মর্যাদা-প্রদর্শন;
  - [২] পরস্পারকে আক্রমণ থেকে বিরত থাকা;
- [৩] আর্থনীতিক, রাজনীতিক বা আদর্শগত কোনো কারণে অপরের ঘরোয়া ব্যাপারে হস্তক্ষেপ না করা;
  - [8] সমানাধিকার ও পারস্পরিক কল্যাণ্সাধন; এবং
  - [e] শান্তিপূর্ণ-সহ-অবস্থিতি।

গান্ধীজীর জীবনদর্শনের সংগে গাঁদের সামান্ত পরিচয় রয়েছে তাঁর। বৃশতে পারবেন, উপরে-কথিত পঞ্চনীল গান্ধীদর্শনের উপর প্রতিষ্ঠিত। এই নীতিপঞ্চকের মর্মকথা হল—লোভকে আমরা ঘুণা করব, হিংসাকে আমরা বর্জন করে চলব,

পরমত-বিষয়ে সকলে সহিষ্ণু হব, মানবতার অপমান কথনো করব না। বর্তমান বিশ্বে এটিম্ ও হাইড্রোজেন বোমার একমাত্র উত্তর নেহেরুজীর নির্দেশিত, নয়া চীনের প্রধানমন্ত্রী চৌ-এন্-লাই কর্তৃক প্রথম সমর্থিত পঞ্চশীল। ছই-শিবিরে-

চীনের প্রধানমন্ত্রী চৌ-এন্-লাই কর্তৃক প্রথম সমর্থিত পঞ্চনীল। ছই-শিবিরে-বিভক্ত সাম্প্রতিক পৃথিবীতে শ্রীনেহের একটি 'তৃতীয় এলাকা'র ['third area'] — তৃতীয় শিবিরের ['third bloc'] নয়—কল্পনা করেছেন, এবং তিনি এর নাম রেখেছেন—'শান্তি-এলাকা'। এই শান্তি-এলাকার পরিধিকে ক্রমশ বিস্তৃত করে তোলাই তাঁর মহৎ সংকল্প। ভারতের পররাষ্ট্রনীতির আদর্শের সংগে পঞ্চনীলের নিগৃতৃ সম্পর্কটি কারো দৃষ্টি এড়াবার নয়। ওই নীতি বিশ্লেষণ করতে গিয়ে শ্রীনেহেরু বলেছেন: 'আমরা সকল রাষ্ট্রের প্রতি ব্রুভাবাপর। বিশ্বে আমাদের একমাত্র লক্ষ্য শান্তির প্রতিষ্ঠা। আমরা চাই—জাতিগত বৈষম্যের লোপ হোক, পরাধীন মান্ত্রেরা স্বাধীনতা অর্জন কর্কক।' উনিশ শ' চুয়ার সালের এপ্রিল মাদে নেহেরুজী লোকসভায় যে-বক্তৃতা দেন তাতে উক্ত নীতি আরো স্থম্পষ্টভাবে ব্যাখ্যাত হয়েছে: 'এশিয়ায় বিশেষ কোনো হান অধিকারের অভিসন্ধি আমরা রাখি না, এশিয়াকে বিচ্ছির একটি অঞ্চলরূপে রাখারও পক্ষপাতী আমরা

নই। আমরা শুধু চাই যে, আমরা এবং অপরেরা, বিশেষভাবে আমাদের প্রতিবেশীরা, একটা শান্তি-এলাকার সংগে যুক্ত থাকি এবং বিশ্বে উত্তেজনা ও যুদ্ধের সংগে সংস্রব এড়িয়ে চলি ও পক্ষাবলম্বন-বর্জনের নীতি অন্ত্রসরণ করি। আমাদের বিশ্বাস যে, এতেই আমাদের কল্যাণ হবে, এবং এর ফলে বিশ্বে সমরোত্তেজনা ও অস্ত্রশস্ত্র নির্মাণের মত্ততা হ্রাস পাবে, এবং পরিণামে বিশ্বশান্তির পথ স্থগম হয়ে উঠবে।' উক্ত ঘোষণার মধ্যে এতটুকু অস্পষ্টতা কোথাও নেই।

বর্তমানের যুদ্ধকান্ত পৃথিবীতে জনমত যে শান্তির অন্তক্লে প্রবাহিত, কোটি কোটি মানুষ যে নিরুষেগ শান্তির অভিলাষী, আন্তর্জাতিক সম্পর্কের উন্নতি যে অধিকাংশ মানুষেরই কাম্য, এবিষয়ে অনুমাত্র সন্দেহ নেই। তা যদি না হত,

'পঞ্দীল'-কে বছ রাষ্ট্রের তাহলে 'পঞ্দীল' কথাটি এত অল্পকালের মধ্যে এশিয়া, স্মর্থন

মুখে এমন করে ছড়িয়ে পড়ত না। ইতোমধ্যেই

পৃথিবীর বহু রাষ্ট্র পঞ্চশীলকে সমর্থন জানিয়ছে। এশিয়াভূমিতে চীন, ব্রহ্মদেশ, ইন্দোনেশিয়া, লাওস; মধ্যপ্রাচ্যে মিশর, সৌদি আরব; ইয়োরোপে য়ুগোপ্লাভিয়া, সোভিয়েট রাশিয়া, পোল্যাও প্রভৃতি দেশ এই নীতির সমর্থক। উনিশ শ' পঞ্চার সালে বিশ্রুত বালুং সম্মেলনে পঞ্চশীল এশিয়া ও আফ্রিকার উনত্রিশটি জাতির অকুণ্ঠ অনুমোদন লাভ করেছে।

পঞ্চনীল-এর শেষ কথা শান্তিপূর্ণ-সহ-অবস্থিতি। এই নীতি বৈচিত্রের মধ্যে ঐক্যাকে স্বীকার করে নিয়েছে, বিশ্বের রাষ্ট্রগুলিকে নিজে বাঁচার এবং অপরকে বাঁচতে দেওয়ার একতম পথ দেখিয়েছে। প্রকৃতির সংসারে বৈচিত্রোর মধ্যে ঐক্যাকে যদি আমরা মেনে নিতে পারি, তাহলে মানবসংসারেও কেন তা পারব

পঞ্চনীল ও শান্তিপূর্ণ সহ-অবস্থিতি থাকাটা অস্থাতাবিক কিছুই নয়। তা সত্ত্বেও, যদি

কোনো ত্রভিসন্ধি না থাকে, তাহলে রাষ্ট্রগুলি পারম্পরিক সহযোগিতার স্তে মৈত্রীবন্ধনে আবদ্ধ হতে পারে, স্থাধতে শান্তিতে অবশুই পরস্পার পাশাপাশি অবস্থান করতে পারে। আমরা যদি পরমতসহিষ্ণু হয়ে উঠি তাহলে দেখতে পাবো ধনতন্ত্র [Capitalism] ও সাম্যতন্ত্রের [Communism] সহ-অবস্থিতির পথে সকল বাধা অপসারিত হয়ে গিয়েছে। আপন আপন স্থনির্দিষ্ট গণ্ডীর মধ্যে উভরে যদি আপন আপন কার্যকলাপ সীমাবদ্ধ রাখতে পারে, তবে সন্দেহ- অবিধাস-ভয়ের কোনো প্রশ্নই ওঠে না, পৃথিবীর শান্তিও আর বিশ্বিত হয় না।
এই সত্যটি উপলব্ধি করে জীনেহেরু বলেছেন: 'The peaceful co-existence of Communism and Capitalism is not only possible but is only course to adopt. The alternative to co-existence is crushing an ideology or structure of Government that one does not like, which means war on a world scale.' কিছুকাল পূর্বে সোভিয়েট রাশিয়া বিনাদিবায় স্বীকার কলেছে সাম্যতন্ত্র ও বনতন্ত্রের সহ-অবন্থিতি অবশ্রই সম্ভব। এ সম্পর্কে আমেরিকার কণ্ঠ হতে কোনো স্থম্পন্ত ঘোষণা অভাবিধি শুনতে পাওয়া যায়নি। মার্কিন যুক্তরান্ত্র, র্টেন, ফ্রান্স প্রভৃতি দেশ সহ-অবন্থিতির নীতিকে যদি স্বীকৃতি জানায়, তবে আমরা জোর গলায় বলতে পারি, অদূর ভবিস্ততে বিশ্বে যুদ্ধের সন্ভাবনা আর দেখা দেবে না।

পৃথিবীর রাজনীতির আকাশ আজ ত্রোগের কালো মেঘে ছেয়ে গেছে।
বুদ্ধের আতংক শান্তিকামী মান্ত্রের চিত্তদেশকে নিরন্তর পীড়িত করছে—চারদিকে
মাথা তুলে দাঁড়িয়েছে ভয়-সন্দেহ-অবিশ্বাস-বিদ্বেব-হিংসা—কুটিল কুঞীতা। এতে

মাত্রষ দিশাহারা হয়ে পড়েছে, শান্তির পথ তারা খুঁজে পাছের না। চতুপার্শের এই ঘনান্ধকারে ভারতের প্রধানমন্ত্রী প্রীনেহেরু বিভ্রান্ত মাহ্রমের হাতে তুলে ধরেছেন 'পঞ্চনীল'-এর উজ্জ্ঞল দীপশিখা। ক্রমতালোলুপ রাষ্ট্রগুলি তাকে যদি শক্তিম্পর্ধিতার প্রমন্ত ফুংকারে নিবিয়ে না দের তাহলে পঞ্চনীলের শুভ্রমিয় আলো রণপ্রান্ত পৃথিবীকে পরমাশান্তির রাজ্যে পৌছিয়ে দেবে। পুরোনো কূটনীতির দিন চলে গেছে, এখন নতুন যুগে সকলকে নতুন কূটনীতির আশ্রম নিতে হবে, তার নাম—'পঞ্চনীল'। 'শান্তিপূর্ণ-সহ-অবন্থিতি'-নীতিটিকে সমর্থন না করলে বর্তমান পৃথিবীতে রাষ্ট্রগুলির যে সমূহ বিপদ, এ সত্যটি উপলব্ধি করেই যুগোশ্লাভিয়ার প্রেসিডেণ্ট টিটো বলেছেনঃ 'I believe that the world would be saved from a new war catastrophe only if peaceful co-operation is established between States and peoples with different social system.' সর্বশেষে 'শান্তির দৃত' শ্রীনেহেক্র সাবধানবাণী সকলকে এখানে শ্বরণ করিয়ে দিইঃ তরবারির সাহায্যে যারা বাঁচতে চাইবে, ওই তরবারিই তাদের মহানিপাতের অতল শৃক্ততায় নিক্ষেপ করবে।

## সর্বোদয় পরিকল্পনা ও ভূদান-আন্দোলন

[ রচনার সংকেতহত্ত্র ঃ প্রারম্ভিক ভূমিকা—মহাত্মা গান্ধী ও সর্বোদয় সমাজ—সর্বোদয় পরিকল্পনায় প্রামের প্রাথান্য—পরিকল্পনাটির অভিনবত্ব—বর্তমান পরিকল্পনার আর্থনীতিক পটভূমির স্বরূপ —ভূদান-আন্দোলনঃ এর উদ্দেশ্য ও লক্ষ্য —ভূমিসংস্কারের অতুন পহা—ভূদান-আন্দোলনের অপ্রনায়ক —ভূদান-আন্দোলনের তিক্তর, স্বরূপ ও ক্রমবিস্তার—আচার্ব বিনাবা ভাবের সংকল্প—এই আন্দোলনের বিক্লজ্ব-সমালোচনা—উজ্জ সমালোচনার সমালোচনা—উপসংহার। ]

জাতির পিতা মহাত্মা গান্ধী নতুন যুগের নতুন সমাজের নতুন মান্ত্রের স্বপ্ন দেখেছিলেন—রামরাজ্যের স্বপ্ন। স্বাধীন ভারতবর্ষে এমন একটি সমাজ গড়ে উঠবে যেখানে কোনো শ্রেণীসংঘাত থাকবে না, জাতিভেদ বা বর্ণভেদ থাকবে না, ধনী-দরিত্র, শিক্ষিত-অশিক্ষিত, উচ্চনীচের মধ্যে বিভাগ থাকবে না,

কোনোরূপ প্রতিযোগিতা থাকবে না, বৈষম্য থাকবে প্রারম্ভিক ভূমিকা না। অর্থাৎ, এই নবতন মানবসমাজটি হবে সর্বপ্রকার শোষণমুক্ত, আত্মঘাতী ভেদবিরহিত, হিংসা-অন্তায়-অবিচারের স্পর্শশূন্ত। এর ভিত্তি হবে সমানাধিকার ও সহযোগিতা, একে অন্তপ্রাণনা যোগাবে নিত্যকালের মানবসত্য—শুক্রভাস ন্তায়ধর্ম, অহিংসা, মৈত্রী। প্রত্যেকটি মানুষ এতে আত্মবিকাশের স্থযোগ পাবে, অর্থনীতিক দাসত্ব থেকে মুক্ত হয়ে আত্মনির্ভরণীল হয়ে উঠবে, পূর্ণবিকশিত ব্যক্তিজীবন ও বলিন্ঠ গোন্তীজীবন পরস্পরের সংগে হাত মিলাবে। এক-কথায়, প্রত্যেকটি মানুষের সার্বিক কল্যাণই হবে এই সমাজের একান্ত কাম্য। এরূপ একটি সমাজেরই নাম 'সর্বোদয় সমাজ'। 'সর্বোদয়' কথাটির অর্থ—সকলের সর্বাংগীণ উন্নতি।

সর্বোদয় সমাজের আদর্শটি মহাত্মাজী মনে মনে কল্পনা করে গিয়েছিলেন। এর কাঠামোটি কিন্ধপ হবে, তার মোটামূটি একটা ইংগিতও তিনি দিয়েছিলেন। কিন্তু ওই পর্যন্ত—আদর্শকে বান্তব-রূপ দেওয়া মহাত্মাজীর পক্ষে সন্তবপর হয়ে ওঠেনি। কারণ, জীবনের প্রায় শেষমূহূর্ত পর্যন্ত তিনি ভারতের স্বাধীনতা-আন্দোলনে লিপ্ত ছিলেন, তাঁর চিন্তা ও কর্মসাধনা রাজনীতিক ক্ষেত্রেই অনেক-ধানি সীমাবদ্ধ ছিল। সর্বোদয় পরিকল্পনা কিন্তু স্বরূপত সামাজিক ও আর্থনীতিক —রাজনীতির সংগে এর ঘনিষ্ঠ কোনো সম্পর্ক নেই। আক্ষ্মিকভাবে গান্ধীজী মৃত্যুবরণ করলেন, নিজের কল্পিত সমাজের বান্তব রূপায়ণটি তিনি দেখে যেতে

পারলেন না। কিন্তু তাঁর স্বপ্ন শৃন্ততায় বিলীন হল না, তাঁর প্রচারিত সর্বাদয়ের আদর্শ ব্যর্থ হল না—তাঁর অন্থগানী দেশপ্রাণ কর্মীরা এক নতুন সমাজগঠনের কাজে নেমে পড়লেন। ১৯৫০ সালে সর্বোদয় সম্মেলনে একটি পরিকল্পনা গৃহীত হল এবং ওই পরিকল্পনার উদ্দেশ্য কার্যত সার্থক করে তুলবার জল্তে একটি সংঘ প্রতিষ্ঠিত হল—সর্বোদয়-সেবাসংঘ। এই সংবের অঙ্গীকার, দেশে শান্তিসমৃদ্ধিপূর্ণ প্রীমণ্ডিত হিংসাদেয়মূক্ত সর্বোদয় সমাজ গড়ে তুলতে হবে।

পূর্বেই বলা হয়েছে, সর্বশানবের সর্বাংগীণ উন্নতিবিধানই সর্বোদয় আদর্শের লক্ষ্য। জনসাধারণের মুণার্থ উন্নতিসাধন করতে হলে, সমাজজীবনে বৈপ্লবিক পরিবর্তন আনতে গেলে, সর্বাগ্রে গ্রামগুলির দিকেই আমাদের তাকাতে হবে।

কারণ, ভারতবর্ষের সমাজজীবন মুখ্যত গ্রামীণ এবং গ্রেমির পরিকল্পনার প্রামগুলিই ভারতের প্রাণশক্তির সত্যিকার উৎস। তাই সর্বোদয় পরিকল্পনার কেন্দ্রলেল রয়েছে এইসব গ্রাম, এগুলিই হবে সর্বোদয় সমাজের একক [unit], এখানেই এই আন্দোলনের কর্মীদলের সকল কর্মপ্রচেষ্টা সার্থক হয়ে উঠবে। প্রত্যেকটি অঞ্চল স্থাবলম্বী, স্বয়ংসম্পূর্ণ ও বাহিরের শাসননিরপেক হবে, সমবায়ের সংহত শক্তির উপর ভর করে দাঁড়াবে, প্রীতিমিয় ও শুভবোধসঞ্জাত সহযোগিতাকে সকল ঋদির ও সিদ্ধির মূলমন্ত্র বলে জানবে।

আবার বলছি, সর্বোদয় পরিকল্পনায় গ্রামের উপর স্বর্চেরে বেশি গুরুত্ব আরোপ করা হয়েছে। সকল বিষয়ে স্বাবলম্বী গ্রামগুলি জনসাধারণের প্রাত্যহিক প্রয়োজনের সমস্ত খালসামগ্রী, বস্ত্র ইত্যাদি উৎপাদন করবে এবং গ্রামের

সর্বোদয় পরিকল্পনার অভিনবত্ব সর্বোদয় সমাজ ওই উৎপাদিত বস্তু আবশুক-মতো স্থানীয় অধিবাসীদের হাতে তুলে দেবে। গ্রামের শাসনভার ক্যন্ত থাকবে পল্লীপঞ্চায়েতের উপর এবং সংগৃহীত

রাজস্বের অন্তর্গক্ষে অর্থেক তাঁদের হাতেই থাকবে—শাসনকার্যের ব্যয়ভার তোকম নয়! ৩৬বৃদ্ধির উদ্বোধন না হলে, মহুয়ত্বের জাগরণ ঘটাতে না পারলে শোষণহীন, সরকারের শাসনহীন নতুন সমাজগঠন কথনো সন্তবপর নয়। এই উদ্বেখসাধনের জ্ঞাচাই উপযুক্ত শিক্ষাবিধি। যথার্থ শিক্ষাই কল্যাণবৃদ্ধি ও মহুয়ত্বের উদ্বোধক, প্রকৃত শিক্ষার আলোকেই মাহুষ বৃহত্তর মংগলের পথটি চিনেনেয়। এহেতু সর্বোদয় পরিকল্পনায় সম্পূর্ণ নতুন একটি শিক্ষাপদ্ধতি স্থান পেয়েছে—'নক্ষ-তালিম' নামে তা পরিচিত। উক্ত শিক্ষাব্যক্থা কেতাবী নয় অর্থাৎ পুঁথিবেষা নয়—কাক্ষশিল্পকেক্রিক। এতে মাতৃভাষারই প্রাধান্য। 'নক্ষ-তালিম'

শিক্ষার্থীর স্তজনীশক্তিকে উদ্বোধিত করবে, তাকে স্বাবলম্বী করে তুলবে, দেশকে চিনতে শেখাবে, সেবাধর্মের প্রেরণা যোগাবে, মানবতার ক্লুরণ ঘটাবে।

এখানে উল্লেখ করা প্রয়োজন, সর্বোদয় পরিকল্পনার পটভূমিতে যে আর্থনীতিক আদর্শ রয়েছে তা গান্ধীজীর ব্যাখ্যাত অর্থনীতির দ্বারা অন্থ্রাণিত। একে বিকে দ্রিকে অর্থনীতি বলা যেতে পারে। এই অর্থনীতি উৎপাদনের ক্ষমতা মুষ্টিমেয়

মান্ত্ৰের হাতে তুলে দিতে অস্বীকৃত। ক্ষমতা এভাবে কন্দ্রীভূত হলে সমাজে শোষণ, বৈষম্য, ছ্নীতি দেখা দিতে বাধ্য। বিকেন্দ্রীক্রণ-পদ্ধতির সাহায্যে কায়েমী

স্বার্থের উৎকট আত্মপ্রকাশকে রোধ করা যায়, অবৈধ শোষণের হাত থেকে সমাজকে রক্ষা করা যায়, তথন সামাজিক দারিদ্রা ঘুচানোর কাজটি সহজতর হয়ে ওঠে। বুঝতে কষ্ট হয় না, ধনতত্ত্বের শোষণ দূর করবার জত্তেই গান্ধীজী উৎপাদন-ব্যবস্থার বিকেন্দ্রীকরণ চেয়েছিলেন। সর্বোদয়-অর্থনীতি এই প্রতিরই আশ্রয় নিয়েছে। সর্বোদয় পরিকল্পনায় কেন্দ্রীভূত ও বিকেন্দ্রীভূত শিল্প উভয়েই স্বীকৃত হয়েছে। তবে শেষোক্ত শিল্প নিয়ন্ত্রিত হবে স্বাধীন কর্পোরেশন দারা, পুঁজির মালিকের দারা নয়। মৃষ্টিমেয় বিত্তবান মান্তবের স্বেচ্ছাচারকে সমূলে উৎপাটিত করতে না পারলে সমাজে সাম্যনীতির প্রতিষ্ঠালাভ যে অসম্ভব, একথা কাকেও বুঝিয়ে বলা নিপ্রাজন। অবশ্য এখানে মনে রাখতে হবে, সর্বোদয়-অর্থনীতি মূল আদর্শের দিক থেকে সমাজতান্ত্রিক হলেও, এতে জোর-জবরদন্তির, বল-প্রয়োগের, হিংসাত্মক কার্যকলাপের স্থান নেই। সর্বোদয়-আদর্শের আবেদন মাত্রবের উচ্চতর নীতিবোধের কাছে, নৈতিক চেতনা উদ্বোধিত হলে মাতুষ আপনা থেকে ব্যক্তিগত স্বার্থ পরিহার করে সমষ্টিগত স্বার্থের দিকে তাকাবে। জন-সাধারণের কল্যাণাত্মিকা বৃদ্ধির প্রেরণায়—সমবেত ইচ্ছায়—সমানাধিকারের ভিত্তিতে যে-সমাজ গড়ে উঠবে তা-ই সর্বোদয় সমাজ। এ সমাজ শ্রেণীহীন, শোষণমুক্ত, প্রীতি ও মৈত্রীর দ্বারা সঞ্জীবিত।

উপরে বর্ণিত সর্বোদয় পরিকল্পনার সংগে ভূদান-আন্দোলন ঘনিষ্ঠভাবে জড়িত। সর্বোদয়ের আদর্শটি সামাজিক বৈষম্য দ্র করতে চায়, মাল্লের তৃঃখদারিদ্রোর অবসান ঘটাতে চায়—য়েহেতু সমানউদ্দেশ ও লক্ষ্য অধিকারের ভিত্তিতে ঐক্যবদ্ধ সমাজগঠনই তার প্রধান
লক্ষ্য। এরূপ সমাজস্টীর পথে বহুতর সমস্যা স্থতীক্ষ
কণ্টকের মতো বিভ্যান। তার মধ্যে ভূমিসংস্কার—ভূমির পুন্র্বন্দমস্থা — অক্যতম।

এ সমস্থাটিকে এড়িয়ে গিয়ে সামাজিক ও আর্থনীতিক, কোনোরূপ পরিবর্তনসাধনই সম্ভবপর নয়—বিশেষত ভারতবর্ষর মতো একটি দেশে। ভারতবর্ষ ক্ষিকেন্দ্রিক, ভারতের অর্থনীতি নিঃসন্দেহে ক্ষিভিত্তিক। গ্রামেগাঁথা এই দেশটির কোটি কোটি দরিদ্র মাহুবের জীবিকা-অর্জনের একমাত্র উপায় হল ক্ষি। স্কৃতরাং বর্তমানে আমাদের প্রধান সমস্থা হল কী ভাবে ক্ষিপ্রধালীকে উন্নত করে তোলা যায়, কসলের উৎপাদন বাড়ানো যায়, চাষীর দারিদ্রামোচন করা যায়। এই গুরুতর ক্ষিসমস্থা ভূমিসমন্থারই রামান্তর-মাত্র। এর স্কর্ছ সমাধানের জন্ম অচিরে ভূমিসংস্কার প্রয়োজন, ভূমির পুনর্বন্টনের কাজে হাত লাগানো অত্যাবশ্রক। আমাদের ভূমিব্যবস্থা যে মোটেই সন্তোষজনক নয় এ সত্যটি সকলেরই বিদিত। ক্ষি-উন্নর তাকেই জমির মালিক বলে ঘোষণা করা; আমরা সকলে বিনাহিধায় যেন স্বীকার করে নিতে পারি—লাঙল যার জমি তার—জমির মালিকানা ক্ষকের। মাটির সংগে মান্তব্যর যথার্থ সংযোগ ঘটাতে না পারলে এদেশের ক্ষিব্যবস্থার উন্নতি স্বদ্বপরাহত।

দেশে মাঝে মাঝে কিছু কিছু ভূমিসংস্কার হয়েছে এবং সাম্প্রতিক কালে তৎসম্পর্কিত কয়েকটি আইনও লিপিবদ্ধ হয়েছে। কিন্তু বহুবিধ আইন প্রণীত হওয়া সত্ত্বেও অতাবধি চাষীর তেমন লক্ষণীয় কোনো উন্নতি সাধিত হয়নি। কৃষক-সম্প্রদায়ের প্রতি শুভেচ্ছাটুকুকেই আমরা যথেষ্ঠ বলে

সম্প্রদায়ের প্রতি উভেছাতুকুকেই আন্রা বিষষ্ঠ বিশ্ব আছিল। যেন করি না। এ সভাটিও কার অজানা যে, আইন যেভাজা, আইন ভারের মর্যাদা সব সময় রক্ষা করে চলে না, দীন হুর্গত মায়য়্ব
কদাচিৎ আইনের সহায়তায় নিজ অধিকার অকুয় রাখতে সমর্থ হয়। স্রতরাং
সমস্ত দাবীদাওয়ার মীমাংসার ভার সরকারী বিধি-বিধানের উপর ছেড়ে দেওয়া
সমীচীন বলে মনে হয় না। সেজভই বলতে হয়, য়ে-কোনো সংয়ারকে স্থায়ী
ও সার্থক করে তুলতে হলে সর্বাগ্রে প্রয়োজন জনসাধারণের দৃষ্টিভংগীর
পরিবর্তন, বিবেকের জাগরণ, নৈতিক চেতনার উজ্জীবন। আইনের সাধিত
সংয়ার মায়্রেরে অন্তরকে তেমন স্পর্শ করে না, কল্যাণবৃদ্ধিকে জাগিয়ে
তোলে না—য়েহেতু তা একান্ত বাইরের জিনিস। মায়য়্ব স্বেচ্ছায় যে-অধিকার
ছাড়তে চায় না, যেখানে বিনা-প্রতিবাদে কারো ভাষ্য দাবী মেনে নিতে সে
স্বীকৃত হয় না, রাষ্ট্রের প্রণীত আইন সেখানে তার রক্তচকুর উত্যত শাসন
জানায়। আইনের পিছনে বলপ্রয়োগের হুম্কি রয়েছে বলেই তাকে লংঘন

করতে আমরা ভয় পাই। কিন্তু জাগ্রৎ বিবেকের প্রেরণায়, শুভবোধের দারা অন্প্রাণিত হয়ে স্বেচ্ছায় যে-সংস্কারের কাজে আমরা হাত লাগাই তা দীর্ঘয়ী ও ফলপ্রস্থ না হয়ে পারে না।

জনসাধারণের এই শুভবোধ ও তাদের বিবেকচেতনার উপর আস্থা রেখেই সর্বোদয় সেবাসংঘ ভারতের ভূমিসংস্কারে হাত লাগিয়েছে,—'ভূদান-আন্দোলন' শুরু করেছে। এই আন্দোলনের অগ্রনায়ক হলেন আচার্য বিনোবা ভাবে।

ভ্দান-আন্দোলনের তাজ ও জাহিংসার প্রজারী মহাত্মা গান্ধীর অন্তরংগ সহচর তিনি। ভূমিহীনকে ভূমি দেওয়াই তাঁর বড়ো কাজ। ভূমি তিনি সংগ্রহ করবেন, কিন্তু বলপ্রয়োগে

নয়, হিংসাত্মক বিপ্লবের সাহায্যে নয়—মান্ন্ত্যের হৃদয়ের পরিবর্তন ঘটিয়ে। অধ্যাত্মত্রতী ভারতবর্ষ বহুক্ষেত্রে অভিনব পহায় অসাধ্যসাধন করেছে, সমস্ত্ পৃথিবীকে বিশ্বিত করে দিয়েছে। বিনোবাজী-ও এক অভিনব উপায়ে তাঁর আন্দোলন চালিয়ে যাচ্ছেন। একে সত্যাগ্রহ বা রক্তপাতহীন শান্তিপূর্ব বিপ্লব

'ভূদানযক্ত'-নামে পরিচিত এই আন্দোলন প্রথম শুক্ত হয় হায়জাবাদের তেলেলানা অঞ্চলে—১৯৫১ সালে। সেখানে ভূমিহীন দুঁরিত চাষীরা বিকুর হয়ে উঠল, সাম্যবাদীদলের কার্যকলাপ বিজোহের রূপ ধারণ করল, ভূম্যধিকারীর কাছ থেকে ভূমি ছিনিয়ে নিয়ে নিঃস্ব কৃষকদের মধ্যে বিলিয়ে দেওয়া হতে লাগল। চারদিকের সামাজিক আবহাওয়া ভীষণ ছ্রোগপূর্ণ, বিজোহের সর্বনাশা আশুন

ভূদান-আন্দোলনের জলে উঠতে আরস্ত করেছে। এমন এক অশাস্ত শুক্তা, স্বরূপ ও ক্রমবিস্তার পরিবেশে আচার্য বিনোবা ভূমিদান-আন্দোলন ['ভূদান-যজ্ঞ'] শুক্ত করলেন। যাঁবা ভূমাধিকারী, প্রচুর জমির

মালিক, তাঁদের কাছে তিনি গেলেন; আবেদন জানালেন মানবতার খাতিরে কিছু স্বার্থতাগ করতে—নিজেদের প্রয়োজনাতিরিক্ত জমির একটি অংশ তাঁরা যেন নিঃসফল সর্বরিক্ত ক্ষকের হাতে তুলে দেন। এতে তাঁদের হয়তো সামান্ত ক্ষতি হবে, কিন্তু অসংখ্য ক্ষ্ণার্ত মাত্র্য বাঁদের,—দরিদ্রের মুখে অন্ন ছলে দেওয়ার মতো বড়ো ধর্ম আর কী ? এভাবে বিনোবাজী ভায়নীতির বাণী, প্রেমের বাণী, মহুদ্বরের বাণী প্রচার করতে লাগলেন; উদ্দেশ্য—হালয়ের পরিবর্তন-সাধন করা, মাহুষকে উচ্চতর মানবতাধর্মে দীক্ষিত করা এবং অহিংস প্রাণীতে ভূমির অসম-বন্টন-জনিত সামাজিক বৈষম্য দূর করে সাম্যের স্বৃদ্চ ভিত্তি রচনা করা। ভূ-দানের পান কণাটি লক্ষ্য করবার মতো। এখানে

দোন'এর প্রকৃত অর্থ—সমবিভাগ। আমাদের ভূমিব্যবস্থায় সমবিভাগের নীতি বাস্তবিক পক্ষে স্বীকৃত হয়নি বলেই সমাজে আজ এতখানি অন্থায়-অবিচার মাণা ভুলে দাঁড়িয়েছে—একদিকে সম্পদের অগাথ প্রাচুর্য ও অন্থাদিকে অবিধান্ত দারিদ্রা পাশাপাশি বিরাজ করছে। হীন স্বার্থবৃদ্ধি ও অপরিমিত লোভ গোটা সমাজকে আজ মানিপংকিল করে ভুলেছে। প্রকৃতির অরুপণ দানকে ব্যক্তিগত ভোগের সামগ্রীতে পরিণত করার জন্ত অবিরাম সংঘাতে সমাজব্যবস্থা একেবারে ভেঙে পড়বার উপক্রম হয়েছে। আচার্য বিনোবা তাঁর আন্দোলনের লক্ষ্য কি, তা বুঝাতে গিয়ে বলেছেন: 'In a just and equitable order of society land must belong to all. That is why we do not beg for gift but demand a share to which the poor are rightly entitled.' কথাগুলি সবিশেষ প্রণিধানযোগ্য। এখানে বিনোবাজী সত্যই এক নতুন সমাজদর্শনের প্রবক্তা।

বিনোবাজী গান্ধীবাদে বিশ্বাসী, তাই তাঁর ভূমিসংশ্বারের প্রণালী অহিংস।
হিংশ্র বিপ্রবের পথে তিনি পা বাড়াননি, পশ্চিমের বস্তবাদী রক্তমুখী সাম্যতন্ত্রের
সমর্থক তিনি নন। তাঁর সংকল্প, ফায়ধর্মকে পাথেয় করে সারা ভারতবর্ষে তিনি
আচার্য বিনোবা ভাবের
সংকল্প
ভূম্যধিকারীগণ স্বেচ্ছায় যে-জমি দান করবেন, তা
বিলিয়ে দেবেন ভূমিহীন ক্বকদের মধ্যে। তাঁর বিশ্বাস,

১৯৫৭ সালের মধ্যে পাচ কোটি একর জমি তিনি সংগ্রহ করতে পারবেন। উক্ত পরিমাণ জমি যদি সংগৃহীত হয় তাহলে বিশাল ভারতের প্রতিটি গ্রামের প্রতিটি ভূমিহীন চাষীপরিবারকে কমপক্ষে পাঁচ একর করে জমি দান করা সম্ভব হবে। তাঁর উদাত্ত আহ্বান ইতোমধ্যেই গোটা ভারতবর্ষে ছড়িয়ে পড়েছে, তাঁর মহৎ আদর্শের বাণী অনেকের হৃদয়ে সাড়া জাগিয়েছে। এ পর্যন্ত বহুলক্ষ একর জমি তাঁর হাতে একছে, কয়েক লক্ষ চাষীপরিবারের হাতে এই জমি তিনি তুলে দিয়েছেন। বিভিন্ন রাজ্যসরকার বিনোবাজীর আন্দোলনকে সকল করে তুলবার জন্মে সচেষ্ট হয়েছেন। তাঁর এই আন্দোলন যদি সকলতামিওত হয় তাহলে অদ্ব ভবিশ্বতে গ্রামের ভূমি গ্রামেরই হবে, সমাজের প্রত্যেকটি মাহুষের তাতে সমান অবিকার থাকবে—এরণ একটি আশা মনে মনে আমরা অবশুই পোষণ করতে পারি। তবে এ সত্যটিও মনে রাখতে হবে যে, ভূদান-আন্দোলন এখনো প্রাথমিক স্তরে রয়েছে, এর পরিধিকে বহু-বিস্তীর্ণ করে তুলতে হবে।

ভূদান্যজ্ঞের বিকল্প-স্মালোচক যে না আছেন, এমন নয়। তাঁদের বক্তব্য,

বিনোবাজী যে-প্রণালীতে ভূমিসংস্কার করতে চাইছেন তা খুব ফলপ্রস্থ হবে বলে তাঁরা মনে করেন না—রাষ্ট্রের প্রণীত আইনের সাহায্য ছাড়া ভূমিসমস্তার সতি্যকার সমাধান কিছুতেই হবে না। কারণ, বাধ্য করা না হলে ভূমির উপর অধিকার অনেকেই ছাড়তে চাইবে না, কায়েমী স্বার্থের কাছে নৈতিক আবেদন

এই আন্দোলনের বিরুদ্ধ-সমালোচনা ব্যর্থ। তাঁরা আরো বলছেন, আজ পর্যন্ত আচার্য ভাবে ব্য-জমি সংগ্রহ করেছেন তা উৎপাদিকা-শক্তিহীন পড়ো জমি, চাষের অযোগ্য বলেই জমির মালিকরা

সেগুলিকে দানে বিলিয়েছেন। তা ছাড়া, বিনোবাজীর জমিবটন-বিষয়েও বিরূপ-সমালোচনা হয়েছে। কেউ কেউ এরপ অভিমত ব্যক্ত করেছেন যে, অসংখ্য চাষীপরিবারকে বিচ্ছিন্নভাবে জমি দেওয়ার জন্তে জোত ক্রমশই খণ্ডিত হয়ে পড়ছে—খণ্ড খণ্ড ক্ষুদ্রাকার জমি কৃষি-উন্নতির মস্ত বড়ো একটি প্রতিবন্ধক; সমবায়-কৃষিপ্রথা অথবা যৌথকৃষিপ্রথার ভিত্তিতে জমি বিলানো হলে ওই ক্ষতির সম্ভাবনা আর থাকত না।

এরপ সমালোচনাকে সম্পূর্ণ ভিত্তিহীন কিংবা অযৌক্তিক বলে আমরা উড়িয়ে দিতে চাই না। তবে এখানে আমাদের বক্তব্য এই যে, পড়ো জমিকেও চাষের উপযোগী করে তোলা সম্ভব, এবং এই আন্দোলন-সম্পর্কে স্বচেয়ে বড়ো

উক্ত সমালোচনার
কথা হল মাতুষের স্বেচ্ছাপ্রণোদিত স্বার্থত্যাগ, সমাজসমালোচনা
সেবার উচ্চতর প্রবৃত্তির স্ফুরণ। দান-করা বস্তুর
পরিমাণ আর গুণের দিকেই শুধু আমরা তাকাব, তার

পেছনে যে মহতী প্রেরণা রয়েছে সেদিকে কি দৃষ্টিপাত করব না? বিনোবাজী এক অপরীক্ষিত নতুন পথে পা বাড়িয়েছেন, এই পথ আমাদের কোথায় নিয়ে গিয়ে পৌছায়, ধৈর্যসহকারে তাদেখতে হবে। তাঁর আন্দোলন এ সত্যটি কিছুটা প্রমাণিত করেছে যে, উপযুক্ত পরিবেশের স্ষ্টিহলে মায়্রয় হীন স্বার্থের উর্থেব উঠতে পারে—অবিমিশ্র পশুত্রের দাস সে নয়। আচার্য বিনোবা মায়্রের অন্তর্নিহিত আধ্যাত্মিক শক্তির প্রতি আন্থা হারাননি, ওই শক্তির প্রতি আমরাও আন্থাবান। জটিল ভূমিসমন্তার সমাধান এ পথে না-ও যদি হয় তাতে ক্ষতি কী? এই আন্দোলনের ফলে আমরা যদি সামাজিক বৈষম্য সম্পর্কে সচেতন হয়ে উঠি, সাম্যনীতির প্রতি আমাদের চিত্তে যদি শ্রদ্ধা জাগে এবং সেবাধর্মে কিছুটাও ষদি আমরা প্রবৃদ্ধ হই, তা-ও কি কম লাভ? বিনোবাজীকে নতুন পথের পথিকতের সন্মান আমাদের জানাতেই হবে।

ष्ट्रान-पात्नानन पामाप्तत पृष्टिज्शीत मर्पा नक्सीय शतिवर्धन अत्न

দিয়েছে। তাই অধুনা আমরা সেবার মহৎ উদ্দেশ্যে সম্পত্তিদান, বুদ্ধিদান, শ্রমদান, প্রেমদান, জীবনদান ইত্যাদির কথাও ভাবতে পারছি। প্রকৃত মান্ত্রয় যদি হই, তাহলে আমরা নিজেদের বস্তুগত সম্পদ ও আন্তর সম্পদকে সংকীর্ণ ব্যক্তিগত সীমার মধ্যে আবদ্ধ করে রাথব না, সমাজের অপর দশজনের সংগে মিলে-মিশে তা ভোগ করব। ত্যাগগুদ্ধ ভোগই মান্ত্রের যথার্থ ভোগ, সমাজকে বঞ্চিত করে যে ভোগ তা মান্ত্রের নয়—পগুর। মহাআজীর শিশ্য আচার্য বিনোবা ভাবে আমাদের সকলকে এই পশুধর্মের উধের্ব তুলে ধরতে চাচ্ছেন, এজন্ত তাঁকে সশ্রদ্ধ প্রণাম।

### ভারতের প্রথম পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনা

রিচনার সংকেতস্ত্র ৪ প্রারম্ভিক ভূমিকা—পরিকল্পনা-কমিশন—পরিকল্পনা রচনার উদ্বেশ্য

— মূলাবন সংগ্রহের স্ত্র—পঞ্চবার্ধিকী পরিকল্পনার কৃষি—জমি ও কৃষক—পঞ্চবার্ধিকী পরিকল্পনার শিল্প—
ক্ষুত্রায়তন শিল্প ও কুটারশিল্প—শিল্পশিকসমস্তা—পরিবহন ও যোগাযোগবাবস্থা—শিক্ষা—জনম্বাস্থা—
পুনর্বাসন—খনিজ সম্পদ—সমাজ-উন্নয়ন-পরিকল্পনা—পরিকল্পনার বিরুদ্ধ-সমালোচনা— পরিকল্পনার অগ্রগতি

—সরকারী প্রয়াস—উপসংহার।

বর্তমান জগতে যে-কোনো রাষ্ট্রের রাজনীতিক স্বাধীনতা ও স্ক্রির সার্বভৌমত্ত নির্ভর করে উহার আর্থনীতিক সমৃদ্ধি ও বৈষয়িক উন্নতির উপর। এই কারণে প্রত্যেক স্বাধীন ও মর্যাদাসম্পন্ন দেশই আপনার আর্থিক ব্যবস্থার উন্নয়নে একান্ত যত্নশীল। উন্নয়নকার্য কিন্তু যথেচ্ছভোবে সম্পাদন করা যায় না, ইহার জন্ম

প্রয়োজন স্থরচিত ও স্থনিয়ন্ত্রত একটি পরিকল্পনা।
দেশের সর্বাংগীণ উন্নতিবিধায়ক এই পরিকল্পনাটি
স্বল্পনালসাপেক হইলে ইহার দোষ-ক্রটি সহজে সংশোধন করিতে পারা যায়, কলে
সকলতার পথ প্রশন্ত হইয়া উঠে। এজন্ত পরিকল্পনা-কার্যচালনাকে সাধারণত
পাঁচ বৎসরকাল পরিধির মধ্যে সীমাবদ্ধ করা হয়। বিপ্লবোত্তর সোভিয়েট রাশিয়া
সর্বজনবিদিত পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনার সাহায্যে দেশের যে-প্রভূত উন্নতিসাধন
করিয়াছিল, বোধকরি সেই উজ্জ্বল আদর্শ সভ-স্থাধীন ভারতবর্ষকে পঞ্চবার্ষিকী
একটি পরিকল্পনাগ্রহণে প্রেরণা যোগাইয়াছে। বিপুল প্রাকৃতিক সম্পদ ও অমেয়
জনশক্তি লইয়া নবীন ভারত এক-একটি পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনার বলিষ্ঠ পদক্ষেপে

স্থসমৃদ্ধিপূর্ণ ভবিষ্যতে পা বাড়াইবে—আলোচ্যমান পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনা তাহার প্রথম পদক্ষেপ।

পরিকল্পনা-কমিশনটি গঠিত হইয়াছিল ইংরেজি ১৯৫০ সালে। কলম্বো-পরিকল্পনার সহিত সম্বন্ধ ও সংযোগ নির্ধারণের জন্ম ইহার কার্য কিছুকাল স্থগিত

থাকে। তারপর উক্ত বৎসরের শেষদিক হইতে কমিশন পরিকল্পনার কাজ পুনরায় আরম্ভ করেন। ১৯৫২ সালের ডিসেম্বর মাসে ভারতীয় পার্লামেন্টে বর্তমান পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনাটি উপস্থিত করা হয় এবং যথাবিধি গৃহীত হয়।

এই পরিকল্পনার প্রধান উদ্দেশ্য হইল জনসাধারণের জীবন্যাতার মান উন্নত্ত করা এবং সকল কর্মক্ষম ব্যক্তির জন্ম বিবিধ কর্মের স্থাোগ করিয়া দেওয়া। দেশের অসংখ্য লোক ও অজস্ম সম্পদের যথোপযুক্ত ব্যবহারে আর্থিক সমৃদ্ধি বৃদ্ধি পাইবে, ভয়াবহ বেকারসম্পা ক্মিয়া আসিবে, দেশবাসীর আয়ের অসাম্য দূর হইবে। কিন্তু কেবল সরকারী পরিচালকদের চেষ্টায় ইহা হওয়া সন্তব নয়। দেশের জনসাধারণ যদিসক্রিয়

সহায়তা না করে তাঁহা হইলে এই পরিকল্পনার সফলতা স্তদ্রপরাহত।

পরিকল্পনাটর বাস্তব রূপায়ণের জন্ম বিপুল মূলধন প্রয়োজন। থসড়া-পরিকল্পনায় ইহার আন্থ্যানিক ব্যয় ধরা হইয়াছিল প্রায় এক হাজার আট শত কোটি টাকা। কিন্তু চূড়ান্ত বা সংশোধিত পরিকল্পনায় ইহার পরিমাণ দাঁড়াইয়াছে কিঞ্চিদিক ২০৬৯ কোটি টাকা। এই টাকার মধ্যে কেন্দ্রীয় সরকার ও রাজ্যসরকারের রাজস্ব-উদ্ভ হইতে সংগৃহীত হইবে ৫৬৮ কোটি টাকা, রেলসমূহের উদ্ভ হইতে ১৭০ কোটি টাকা, সরকারী ঋণসংগ্রহস্ত্রে ১১৫ কোটি টাকা,

মুল্বন-সংগ্রহের পুত্র হত্যাদি বিভিন্ন তহবিল হইতে ১০৫ কোটি টাকা, আমানত ইত্যাদি বিভিন্ন তহবিল হইতে ১০৫ কোটি টাকা, আন্তর্জাতিক ব্যাহ্ব আর কানাডা-অফ্রেলিয়া-নিউজিল্যাণ্ড প্রভৃতি বৈদেশিক পুত্র হইতে ১৫৬ কোটি টাকা। অবশিষ্ট ৬৫৫ কোটি টাকার মধ্যে ২৯০ কোটি টাকা ঘাটতি তহবিল হইতে আনা হইবে। বাকী ৩৬৫ কোটি টাকা প্রয়োজন ও স্থবিধামতো বৈদেশিক পুত্র হইতে অথবা আভ্যন্তরীণ কর স্থাপন করিয়া সংগ্রহ করা হইবে। এখানে উল্লেখ করা যাইতে পারে, বেকারসমস্তা সমাধানের জন্ত কমিশন ৭৪ কোটি টাকা অতিরিক্ত বরান্দ করিতে স্বীকৃত হইরাছে। এরূপ ছ-একটি কারণে পরিকল্পনার জন্ত বরান্দকৃত ২০৬৮ কোটি ৭৮ লক্ষ টাকা বৃদ্ধি পাইয়া ২২৪৪ কোটি টাকা হইয়াছে।

কৃষি, শিল্প ইত্যাদি ক্ষেত্রে কি ভাবে উন্নয়নকার্য চলিবে, এইবার তাহার কিছুটা পরিচয় লিপিবদ্ধ করিতেছি।

বর্তমানে ভারতবর্ষের একটা বিরাট সমস্তা হইতেছে খাত্তসমস্তা। শস্তোৎপাদনের জমি ও চাষআবাদ করিবার লোকের অভাব এদেশে নাই। তথাপি
পঞ্চার্ষিকী পরিকল্পনায়
কৃষি
নাই। এদেশের বিপুল কৃষিসম্পদ-সন্তাবনা স্কুষ্ট্
পরিকল্পনা ও পরিচালনার অভাবে বিনষ্ট হইয়া
যাইতেছে। তাই পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনায় কৃষির উপর স্বাধিক গুরুত্ব আরোপ

যাইতেছে। তাই পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনায় কৃষির উপর স্বাধিক গুরুত্ব আরোপ করা হইরাছে। কৃষি, সমাজউল্লয়ন, সেচ, বিত্যুৎশক্তি ইত্যাদি পরিকল্পনা পরস্পরের সহিত জড়িত। আলোচ্যমান পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনার ব্যয়বরাদ্ধ অনুসারে কৃষি ও সমাজউল্লয়ন-খাতে ৩৬ ° ৪০ কোটি টাকা অর্থাৎ মোট ব্যয়ের ১৭ ৪ শতাংশ ভাগ এবং সেচ ও বিত্যুৎশক্তি খাতে ৫৬১ ৪১ কোটি টাকা অর্থাৎ ২৭ ৪ শতাংশ ভাগ ব্যয়িত হইবে।

কৃষির উন্নতি করিতে হইলে জমির উন্নতিবিধান প্রয়োজন। ইহার জন্ত দরকার বৈজ্ঞানিক সার, সেচকার্য ইত্যাদির ব্যবস্থা করা। অন্তদিকে দরকার জমিগুলির বিক্ষিপ্তভাবে অবস্থান দূর করিয়া জমিকে যাত্রিক চামের উপযুক্ত করিয়া

তোলা। একসংগে অনেকথানি জমি না হইলে সমবায়প্রথায় চাষকার্য চালানো সন্তব নয়। এতন্তির উন্নত ধরণের
বীজসরবরাহ এবং ক্ষিশিক্ষার ব্যবস্থা করাও প্রয়োজন। স্বচেরে বড়ো কথা
হইল, ভূমিব্যবস্থার পরিবর্তন সাধিত না হইলে কৃষির যথোচিত উন্নতিবিধান
সম্ভবপর হইয়া উঠিবে না। কারণ, চাষের উন্নতি বহুলাংশে চাষীসম্প্রদায়ের
উন্নতি ও কর্মশক্তির উপর নির্ভরশীল।

পরিকল্পনাতে এদিকে তীক্ষ দৃষ্টি দেওয়া হইয়াছে। দেশের সর্বএই ভূমিব্যবস্থার পরিবর্তন হইতেছে। চাষীর হাতে যাহাতে টাকা যায় তত্দেশ্রে স্বলমেয়াদীদীর্থনেয়াদী নানা ধরণের ঋণদানের ব্যবস্থা হইয়াছে। সার যাহাতে পর্যপ্ত পরিমাণে পাওয়া যায় তাহারও ব্যবস্থা করা হইয়াছে। সবচেয়ে উল্লেখযোগ্য হইতেছে সেচপরিকল্পনা। কমিশন সর্বাপেকা অধিক পরিমাণ অর্থ বরাদ্দ করিয়াছেন সেচব্যবস্থার জন্ম। ইহাতে বহুলক্ষ একর জমি সেচের স্থবিধা পাইবে। ইহার অতিরিক্ত স্থবিধা হইল বিহাৎশক্তির সম্প্রসারণ। এতয়্বতীত, কৃষিজাত দ্ব্য বিক্রমের জন্ম বাজারের ব্যবস্থা করাও এই পরিকল্পনায় স্থান পাইয়াছে।

এদেশের কৃষিকে উন্নত করিয়া তুলিতে হইলে স্বাগ্রে প্রয়োজন উদ্ভূত জনশক্তিকে [ অর্থাৎ কৃষিকর্মকে অযথা আঁকড়াইয়া রহিয়াছে এরূপ বহুসংখ্যক অতিরিক্ত লোককে ] শিল্প ও অন্তান্ত কার্যক্ষেত্রে সরাইয়া আনা। এজন্ত কৃষির সংগে সংগে দেশের শিল্পসম্প্রসারণের জন্তও পরিকল্পনা-ক্মিশন স্পারিশ করিয়াছেন। শিল্পর উন্নতিবিধান করিতে না পারিলে বেকারসমস্তাও ঘুচিবার নয়। সরকারী নিয়ন্ত্রণের দিক হইতে শিল্পগুলিকে এইভাবে বিভক্ত করা যায়: অন্ত্রশন্ত্রনির্যাণ, আণবিক শক্তির উৎপাদন ও নিয়ন্ত্রণ, রেলপথ ইত্যাদি যোল আনা কেন্দ্রীয় সরকারের নিয়ন্ত্রণাধীন। কয়লা, লোহ ও ইম্পাতশিল্প, বিমানপোত ও জাহাজ-

পঞ্বার্থিকী পরিকল্পনাম থনিজ তৈল উৎপাদন ইত্যাদি সরকার নিয়ন্ত্রণ শিল্প করিবেন—এক্ষেত্রে বেসরকারী সহযোগিতাকে সরকার

সাদরে আমন্ত্রণ জানাইবেন। বাকি সব শিল্প বেসরকারী দায়িত্বে পরিচালিত হইবে। পরিকল্পনায় শিলোন্নয়ন খাতে ব্যয় বরাদ্দ করা হইয়াছে ১৭৩ কোটি ইলক্ষ টাকা। ইহা ছাড়া শিল্পসম্প্রদারণের ক্ষেত্রে যে-মূলধনের প্রয়োজন হইবে তাহাতেও সরকার অংশ গ্রহণ করিবেন—৯৪ কোটি টাকা সরকার যোগাইবেন। বেসরকারী সাধারণ শিল্পোভমকে সরকার যথাসম্ভব উৎসাহিত করিবেন। শিল্পসম্প্রসারণের অন্তর্কুল পরিবেশ-রচনা-ব্যাপারে সরকার সাহায্য করিলে বেসরকারী শিল্পপ্রয়াস অবশুই সাফল্যমণ্ডিত হইবে।

ক্ষুদায়তন শিল্প এবং কুটারশিল্পের উন্নতির জন্মও পরিকল্পনায় ব্যবস্থা করা হইয়াছে। গ্রামীণ শিল্পগুলির পুনর্গঠন ও উন্নতিবিধান-উদ্দেশ্যে এইলপ স্থারিশ করা হইয়াছে: কুটারশিলপণ্যের উৎপাদনব্যবস্থার সংরক্ষণ, বৃহৎ শিল্পজাত সামগ্রীর উপর কর ধার্যকরণ, বিবিধ কুটারশিল্পে কাঁচামাল-সরবরাহ, এবং গবেষণা ও

ক্ষায়তন শিল্প ও কুটারশিল্প ভালির জন্ম বিস্তৃত কার্যসূচী প্রণায়ন করা হইয়াছে:
[ক] গ্রামের তৈলশিল্প, [খ] সাবান নির্মাণ, [গ]

ধানভানা, [ঘ] থেজুর ও তালগুড়, [ঙ] চর্মশিল্প, [চ] পশ্ম-কম্বল, [ছ] হাতের তৈরী কাগজ, [জ] মফিকাপালন, [ঝ] দিয়াশলাই-শিল্প। বর্তমান পরিকল্পনায় কুটারশিল্পের উন্তির জন্ম পনর কোটি টাকা ব্যয় ধার্য হইয়াছে। পল্লীভারতের আর্থিক জীবনে কুটারশিল্পের একটি বড়ো স্থান রহিয়াছে।

শিল্পশ্রমিককে বাদ দিয়া শিল্পোন্নয়নের কথা ভাবা যায় না। কারণ, শিল্পের প্রাণকেলে বিরাজমান রহিয়াছে শ্রমিকদল—যাহাদের উপর পণ্যোৎপাদন একান্ত- ভাবে নির্ভরণীল। পরিকল্পনা-কমিশন শ্রমিকগণের মজুরী, কর্মকাল, বাসন্থান,
শিল্পামিকসমন্তা
করিয়াছেন। মালিক-শ্রমিক-সরকারের সম্পর্ক কি
রকম হওয়া উচিত, এ সম্বন্ধেও কমিশন স্থনিদিষ্ট মতামত দিয়াছেন। শ্রমিকমালিক-বিরোধ আধুনিক যান্ত্রিক জীবনে একটি গুরুতর সমস্যা হইয়া দাঁড়াইয়াছে।

দেশের বৈষয়িক সমৃদ্ধির সহিত ইহার পরিবহন ও যোগাযোগব্যবস্থা ঘনিষ্ঠ-ভাবে জড়িত। পরিকল্পনায় এ বিষয়ে খুব গুরুত্ব আরোপ করা হইয়াছে। পরিবহন ও যোগাযোগ-খাতে ব্যয়বরাদ্দ হইয়াছে ৪৯৭ কোটি ১০ লক্ষ্টাকা। ইহার মধ্যে চারিশত কোটি টাকা ব্যয়িত হইবে রেলপথ পুনর্গঠনের জন্ম। মূল শিল্পের জন্ম

পরিবহন ও যোগাযোগ-ব্যবস্থা প্রিবহন ও যোগাযোগ-অপিয়। রেলইঞ্জিনের জন্ম বিদেশের উপর নির্ভর করিতে হয় বলিয়া প্রায় পনর কোটি টাক। ব্যয়ে

চিত্তরঞ্জন কারখানা প্রতিষ্ঠিত হইরাছে। পথঘাট-নির্মাণ সহদ্ধে স্থির করা হইরাছে যে, যে-পথগুলি তৈরারীর কাজ আরম্ভ হইরাছে সেগুলি শেষ করিতে হইবে, এবং পাঁচ বৎসরে প্রায় ১০০০ মাইল নতুন পথ নির্মাণ করিতে হইবে। জাহাজ-নির্মাণ, বিমান-চলাচল-ব্যবস্থার উন্নয়ন সম্বন্ধে পরিকল্পনায় স্থনির্দিষ্ট অপারিশ আছে। টেলিফোন ও টেলিগ্রাফের উন্নতিবিধানের জন্ম ৫০ কোটি টাকা ব্যয় করা হইবে।

শিক্ষাউন্নয়ন-খাতে মোট ব্যব্নিত হইবে ১৫৫'৬৬ কোটি টাকা। উচ্চশিক্ষা, বুনিয়াদি শিক্ষা ইত্যাদি বিষয়কে ইহার আওতায় ফেলা হইয়াছে। কারিগরী শিক্ষা ও গবেষণাকার্যে উৎসাহ দেওয়া ছাড়াও গ্রহাগারাদি প্রতিষ্ঠা এবং নানা আরুষ্ঠানিক সাহিত্যিক-

আন্দোলনের জন্তও কমিশন স্থপারিশ করিয়াছেন। জাতীয় জীবনে যুগোপযোগী শিক্ষার স্থান যে খুবই গুরুত্বপূর্ণ এ কথাটি কাহাকেও বুঝাইয়া বলিবার প্রয়োজন নাই।

জনস্বাস্থ্য-বিষয়েও পরিকল্পনায় কতকগুলি নির্দিষ্ট কার্যক্রমের উল্লেখ করা হইরাছে। ইহার মধ্যে জলস্ববরাহ ও স্বাস্থ্যরক্ষার ব্যবস্থা, ম্যালেরিয়া-নিয়ন্ত্রণ,

জনস্বাস্থ্য পল্লী অঞ্চলে স্বাস্থ্যকেন্দ্র ও ভ্রাম্যমাণ চিকিৎসকদল-গঠন, প্রস্থৃতি ও শিশুকল্যাণ, স্বাস্থ্যবিষয়ক শিক্ষা ও প্রচারকার্য, ঔষধাদিতে স্বয়ংসম্পূর্ণতা প্রভৃতি বিষয়কে অগ্রাধিকার দেওয়া হুইয়াছে। পুনর্বাসন-বিষয়টিও পরিকল্পনার অন্তর্ভুক্ত করা হইয়াছে। প্রথমে এই খাতে
মোট ব্যয়ের পরিমাণ ৮৫ কোটি টাকা ধরা হইয়াছিল। পরে ইহার পরিমাণ
কিঞ্চিদ্ধিক আরও বিশ কোটি টাকা বাড়াইয়া দেওয়া
হইয়াছে। গৃহনির্মাণ, বিশেষ করিয়া শিল্লাঞ্চলে, একটি
গুরুত্বপূর্ব ব্যাপার। এই উদ্দেশ্যে পরিকল্পনায় ৪৮ কোটি ৬৯ লক্ষ টাকা বরাদ করা
হইয়াছে।

ভারতের অমূল্য খনিজ সম্পদের জন্য বৈজ্ঞানিক পদ্ধতি অনুসারে অনুসন্ধান,
খনিকার্য-পরিচালনা, খনিজগুলি দ্বারা প্রয়োজনীয় দ্রব্য
ধনিজ সম্পদ
তৈয়ারী ইত্যাদি বিষয়ে কমিশন স্থপারিশ করিয়াছেন।
পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনার অন্তর্ভুক্ত একটি অন্ততম প্রধান বিষয় হইল সমাজউন্নয়ন-পরিকল্পনা। ইহার কাজ মুখ্যত গ্রামাঞ্চলেই সীমাবদ্ধ। প্রতিটি প্রজন্তর্গ
বা কেন্দ্রে ৪৫০ হইতে ৫০০ বর্গমাইল জুড়িয়া ৩০০ গ্রাম
সমাজ-উন্নয়ন-পরিকল্পনা
লইয়া কাজ হইবে। এইসব গ্রামের মোট জনসংখ্যা
হইবে প্রায় তুই লক্ষ করিয়া, এবং চাবের আওতায় আসিবে প্রায় দেড় লক্ষ একর
পরিমাণ জমি। উক্ত প্রতিটি কেন্দ্র আবার তিনটি 'ব্লক' বা উপকেন্দ্রে বিভক্ত
হইবে। এ রকম প্রত্যেক উপকেন্দ্রের এলাকাধীন গ্রামের সংখ্যা হইবে একশত
—লোকসংখ্যা আনুমানিক ৬০।৭০ হাজার। এ সব উপকেন্দ্রের অধীনে পাঁচটি
করিয়া প্রামের সমষ্টি এককভাবে কাজ করিবে। আলোচ্য পরিকল্পনার মেয়াদের
মধ্যে মোট প্রায় এক লক্ষ বিশ হাজার গ্রামে সমাজ উন্নয়নের কাজ হইবে।

সমালোচকের চক্ষে পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনার দোষক্রটির অন্ত নাই। ইংগাদের বজব্য—দেশের সম্পদাদির হিসাব এথানে ভুলভাবে লওয়া হইয়াছে, সরকারের করনীতির কোনো ঠিক নাই, আথিক ব্যাপারে ও সংগঠন-বিষয়ে অতিমাত্রায় আশাবাদীর কথা বলা হইয়াছে, শিল্পের প্রতি স্প্রিচার করা হয় নাই, ইত্যাদি।

পরিকল্পনার বিরুদ্ধ-সমালোচনা উক্ত অভিযোগগুলিকে খুব বড়ো ত্রুটি বলিয়া মনে হইবে না। কারণ, এই পরিকল্পনা একদিকে যেমন সরকারের

হাতে দেশের আর্থনীতিক পুনর্গঠনের বৃহত্তর দায়িত্ব তুলিয়া দিয়াছে, তেমনি কুটারশিল্প ও ক্ষুদ্রায়তন শিল্পগুলির প্রদার-ব্যাপারে উৎসাহ দিয়া জনসাধারণের কর্মশক্তিকে উজ্জীবিত করিবার প্রয়াস পাইয়াছে। মধ্যবিত্ত-বেকারসমস্তা-সমাধানের কিছুটা ইংগিতও ইহাতে মিলিবে। থুব স্ক্রভাবে বিচার করিলে ব্রিতে পারা যাইবে, বর্তমান পরিস্থিতিতে শিল্পের তুলনায় কৃষির প্রতি অধিক

#### ভারতের প্রথম পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনা

1648

দৃষ্টি নিবদ্ধ করিয়া পরিকল্পনা কমিশন খুব ভুল করেন নাই। ক্রবির উন্নতিবিধান করিয়া খাজশস্তের উৎপাদন বাড়াইতে পারিলে দেশের বিরাট থাজসমস্তা অনেকখানি ঘুচিবে, বিদেশ হইতে থাজশস্ত আমদানির জন্ত সরকারকে প্রতি বৎসর বহু কোটি টাকা ব্যয় করিতে হইবে না। ওই টাকা দিয়া শিল্পের জন্ত যন্ত্রাদি আমদানি করা সহজ হইয়া উঠিবে। ইহা ছাড়াও বলা যায়, ক্রবির উন্নতি হইলে কাঁচামাল উৎপাদনের পরিমাণ অবশুই বাড়িবে, ইহাতে শিল্পের নিশ্চয়ই উপকার সাধিত হইবে। ততুপরি সরকারের ঘোষিত বর্তমান শিল্পনীতিও বেসরকারী শিল্পপ্রমাসকে নানাভাবে সাহায়্য করিবে। দেশের স্বাংগীণ উন্নতিমূলক এত বড়ো একটি পরিকল্পনা একেবারে ক্রটিশ্ব্ত হইবে, এমন আশা করা উচিত নয়। আমরা এই ভাবিয়া আশ্বন্ত হইতে পারি যে, দ্বিতীয় পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনায় উক্ত দোষক্রটিগুলি দ্বীকরণের ম্থাসাধ্য চেষ্টা করা হইবে।

ইতোমধ্যে পরিকল্পনা-অনুযায়ী কাজও কম অগ্রসর হয় নাই। আর্থিক ক্ষেত্রে একটা লক্ষণীয় উন্নতি এই যে, এতদারা মুদ্রাক্ষীতি বন্ধ হইয়াছে। ক্ষরির

বাস্তব ক্ষেত্রে এই পরিকল্পনার অগ্রগতি দিক হইতে বিচার করিলে দেখা যায় যে, মোটাম্টি আমাদের দেশে থাগুশস্থের অধিক ফলন হইয়াছে। কতকগুলি সেচবাবস্তা চাল হওয়ায় নিঃসন্দেহে জমির

উৎপাদিকা-শক্তি বাড়িয়াছে। ভারতসরকার সম্প্রতি থাগুনিয়ন্ত্রণ প্রত্যাহার করিয়াছেন। সেচ এবং বিদ্যুৎসরবরাহ-কেন্দ্রসমূহের কাজও ভাল হইয়াছে। ইস্পাত, সিমেণ্ট, বস্ত্র ইত্যাদি কতকগুলি শিল্পণাের উৎপাদনও বৃদ্ধি পাইয়াছে।

সরকারী উভামের মধ্যে নিমলিখিত শিল্পপ্রচেষ্টাগুলি বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্যঃ [ক] সিঞ্জী-সারউৎপাদন কেন্দ্র, [খ] চিত্তরঞ্জন-ইঞ্জিননির্মাণ-কার্থানা, [গ] হিল্ম্ভান জাহাজকোম্পানী। চিত্তরঞ্জন-

সরকারী উভ্নের সাফল্য কার্থানার এ্যাব্থ ১০০টি ইঞ্জিন নির্মিত হইরাছে, হিল্ফোন জাহাজকোম্পানী দশ্ধানা জাহাজ নির্মাণ করিয়াছেন।

পরিকল্পনাটিকে বাস্তবমুখী এবং সময়োপষোগী বলিতে হইবে। বিশেষ একটি রাজনীতিক দৃষ্টিভংগী লইয়া—বিশেষ করিয়া সোভিষ্টে রাশিয়ার আর্থনীতিক পুনর্গঠন-পরিকল্পনার প্রেক্ষাপটে—ইহাকে বাহারা বিচার করিতে বদেন, তাঁহাদের চোথে ইহার বহুতর জটি প্রকট হইয়া উঠে। কিন্তু মনে রাখিতে হইবে, সব জিনিসেরই স্থানকাল রহিয়াছে, বস্তুকে বিচ্ছিয়ভাবে দেখা যথার্থ দেখা নয়। রাশিয়ার সংগে বর্তমান ভারতবর্ষের পার্থকাটি ভুলিলে চলিবে না। সে

28.11.2008

ষাহা হোক, ভারতের শাসনব্যবস্থা গণতান্ত্রিক বলিয়া, সরকারী উপ্তমপ্রচেষ্টার সহিত জনসাধারণের আন্তরিক সহযোগিতার উপরও এই পরিকল্পনার সাফল্য অনেকথানি নির্তর্গাল । সরকারী কর্মচারীগণ যদি কেবলমাত্র চাকরি না করিয়া, জনকল্যাণবৃদ্ধিতে উদ্বুদ্ধ হইয়া কর্তব্য সম্পাদনে আত্মনিয়োগ করেন, এবং জনসাধারণ যদি সহায়তার জন্ম আগাইয়া আসেন, তাহা হইলে ত্রুটিযুক্ত হওয়া সত্ত্বেও এই পরিকল্পনা সফলতামন্তিত হইতে বাধ্য । দোষমুক্ত নয়, এ সত্যটি স্বীকার করিয়া লইয়াও বলা ধার যে, দিতীয় পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনাকে সার্থকতর লক্ষ্যসীমায় অগ্রসর করিয়া দিবার বলিঞ্চ ভূমিকা ইহা দ্বারা অবশ্রুই রচিত হইয়াছে । জাতীয় জীবনের সার্বিক উন্ধৃতির প্রশস্ত পথে প্রথম পদক্ষেণ বলিয়া ইহা অগ্রদ্তের শ্রদ্ধাও সম্মান পাইবে।

# ভারতের দ্বিতীয় পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনা

িরচনার সংকেতস্ত্রে ও বিদেশীশানিত ভারতের হতন্ত্রী মূর্তি—এদেশে দারিক্রা ও প্রাচুর্বের অভাবনীয় একত্র সমাবেশ—আমাদের স্বাধীন মানুষ হয়ে উঠতে হবে—প্রাক্-স্বাধীনতামূলে ভারতের আর্থনীতিক পরিকল্পনা—প্রথম পঞ্চবার্ধিকী পরিকল্পনা—প্রথম পরিকল্পনার কার্যকাল, লক্ষ্য ও ব্যরবরাদ্ধ—এর ফলাফল—বিভীয় পঞ্চবার্ধিকী পরিকল্পনা—বিভীয় পরিকল্পনার প্রধান উদ্দেশ্য—বরাদ্দকৃত টাকার ব্যয় ও বিনিয়োগের হিনাব—সরকারী অংশের অর্থসংগ্রহের উৎস—ব্বিতীয় পরিকল্পনায় উৎপাদনের লক্ষ্য—জাতীয় পার ও কর্মসংস্থান কিরাপ বাড়বে—প্রথম ও বিভীয় পরিকল্পনার মধ্যে পার্থক্য—উপসংহার।

অবশেষে ইংরেজ-জাতিকে বাধ্য হয়ে এদেশ ছেড়ে ষেতে হল—প্রায় ত্-শ বছর পরে ১৯৪৭ সালে ভারতবর্ষ হৃত স্বাধীনতা কিরে পেল। বিদেশী শাসক ভারত ত্যাগ করল বটে, কিন্তু পিছনে রেখে গেল অসহনীয় দারিদ্যের হাহাকার, পুঞ্জীভূত হতাশ্বাস, অশিক্ষা-কুশিক্ষার অন্ধকারে হতন্ত্রী মৃত্তি কোটি জীবন্মৃত মাহুষ, দেশজোড়া

দীনতার আবর্জনা—মহাশাশানের ভগ্নন্ত্র । এ শুধু নয়, বিটিশের চক্রান্তে ভারতবর্ষ দ্বিখণ্ডিত হল, দেশবিভাগের ফলে নতুন নতুন জটিল সমস্থার উদ্ভব হতে লাগল, শর্ণার্থীর প্লাবন দেখা দিল, চতুর্দিকে আত্মপ্রকাশ করল নিদারণ বিপর্যয়। দেশের উপর দ্বিতীয় বিশ্বযুদ্ধের মারাত্মক প্রতিক্রিয়ার কথা এখানে ছেড়েই দিলাম। দ্বিধাবিভক্ত হওয়ার দক্ষণ কৃষিকেন্দ্রিক ভারত তার এতকালের কৃষিপ্রাধান্তও হারাল। স্বাধীনতা আমরা পেলাম, কিন্তু শ্বাসরোধকারী বহুতর সমস্তার চাপে পড়ে এই স্বাধীনতালাভের আনন্দ উপভোগ করার অবকাশ আমাদের মিলল না। যাদের সন্মুখে ঘোরতর তুর্দিন—নানা সমস্তার কুটিল ক্রকুটি —স্বাধীনতা পেলেও, নির্বাধ আনন্দের স্রোতে গা ভাসিয়ে দেওয়া তাদের পক্ষে অসম্ভব।

কত বড়ো দেশ এই ভারতবর্ষ। অজ্ঞ তার প্রাকৃতিক সম্পদ, বিপুল তার প্রমশক্তি। অথচ ভারতবাসীর দারিদ্যের সীমা নেই। যেখানে এত প্রাচূর্য, কেন সেখানে এতথানি দৈত্যের লাঞ্ছনা? এক-কথার প্রশ্নটির উত্তর দেওয়া সম্ভব নয়। তবে এখানে এইটুকু বলা যায়, ইংরেজ-শাসকের ছঃশাসনে ও অবিরত নিচূর শোষণে আমরা আজ এহেন শোচনীয় দারিদ্য বরণ করতে বাধ্য হয়েছি—পরাধীনতার অভিশাপেই আমাদের এতথানি হুর্গতি। প্রকৃতির প্রসন্মতা না থাকলে দেশকে সমৃদ্ধিশালী করে তোলা কঠিন, সন্দেহ নেই। কিন্তু দেশের সর্বাদ্ধীণ শ্রীবৃদ্ধির ক্ষেত্রে

প্রাকৃতিক সম্পদের প্রাচুর্যই স্বকিছু নয়। ওই সম্পদ এদেশে দারিজ্য ও প্রাচুর্যের আহ্রণ করে কাজে লাগাতে হবে, তার স্কুট্ ব্যবহারের জ্ঞাবনীয় একত্র সমাবেশ দিকে তীক্ষ নজর রাখতে হবে, তাকে প্রয়োগ করার

কৌশল শিখতে হবে; শ্রমশক্তির যথাযোগ্য ব্যবহারের দিকে এবং যেন উহার অপচয় না হয়, সেদিকে দৃষ্টিনিবদ্ধ করতে হবে—তবেই দেশ শ্রীসম্পন্ন হয়ে উঠবে। কিন্তু এতকাল আমরা পরাধীন ছিলাম বলে, উৎসাহ ও উল্পম থাকা সত্ত্বেও, প্রাকৃতিক ঐশ্বর্যকে কাজে লাগাতে পারিনি, আমাদের বিপুল শ্রমশক্তি অপচিত হয়েছে, কৃষি ও শিল্প অত্মত থেকে গেছে, ব্যবসায়-বাণিজ্যে দেশ পিছনে পড়ে রয়েছে। ব্রিটশ-শাসনের আমলে ভারতবর্ষ ছিল পুলিশি রায়্র, ইংরেজ সরকারের দৃষ্টি ছিল শৃঙ্খলাবদ্ধ শোষণের দিকে। এরূপ অবস্থায় আর্থিক ও আর্থনীতিক উন্নতির পথে পদক্ষেপ করা কী কঠিন, তা সহজেই অন্থমেয়। এসব কারণে, পরিকল্লিত উন্নয়নপ্রচেষ্টার অভাবে, ভারতবর্ষের দারিদ্রা উত্তরোত্তর বেড়ে গিয়েছে। ইংরেজরা যথন এদেশ ছেড়ে গেল তথন আমাদের কী অসহায় অবস্থা —কৃষি একরূপ ধ্বংসপ্রাপ্ত, কুটারশিল্পগুলি বিধ্বস্ত, যন্ত্রশিল্প একান্ত অনগ্রসর, অভাবে-দৈন্তে-অশিক্ষায়-কৃশিক্ষায় জাতির নেরুদণ্ড ভগ্ন। পরাধীনতার অভিশাপ কী ভয়ংকর!

যা হোক, স্বাধীনতা আমাদের করায়ত্ত হয়েছে, এখন আমাদের সর্বতোভাবে স্বাধীন মাত্র হয়ে উঠতে হবে। যদি আমরা আর্থনীতিক ক্ষেত্রে স্বাধীন হয়ে উঠতে না পারি তাহলে আমাদের রাজনীতিক স্বাধীনতা নিরর্থক। সত্যিকার স্বাধীন মান্ত্রের গৌরব সেদিনই আমরা অর্জন করব যেদিন আমাদের আর্থিক জীবনে পরনির্ভরশীলতা থাকবে না, সমাজে সর্বনাশা দারিদ্রের পীড়ন থাকবে না, কর্মসংস্থানের অভাবে শ্রমশক্তির অপ্রয়োগজনিত অপচয় ঘটবে না, সকলে নিজ নিজ কর্মশক্তির প্রকাশ ও প্রয়োগের যথাযোগ্য স্থযোগ-স্থবিধা পাবে,

আমাদের স্বাধীন মানুষ হয়ে উঠতে হবে एम (१८क नित्रकत्व) मूह यात, मञ्जारवत्त मर्वाभीन উদ্বোধন ঘটतে, ममाजञ्च मर्वछत्वत्र नत्रनातीत्र कौरनमान छेन्नछ रहा छेरति। स्माहेकथा, ताजनीजिक

স্বাধীনতার ফলপ্রস্তার নিরিথ হল আর্থিক অবস্থার ব্যাপক উন্নতি। কিন্তু দেশের এরপ উন্নতিবিধান সহজ্ঞসাধ্য ব্যাপার নয়। এর জ্যে স্কৃচিন্তিত ও স্থরচিত আর্থনীতিক পরিকল্পনার প্রয়োজন, এবং এরপ পরিকল্পনার সাহায্যে দেশবাসীর দারিদ্রা দূর করা সন্তব। এর উজ্জ্ঞল দৃষ্টান্ত সমাজতন্ত্রী রাশিয়া—পরিকল্পিত উন্নয়নপ্রচেষ্টা দেখানে অসাধ্যসাধন করেছে। পর পর কয়েকটি পরিকল্পনার সাহায্যে রাশিয়ায় কৃষিও শিল্পের যে-উন্নতি সাধিত হয়েছে তা সত্যই বিশায়কর। প্রবল উৎসাহ ও প্রেরণা নিয়ে সেখানকার সরকার কাজে নেমেছে এবং অল্প কয়েক বৎসরের মধ্যে জাতীয় আয় বাড়িয়েছে, জনসাধারণের জীবন্যাত্রার মান উন্নত করেছে।

এরূপ পরিকল্পনার প্রয়োজন আমরা যে অন্তভ্ব করিনি এমন নয়। কিন্ত ইংরেজ শাসকের প্রতিক্রিয়াশীল নীতি আমাদের সমস্ত উভ্নমপ্রচেষ্টাকে বারে বারে

প্রাক্-সাধীনতাযুগে ভারতের আর্থনীতিক পরিকল্পনা বান্চাল করে দিয়েছে। প্রাক্-স্বাধীনতা-যুগে—১৯০৮
দালে—তৎকালীন কংগ্রেদের সভাপতি প্রীযুক্ত স্থভাষচন্দ্র
বস্থ ভারতের আর্থিক অবস্থার উন্নতিকল্পে বলিষ্ঠ আর্থনীতিক পরিকল্পনা রচনার জন্মে একটি ক্মিটি গঠন করেন

শংগৃহীত হয়। কিন্তু রাজনীতিক বাধা-বিপত্তির জন্তে উক্ত সংস্থার কাজ বেশিদ্র এগোতে পারেনি। এর পর ১৯৪৪ দালে বিখ্যাত 'বোঘাই পরিকল্পনা' প্রকাশিত হয়। নানাকারণে এ পরিকল্পনাটিও কার্যকরী হয়ে উঠতে পারেনি। এ প্রসঙ্গে শ্রীএম. এন. রায়ের রচিত 'পিপলস্ প্র্যান', শ্রীআগারওরালের 'গান্ধীপ্র্যান' ইত্যাদির নাম শ্রন করা যেতে পারে। এসমন্ত পরিকল্পনা বাস্তবে রূপায়িত হয়ে না উঠলেও, এগুলি দেশের আর্থিক পুনর্গঠন বিষয়ে ভারতবাসীকে সচেতন করে তুলেছে, ভাবীকালের জাতীয় পরিকল্পনা রচনার অনেকখানি প্রেরণা যুগিয়েছে।

তারপর কঠোর সংগ্রামের পর ভারতবর্ষ স্বাধীন হল, বিদেশী শাসনের অভিশাপ ঘুচল। কিন্তু স্বাধীনতালাভের পরও আমাদের জাতীয় সরকার বছবিধ সমস্তার প্রতিকূলতার জন্তে প্রথম তৃ-তিন বছর পরিকল্পনা রচনার কাজে হাত দিতে পারেননি। একাজে তাঁরা নামলেন ১৯৫০ সালে। প্রথম পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনা 'প্রানিং কমিশন' নিযুক্ত হলেন, উদ্দেশ্য—পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনা মারকৎ ভারতের আর্থিক পুনর্গঠনের ব্যবস্থা করা। পরিকল্পনা-কমিশন প্রথম পরিকল্পনাটির একটি থস্ড়া পেশ করলেন ১৯৫১ সালে। তারপর মথোচিত আলোচিত ও সংশোধিত হয়ে ১৯৫২ সালের ডিসেম্বর মাসে উহা প্রকাশিত এবং গৃহীত হল।

প্রথম পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনার কার্যকাল ১৯৫১ সালের এপ্রিল মাস থেকে ১৯৫৬ সালের মার্চ মাস পর্যন্ত বিস্তৃত। দেশের অব্যবহৃত সম্পদ স্ফুট্রভাবে কাজে লাগিয়ে, উৎপাদন বৃদ্ধি করে দেশবাসীর জীবনযাত্রার মান উন্নীত করাই হল এর

প্রথম পরিকল্পনার কার্যকাল, লক্ষ্য ও বায়বরাদ্দ

প্রধান লক্ষ্য। প্রথম পরিকল্পনাটি দীর্ঘ মেয়াদী পরিলনার
কল্পনারই অন্তর্ভুক্ত, স্মৃতরাং আর্থিক পুনর্গঠনের ক্ষেত্রে
প্রথম পদক্ষেপ মাত্র। ওই দীর্ঘ মেয়াদী পরিকল্পনা যদি
কার্যকরী হয় তাহলে আশা করা যায় যে, আগামী

সাতাশ বৎসরে [১৯৫০ সাল থেকে] এদেশের জনসাধারণের মাণাপিছু আয় বিগুণ হবে। ভারতে আর্থনীতিক উন্নতিবিধানের উদ্দেশ্যে প্রথম পরিকল্পনাটিতে যে-কার্যস্চী গ্রহণ করা হয়েছে তার মধ্যে কৃষি ও গ্রামান্ত্রমন, সেচ্ব্যবস্থা ও বিত্যুৎশক্তি-উৎপাদন, শিলোনতি, সমাজসেবা, পুনর্বাসন ইত্যাদি সবিশেষ উল্লেখযোগ্য। এ সমস্ত উন্নয়নপ্রচেষ্টার জন্ম মোট ব্যন্ত্র নির্দিষ্ট হয়েছে ২০৫৬ কোটি টাকা। কোন্ জিনিস কত পরিমাণ উৎপাদিত হবে তৎসম্পর্কে, অর্থাৎ জিনিস উৎপাদনের লক্ষ্য সম্পর্কে পরিকল্পনায় স্থম্পষ্ট ইদিত দেওয়া হয়েছে। এখানে উল্লেখ করা যেতে পারে যে, প্রথম পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনায় প্রাধান্ত লাভ করেছে কৃষি—শিল্লোনন্ত্রনের ওপর এতে তেমন জোর দেওয়া হয়নি। এই হিসাবে পরিকল্পনাটিকে কৃষিকেন্দ্রিক বা গ্রামকেন্দ্রিক বলা যায়। ওতে কৃষির ওপর অত্যধিক গুরুত্ব আরোপ করার কারণগুলি আমরা যথান্তানে বিশ্লেষণ করব।

প্রথম পরিকল্পনার পাঁচ বছর মেয়াদ পূর্ব হয়েছে ১৯৫৬ সালের মার্চ মাসে। এর ফলাফল জানবার জন্মে সকলের মনে নিশ্চয়ই ঔৎস্কার জাগবে। সরকারের প্রকাশিত হিসেব থেকে বোঝা যায়, পরিকল্পনাটি মোটাম্টি ফলপ্রস্থ হয়েছে। অধিকাংশ ক্ষেত্রে পরিকল্পনায় নির্ধারিত উৎপাদনের লক্ষ্য বা 'plan target' আমরা অতিক্রম করেছি। ক্ষমজাত দ্রব্য, খাগ্যশশু, শিল্পদ্রের ইত্যাদির উৎপাদন-পরিমাণ আশানুরূপ বেড়েছে। জাতীয় আয় বেড়েছে শতকরা আঠার ভাগ এবং জনপ্রতি আয় শতকরা দশ ভাগ। তবে এ সত্যটিও স্বীকার করতে হবে, এই প্রথম-পাঁচসালা প্রচেষ্টা বেকারসমস্থার উল্লেখনীয় কোনো সমাধান করতে পারেনি। পাঁচ বছরে মাত্র পাঁইতাল্লিশ লক্ষ লোকের কাজেব সংস্থান হয়েছে। স্কুতরাং দেশব্যাপী দারিদ্যারে থেকেই গিয়েছে, এর উল্লেখ নিম্পায়াজন।

প্রথম পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনার মেয়াদ শেষ হয়েছে ১৯৫৬ সালের মার্চ মাসে, এবং ধারাবাহিকভাবেই দ্বিতীয় পরিকল্পনা চালু হবার কথা এপ্রিল মাস থেকে।

দ্বিতীয় পঞ্চবার্বিকী পরিকল্পনা ১৯৫৬ সালের ফেব্রুয়ারী মাসে পরিকল্পনা-কমিশন দ্বিতীয় পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনার সংশোধিত খসড়া প্রকাশ করেন এবং আরো তিনমাস পরে এর চূড়ান্ত রূপরেখা প্রকাশিত

হয়। কেন্দ্রীয় ও বিভিন্ন রাজ্যসরকারের বহু ব্যক্তি এবং দেশের বহু চিন্তাশীল ও জনকল্যাণকামী নায়কের অকুঠ পরিশ্রমের ফলে দ্বিতীয় পরিকল্পনাট রচিত হয়েছে। প্রথম পরিকল্পনার অভিজ্ঞতা, ক্রটিবিচ্যুতি, বাস্তব ক্ষেত্রে স্থবিধা-অন্থবিধা এবং ইহার সাফল্য ও ব্যর্থতা দ্বিতীয় পরিকল্পনা রচনাকালে অব্খই দিশারীর কাজ করেছে।

দিতীয় পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনার প্রধান উদ্দেশ্য বর্ণনা করতে গিয়ে পরিকল্পনাক্মিশন বলেছেন—জাতীয় আয় যথাসাধ্য বৃদ্ধি করে [শতকরা পঁচিশ ভাগ ] জন-শাধারণের জীবন্যাত্রার মান-উন্নয়ন, মূল ও ভারী শিল্পগুলির ওপর সমধিক গুরুত্ব

জারোপ করে জত শিল্লায়ন, যথাসম্ভব কর্মসংস্থানের স্থান উদ্দেশ্য প্রিকল্পনার স্থান উদ্দেশ্য প্রথান উদ্দেশ্য স্থান বিভিন্ন স্থান বাজিক সমতার স্থাপক্ষাকৃত স্থাম বিভানের

দিকেই প্রস্তাবিত পরিকল্পনার দৃষ্টি বিশেষভাবে নিবদ্ধ। দ্বিতীয় পরিকল্পনার আদর্শটি সবিশেষ উল্লেখযোগ্য—সমাজতান্ত্রিক ধাঁচে সমাজগঠন অর্থাৎ উৎপাদনী ব্যবস্থার ধারা পরিবর্তন। প্রচলিত আর্থিক ও সামাজিক কাঠামোকে ঠিক রেখে যেখানে স্কল লাভের আশা কম, সেখানে সামাজিক ও আর্থনীতিক কাঠামোকে ভেঙে নতুন করে গড়ে তুলতে হয়। এ যদি করতে না পারা যায় তাংলে জাতীয় আয় ও কর্মসংস্থান বৃদ্ধি পাওয়া সত্ত্বেও সম্পদের বন্টনে অসাম্য থেকে যেতে বাধ্য। সমাজতান্ত্রিক সমাজে ব্যক্তিগত লাভকে উল্লয়নের মাপকাঠিক্লপে ধরা হয় না, গোটা

সমাজের সামগ্রিক লাভকেই একমাত্র মাপকাঠি বলে গণ্য করা হয়। দ্বিতীয় পরিকল্পনায় উল্লিখিত উদ্দেশুটি খুবই তাৎপর্যমণ্ডিত।

দিতীয় পরিকল্পনায় উন্নতিমূলক কাজের জত্যে মোট ব্যয় ধরা হয়েছে ৭২০০ কোটি টাকা। এর মধ্যে সরকারী অংশে ব্যয়িত হবে ৮৮০০ কোটি টাকা। এবং বেসরকারী অংশে ব্যয়িত হবে ২৪০০ কোটি টাকা। প্রথমোক্ত ৪৮০০ কোটি

বরাদকৃত টাকার ব্যয়
ত বিনিয়োগের হিসাব
সরকারী হিসাবের বরাদকৃত টাকা [ ৪৮০০ কোটি ]

কোন্ কোন্ খাতে বিনিয়োগ করা হবে তার একটা তালিকা নীচে দেওয়া হল। এই তালিকার সঙ্গে প্রথম পঞ্চার্ষিকী পরিকল্পনায় যে-যে খাতে যে-পরিমাণ টাকা বিনিয়োগ করা হয়েছে, তারও হিসাব লিপিবদ্ধ হল। এতে ঘটি পরিকল্পনার তুলনামূলক আলোচনা করার স্থবিধে হবেঃ

| প্রথম পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনা দ্বিতীয় পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনা মোট শতাংশ মোট শতাংশ হিসাব |                     |      |      |      |       |
|----------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|------|------|------|-------|
| [3]                                                                                    | কৃষি ও সমাজ-উন্নয়ন | ७११  | 26.2 | 692  | 77.4  |
| [२]                                                                                    | দেচ ও বিছাৎ-শক্তি   | 667  | 54.7 | 270  | 79.0  |
| [0]                                                                                    | শিল্প ও থনি         | 598  | ۹.۵  | 490  | 24.0  |
| [8]                                                                                    | পরিবহন ও যোগাবোগ    | 009  | 20.6 | 2000 | २७.७  |
| [a]                                                                                    | সমাজদেবা            | (33. | 22.5 | 280  | 6.86  |
| [6]                                                                                    | বিবিধ               | ৬৯٠  | 9.0  | 88   | 5.2   |
| THE PARTY NAMED IN                                                                     | মোট ঃ               | २०८७ | 200  | 8600 | > • • |

'কৃষি ও সমাজ-উন্নয়ন' খাতের প্রধান কর্মসূচী হল—কৃষি, জাতীয় সম্প্রদারণ ও সমাজ-উন্নয়ন পরিকল্পনাসমূহ, স্থানীয় উন্নয়ন, গ্রাম্য পঞ্চায়েৎ ইত্যাদি। 'সেচ ও বিত্যংশক্তি' খাতে প্রধান কর্মস্কা—সেচ, বিত্যংশক্তি, বক্তানিয়ন্ত্রণ, গবেষণা ইত্যাদি। 'শিল্প ও খনি' খাতের প্রধান কর্মস্কা—বুহুৎ এবং মাঝারি শিল্প, খনিজ- উনয়ন, গ্রাম্য ও ক্ষুদ্রায়তন শিল্প। 'পরিবহন ও যোগাযোগ' খাতের প্রধান কর্মহাটী—রেলপথ, রাস্তা, রাজপথ-পরিবহন, বন্দর, নৌ-চলাচল, অসামরিক বিমান-চলাচল, অপরাপর পরিবহন, ডাক ও তারবিভাগ, অন্তান্ত যোগাযোগ, বেতার। 'সমাজদেবা' বা 'জনকল্যাণ' খাতের প্রধান কর্মস্থাটী—শিক্ষা, স্বাস্থ্য, গৃহনির্মাণ, অন্ত্রন্ত শ্রেণীর উন্নয়ন, সমাজকল্যাণ, শ্রমিক ও শ্রমিককল্যাণ, পুনর্বাসন, শিক্ষিত বেকারদের কর্মপংস্থানের নৃতন পরিকল্পনা।

বেসরকারী বিনিয়োগের পরিমাণ ২৪০০ কোটি টাকা—নিম্নলিখিতভাবে এ টাকা বিনিয়োগ করা হবেঃ

[১] বড়ো শিল্প ও খনিজজব্য উৎপাদন ৫৭৫ কোটি

[২] কৃষি এবং গ্রাম্য ও ক্ষুদ্রায়তন শিল্প ৩০০ ,,

[৩] চা, কফি প্রভৃতি শিল্প, বিচ্যুৎ, ও রেলপথ ব্যতীত অপরাপর যানবাহন

রেলপথ ব্যতীত অপরাপর যানবাহন ১২৫ ,,
[৪] গৃহ ইত্যাদি নির্মাণকার্য ১০০০ ...

[৫] মজুত হিসাবে ৪০০ ,,

মোট ঃ ২৪০০ কোট

বর্তমান পরিকল্পনাটিকে কার্যকরী করে তুলতে হলে বিভিন্ন রাজ্যসরকারকে মেয়াদী সময়ের মধ্যে মোট ৪৮০০ কোটি টাকা ব্যয় করতে হবে। এই বিপুল পরিমাণ অর্থ কি ভাবে সংগৃহীত হবে, পরিকল্পনা-সংগ্রহের উৎস কমিশন তা বলেছেনঃ বর্তমান কর থেকে ৩৫০ কোটি টাকা পাওয়া যাবে, এবং নতুন কর বসিয়ে ও করের হার বাড়িয়ে অতিরিক্ত ৪৫০ কোটি টাকা উঠবে। দেশবাসীর থেকে ঋণ ও স্বন্ধসঞ্চয় থেকে ১২০০ কোটি টাকা পাওয়া যাবে, এরূপ আশা করা যায়। রেলের লাভের অংশ ও প্রভিডেও ফাওে জমান টাকা থেকে উঠবে ৪০০ কোটি টাকা। বৈদেশিক সাহায্য থেকে ৮০০ কোটি টাকা পাওয়া যাবে। নোট ছাপিয়ে সংগ্রহ করা যাবে ১২০০ কোটি টাকা। এখন বাকি থাকছে ৪০০ কোটি টাকা। এটাকা-সংগ্রহের স্ত্র স্থির হয়নি, পরে কোনো-না-কোনো উপায়ে তা সংগ্রহ করে খরচ মেটানো হবে।

প্রথম পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনার আমলে কৃষি ও শিল্প-উৎপাদনের পরিমাণ কিছুটা বেড়েছিল, তা আমরা দেখেছি। এখন, দ্বিতীয় পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনায় বিভিন্ন প্রধান প্রধান জিনিসের উৎপাদনের লক্ষ্য সম্পর্কে যা বলা হয়েছে, সংক্ষেপে তা উল্লেখ করব। পরিকল্পনা-ক্মিশন আশা করেন, ১৯৫৫-৫৬ সালের তুলনায় ১৯৬০-৬১ সালে খাছশিস্থোৎপাদনের ক্ষেত্রে উন্নতির হার হবে শতকরা ১৫ ভাগ, পাটের ক্ষেত্রে ২৫ ভাগ, তুলার ক্ষেত্রে ৩১ ভাগ, চায়ের ক্ষেত্রে ৯ ভাগ, তৈলবীজের ক্ষেত্রে ২৭ ভাগ, চিনির ক্ষেত্রে ২৯ ভাগ। ১৯৬০-৬১ সালে ইম্পাতের উৎপাদন দাঁড়াবে কিঞ্চিদধিক ৪০ লক্ষ টন। বর্তমানে ভারতে প্রতিবছর ৪০ লক্ষ টন সিমেণ্ট ও ৩ কোটি ৮০ লক্ষ টন কয়লা উৎপন্ন হচ্ছে, দ্বিতীয় পরিকয়নার শেষে এই তুটি জিনিসের উৎপাদন বেড়ে গিয়ে যথাক্রমে ১ কোটি ৩০ লক্ষ টন ও ৬ কোটি

দিতীয় পরিকল্পনায় উৎপাদনের লক্ষ্য টন হবে। এখন আমাদের দেশে বছরে ১৭৫টি রেল-ইঞ্জিন নির্মিত হচ্ছে, প্রস্তাবিত পরিকল্পনার মেয়াদ-অক্তে বছরে ৪০০টি করে ইঞ্জিন তৈরী হবে। ওই সময়ে বিহাৎ-

উৎপাদনের পরিমাণ এখনকার ৩৪ লক্ষ কিলোওয়াট থেকে বৃদ্ধি পেয়ে ৬৯ লক্ষ কিলোওয়াট-এ গিয়ে দাঁড়াবে, এবং এলুমিনিয়াম উৎপাদিত হবে ২৫ হাজার টন। তা ছাড়া, রাসায়নিক সার, সালফিউরিক এসিড ইত্যাদির উৎপাদনও লক্ষণীয়ভাবে বাড়বে। এতয়তীত সমাজসেবা ইত্যাদি কার্যের পরিধি বিস্তৃত হবে, দেশে চিকিৎসক ও নার্সের সংখ্যা বৃদ্ধি পাবে। দ্বিতীয় পরিকল্পনার শেষে দেশের ৬ থেকে ১১ বছর বয়সের ছেলেমেয়েদের শতকরা ৬০ ভাগ ও ১১ থেকে ১৪ বছর বয়সের ছেলেমেয়েদের শতকরা ৬০ ভাগ ও ১১ থেকে ১৪ বছর বয়সের ছেলেমেয়েদের শতকরা ২২ ই ভাগের শিক্ষাব্যবস্থা হবে। এই পরিকল্পনাকালে সরকারের প্রচেষ্টায় ১০ লক্ষের মতো বাসগৃহ নির্মিত হবে, এক্সপ আশা করা যায়। এ সময়ে ভারতে তিনটি নতুন ইস্পাত-কারথানা ও তিনটি নতুন সার-উৎপাদন-কারথানা গড়ে উঠবে। সিদ্ধীর সার-উৎপাদন কারথানাটিকেও সম্প্রসারিত করা হবে।

এই প্রসঙ্গে জাতীয় আয় ও কর্মসংস্থান সম্পর্কে ছ্-একটি কথা বলা যেতে পারে। দ্বিতীয় পরিকল্পনার মেয়াদকালে বিভিন্ন উন্নয়ন-খাতে প্রচুর অর্থ

বিনিয়োগ করবেন সরকার। এর ফলে জাতীয় আয় জাতীয় আয় ও কর্ম-সংস্থান কিরূপ বাড়বে ১৯৬০-৬১ সালে ১০৪৮০০ কোটি টাকায় দাঁড়াবে।

১৯৫৫-৫৬ সালে ভারতে জনগণের মাথাপিছু আয় ছিল ২৮১ টাকা, ১৯৬০-৬১ সালে তা বেড়ে গিয়ে ৩০০ টাকায় দাঁড়াবে। অর্থাৎ মাথাপিছু আয় শতকরা ১৮ ভাগবাড়বে—প্রথম পরিকল্পনার ফলে বেড়েছিল শতকরা ১১ ভাগ। সেচপরিকল্পনা, জমিসংস্কার, শিল্পসম্প্রারণ, নানা কলকার্থানাবৃদ্ধি ইত্যাদির ফলে পূর্বের চেয়ে অনেক বেশি কর্মসংস্থান হবে—আহুমানিক এক কোটি লোক কাজ পাবে। এতে জনসাধারণের জীবন্যাতার মান উয়ীত হবে।

প্রথম পরিকল্পনা ও বিতীয় পরিকল্পনার মধ্যে যে লক্ষণীয় পার্থ কার্যারেছে, সেদিকে এবার পাঠকের দৃষ্টি আকর্ষণ করব। প্রথম পরিকল্পনায় ক্ষরি ওপর বেশি গুরুত্ব আরোপ করা হয়েছিল, দ্বিতীয়টিতে অধিক জোর দেওয়া হয়েছে শিল্পের

প্রথম ও দিতীয় পরিকল্পনার হয় তখন দ্বিতীয় মহাযুদ্ধ ও দেশবিভাগের দরুন সমগ্র মধ্যে পার্থক্য ভারতে একটা ভয়াবহ বিপর্যয় দেখা দিয়েছে, মুজা-

ক্ষীতির প্রকোপ বেড়েছে, দেশের সর্বত্র খাছাভাব প্রকট হয়ে উঠেছে। খাছ কত বড়ো একটি গুরু রপূর্ণ জিনিস তা কাকেও বুঝিয়ে বলার প্রয়োজন নেই। এক্ষেত্রে সচ্ছলতা বজায় না রাখলে অসন্তোষজনিত নিদারণ বিপর্যয়ের সন্তাবনা। এরূপ অবস্থায় প্রথম পরিকল্পনার রচয়িতাগণ্কে খাছশস্ত ও অ্তান্ত ক্ষিজাত প্रাপ্ত উৎপাদনবুদ্ধির দিকে বিশেষভাবে দৃষ্টিনিব্দ্ধ করতে হয়েছিল। তাছাড়া, শিল্প গড়ে তুলতে হলে বিদেশ থেকে যন্ত্রপাতি আমদানী না করে উপায় নেই। সে-সময় খাতশস্ত আমদানী করতে গিয়ে এত টাকা খরচ হত যে তাতে বৈদেশিক মুদ্রাতহবিলে কিছুই আর থাকত না। যন্ত্রপাতি আমদানী করা তথনই সম্ভব যথন আমরা থাতাশন্তের ব্যাপারে স্বয়ংসম্পূর্ণ হয়ে উঠব। এ সকল দিক বিবেচনা করেই প্রথম পরিকল্পনাকে কৃষিকেন্দ্রিক করা হল। তার ফল মোটামুটি ভালোই হয়েছে। এখন আমাদের খাভাভাব ঘুচে গিয়েছে, ক্ষজাত পণ্যের উৎপাদন বেড়েছে, বিদেশ থেকে शांशभञ्च आमनानीत প্রয়োজন আর নেই। এতদ্বাতীত কাঁচা মালের উৎপাদন বৃদ্ধি পাওয়াতে শিল্পেরও কিছুটা স্থবিধে হয়েছে, আর কৃষিজ পণ্য কিছু কিছু এখন বিদেশে রপ্তানী করতে পারছি বলে আমাদের বিদেশী মুদার সংস্থানও বাড়বার সন্তাবনা দেখা দিয়েছে। স্থতরাং বলা যেতে পারে, পাচ-ছয় বছর পূর্বেকার তুলনায় বর্তমানে দেশের আর্থনীতিক অবস্থা অনেকটা ভালো। এখন আমরা দেশে শিল্পসম্প্রসারণের দিকে মন দিতে পারি।

তাই পরিকল্পনা-কমিশন দিতীয় পরিকল্পনায় জ্রুত শিলোলয়নের ওপর খুব বেশি জোর দিয়েছেন। অবশ্র কৃষিব্যবস্থাকে একেবারে উপেক্ষা করা হয়নি। একটু লক্ষ্য করলেই বৃষতে পারা যায় যে, দিতীয় পরিকল্পনাটিতে মৌলিক শিল্প ও যন্ত্রনির্মাণশিল্প সমধিক প্রাধান্ত লাভ করেছে। যন্ত্রপাতি তৈরী না হলে জিনিস তৈরী হয় না, ভোগ্যপণ্যশিল্পের উৎপাদন ব্যাহত হয়। এ কারণে আগে মৌলিক শিল্পগুলিকে দৃঢ় ভিত্তির উপর দাঁড় করানো প্রয়োজন। তাই এবার লোহা ও ইস্পাত, ভারী ইঞ্জিনিয়ারিং এবং ভারী রাসায়নিক নাইট্রোজেনাদ সার ইত্যাদি বেশি প্রাধান্ত প্রেছে। প্রথম পরিকল্পনায় মোট ব্যয়ের মাত্র শতকরা

সাত ভাগ শিল্প ও খনিজ-থাতে বরাদ্দ করা হয়েছিল; দ্বিতীয় পরিকল্পনায় মোট ব্যয়ের শতকরা ১৯ ভাগ শিল্প ও খনিজের উন্নতিবিধানের জন্ত বরাদ্দ করা হয়েছে। শিল্পসম্প্রসারণ ব্যতিরেকে-যে দেশের আর্থনীতিক উন্নয়ন সন্তব নয়, এ সত্যটি পরিকল্পনা-কমিশন বিশ্বত হননি। কুটারশিল্প এবং ক্ষুদ্রায়তন শিল্পের প্রসারের দিকেও তাঁদের দৃষ্টি সতত সজাগ রয়েছে। বেকারসমস্তা-সমাধানের ক্ষেত্রে ক্ষুদ্রশিল্পের ভূমিকা খুবই গুরুত্বপূর্ণ।

দ্বিতীয় পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনার বিরুদ্ধ-সমালোচনাও বেমন হয়েছে, তেমনি ইহা অনেকরই সমর্থন লাভ করেছে। কেউ কেউ উৎপাদনের লক্ষ্যগুলিকে অবান্তব বলেছেন, অর্থ-সংগ্রহের ব্যবস্থা সম্পর্কে বিরূপ মন্তব্য করেছেন, বেশি নোট ছাপিয়ে বাজারে চালু করলে মুদ্রাক্ষীতি দেখা দেবে বলে উপদংহার আশ্স্বা প্রকাশ করেছেন, বিকেন্দ্রীকৃত গ্রামীণ অর্থনীতির বদলে এই পরিকল্পনা যান্ত্রিক ধনতন্ত্রের প্রতিষ্ঠা করতে যাচ্ছে মনে করে এঁদের কেউ কেউ তেমন উৎসাহিত বোধ করছেন না। অনেকে বলেছেন, দেশের বেকারসমস্থা এতেও দূর হবে না। উক্ত বিরূপ-সমালোচনা যে একেবারে ভিত্তিখীন, এরূপ একটি কথা আমরা বলতে চাইনে। তবে বর্তমান পরিকল্পনা যতই ত্রুটিপূর্ণ হোক, এর মধ্যে যে একটা বলিষ্ঠতা রয়েছে, সমাজতান্ত্রিক অর্থ-নীতির দিকে এর যে প্রবর্ণতা আছে, তা অস্বীকার করলে চলবে না। জাতীয় পরিকল্পনার সমালোচনা করবার অধিকার সকলেরই রয়েছে, কিন্তু এই উভামকে আমাদের সহযোগিতার দারা কার্যকরী করে তুলতে হবে। জনসাধারণের সক্রিয় সংযোগিতা ছাড়া কোনো পরিকল্পনাই ফলপ্রস্থ হতে পারে না। সরকারের কর্মতৎপরতা ও দক্ষতা এবং গণসহযোগিতার ওপরই দ্বিতীয় পঞ্চবার্ষিক পরিকল্পনার সাফল্য নির্ভর করে।

### विखरावात भूनवीमनमप्रमा

্রিচনার সংকেতস্ত্রে ৪ প্রারম্ভিক ভূমিকা—হিন্দুমূদলমানের দাব্প্রদায়িক বিরোধ—
দাব্প্রদায়িকতার শোচনীয় পরিণাম—হিন্দুদের অসহায় মনোভাব—ভারতবিভাগের ফলেই বাস্তহারাসমস্তার
উদ্ভব—বাস্তহারাসমস্তার সমাধানকল্পে ভারতসরকারের প্রচেষ্টা—রাজ্যসরকারের অনুসত নীতি ও
পরিকল্পনা তেমন সংস্তাযজনক নয়—স্কৃতিন্তিত পরিকল্পনার অভাব—কেন্দ্রীয় সরকারের দায়িত্ব—সমস্তাটির
স্তর্গত্ব—উপসংহার।

বহুদিনের মুক্তিসংগ্রাম এবং বহু বৈঠকী রাজনীতিক আলাপ-আলোচনার পর ভারতবাসী তাহার স্থৃচিরবাঞ্ছিত স্বাধীনতা লাভ করিল বটে, কিন্তু সেই নবলৰ স্বাধীনতাকে কলংকিত কৰিল হিল্মুস্লমানের আত্মঘাতী সাম্প্রদায়িকতার তিক্ততা। ফলে এতকালের অথও ভারতবর্ষ দ্বিধাবিভক্ত হইয়া গেল—স্ট হইল পাকিস্তান ডোমিনিয়ান ও ভারতীয় যুক্তরাষ্ট্রের। মাম্প্রদায়িকতা যে গণতন্ত্র ও স্বাধীনতার বিরোধী এ সত্যটি অনেকে উপলব্ধি করিলেও, ধর্মের ভিত্তিতে দেশবিভাগের প্রচেষ্টাকে তথন অবস্থাগতিকে প্রতিহত করা সন্তব হয় নাই। অবশেষে সাম্রাজ্যবাদী ব্রিটিশের ক্টনীতিই জয়্যুক্ত হইল। পাঞ্জাব আর বংগব্যবচ্ছেদ ভারতবিভাগেরই শোচনীয় পরিণতি। এই অস্বাভাবিক পরিস্থিতির ফলে দেশে আজ আত্মপ্রকাশ করিয়াছে জটিল আপ্রপ্রথিসমন্তা বা বাস্তহারাসমন্তা।

ইংরেজ শাসকবর্গ ভারতবর্ষ ছাড়িয়া যাইবার প্রাক্তালে ভারতের বিভিন্ন প্রদেশে হিন্দুমূসলমানের মধ্যে রক্তক্ষয়ী দাংগাহাংগামা স্থক হয়। তারপর প্রবল উত্তেজনার মধ্যে ভারতভূমি বিভক্ত হইয়া গেল। এরপ বিজ্ঞান বিরোধ অবস্থায় পাঞ্জাব ও বাংলাদেশকে আর অবিভক্ত রাথা বাঙ্গনীয় বলিয়া মনে হইল না। সেদিন অনেকে হয়তো ভাবিয়াছিলেন, হিন্দুমূসলমানের সংখ্যাগরিষ্ঠতার ভিত্তিতে ভারতবিভাগ হইলে সাম্প্রদায়িক কলহের অবসান ঘটবে। কিন্তু সে ধারণা যে কতথানি ভুল তাহা প্রমাণিত হইতে বিলম্ব ঘটল না।

পাঞ্জাব বিভক্ত হওয়ার সংগে সংগেই ঐ প্রদেশের পশ্চিম অঞ্চলে স্কুরু হইল সাম্প্রদায়িক বিদ্বেষর তাওব লীলা। উত্তর-পশ্চিম সীমান্ত প্রদেশেও দেখিতে দেখিতে সাম্প্রদায়িকতার বিষাক্ত প্রভাব ছড়াইয়া পড়িল। এই উন্মন্ত জিঘাংসার প্রতিক্রিয়া দেখা দিল পূর্ব-পাঞ্জাবে ও দিল্লীতে। সেখানকার মুসলমানকে বিপর্যন্ত করিয়া হিন্দুরা প্রতিশোধ গ্রহণ করিল। এহেন

শাম্প্রদায়িকতার শোচনীয়
ভ্রংকর তুর্যোগমূত্ত্তি কোনো প্রকারে আত্মরক্ষা
পরিণাম
করিবার জন্ম পশ্চিম-পাঞ্জাবের হিন্দু ও শিথরা পূর্ব-

পাঞ্জাবে, এবং পূর্ব-পাঞ্জাবের মুসলমানরা পশ্চিম-পাঞ্জাবে চলিয়া আসিতে ব্যাকুল হইয়া উঠিল। পাকিস্তান ও ভারতসরকার নিরুপায় হইয়া লোকবিনিময়ের গুরুদায়িত গ্রহণ করিলেন। লক্ষ লক্ষ শিথ ও হিন্দু পশ্চিম-পাঞ্জাব এবং উত্তর-পশ্চিম সীমান্ত প্রদেশ ত্যাগ করিল, অক্তদিকে কয়েক লক্ষ মুসলমান দিল্লী ও পূর্ব-পাঞ্জাব ছাড়িয়া আসিতে বাধ্য হইল।

নানা কারণে, বিশেষ করিয়া আর্থনীতিক অনিশ্চয়তার জন্ত, পশ্চিম-পাকিস্তানের সিন্ধুপ্রদেশের হিন্দুগণ সেখানে আর বসবাস করা নিরাপদ মনে করিল না। নিজেদের একান্ত অসহায় বুঝিয়া অশেষ তুর্ভাবনায় তাহারাও দলে দলে ভারতভূমিতে আসিয়া আশ্রয় লইতে লাগিল। সাম্প্রদায়িক বিপর্যয়হেতু বাস্তত্যাগের যে-স্চনা দেখা দিল পশ্চিম-পাকিস্তানে, তাহারই পুনরারুত্তি ঘটল পূর্ব-পাকিস্তান অঞ্চলে। পাকিস্তানরাষ্ট্র প্রতিষ্ঠিত হইবার পর হইতেই পূর্বংগের হিন্দুগণ নিজেদের বহুকালের বাস্তভিটা ছাড়িয়া হাজারে হাজারে পশ্চিম-বংগে আসিয়া আশ্রয় ভিক্ষা করিতেছে। অন্নমান করা যায়, এ পর্যন্ত এক কোটির মতো লোক পাকিস্তান ত্যাগ করিয়া ভারতে আশ্রয়প্রার্থী হইয়াছে। ভারত হইতে যে-সব মুসলমান পাকিস্তানে চলিয়া গিয়াছে, তাহাদের সংখ্যা আন্নমানিক তিরিশ হইতে প্রত্তিশ লক্ষ। স্থতরাং পাকিস্তানের তুলনায় ভারত আশ্রয়প্রার্থীসমস্তায় অধিকতর পীডিত।

বাস্তহারাসমস্থা যে ভারতবিভাগের ফলেই উদ্ভূত হইয়াছে, সে বিষয়ে
কোনো সন্দেহ নাই। কংগ্রেস মুসলিম লীগের ধর্মভিত্তিক দেশবিভাগ-প্রস্তাব
মানিয়া না লইলে আজ ভারতীয় যুক্তরাষ্ট্র, পূর্ব-পাঞ্জাব
ভারতবিভাগের ফলেই
বাস্তহারাসমস্থার উদ্ভব
এবং পশ্চিমবংগ-সরকারকে শরণার্থীদের সমস্থা লইয়া
এতথানি বিব্রত হইতে হইত না। রাজনীতিক,

আর্থনীতিক, সাংস্কৃতিক ইত্যাদি কারণে নিজেকে বিপন্ন বোধ না করিলে মানুষ কখনও তাহার পিতৃপিতামহের বাস্তভিটা ফেলিয়া অনিশ্চিতের পথে পদক্ষেপ করে না। ইংরেজের কূটনীতির কাছে আমরা আত্মসমর্পণ করিলাম, আনুষ্ঠানিক ধর্মকে রাষ্ট্রিক স্বাধীনতার উধেব তুলিয়া ধরিলাম, অথও দেশের শিল্পরা বিপুল সভাবনাকে বিসর্জন দিলাম,—এতকিছু হারানোর মহামূল্যে পাইলাম অভিশাপগ্রস্ত স্বাধীনতা। ইহাতে হিলুম্সলমান কেহই লাভবান হয় নাই, উভয় সম্প্রদায়ই একল্প আত্মহত্যা বরণ করিয়া লইয়াছে। দেশ দ্বিধণ্ডিত হইবার ফলে চুইটি রাষ্ট্রই যে শক্তিহীন হইয়া পড়িল, তাহাতে সন্দেহ নাই।

ভারতীয় যুক্তরাষ্ট্রে আশ্রয়প্রার্থীসমস্তা বর্তমানে গুরুতর একটি সমস্তারূপে দেখা দিয়াছে। কেন্দ্রীয় সরকার এই সমস্তা সমাধানের কিছুটা চেষ্টাও যে না

করিয়াছেন—তাহা নয়। পশ্চিম-পাঞ্জাব হইতে আগত বাস্তঃহারাসমস্ভার সমাধানকলে ভারতসরকারের প্রচেষ্টা দিয়াছেন। কয়েক লক্ষ মুসলমান ভারত ত্যাগ করিয়া

পাকিস্তানে চলিয়া গিয়াছে—তাহাদের শ্ব্যস্থানে কিছু-সংখ্যক শরণাগতকে বসবাসের ব্যবস্থা করিয়া দেওয়া হইয়াছে। বাকী অংশের জন্ম সরকার আশ্রয়- শিবির নির্মাণ করিয়াছেন। যে-সব কৃষিজীবী বাস্তত্যাগ করিয়াছে তাহাদের অনেককে পূর্বপাঞ্জাব-সরকার ও কেন্দ্রীয় সরকার কৃষিসরঞ্জাম এবং শশুবীজ ক্রয় করিবার নিমিত্ত ঋণ মঞ্জ্ব করিয়াছেন। পশ্চিম-পাকিস্তান হইতে লোক অপসারণের দায়িত্ব ভারতীয় যুক্তরাষ্ট্র লইয়াছিলেন বলিয়া সেধানকার বাস্তহারাদের সম্পর্কে কেন্দ্রীয় সরকার অনেকথানি কর্তব্য পালন করিয়াছেন। শরণার্থীদের সাহায্য ও পুনর্বসতি-ব্যাপারে তাঁহারা একেবারে উদাসীন থাকিতে পারেন নাই।

কিন্তু পূর্ব-পাকিস্তান হইতে আগত আশ্রয়প্রার্থী সম্পর্কে রাজ্যসরকার তথা কেন্দ্রীয় সরকারের অহুস্ত নীতি তেমন সন্তোষজনক নয়। পাঞ্জাবের লক্ষ

রাজ্যসরকারের অনুস্ত নীতি ও পরিকল্পনা তেমন সম্ভোষজনক নয় লক্ষ উৎথাত হিন্দু ও শিখের জন্ত সরকারী চাকুরীতে অগ্রাধিকার দান, বাসস্থান-নির্মাণ জীবিকানির্বাহের উপায় করিয়া দেওয়া ইত্যাদি বিষয়ে কেন্দ্রীয় সরকার যতথানি তৎপরতা প্রদর্শন করিয়াছেন, ততথানি ব্যগ্রতা

ও তৎপরতা পূর্বপাকিস্তানের উদ্বাস্তদের সম্পর্কে দেখা যায় না। সামান্ত মুষ্টিভিক্ষা এবং কয়েকটি আশ্রমশিবির নির্মাণের দ্বারা ভারতীয় যুক্তরাষ্ট্রে আশ্রমপ্রাধীর গুরুতর সমস্তার সমাধান কথনও হইতে পারে না,—তাহাদের সকলের জন্ত স্থায়ী বাসস্থানব্যবস্থা ও কর্মসংস্থান করিয়া দিতে হইবে।

পশ্চিমবংগ-সরকার পূর্ব-পাকিন্তানের বাস্তত্যাগীদের জন্ম অল্লকালীন কিংবা দীর্ঘকালীন স্কৃচিন্তিত কোনো পরিকল্পনা আজও প্রস্তুত করেন নাই। সম্প্রতি

স্থচিন্তিত পরিকল্পনার অভাব পশ্চিমবংগ সরকার বাস্তহারার পুনর্বাসন-সম্পর্কিত একটা আইন প্রণয়ন করিয়াছেন। আন্দামানেও কয়েক শত পরিবারকে বসতি স্থাপন করিবার জন্ম পাঠানো

হইয়াছে, ও অকান্ত ক্ষেকটি স্থানে আশ্রমণিবির নির্মিত হইয়াছে। কিন্তু ইহাতে বাস্তহারাসমস্থার বাত্তব সমাধান কতথানি হইবে তাহাই ভাবিবার বিষয়। মাঝে নাঝে ভারত আর পাকিস্তানের মধ্যে এ সম্পর্কে চুক্তিও স্বাক্ষরিত হইয়াছে, কিন্তু তাহাতে কোনো কার্যকরী ফল পাওয়া যায় নাই। উভয় রাষ্ট্রে লোকবিনিময়ের ব্যবস্থাও সরকার সমীচীন বলিয়া মনে করেন না। এরূপ একটা জটিল পরিস্থিতি সত্যই উদ্বোজনক।

এই বাস্তহারাসমস্তার সমাধান করিবার প্রধান দায়িত্ব কেন্দ্রীয় সরকারের, রাজ্যসরকারের পক্ষে এরূপ প্রকাণ্ড একটা সমস্তার মীমাংসা করা সম্ভব নয়। স্কুতরাং সর্বভারতীয় ভিত্তিতে ইহার সমাধান হওয়া উচিত। কোনো বিশেষ একটি রাজ্যে অন্তরাষ্ট্র হইতে আগত সমস্ত আশ্রয়প্রার্থীর স্থানসংকুলান হইতে পারে না।

নানাকারণে ছশ্চিন্তাগ্রন্ত হইয়াই হতভাগ্য বাস্ত্রত্যাগীগণ ভারতীয় যুক্তরাষ্ট্রে আসিয়া ভিড় করিতেছে। তাহাদিগকে নিজেদের পরিত্যক্ত বাস্তভিটায় ফিরিয়া যাইবার উপদেশ দেওয়া রুধা। পূর্ব-পাকিন্তানের আশ্রয়প্রার্থী সম্পর্কে বলা যায়, কেন্দ্রীয় সরকারের দায়িছ পশ্চিমবংগ-সরকার এইসব অসহায় নরনারীর জীবনমরণ সমস্তার গুরুত্ব সম্যক্ উপলব্ধি করিতে পারেন নাই; কিংবা পারিলেও রুঢ় বাস্তবের সন্মুখীন হইবার কোনো সক্রিয় উভ্তম-উভাগ প্রদর্শন করেন নাই। বাস্তহারাকে বাস্ত ও বুভিদানের মুখ্য দায়িত্ব যদিও কেন্দ্রীয় সরকারের, তথাপি ভারতসরকারকে এই বিষয়ে সম্পূর্ণ অবহিত করিবার দায়িত্ব যে পশ্চিমবাংলা-সরকারের, এ সত্যটি বিশ্বত হইলে চলিবে না।

পাকিস্তান হইতে লক্ষ লক্ষ সহায়-সম্বলহীন মানুষ প্রতিদিন গ্রাম , ও শহর ছাড়িয়া নিরুপায় অবস্থায় ভারতে আসিয়া আশ্রয় লইতেছে। বর্তমান সংকটময় পরিস্থিতিতে পাকিস্তানে ফিরিয়া যাওয়া তাহাদের পক্ষে একেবারে অসম্ভব। স্কুতরাং একটি স্পরিকল্পিত পুন্র্বাসন-

পদ্ধতি অনুসারে এই সমস্থাটির সমাধান করিতে হইবে। বাস্তত্যাগীদের প্রতি বিশ্নপ মনোভাব প্রকাশ করিলে এই বিপুল বিপন্ন জনতা একটা ভয়াবহ বিপ্রব বাধাইয়া রাষ্ট্রের অন্তিত্বকে পর্যন্ত সংকটাপন্ন করিয়া তুলিতে পারে। এইসব ছিন্নমূল উদ্বাস্ত্ররা চায় স্থায়ী আশ্রয়, রৃত্তি, আর নাগরিক অধিকার। এতহুদেশে নৃতন আইন প্রণয়নের প্রয়োজন, নৃতন নৃতন শহর ও গ্রামপত্তনের প্রয়োজন। বিভিন্ন শ্রেণীর বাস্তত্যাগীকে তাহাদের নিজ নিজ বৃত্তি অনুষায়ী শহরে এবং গ্রামে বাসস্থান নিদিপ্ত করিয়া দিতে হইবে। তাহাদের জন্ম নিরাপদ সমাজজীবন চাই, স্থাশিকার ব্যবস্থা চাই, জীবিকার নিশ্চিত সংস্থান চাই।

ভারতে অক্ষিত জমির অভাব নাই—সেগুলিতে চাষ-আবাদের ব্যবস্থা করা হইলে, বিবিধ শিল্পের সম্প্রদারণ সাধিত হইলে বহুসংখ্যক লোকের জীবিকার্জনের পথ প্রশন্ত হইয়া উঠিবে। সমবায়পদ্ধতিতে কৃষিব্যবস্থা ও শিল্পপ্রতিষ্ঠান যদি গড়িয়া উঠে তবে আশ্রয়প্রার্থীর জটিল সমস্থার কিছুটা সমাধান হইতে পারে। কৃষিঋণ, শিল্পখণ, কৃষি ও শিল্পের উপকরণ-সর্বরাহ ইত্যাদির মধ্য দিয়া রাজ্য ও কেন্দ্রীয় সরকার পুন্র্বাসন-প্রচেষ্ঠাকে নিশ্চয়ই সাফল্যমণ্ডিত করিয়া তুলিতে পারেন। নানা জনকল্যাণমূলক পরিকল্পনাকে বান্ডবে রূপদানের মাধ্যমেও সরকার উন্নান্তদের জন্ম নৃতন জীবিকার

পথ থুলিয়া দিতে পারেন। বাস্তহারার দল দদি পুনর্বসতি ও জীবিকা অর্জনের স্থাগেল লাভ করে, তাহা হইলে গলগ্রহ হওয়ার পরিবর্তে অল্প কয়েক বংসরের মধ্যেই তাহারা রাষ্ট্রের বিপুল শক্তির উৎস হইয়া উঠিবে। শরণার্থীদের এতবড়ো জটিল সমস্থার আশু-সমাধান অবশু সহজ-সাধ্য ব্যাপার নয়। কিন্তু স্থচিন্তিত পরিকল্পনা, সহাম্ভৃতি ও দূরদৃষ্টির অভাব না ঘটিলে ধীরে ধীরে এই সমস্থা সহজ হইয়া আসিতে বাধ্য। আবার আমরা বলিতেছি, আশ্রয়প্রার্থীসমস্থা ভারত-বিভাগেরই অনিবার্থ পরিণাম, এবং ইহার সমাধানের প্রধান দায়িত্ব কেন্দ্রীয় সরকারের।

সর্বশেষে উল্লেখ করা যাইতে পারে, শরণার্থীর পুনর্বাসনের জন্য এ পর্যন্ত ভারত-সরকার প্রায় তিন-শ' কোটি টাকা ব্যয় করিয়াছেন। কিন্ত এই অর্থের বেশীর ভাগ ব্যয়িত হইয়াছে পশ্চিম-পাকিস্তান হইতে আগত উদ্বাস্তগণের পুনর্বাসন-খাতে। পূর্ব-পাকিস্তান হইতে আগত আশ্রয়প্রার্থিদের প্রতি ভারতসরকারের মনোভাব যে কিছুটা অনুদার, একথা বলিলে সত্যের অপলাপ হইবে কি ? স্থাধের বিষয়, পঞ্চবার্থিকী পরিকল্পনায় বাস্তহারার পুনর্বাসন-সমস্থার উপর গ্রুক্ত আরোণ করা হইয়াছে।

#### সমাজউন্নয়ন পরিকল্পনা

রিচনার সংকেতস্ত্ত্ত্ব ৪ প্রারম্ভিক ভূমিকা—পঞ্চবার্থিকী পরিকল্পনা ও সমাজউন্নয়ন-পরিকল্পনা-পরিকল্পনার রূপরেথাঃ [ক] গ্রাম-একক—[থ] 'মণ্ডি' বা বাজারকেন্দ্র—[গ] উন্নয়ন ব্লক—পরিকল্পনাকেন্দ্র—মৌলিক ও মিশ্র পরিকল্পনার অন্তর্ভুক্ত কার্যক্রম—পরিকল্পনার কেন্দ্রীয় পরিচালনা—রাজ্যপরিচালক সংস্থা—অর্থের যোগান—পরিকল্পনা অনুসারে কাজকর্মের অগ্রগতি—পরবর্তী কার্যবিলী—জাতীয় সম্প্রদারশ্বিভাগ—বিক্লম্ব-সমালোচনা—উক্ত সমালোচনা-বিশ্লেষণ্ উপসংহার।]

জাতির জনক মহাত্মা গান্ধী ভারতে 'রামরাজ্য' প্রতিষ্ঠা করিতে চাহিয়া-ছিলেন—সার্বজনীন প্রেমে উদ্বৃদ্ধ, সত্যাশ্রয়ী, সর্বপ্রকার শোষণমুক্ত, বিকেন্দ্রীকৃত রাজনীতিক ও আর্থনীতিক ব্যবস্থার উপর প্রতিষ্ঠিত এক স্থন্দর বলিষ্ঠ গ্রাম্য-

প্রারম্ভিক ভূমিকা সমাজের স্থপ্ন দেখিয়াছিলেন। মহাপ্রাণ গান্ধীজির সেই উজ্জ্বল স্থপ তাঁহার উত্তরসাধক অনুগামীগণ কী ভাবে গ্রহণ করিয়াছেন, কোন্ দৃষ্টিকোণ হইতে পুনরবলোকন করিয়াছেন, এখানে তাহার বিচার না করিয়াও একথা নিঃসংশয়ে বলা যায় যে, গান্ধীজির ভাবশিষ্মগণের মধ্যে বাঁহাদের হাতে ভারতের দায়িত্বপূর্ণ শাসনভার রহিয়াছে, তাঁহারা সমাজউন্নয়ন-পরিকল্পনার মধ্যেই জাতির চিরম্মরণীয় মহান অধিনায়কের সেই অচরিতার্থ স্থাকল্পনাকে প্রত্যক্ষ বাস্তবে রূপায়িত করিয়া তুলিবার একটা পথ খুঁজিয়া পাইয়াছেন। বোধ করি, এ কারণেই ভারতসরকার ১৯৫২ সালের ২রা অক্টোবর—গান্ধীজির জন্মদিবসে—বিশাল ভারতবর্ষের বিভিন্ন রাজ্যে আলোচ্য সমাজউন্নয়ন-পরিকল্পনার আন্ম্র্টানিক উদ্বোধন করিয়াছেন।

দেশের বৈষয়িক উন্নতিকে ত্রান্থিত করিবার উদ্দেশ্যেই প্রথম পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনা রচিত হয়। কিন্তু কেবল এই পরিকল্পনার সহায়তায় পল্লীভারতের সর্বাংগীণ উন্নতিবিধান সম্ভবপর নয় বুঝিতে পারিয়াই ভারতসরকার সমাজ্জন্মন-

পঞ্চনার্থিকী পরিকল্পনা ও দেশের শতকরা তিন-চতুর্থাংশ লোক বাস করে গ্রামে, ইহাদের জীবিকা-অর্জনের প্রধান উপায় কৃষি। কাজেই

সর্বতোভাবে প্রামের প্রীর্দ্ধিসাধন করিতে না পারিলে যথার্থ বৈষয়িক উন্নতি কিছুতেই আশা করা যাইতে পারে না। এজন্ত সমাজউন্নয়ন-পরিকল্পনা পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনার অংগীভূত হইয়াছে। তবে এখানে একটি কথা মনে রাখা দরকার। পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনাকে সাফল্যমণ্ডিত করিয়া তুলিবার প্রধান দায়িত্ব সরকারের, কিন্তু সমাজউনয়ন-পরিকল্পনার সাফল্য প্রায় পনর আনাই নির্ভর করিতেছে জনসাধারণের সহযোগিতার উপর।

ভারতের গ্রামগুলির অবস্থা সত্যই শোচনীয়। এই গ্রামগুলিকে উন্নত করিয়া তুলিবার জন্মই সমাজউন্নয়ন-পরিকল্পনা রচিত। স্থতরাং এই পরিকল্পনা যে স্বন্ধপত গ্রামকেন্দ্রিক, ইহা কাহাকেও বুঝাইয়া বলিবার প্রয়োজন নাই। বর্তমান

পরিকল্পনার রূপরেধা হইরাছে, তাহাতে প্রতিটি গ্রাম-এককে [Village Unit] ১০০টি পরিবারে অনুমান ৫০০ শত জনের মতো অধিবাসী থাকিবে। পানীয় জলের ব্যবস্থার জন্ম তুইটি পাতকুয়া বা নলকুপ কিংবা পুকুরের ব্যবস্থা থাকিবে। চাষযোগ্য জমির অর্থেকের সেচব্যবস্থা থাকিবে এবং গ্রামের এক-তৃতীয়াংশ জায়গা গৃহনির্মাণ, গোচরভূমি, জালানি কাঠের বন ইত্যাদির জন্ম নির্দিষ্ঠ থাকিবে। প্রাথমিক বিদ্যালয়ের ব্যবস্থা রাখা হইবে। বড়ো রাখ্য থাকিবে উন্নয়নকেন্দ্রের প্রধান কার্যালয়ের সহিত সংযোগ রাখিবার জন্ম। গ্রামে চাষী, কৃষিমজুর, কুটারশিল্পী, কারিগর, গৃহনির্মাণশিল্পী, বণিক, পরিবৃহ্ন-

ইত্যাদি প্রতিষ্ঠিত থাকিবে।

কর্মী, লোকানদার, শিক্ষক, স্বাস্থ্যরক্ষাকর্মী, নাপিত, মুচি, প্রতিরক্ষাকর্মী ইত্যাদি বিভিন্ন বৃত্তির পরিবার থাকিবে।

জনসংখ্যা অন্তুসারে ১৫ হইতে ২৫টি গ্রাম লইরা এক-একটি 'মণ্ডি'
[Mandi] বা বাজারকেন্দ্র প্রতিষ্ঠিত হইবে। ইহা হইবে গ্রামগুলির প্রধান বাজার
ও অক্সান্ত কার্যের মুখ্য কেন্দ্র। এখানে মাধ্যমিক
[খ] 'মণ্ডি' বা বাজারকেন্দ্র বিদ্যালয়, ছোট চিকিৎসাকেন্দ্র, সম্প্রসারিত কৃষিব্যবস্থার
প্রধান কার্যালয়, ডাকঘর, টেলিগ্রাফ আপিস, পরিবহন-কর্মকেন্দ্র, প্রমোদঘর, পশুচিকিৎসালয় ও আদর্শ-গোলাঘর থাকিবে। অবশ্র
অর্থাভাবের জন্ত 'মণ্ডি'কেন্দ্র সম্প্রতি চালু করা হয় নাই।

মণ্ডির উপর থাকিবে উন্নয়নমণ্ডল বা উন্নয়ন-ব্লক [Development Block]।
চার-পাঁচটি 'মণ্ডি' লইয়া এক-একটি মণ্ডল গঠিত হইবে।
[গ] উন্নয়ন-ব্লক
কোনো একটি 'মণ্ডি'কেন্দ্রে এই মণ্ডলের প্রধান কার্যালয়
বিসিবে। ইহা হইবে শহর ও গ্রামের মাঝামাঝি ধরণের একটি কার্যস্থল।

তিনটি উন্নয়নমণ্ডল লইয়া গঠিত হইবে একটি পরিকল্পনাকেন । এক-একটি কেন্দ্রে থাকিবে ৩০০ শত গ্রাম, কেন্দ্রের আয়তন হইবে ৪৫০ হইতে ৫০০ বর্গমাইল, লোকসংখ্যা থাকিবে দেড় লক্ষ হইতে তুই লক্ষ, আর চাষের জমির পরিমাণ হইবে কমবেশী দেড় লক্ষ একর। এখানে বৃনিয়াদি-শিক্ষকশিক্ষণকেন্দ্র, বিচারালয় ও সালিশি আদালত, ট্রাক্টর-সরবরাহকেন্দ্র, যন্ত্রনির্মাণকারখানা, হাসপাতাল, সমাজসেবক বা গ্রামসেবকদলের শিক্ষাকেন্দ্র, পশুপক্ষীপালনকেন্দ্র, কৃষিগবেষণা-কার্যালয় ও মৃত্তিকা-গবেষণাগার

সমাজউন্নয়ন-পরিকল্পনা আবার ছুইভাগে বিভক্ত—মৌলিক ও মিশ্র।
মৌলিক [Basic] ধরণের পরিকল্পনার অন্তর্ভুক্ত গ্রামগুলির মুখ্য কাজ কৃষিজ
উৎপাদনবৃদ্ধি। অবশ্র ইহার সংগে জনস্বাস্থ্য, শিক্ষা ও বাস্তুনির্মাণ প্রভৃতি কর্মস্থচী
থাকিবে। মিশ্র [Composite] পরিকল্পনার প্রধান পরিকল্পনার ছুইট ভাগঃ কাজ হইল কুদ্র কুদ্র শিল্পের উন্নতিসাধন ও কৃষিউন্নয়ন।
মৌলিক ও মিশ্র
বর্তমানে আমরা যে-সব স্থেস্পুর্বিধা শহরে ভোগ করি,
প্রামেও তাহার ব্যবহা করা এই মিশ্র ধরণের পরিকল্পনার একটি বিশেষ অংগ।
এতদ্বাতীত কর্মাদিগকে গ্রামোন্নয়নকার্য শিক্ষা দিবার জন্ম শিক্ষাকেন্দ্রগঠনও এই
পরিকল্পনার একটি বড়ো কর্তব্য।

আলোচ্যমান পরিকল্পনার কার্যাবলী—[ক] কুষি, [খ] যোগাযোগ, [গ] শিক্ষা,

[ঘ] স্বাস্থ্য, [ঙ] ট্রেনিং, [চ] নিয়োগ, [ছ] গৃহনির্মাণ, [জ] সমাজকল্যাণ—এই আটট মুখ্যভাগে বিভক্ত। উক্ত কাজগুলি নিমলিখিত ভাবে সম্পাদিত হইবে বলিয়া প্রির করা হইরাছে: [ক] ক্রিসম্পর্কিত কাজ হইবে খাগ্যশশুও অক্সান্ত শস্তোৎপাদনর্দ্ধি, এবং এই উদ্দেশ্যে পতিত জমি সংস্কার ও কর্ষণযোগ্য নতুন জমিসংগ্রহ, সেচব্যবস্থা, ভালো বীজ, সার ও আধুনিক চাষের মন্ত্রপাতি-সংগ্রহ, পশুচিকিৎসা, মাছের চাষ, স্ক্রীবাগান, পশুপ্রজনন ও পালনাদির ব্যবস্থা করা। [খ] যোগাযোগক্ষেত্রের

কাজ হইল রান্তানির্মাণ, পাকা রান্তার সংখ্যাবৃদ্ধি ও পরিকল্পনার অন্তর্ভুক্ত কার্যাবলী সাধন করা। [গ] শিক্ষাব্যবস্থাতে আবিশ্রিক অবৈতনিক

শিক্ষাদানের এবং মধ্য ও উচ্চবিভালয়প্রতিষ্ঠা ও পরিচালনার কথা আছে। সেই সংগে সমাজদেবামূলক শিক্ষাদানের ও গ্রহাগার সম্প্রদারণের কথাও রহিয়াছে। [ঘ] পরিকল্পনা-রচয়িতাগণ জনস্বাস্থ্যের প্রতি তাঁহাদের দৃষ্টি বিশেষভাবে নিবদ্ধ করিয়াছেন। প্রতিষেধক টীকার ব্যবস্থা, হাসপাতাল-প্রতিষ্ঠা, ঔষধ বিতরণের ব্যবস্থা এবং প্রস্তিকল্যাণ প্রভৃতি বিষয়ে খুব বেশী নজর দেওয়া হইয়াছে। [ঙ] ট্রেনিং-ব্যবস্থায় কারিগর, শিক্ষক ও সমাজের অস্থাস্ত সমস্ত কর্মাছে। [ঙ] ট্রেনিং-ব্যবস্থায় কারিগর, শিক্ষক ও সমাজের অস্থাস্ত সমস্ত কর্মাছে। [ঙ] আমাদের দেশের শৃতকরা ষাট জন লোক বেকার। এই পরিকল্পনায় ক্রায়তন শিল্পে, নানান্ ব্যবসায়ে এবং অস্থাস্ত প্রামোয়য়নকর্মে এইসব বেকার মান্ত্রমকে নিযুক্ত করিবার ইচ্ছা প্রকাশ করা হইয়াছে। [ছ] পরিকল্পনা-রচয়িতারা স্কলর ও মজবৃত নৃতন নৃতন গৃহনির্মাণের কথাও বলিয়াছেন। [জ] সমাজকল্যাণক্ষেত্রে গ্রামবাসিদের জন্ত নানারূপ আমাদিপ্রমোদের ব্যবস্থার কথা বলা হইয়াছে। নিজ নিজ কচি অন্ত্রমারে জনসাধারণ নৃত্য-গীত-যাত্রার আনন্দ উপভোগ করিবে, রেডিও শুনিবার স্থ্যোগ পাইবে, বিচিত্র খেলাধূলায় অংশ গ্রহণ করিতে পারিবে।

উপরে যে-বিষয়গুলি বর্ণিত হইল, এগুলি বান্তব রূপ পরিগ্রহ করিলে, সরকার মনে করেন, গ্রামে শতকরা ৫০ ভাগ খাছোৎপাদন বৃদ্ধি পাইবে এবং লোকের আয় শতকরা ৩৫ ভাগ বাড়িয়া যাইবে।

এই পরিকল্পনার কর্মস্থচী ছুইটি অংশে বিভক্ত। প্রথম অংশ পরিচালনা করিবেন ফোর্ড-প্রতিষ্ঠানের [Ford Foundation] পরিকল্পনার পরিচালনা-ভার অার্থিক সহায়তায় ভারতসরকারের থান্ত ও কৃষি-দপ্তর; দ্বিতীয় অংশের পরিচালক সমাজ্উন্নয়নসংস্থা

[Community Development Administration], —ভারত-মার্কিন-কারিগরী-

थाकित।

সহযোগিতা-চুক্তি অনুসারে আমেরিকা যুক্তরাষ্ট্র এই সংস্থাকে আর্থিক সাহায্য করিবে। সমাজউন্নয়ন-পরিকল্পনার সাফল্য অনেকখানি নির্ভর করে রাজ্যসরকারের উপর। তবে প্রয়োজন হইলে কেন্দ্রীয় সবকার রাজ্যসরকারকে সহায়তা করিবেন। অবশ্য পরিকল্পনার কাজ ঠিকমতো চলিতেছে কিনা তাহা তদারক করিবার দায়িত্ব কেন্দ্রীয় সরকারের। সে যাহা হোক, বর্তমান পরিকল্পনার নিয়ন্ত্রণক্ষমতা এইভাবে বন্টন করা হইয়াছে:

উপরে আমরা যে-সমাজউন্নয়নসংস্থার কথা বলিয়াছি, তাহাকে একটি কেন্দ্রীয় কমিটি বা সমিতি বলা যাইতে পারে। ইহা সমাজউন্নয়ন-পরিচালক

[ Administrator ] ও সমাজউন্নরন নিয়ন্ত্রকের সমাজউন্নরন সংস্থা [ Director ] অধীনে কাজ করিবে। এই নিয়ন্ত্রক হইবেন আমেরিকা যুক্তরাষ্ট্রের প্রতিনিধি। পরিকল্পনার পরিচালক ও নিয়ন্ত্রক কেন্দ্রীয় কমিটির পরামর্শ শুনিয়া চলিবেন। ভারতের প্রধানমন্ত্রী হইবেন এই কেন্দ্রীয় কমিটির সভাপতি, এবং পরিকল্পনা-কমিশনের সদস্তবৃন্দ ও প্রসিদ্ধ বিজ্ঞানী ও কারিগরী-শিক্ষানিপুণ বিশিষ্ট ব্যক্তিগণ ইহার সভ্য হইবেন।

রাজ্যগুলিতে একটি রাজ্যউন্নয়ন কমিটি [State Development Committee] থাকিবে। মুখ্যমন্ত্রী ইহার সভাপতি হইবেন, এবং প্রধান পরিচালক হইবেন উন্নয়ন-কমিশনার। এতদ্বাতীত উন্নয়নমন্ত্রী, রাজ্য-উন্নয়ন কমিটি ক্ষি ও পূর্তমন্ত্রী, অর্থমন্ত্রী ও অক্তান্ত বিশেষজ্ঞগণ থাকিবেন। বিভিন্ন প্রধান বিভাগের কর্মসচিবদের লইরা উপদেপ্তাকমিটি গঠিত হইবে। ইহা ছাড়া পরিকল্পনার প্রয়োগক্ষেত্রে পার্লামেন্টের স্থানীয় সদস্ত্য, জেলাবোর্ডের চেয়ারম্যান ও অক্তান্ত প্রভাবশালী কর্মীদের লইরা উপদেপ্তাসমিতি

এই পরিকল্পনার জন্ম ষে-বিপুল অর্থের প্রয়োজন তাহা সরবরাহ করিবার উৎস হইল যুগপৎ দেশী ও আমেরিকান তহবিল। এই চুইটি তহবিল মিলিয়া অর্থের যোগান অর্থের পরিমাণ দাঁড়াইবে ৬৫ কোটি টাকা। ইহা ছাড়া ফোর্ড-প্রতিষ্ঠানের অছিগণ ভারতকে চুই দফায় এক কোটির কিছু বেশী টাকা আর্থিক সাহায্য মঞ্জুর করিয়াছেন। এখানে ম্মরণ করা যাইতে পারে, পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনায় সমাজউন্ময়ন-খাতে ১০ কোটি টাকা ধরা হইয়াছে। কিন্তু সমগ্র পরিকল্পনাটি এক সংগে গ্রহক্ষনার অগ্রগতি গ্রহণ করা অত্যন্ত কঠিন বলিয়া ১৯৫২ খ্রীস্টান্দের ২রা অক্টোবর কেবল ভারতের কিঞ্চিদধিক এক-তৃতীয়াংশ অঞ্চলে [৫৫টি উন্ময়নকেন্দ্রে]

ইহার কাজ আরম্ভ হইয়াছে। প্রথম ছয়মাস কার্য অধিকদ্র অগ্রসর হয় নাই। কারণ, প্রাথমিক নানা কাজের জন্ম কর্মীদল মথার্থ উন্নয়নকার্যে হাত দিতে পারেন নাই। ইহার পর হইতে কাজগুলি স্থনিশ্চিতভাবে অগ্রসর হইতেছে।

পূর্বে আমরা বলিয়াছি, সমাজ্উন্নয়ন পরিকল্পনার কার্যক্রম ছুইটি পৃথক অংশে বিভক্ত হুইয়াছে। নিমে আমরা তাহার পরিচয় লিপিবদ্ধ করিতেছিঃ

| ভারত-মার্কিন-কারিগরী-সহযোগিতা-তহবিল<br>ও সমাজউন্নয়নসংস্থা কত্⁄ক<br>প <b>রিচালিত</b> |                     |              | বৌথ প্রচেষ্টা | ফোর্ড-প্রতিষ্ঠান ও কেন্দ্রীয় থাত<br>ও কৃষিদপ্তর দ্বারা পরিচালিত |                                  |
|--------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|--------------|---------------|------------------------------------------------------------------|----------------------------------|
| রাজ্যসমূহ                                                                            | পরিকল্পনা-<br>অঞ্চল | উন্নয়ন-ব্লক | শিক্ষাকেন্দ্ৰ | পরিকল্পনা-<br>অঞ্চল                                              | শিক্ষাকেন্দ্রসহ<br>উন্নয়ন-অঞ্চল |
| 'ক' রাজ্য                                                                            | હર                  | 26           | 26            | 9                                                                | 8                                |
| 'খ' রাজ্য                                                                            | 22                  | 2 11         |               | 8                                                                | marks are                        |
| 'গ' রাজ্য                                                                            | 2                   | ۲            | •             | ٥                                                                |                                  |
| মোট                                                                                  | 80                  | २७           | 20            | 3.                                                               |                                  |

১৯৫২-৫০ সালে যে-কাজ ৫৫টি উন্নয়নকেন্দ্রে ৮১টি ব্লকে আরম্ভ হইয়াছে,
তাহাদের সামগ্রিক আয়তন ২৬, ৯৫০ বর্গমাইল। মোট গ্রামসংখ্যা ১৮,৪৬৪ এবং
পরবর্তী কার্যাবলী গ্রামবাসিদের সংখ্যা প্রায় এক কোটি ৫২ লক্ষ।
১৯৫০-৫৪ সালে আরও ৪৮টি ব্লক কার্যের প্রয়োগাধীনে
আনা হইয়াছে, এবং ইহাদের অন্তর্ভুক্ত গ্রামের সংখ্যা চারি হাজার আট শত।
পরিকল্পনা-কমিশন সিদ্ধান্ত করিয়াছেন যে, শীঘ্রই বাকি সাতটি ব্লক খুলিয়া দিবেন।
ইহার সংগে পরিকল্পনা-কমিশন একটি জাতীয়-সম্প্রসারণ-বিভাগের
[National Extension Service] গঠন অন্তমোদন করিয়াছেন। ১৯৫০ সালের
ব্রা অক্টোবর হইতে জাতীয়-সম্প্রসারণ-বিভাগ কাজ
আরম্ভ করিয়া দিয়াছেন। মনে রাখিতে হইবে, এই
বিভাগের সরকারী কর্মচারিগণ বেসরকারী প্রতিষ্ঠানের প্রতিনিধিগণের সহিত
মিলিয়া মিশিয়া কাজ করিতেছেন। সমাজউন্নয়ন-পরিকল্পনার কর্মীগণকে প্রয়ো-

জনীয় শিক্ষায় শিক্ষিত করিয়া তুলিবার জন্ম বিভিন্ন অঞ্চলে শিক্ষাকেন্দ্র প্রতিষ্ঠিত হইয়াছে। এই শিক্ষাকেন্দ্রগুলি বর্তমানে পরিকল্পনার অন্ততম অংগ।

সমগ্র সমাজউন্নয়ন-পরিকল্পনাটির প্রতি বহু সমালোচক কটাক্ষণাত করিয়াছেন। কেহু কেহু ইহাকে আমেরিকার কাছে ভারতবাসীর মর্যাদা, এমন কি, ভারতকে বিক্রম বলিয়া অভিহিত করিয়াছেন। আবার, কেহু কেহু মন্তব্য করিয়াছেন, ইহা দারা ভারতে শিল্পোনতি ব্যাহত সমালোচনা হইবে। ইহাদের মতে, ভারতকে ক্রমির উপর নির্ভরশীল করিয়া রাখিবার জ্ব্য ও আমেরিকায় উৎপাদিত শিল্পপণ্য ভারতে চালাইবার উদ্দেশ্যে ইহা আমেরিকার একটি কৌশল। আবার, কাহারো মতে ক্রমির প্রধান সমস্যা জমি, কিন্তু জমি সম্বন্ধে কোনো কথা

এ রকমের বিরুদ্ধ-সমালোচনা অনেক আছে, এবং তাহার প্রগুলিই যে অসার ও অয়োক্তিক, এমন নয়। তবে উক্ত সমালোচনা-বিষয়ে তু-একটি কথা বলা যাইতে পারে। ইহা সত্য যে, সমাজউন্নয়ন-পরিকল্পনাকে কার্যকরী করিয়া তুলিতে হইলে আমাদিগকে মার্কিন সাহায্যের উপর অনেকথানি নির্ভর করিতে

সমালোচনা-বিশ্লেষণ
হইবে। কিন্তু আমরা আমেরিকার অর্থ গ্রহণ করিতেছি
খাণ-হিসাবে। বিদেশী খাণগ্রহণকে বিদেশীর কাছে
আত্মবিক্রম বলা যায় কি? যে-দেশে পর্যাপ্ত খাত্ত উৎপন্ন হয় না, যে-দেশে শতকরা
৮০ জনেরও অধিক পল্লীর অধিবাসী এবং কৃষি যাহাদের প্রধান উপজীবিকা,
সে-দেশে কৃষিউন্নয়নের প্রতি যত্নশীল হওয়া দোষজনক কিছুই নয়। কৃষিব্যবস্থা
উন্নত না হইলে ভারতের আর্থিক অসচ্ছলতা কিছুতেই ঘুচিবে না—এমন কি,
ব্যাপক শিল্লায়ন সত্ত্বেও। ভূমিব্যবস্থা পরিবর্তনবিষয়ে সরকার উদাসীন রহিয়াছেন,
এমন কথা বলা চলে না। জমিদারীপ্রথা বর্তমানে দেশ হইতে বিল্প্র হইতে
চলিয়াছে। স্বতরাং জমির মালিকানা সম্পর্কে কোনো কথা সমাজউন্নয়নপরিকল্পনায় না থাকিলেও তজ্জ্যে সরকারের প্রতি তেমন দোষারোপ করা
চলে না।

বস্তুত এই পরিকল্পনার আসল ত্রুটি হইল জনসাধারণের সমর্থন লইরা।
দেশবাসী বর্তমান পরিকল্পনাকে নিজেদের কাজ বলিয়া ঠিক আন্তরিক ভাবে যেন
আগল ক্রাট গ্রহণ করিতে পারিতেছে না। অথচ সমাজউন্নয়নপরিকল্পনার সাফল্য প্রায় পনর আনা নির্ভর করে
দেশবাসীগণের সক্রিয় সহযোগিতা ও সদিচ্ছার উপর। সরকারী কর্মচারীদের

আমলাতন্ত্রী মনোভাব একেত্রে স্থানিশিত ব্যর্থতার কারণ হইরা দাঁড়াইবে। অবশু পরিকল্পনা-কমিশন তাহা বুঝিয়াই কর্মী তৈয়ারী করিবার জন্ত অনেকগুলি শিকাকেন্দ্র হাপন করিয়াছেন। কেবল সদিছো নয়,—নৈপুণ্য, অভিজ্ঞতা, ধৈর্য ইত্যাদি গুণ লইয়া কর্মীদল যদি এই পরিকল্পনা সার্থক করিয়া তুলিতে সচেষ্ঠ হন, তবে হয়তো সমালোচকের বহু আশংকা দ্রীভূত হইবে।

মনে রাখিতে হইবে, বর্তমানে ভারতের প্রধান সমস্তা ইইতেছে বিপুল জনসংখ্যা ও ইহাদের কর্মসংস্থান। এই বিপুল জনশক্তিকে স্থশংখলভাবে কর্মে নিযুক্ত করিতে পারিলে আমাদের ভবিষ্যৎ যে স্থলর ইইয়া গড়িয়া উঠিবে, সেবিষয়ে কোনো সংশয় থাকিতে পারে না। এজন্য যুগপৎ কৃষি ও শিল্লের উন্নতিবিধান আবিশ্যক। আর, যেহেতৃ ভারতের লোক-

তপদংহার দশ ভাগের আট ভাগ গ্রামেরই অধিবাদী, দেহেতু আমাদের উন্নয়নপ্রচেষ্ঠা গ্রামকেন্দ্রিক হইতে বাধ্য। কৃষি, কুটারশিল্প, শিক্ষা, স্বাস্থ্য ইত্যাদির নানাদিকে দৃষ্টি রাখিয়া একই সংগে কার্য আরম্ভ করিবার জন্য এমন একটি বিরাট পরিকল্পনার যে প্রয়োজন ছিল তাহা অবশুষীকার্য। ভারতসরকার সদ্দ্ধিপ্রণোদিত হইয়াই এরপ একটি সময়োচিত কার্যে হস্তক্ষেপ করিয়াছেন। এখন ইহার ক্রটিবিচ্যুতি সংশোধন করিয়া ইহাকে সফলতামপ্তিত করিয়া তোলার দায়ির অনেকখানি জনসাধারণের। আশা করি, এই দায়ির্যাদির দেশের জনগণ সচেতন হইয়া উঠিবেন, এবং তাহা হইলেই পল্লীভারতের স্বাংগীণ উন্নতি আমাদের স্বপ্রকল্পনারই বস্তু হইয়া থাকিবে না—বাস্তব সত্যে পরিণত হইবে।

# পশ্চিম বঙ্গে জমিদারীপ্রথালোপ

্রচনার সংকেতস্থাত্ত ৪ প্রারম্ভিক ভূমিকা—জমিদারীপ্রথা বা চিরস্থায়ী বন্দোবন্তের প্রবর্তন

—ইহাতে জমিদারগণের ভাগ্য কিরিল, কিন্তু দেশের অমংগল হইল—জমিদারীপ্রথার বিরুদ্ধে আন্দোলন—

—সাম্প্রতিক কালে সরকার কতৃ ক 'ভূমিরাজত্ব-কমিশন' নিয়োগ—১৯৫০ নালে জমিদথল-আইনের

প্রবর্তন—মধ্যত্বভোগী কাহার।—কোন্ কোন্ জমি সরকার নিজ দথলে আনিবেন—জমি হস্তান্তর করার
বিষয়ে সরকারী ঘোষণা—সরকারের দায়িত্ব ও কর্তব্য—ক্ষতিপূরণের কথা—উপসংহার।

মনীষী বৃদ্ধিমচন্দ্র তাঁহার 'সাম্য' নামক প্রবন্ধের এক জায়গায় মন্তব্য করিয়াছেনঃ 'এই পৃথিবীর ভূমিতে রাজার যে-অধিকার, ভিন্দুকেরও সেই অধিকার। ভূমি সকলেরই, কাহারও নিজস্ব নহে।' সর্বশোষণমুক্ত, দেশকাল-নিরপেক্ষ ভাবী সমাজব্যবস্থার যে গেন্ডীর আহ্বানমন্ত্র এই উক্তির মধ্যে উদ্ঘোষিত হইয়াছে,পশ্চিমবন্দ জমিদারী-উচ্ছেদ-আইন সেই শোষণ-

প্রারম্ভিক ভূমিক।

মুক্তির দিকে যে একটি বলিষ্ঠ পদক্ষেপ, তাহাতে সন্দেহ
নাই। ইহা ক্রটিবিচ্যুতিহীন নয়, নিথুঁত নয়, একথা যেমন সত্য,—আবার উচ্চ
আদর্শের নির্ভূল পথে অগ্রগতির দিকে ইহা প্রথম প্রশংসনীয় প্রয়াস, তাহাও
তেমন সত্য।

य-वृक कमिनानौक्षणात भागानज्ञित् मांजाहिता আक आमता न्जन ज्ञिताव्हात छेड्ड चथ प्रतिशिक्ष, जाहात स्मीर्घ २७० वरमताधिक क्षीवरकारणत क्षेत्रा वार्षानी क्षेत्र क्षीवर्मा क्षेत्र वह ज्ञानाम्बन्ध महिल मिनात स्वामी हिल्हारमत क्षेत्रानाम हहेता ति हाति । यह क्षिमानौक्षणात छेड्न, भित्रभूष्टि अ ज्ञानकरात्र व्यक्षांभर वर्षामान करियान अ जित्रभूष्टि अ

পলানীর যুদ্ধের পরবর্তীকালের রাজনীতিক অনিশ্চয়তা, দেশময় ঘোর অরাজকতা, ছিয়ান্তরের মন্বন্তর—এই বিপর্যস্ত অবস্থার মধ্যে, মুখ্যত কোম্পানীর লাভের দিকে নজর রাথিয়াই, লর্ড কর্ণওয়ালিশ ১৭৯০ খ্রীস্টাব্দে চিরস্থায়ী বন্দোবস্তের প্রবর্তন করেন। অবশু তিনি ইহাও মনে করিয়াছিলেন যে, এই ব্যবস্থায় জমিদার ও প্রজাসাধারণ সকলেরই উপকার

জনিনারীপ্রধা বা চিরস্থায়ী হইবে। স্থির হইল, সেই সময়ে নির্ধারিত নির্দিষ্ট বালাবস্তের প্রবর্তন আরের ইণ্ট অংশ রাজস্বহিদাবে কোম্পানী বা সরকার পাইবেন, আর বাকি ইন্ট অংশ পাইবেন জনিদার। তথন জনির বার্ষিক মোট আর ছিল চার কোটি টাকার মতো। এই টাকার উপরই ওই হিদাব হইয়াছিল। ইহার উপর ষাহা-কিছু আয় বাড়িবে, তাহার স্বটাই জনিদারের—উহাতে সরকারের কোনো অংশ থাকিবে না। শুধু নির্দিষ্ট তারিখে রাজস্ব পৌছাইয়া দিতে পারিলেই জনিদার নিক্টক জনিদারী ভোগ করিতে পারিবেন।

ফলে জমিদারগণ আয় বাড়াইবার দিকে দৃষ্টি দিলেন। প্রথম প্রথম গ্রামের তথা জনসাধারণের কিছুটা উপকার হইল। গ্রামগুলি সমৃদ্ধ হইয়া উঠিল।

জনিদার প্রামেই থাকিতেন। তারপর নাগরিক জীবনের আকর্ষণে জনিদারগণ যথন শহরের দিকে ক্ষমণাল হইল প্রথম হইলেন, গ্রাম তথা সাধারণের ত্রদৃষ্ট দেখা দিল তথন হইতেই। জনি ও জনিদারী তথন হইল যেন

অর্থদোহনের ক্পিলেশ্বরী গাভী। প্রজাসাধারণের অবস্থা ক্রমশ শোচনীয় হইয়া

উঠিল। বাংলা দেশে জমিদারীর আয় বাড়িয়া দাড়াইল প্রায় পনর কোটি টাকার মতো, অর্থাৎ প্রথম দিকের বাৎসরিক আয়ের প্রায় চতুগুল। স্ক্তরাং এগার কোটি টাকার কাছাকাছি দাড়াইয়াছিল জমিদারদের নিজস্ব আয়—য়াহার একটা পয়সাও সরকারী রাজস্বে য়াইত না। ব্রিটিশ-ভারত-এলাকার মোট উনিশ ভাগ ভূমি চিরস্থায়ী ব্যবহার আওতায়। কাজেই, গুধু প্রজাদের যে অস্থবিধা হইতেছিল, তাহা নয়—ব্রিটিশ সরকারও লোকসানটা বেশ অস্থভব করিতেছিলেন।

এই স্থাবিকালের মধ্যে প্রজাদের অধিকার লইয়া দেশময় নানা ধরণের আন্দোলন হইয়াছে, এবং ইহার ফলে প্রজাদের অত্কৃলে প্রজাঅব-সম্পর্কিত বিবিধ আইন প্রবর্তিত হয়য়ছে। প্রথম এইজাতীয় আইন প্রবর্তিত হয় ১৮৫৯ খ্রীস্টাব্দে। ইহার পর খ্রীস্টাব্দ। ইহার পর খ্রীস্টাব্দ। ইহার পর খ্রীস্টাব্দ। ইহার পর খ্রীস্টাব্দ। ইহার পর শ্রীস্টাব্দ।

অমিদারীপ্রথার বিরুদ্ধে আন্দোলন আইন নানাভাবে সংশোধিত হয়। তাহাতে প্রজাদের আনেক রকমের স্থবিধা হইল বটে, কিন্তু জনির মালিকানাম্ব তাহাদের হাতে আসিল না। আগে

দখলীভূক্ত জমির গাছ কাটা বা তাহাতে কুণ খনন করার কোনো অধিকার প্রজাদের ছিল না। জমি তাহারা বিজ্ঞা করিতে পারিত না, বাকি খাজনার দায়ে জমিদার সহজেই জমি কাড়িয়া লইতে পারিতেন। উপরে কথিত আইন-প্রবর্তনের ফলে এসব অব্যবহার অনেকথানি সংশোধন হইল। কিন্তু জমির মালিক জমিদারই রহিয়া গেলেন। কাজেই, মূল-সমস্তা-সমাধানের অভাবে প্রজার অবহা দিন দিন খারাপ হইতে লাগিল, ক্ষির উৎপাদন কমিয়া গেল, দেশের খাছাবহা অবনতির দিকে চলিল।

এইসব কারণে জমিদারীপ্রথার প্রশ্নটি সরকার আন্তরিক ভাবে গ্রহণ করিলেন। এ সম্পর্কে পরামর্শ দিবার জন্ম তদানীন্তন বাংলা-সরকার ১৯৩৮ সালে শুর ক্লান্সিস্ ফ্লাউডের নেতৃত্বে 'ভূমিরাজম্ব-কমিশন' নামে একটি কমিশন নিয়োগ

সাম্প্রতিক কালে সরকার কতু ক 'ভূমিরাজ্ব-ক্মিশন' নিয়োগ

করেন। ইহা 'ক্লাউড কমিশন' নামেও প্রসিদ্ধ। জমিদার-প্রতিনিধিদের বিরোধিতা সত্ত্বেও ১৯৪০ সালের রিপোর্টে কমিশন জমিদারীপ্রথার বিলোপসাধনের সপক্ষে নিজ্ মত প্রকাশ করেন। কমিশনের মতে সরকারের কর্তব্য

— অধিকারভোগের সহিত সমতা রক্ষা করিয়া সমাত্রণাতিক হারে ধেদারতের ভিত্তিতে জমিদার ও সর্বস্তরের মধ্যস্বত্তোগীদের অধিকার ক্রয় করিয়া লওয়া। ১৯৪০ সালে হক্মন্ত্রীসভা বাংলা দেশে জমিদারী-বিলোপের নীতি ঘোষণা করেন, এবং একটি ট্রাইবুনাল বসাইয়া খেদারতের হার-নিধারণের সিদ্ধান্ত করেন। উক্ত স্ত্রান্ত্রসারেই জমিদারী-বিলোপের জন্ত ১৫৯০ দালের মে মাসে পশ্চিম বংগ বিধানসভায় 'জমিদখল-বিলাটি উপস্থাপিত হয়। ইহা ওই বংসরই যথাক্রমে আইনসভা ও বিধানপরিষদে গৃংগত হুইল, এবং রাষ্ট্রপতির অন্ত্র্যাদন লাভ করিয়া

্অধুনা আইনে পরিণত হইয়াছে। এই আইনটি সাতটি
১৯৫০ সালে জমি-দথলপরিচ্ছেদে ও ৫৯টি ধারায় বিবৃত হইয়াছে। ইহা
পরিকল্পিত নতন ভূমিব্যবস্থার একাংশমাত্র। অর্থাৎ,

এই আইনের মুখবদ্ধে বলা হইয়াছে যে, ইহা দারা সরকার কেবল জমিদার ও মধ্যস্বত্বভোগীদের নিকট হইতে জমি হাতে লইবেন। ভূমি কী ভাবে প্রজাদের মধ্যে বিতরিত হইবে, তাহার জন্ম নৃতন আইন প্রণয়নের প্রয়োজন।

মধ্যস্বছভোগীদের দথলে যে-জমি রহিয়াছে উহাই সরকার হাতে লইবেন।
স্থতরাং মধ্যস্বছভোগী কাহারা, তাহা আগে জানিয়া লইতে হইবে। জমিদারের
নিকট হইতে বন্দোবস্ত লইয়া যে-সব খুদে জমিদার, তালুকদার প্রভৃতি ভদ্রসন্তানগণ
নিজেরা বা মজুর খাটাইয়া জমি চাষ না করিয়া ওই
জমি আংশিক বা সম্পূর্ণভাবে পত্তনী দিয়া রাখিয়াছেন,
তাঁহাদিগকেই বলা হইয়াছে মধ্যস্বছভোগী। কিন্তু এখানে উল্লেখনীয়, জমির একটি
বড়ো অংশগুরহিয়াছে জোতদারদের হাতে, এবং প্রচলিত আইনে রায়ত বলিয়া
আখ্যাত হইলেও, আসলে ইহারা পত্নীদার, অর্থাৎ জমি নিজেরা চাষ না করিয়া
কৃষকদের হাতে দিয়া মধ্যস্বত্ব ভোগ করেন। স্বতরাং রায়ত হইলেও, মধ্যস্বত্বভোগী

বলিয়া ইংগাদেরও আইনের আওতায় আনা হইয়াছে।
এই আইনের দারা সরকার সমস্ত জমি অধিকার করিতে পারিতেছেন
না। কলিকাতা কর্পোরেশনের এলাকা, বাস্তজমি, মিউনিসিপালিটি এলাকায়
পাকা বাড়ী, চা-বাগান, কলকারধানার জমি, পাঁচিশ একরের কম অকৃষি ধাস
জমি, স্থানীয় স্বায়ন্তশাসন কর্তৃপক্ষের ও সমবায় সমিতির জমি বর্তমান আইনের

আওতায় পড়ে না। ইহা ছাড়া, মধ্যস্বত্তোগীরা দিজ দুখলে আনিবেন পারিবেনঃ নিজের বসত্বাটি, পাকাবাড়ীযুক্ত জমি,

চাষের কাজে অব্যবহার্য থাস অধিকারভুক্ত পনর একর জমি [ কিন্তু বসতবাটি-সমেত ইহার পরিমাণ কদাচ কুড়ি একরের বেশী হইবে না ], থাস অধিকারে পাঁচশ একর পর্যন্ত চাষের জমি, মাছের চাষের পুকুর, ফলের বাগান, পশু ও পক্ষীপালন-ক্ষেত্র, ছপ্নোৎপাদনাদির জন্ম ব্যবহৃত জমি, সাধারণ কোনো অহুঠানের জন্ম প্রদত্ত বা দাতব্য প্রতিষ্ঠান কিংবা ধর্মীয় প্রতিষ্ঠানাদির জন্ম প্রদত্ত জমি। অবশ্য এইসব

জমি যদি উপযুক্ত কাজে না লাগাইয় ফেলিয়া রাখা হয়, তবে সরকার স্থায়্য ফাতিপূরণ দিয়া আপন অধিকারে আনিতে পারিবেন। আর, এই আইনের আওতায় বে-সব ভূমি পড়ে, তাহাদের সমস্ত স্বত্ব বাংলা ১৩৬২ সালের পয়লা বৈশাখের মধ্যে রাজ্যসরকারের হাতে আসিবে। [১৩৬২ সাল এখন অতিক্রাস্ত্র]

আলোচ্যমান আইনের কবল হইতে রক্ষা পাইবার জন্ম যদি কেহ—ভূমি-দখল বিলটি আলোচনার কালে—বিধিবদ্ধ হইবার পরে—কোনো রক্ম দলিলের

শাধ্যমে জমি হস্তান্তরিত করে, তবে তাহা গ্রাহ্ হইবে না। বলা ইইয়াছে, ১৯৫০ সালের ৫ই মে তারিখের পর আইন এড়াইবার উদ্দেশ্যে যে-সব সম্পত্তি হস্তান্তর করা হইয়াছে সেগুলি বাতিল হইবে। অবশ্য যে-সম্পত্তি দাতা ও গ্রহীতার প্রকৃত প্রয়োজনে হস্তান্তরিত হইয়াছে তাহা আইনসংগত বলিয়া বিবেচিত হইবে। কিন্তু মধ্যস্ত্রতোগীদের দখলে যে-পরিমাণ জমি থাকিবে বলিয়া নির্দিষ্ট করিয়া দেওয়া হইয়াছে, তাহার অধিক পরিমাণ দখলে রাখা বে-আইনী হইবে।

রাজ্যসরকার মধ্যস্বতভোগীদের প্রাপ্য বাকি থাজনা আদায় করিয়া দিবেন,
এবং পারিশ্রমিক বাবদ আদায়ের অর্ধেক টাকা সরকার
সরকারের দায়িত্ব ও কত'বা
পাইবেন। আর, মধ্যস্বতভোগীদের কাছে সরকারের
যে-বাকি থাজনা ও ট্যাক্স পাওনা আছে, তাহাও কাটিয়া রাথিবেন। এমন কি,
ক্ষতিপূরণের টাকা ইইতেও তাহা কাটিয়া রাথিবার ব্যবস্থা ইইয়াছে।

সরকার কী ভাবে ক্ষতিপূরণ দিবেন, সে সম্বন্ধেও ব্যবস্থা হইয়াছে। এই টাকার কিছুটা অংশ নগদে এবং বাকিটা বার্ষিক শতকরা তিন টাকা স্থদে ২০

কতিপ্রণের কথা বৎসরের মেয়াদী সরকারী ঋণপত্তে দেওয়া হইবে। জমিদখলজনিত ক্ষতিপূরণের হার বার্ষিক নীট আয়ের

হিসাবে নিমোক্ত প্রকার হইবে বলিয়া পশ্চিমবন্ধ-সরকার স্থির করিয়াছেনঃ

|         | Awar and the traction  | in its itsuise in |
|---------|------------------------|-------------------|
| প্রথম   | ৫০০ টাকার জন্ম         | নীট আয়ের ২০ গুণ  |
| পরবর্তী | ৫০০ টাকার জন্ম         | नी हे जारत ३५ छन  |
| পরবর্তী | ১,০০০ টাকার জন্ম       | নীট আয়ের ১৭ গুণ  |
| পরবর্তী | ২,০০০ টাকার জন্ম       | নীট আয়ের ১২ গুণ  |
| পরবর্তী | ১০,০০০ টাকার জন্ম      | নীট আয়ের ১০ গুণ  |
| পরবর্তী | ১৫,০০০ টাকার জন্ম      | নীট আয়ের ৬ গুণ   |
| পরবর্তী | ৮০,০-০ টাকার জন্ম      | নীট আয়ের ৩ গুণ   |
| পরবর্তী | উধ্ব সংখ্যক টাকার জন্ম | नी वे वारात २ छन  |
|         |                        |                   |

#### জমির মালিককে নগদ টাকা দিবার হার নিমূরপ:

| गीं व्यारत्त हैं। | কার জন্ম           | শতকরা দেওয়া হইবে |
|-------------------|--------------------|-------------------|
| প্রথম             | 200                | ্ ১০০ টাকা        |
| পরবর্তী           | 200                | ৫০ টাকা           |
| পরবর্তী           | 600                | ৪৫ টাকা           |
| পরবর্তী           | 2,000              | ৪৫ টাকা           |
| পরবর্তী           | 2,000              | ৩০ টাকা           |
| পরবর্তী           | 20,000             | ২৫ টাকা           |
| পরবর্তী           | 90,000             | ২০ টাকা           |
| পরবর্তী           | >,00,000           | >৫ টাকা           |
| পরবর্তী           | উধর্ব সংখ্যার জন্য | ১২ টাকা           |

পূর্বেই বলা হইয়াছে, এই আইনটি ক্রটিমুক্ত ময়। কারণ, কলিকাতাকে বাদ দেওয়া, চা-বাগানের বিরাট সম্পত্তিকে ইহার আওতার বাহিরে রাখাটা অনেকে কায়েমী স্বার্থের পুষ্ঠপোষকতা বলিয়া মনে করেন।

উপদংহার কতিপূরণের কথাটাও অনেকে পূঁজিপতি ও মালিক-তোষণ বলিয়া বিবেচনা করেন। ইহার বিপরীত সমালোচনাও আছে। সবকিছু মানিয়া লইলেও, ইহা অস্বীকার করা যায় না যে, এই আইনটি পশ্চিম-বঙ্গের জনগণের বিচিত্র সম্ভাবনাপূর্ণ জীবনের অরুণোদয়ের দিকে নিশ্চিত ইংগিত। ইহার বিতীয়াংশে ভূমিবিতরণের গুরুত্বপূর্ণ বিষয়টি আরো দূরদৃষ্টি ও বিচক্ষণতার সহিত্বিবেচিত হইবে বলিয়া আশা করা যায়।

### यूक्त उ विध्याशि

িরচনার সংকেতস্ত্রে ৪ ভয়াবহ দ্বিতীয় বিশ্বদংগ্রাম—যুদ্ধের মূলীভূত কারণ—প্রথম যুদ্ধের অবসানে বিজয়ীপক্ষের ঘোষণা—মিত্রশক্তি নিজেদের ঘোষিত আদর্শ প্রতিষ্ঠিত করিতে পারে নাই— যুদ্ধবিজয়ী মার্বভৌম রাষ্ট্রগুলির অসততা—এ যুগের আক্সবাতী 'অতি-সাম্রাজ্যবাদ'—অস্ত্রের দারা অস্ত্রকে প্রতিরোধ করা অসম্ভব—বিশাস্তি আসিবে কোন্ পথে—রাষ্ট্রসংঘের শান্তিস্থাপনপ্রচেষ্টা ব্যর্থ হইবার কারণ—উপসংহার।]

অবশেষে দিতীয় মহাযুদ্ধের অবসান ঘটিল। বিংশ শতানীর দিতীয় শাশান-প্রান্তরে বসিয়া আমরা শুনিলাম মিত্রশক্তির বিজয়বার্তা। এই যুদ্ধজয়ের মূল্য—

ভয়াবহ দ্বিতীয়

অজ্ঞ্র শোণিতপাত—অগণিত মান্তবের আত্মবলি।

বিষদংগ্রাম

এক ভয়াবহ তৃঃস্বপ্নের হাত হইতে পৃথিবী মুক্তিলাভ

করিল। উনিশ-শ' উনচল্লিশ সালে জার্মানীর

পোল্যাণ্ড-অভিযানের ভিতর দিয়া ইউরোপে সর্বাত্মক সংগ্রামবহ্নি জলিয়া উঠে, উনিশ-শ' একচল্লিশ সালে জাপানের অতর্কিত পার্লহারবার-আক্রমণে সেই অগ্নিশিখা এশিয়ায় ছড়াইয়া পড়ে। ইহার পরে স্থদীর্ঘ ছয়টি বছরের ইতিহাস স্বেদ, অশ্রু ও শোণিতের লেখায় অংকিত।

জার্মানী, জাপান ও ইতালী—এই তিনটি অক্ষশক্তি আজ শুধু পরাজিত নয়, মিত্রশক্তির পদতলে অবলুন্তিত। ইংলও যুদ্ধে জয়ী হইল বটে, কিন্তু ইহার জন্ত তাহাকে দিতে হইয়াছে অপরিদীম মূল্য। ইংরেজ জাতি আজ হতসর্বস্থ—কেবল আমেরিকাই আজ বিজয়উল্লাদে উল্লিস্ত। আমরা দেখিলাম, পশুবল আর মানবসত্যের বিরোধী জিগীষা ও জিবাংসার উপর সামাজ্যের যে-ভিত্তি গড়িয়া উঠে, তাহা পশুশক্তিরই প্রচণ্ড অভিঘাতে একদিন তাসের ঘরের মতো ভাঙিয়া পড়িতে বাধ্য।

কেন এই যুদ্ধ ? মাহুষের ছুর্নিবার লোভ, পৃথিবীর গণনাতীত মাহুষকে
নির্মম শোষণে সর্বরিক্ত করিবার সর্বনাশা আকাংক্ষা, উগ্র জাতীয়তাবশে উপনিবেশ

স্থানের কুৎসিৎ ছলনা ও চাতুরী রহিয়াছে এই বিশ্ব-কারণ সংগ্রামের মূলে। সংগ্রামের আর্থনীতিক কারণের সংগে ইহার রাষ্ট্রনীতিক কারণগুলিও ঘনিষ্ঠভাবে

জড়িত। দ্বিতীয় বিশ্বযুদ্ধ জাতিতে জাতিতে নিষ্ঠুর সংঘাতের এই মূলীভূত কারণ-গুলি বিদ্রিত করিতে পারিয়াছে কি? যুদ্ধের অবসান ঘটিল, কিন্তু বিশ্বের কোটি কোটি আর্ত মানবের আকাংক্ষিত শান্তির গুল্ল ছায়া কোথায়?

প্রথম মহাযুদ্ধে পরাজিত জার্মানী সন্ধিপত্তে স্বাক্ষর করিবার কালে তৎকালীন ব্রিটিশ প্রধানমন্ত্রী ঘোষণা করিয়াছিলেনঃ 'পৃথিবী হইতে ভাবীযুদ্ধের কারণ আজ দ্রীভূত হইল।' ইংলণ্ডের প্রধানমন্ত্রীর স্থরে স্থর মিলাইয়া মার্কিন যুক্তরাষ্ট্রের প্রেসিডেণ্ট বলিয়াছিলেনঃ 'এই যুদ্ধের সংগেই সাম্রাজ্যিক শোষণ এবং ভবিয়থ যুদ্ধের সকল বীজ নষ্ট হইল।' কিন্তু তাঁহাদের বিঘোষিত সেই ভবিয়থ-বাণী সত্য হয় নাই। কেন? ইহার উত্তর হইল, যুদ্ধের আর্থনীতিক কারণগুলির

প্রথম মহাযুদ্ধের অবসানে বিজয়ীপক্ষের ঘোষণা সম্পূর্ণ উচ্ছেদ না ঘটিলে বিশ্বব্যাপী সংগ্রামের বিলুপ্তি কথনও ঘটিতে পারে না। সাম্রাজ্যপ্রতিষ্ঠার উদগ্র লালসা, উপনিবেশ স্থাপনের কুটিল চক্রান্ত, শোষণভিত্তিক

পুঁজিবাদ, শিল্পে অনগ্রদর দেশে লাভজনক অর্থবিনিয়োগ প্রভৃতি যে-সব কারণে যুদ্ধ বাবে ভাসাই-সন্ধি সেই কারণগুলির কোনও প্রতিকার করিতে পারে নাই। ঐ সন্ধির মূলেই ভাবীযুদ্ধের বীজ নিহিত ছিল।

প্রথম মহাযুদ্ধ-অবসানের পর পৃথিবীর মানবসমাজ বিশ্বব্যাপী শান্তিরাজ্য প্রতিষ্ঠার স্বপ্ন দেখিয়াছিল—কিন্তু সেই স্বপ্ন স্বপ্নই রহিয়া গেল। সামরিকবাদ ও

মিত্রশক্তি নিজেদের ঘোষিত আদর্শ প্রতিষ্ঠিত করিতে পারে নাই সামাজ্যবাদ পচিশ বছরের ব্যবধানেই তাহার দানবীয় হিংস্রতাকে লইয়া পুনর্বার জগৎসমক্ষে আত্মপ্রকাশ করিল। দ্বিতীয় মহাযুদ্ধের প্রথম দিকেও আমরা শুনিয়াছি সাম্য, মৈত্রী ও স্বাধীনতার কথা। দ্বিতীয়

বিশ্বসংগ্রামও শেষ হইল, কিন্তু পৃথিবীতে শান্তি ফিরিয়া আসিল না—ফিরিয়া আসিবার কোনো লক্ষণ এখন পর্যন্ত দৃষ্ট হইতেছে না। মিত্রশক্তি বারবার ঘোষণা করিয়াছে, এই যুদ্ধ ন্থায় ও সভ্যের জন্ম, অত্যাচারীর আক্রমণ হইতে আত্মরক্ষার প্রয়োজনে। শক্রর আঘাত হইতে মিত্রশক্তি অবশ্র আত্মরক্ষা করিতে সমর্থ হইয়াছে। কিন্তু স্থায়ধর্ম, সত্যধর্মের এতটুকু মর্যাদা তাহারা রক্ষা করিতে পারে নাই।

এই যুদ্ধ যদি তুর্বলের প্রতি প্রবলের অত্যাচারের পথ কল্প করিতে পারিত তবে মান্থবের এত তঃখলাঞ্চনাকে আমরা সার্থক মনে করিতাম। কিন্তু যুদ্ধাবসানে নির্যাতিত মানবজাতি মুজিলাভ করিল কোথায়? জাপানের আত্মসমর্পণের পর মার্কিন যুক্তরাষ্ট্রের প্রেসিডেণ্ট টুম্যান বলিয়াছেনঃ 'It is a victory of liberty over tyranny'। কিন্তু পৃথিব র পরাধীন জাতি তাহাদের হৃত স্বাধীনতা কি

যুদ্ধবিজয়ী দার্বভৌম মাউগুলির অসততা ফিরিয়া পাইয়াছে ? অত্যাচারীর উৎপীড়ন, ধনতান্ত্রিক চক্রান্ত আর সামাজ্যবাদীর দম্ভ অতাবধি পূর্বের মতোই বর্তমান রহিয়াছে। ইহার প্রমাণ – যুদ্ধকালীন সান-

कान्मिमरका-मरम्बलरन छेपनिरदम्छलित शादीन । पाहेवात मावी युक्तविक्रयो

দার্বভৌম রাষ্ট্রগুলি স্বীকার করিতে কুণ্ঠা, জানাইয়াছে। ভার্দাই-সন্ধিসর্তের অন্তরালে যেমন গুপ্তভাবে অবস্থান করিতেছিল ভাবী দিতীয় মহাযুদ্ধের বীজ, তেমনি পট্স্ডাম-ঘোষণা আর অতলান্তিক চুক্তির মধ্যে আত্মগোপন করিয়া রহিয়াছে ভাবী তৃতীয় সার্বিক যুদ্ধের প্রলয়ংকর বিস্ফোরণের স্ফুলিংগ।

আজ হয়তো ফ্যাসীবাদ, নাৎসীবাদ কিংবা জাপানের সামরিকবাদ আপাতদৃষ্টিতে পংগু হইয়া পড়িয়াছে, কিন্তু সামাজ্যবাদের কি অবসান ঘটিয়াছে? জাপান ও জার্মানীকে হীনবল করিবার জন্ম মিত্রশক্তি বন্ধপরিকর, কিন্তু বিটেন,

এ যুগের আত্মঘাতী 'অতি-সামাজ্যবাদ' আমেরিকা এবং রাশিয়া নিজ নিজ সামরিক শক্তি দিন দিন বৃদ্ধি করিতেছে। বৃহৎ রাষ্ট্রগুলি সংঘবদ্ধ হইয়া অস্তবলে শান্তি প্রতিষ্ঠা করিতে চাহিতেছে। কিন্তু

এই 'অতি-সামাজ্যবাদ' নিজের মধ্যেই লুকাইয়া রাখিয়াছে হিংসা ও ধ্বংসের বীজ। যে-দিন এই হিংসা ও প্রতিযোগিতার বীজ শাখাপ্রশাখায় আত্মবিস্তার করিবে, সৈদিন কোন্ শক্তি সর্বনাশা সংগ্রামকে প্রতিরোধ করিতে সমর্থ হইবে?

আজিকার দিনের গোপন অন্ত্র আণবিক বোমা, হাইড্রোজেন বোমা—যাহা মার্কিন যুক্তরাষ্ট্র, ব্রিটেন, রাশিয়া ইত্যাদির একচেটিয়া সম্পত্তি বলিয়া ঘোষিত হইতেছে—কাল তাহা হয়তো অপরাপর রাষ্ট্রের কাছে গোপন থাকিবে না,

অস্ত্রের সহায়তার অস্ত্রকে প্রতিরোধ করা অসম্ভব হয়তো ইহা অপেক্ষা ভীষণতর কোনো মারণাস্ত্র বৈজ্ঞানিক গবেষণাগারে আবিষ্কৃত হইবে। আমেরিকা প্রভৃতি রাষ্ট্রের উদ্ভাবিত প্রচণ্ড শক্তিধর বোমাকে

'ইলের বজ্ঞ' আখ্যা দিয়া অনেকে হয়তো নিরাপত্তার হর্ষে উৎফুল্ল হইয়া উঠিয়াছে। কিন্তু ইলের বজ্ঞকে প্রতিরোধ করিবার শক্তিও আছে—বিফুর 'স্থদর্শন-চক্র'। স্তরাং অবিশ্বাস, কর্ষা, ঘ্রণা, প্রতিশোধপ্রযুত্তির সাহায্যে যুদ্ধকে চিরকালের জ্ঞালমন করা যাইবে না। পরাজিত জাতিকে তাহার স্বাধিকার ফিরাইয়া না দিলে, মৈত্রী ও প্রীতির বন্ধনে তাহাকে বাঁধিতে না পারিলে, ত্র্বলকে শোষণ করিবার প্রস্তুত্তি সমূলে উৎপাটিত না করিলে, সাময়িক বিরতির পর আবার যুদ্ধের ভ্যাবহ আত্মপ্রকাশ অবশ্বস্তাবী।

বিশ্বশান্তির অভ্যাদয় হইবে কোন্ পথে ? সর্বজাতির, সর্বমানবের স্বাধীনতা স্বীকার করিয়া লইয়া যদি বিশ্বরাষ্ট্র প্রতিষ্ঠিত হয়, যদি মায়্র-হিসাবে প্রত্যেক মায়ুবের মর্যাদা স্বীকৃত হয়, ধনতন্ত্রের চিতাভন্মের উপর যদি সমাজতন্ত্রের প্রতিষ্ঠা হয়, তবে হয়তো পৃথিবীতে শান্তি ফিরিয়া আসিবে। ধনতান্ত্রিক সমাজবারস্থায় প্র্জিপতির লাভালাভের প্রশ্বই বড় হইয়া দেখা দেয়। অতিরিক্ত লাভের মোহই

উপনিবেশ প্রতিষ্ঠার দিকে তাহাদিগকে ক্রমাগত আকর্ষণ করিতে থাকে। কিন্তু পৃথিবী ষতই বিপুল হোক, ইহার ব্যাপ্তি অসীম নয়। সেজগু নৃতন

বিখণান্তি আদিবে তিপনিবেশ স্থাপন যখন আর সন্তব হয় না, তথন প্রাচীন উপনিবেশগুলিকে করতলগত করিবার জন্ম শক্তিশালী রাষ্ট্রগুলির মধ্যে দেখা দেয় দারুণ সংঘর্য—ইহাকেই বিলি আমরা সংগ্রাম। কিন্তু সমাজতন্ত্রী উৎপাদনব্যবস্থায় লাভের কোনো প্রশ্ন থাকে না—স্থতরাং সেখানে পররাজ্য শোষণের স্থানও নাই। ভূমি ও মূল্ধনকে সমস্ত সমাজের সম্পত্তি করিয়া ভূলিতে পারিলে আর্থনীতিক ও রাজনীতিক বৈষম্য ও আনাচারের হাত হইতে মাহুষ রক্ষা পাইবে।

সংগ্রামকে সংগ্রাম দারা প্রতিরোধ করা যায় না—যুদ্ধের মূল কারণগুলিকে দূর করিতে পারিলেই তকে যুদ্ধের সন্তাবনা বিদ্রিত হইবে। বর্ণবৈষম্য ও বর্ণবিদ্বেষ, জাতিবৈর, সামাজ্যবাদ ও ওপনিবেশিক আধিপত্য পৃথিবী হইতে নিশ্চিক্ত হইয়া না গেলে যুদ্ধাবসানের কোনো আশা নাই। বৈদেশিক প্রভূত্ব কোনো দেশই বিনাপ্রতিবাদে মানিয়া লইতে চাহিবে না, এবং কাহারো স্বাধীনতার দাবীকেও কোনো রাষ্ট্র ঠেকাইয়া রাখিতে পারিবে না।

বাদবিসম্বাদ চাপা দিয়া কিংবা জোড়াতালি দ্বারাকিছুকাল থামাইয়া রাখিতে পারিলেই আসল সমস্তার সমাধান হইবে না। ভিতরে ভিতরে অসন্তোষ বা অশান্তির বারুদ ধুমায়িত হইবার স্থযোগ পাইলে তাহার ফলে একদিন বিস্ফোরণ

আবশুস্তাবী। রাষ্ট্রসংঘের শান্তিস্থাপনপ্রচেষ্টা এই বার্ট্রসংঘের শান্তিস্থাপন প্রচেষ্টা এই কারণেই বার্থ ইইতেছে। অতলান্তিক চুক্তি এই কারণেই চুক্তিবহির্ভূত রাষ্ট্রের সন্দেহ ও প্রতিবাদ জাগাইয়াছে। আর্থনীতিক বনিয়াদেও যে-বৈষম্য আজ বিকট আকার ধারণ করিয়াছে, অবিলম্বে তাহারও সামঞ্জ্রস্বিধান করিতে হইবে। রাজনীতিক সাম্রাজ্যবাদ যদি আর্থনীতিক সাম্রাজ্যবাদের আসন অধিকার করে, কিংবা রাজনীতিক প্রভূত্বাবসানের যবনিকাপাতের পরেই যদি আর্থনীতিক প্রভূত্বপ্রসারের অভিনয়্ন আরম্ভ হয়, তাহা ইইলে সে পটপরিবর্তন দ্বারা বিশ্বশান্তিপ্রতিষ্ঠা সম্ভব হইবেন।

কিন্ত তৃ:খের বিষয়, এইগুলিই বর্তমান পৃথিবীর ত্রারোগ্য ব্যাধি। বাঁহারা ঘোষণা করেন যে, আমাদের সংগ্রাম নৈতিক সংগ্রাম, 'তাঁহারাও যেমন বিশ্বাসীকে প্রতারিত করেন—বাঁহারা অর্থের প্রলোভন দেখাইয়া বলেন, আমাদের আবেদন শান্তি ও ঐক্যের আবেদন তাঁহারাও কুধার্তকে তৃঃধের পথে প্রলুব্ধ করেন। ধনদান নহে, মানদানও নহে—শক্তিদানই জগতের শ্রেষ্ঠ দান। কে কাহাকে কত শক্তিশালী করিবার সাহায্য করিতেছে, তাহার দারাই তাহাদের আন্তরিকতা ও সততা প্রমাণিত হইবে।

সংগ্রাম লক্ষ লক্ষ মান্ত্র্যকে হত্যা করিয়াছে, কিন্তু মান্ত্র্যের মন্ত্র্যুহীন;
সেই অপরাজের মন্ত্র্যুবের উদ্বোধনই মান্ত্র্যুকের হাত হইতে মুক্তি দিতে
পারে। সত্য ও স্থায়ের প্রতি অবিচলিত প্রদা, কমা,
উপসংহার
উচ্চতর জীবনাদর্শের মধ্যেই নিহিত রহিয়াছে
বিশ্বশান্তির সোনার কাঠি। তাহারই যাতৃস্পর্শে মান্ত্র্যের হিংসাপ্রমন্ত চিত্তে
আসিবে বিশ্বয়কর পরিবর্তন। অন্তর্বলে, পশুবলে পৃথিবীতে কোন্দিনই শান্তি
প্রতিষ্ঠিত হইবে না—হইতে পারে না।

#### বিজ্ঞান ও মানবসভ্যতা

্রচনার সংকেতস্থত্ত ৪ প্রারম্ভিক ভূমিকা—প্রকৃতি-মানবের সংগ্রামে সর্বশেষে মাসুষই জয়ী হইয়াছে—বিজ্ঞানের অভিযান—বিজ্ঞাননাথনা ও মানবনভ্যতার ক্রমবিকাশ—বিজ্ঞানের বিষ্ময়কর আবিক্ষার—পদার্থবিজ্ঞান ও রসায়নবিজ্ঞান—চিকিৎসাবিজ্ঞান—বিজ্ঞান মানুষের জ্ঞানসাধনাকে বিষ্মুণী করিয়া তুলিয়াছে—উপসংহার।

স্টির আদিম যুগে এ পৃথিবীতে সবচেয়ে অসহায় জীব ছিল মান্ত্র।
বেদিন সে প্রথম চোথ মেলিয়া চাহিল, নিজের চতুপার্শ্বে দেখিতে পাইল প্রকৃতির
ভয়াল কুটিল রূপ—ভয়ংকরী প্রকৃতি বুঝি করাল মুখবাদান করিয়া সেদিন ভয়াতুর
মানবশিশুকে প্রাস করিতে উপ্রত। সেদিন মান্ত্রের দেহে ছিল না কোনো
আচ্ছাদন, কুধানিবৃত্তির জন্ম তাহার হাতের কাছে ছিল
প্রারম্ভিক ভূমিকা
না এককণা আহার্য, হিংম্র স্থাপদের সহিত সংগ্রাম
করিবার জন্ম ছিল না কোনোরূপ অস্ত্র, আত্মরক্ষা করিবার জন্ম ছিল না এতটুকু
নিরাপদ আশ্রয়। সে তখন সম্পূর্ণ নিঃসম্বল, একেবারে অসহায়। প্রতিকৃলা
নিস্ত্রপ্রকৃতির নিষ্ঠুর জ্রুটি সেই আদিম যুগে মান্ত্রকে নিশ্চয়ই শংকাবিহ্বল
করিয়া তুলিয়াছিল। কিন্তু পরম বিশ্বয়ের ব্যাপার, নিদার্রণ প্রতিকৃল পরিবেশের
মধ্যে অবস্থান করিয়াও এই মর্তভূমির মানবশিশু আপনার অন্তির রক্ষা করিতে
সমর্থ হইয়াছে, চারিদিকের ভীষণতার কাছে আত্মসমর্পণ সে করে নাই। এই
অভাবনীয় ঘটনা কেমন করিয়া সন্তব হইল? ইহার একটি মাত্র উত্তর—মান্ত্রের
শাণিত বুদ্ধি, অন্তর্নিহিত জ্ঞানশক্তি আর বিপুল স্ক্লনীপ্রতিভার বলে।

মান্তবের যাত্রা শুরু হইয়াছে সেই কোন্ শ্ররণাতীত কালে—ইহা অপ্রান্ত, অপ্রতিহত। মানবের এই স্থদীর্ঘকালের যাত্রার ইতিহাস, তাহা উদ্ধৃত প্রকৃতির সহিত নিরবচ্ছিন্ন সংগ্রামেরই কাহিনী। প্রকৃতি মান্ত্রকে কত ভয় দেখাইয়াছে,

প্রকৃতি-মানবের সংগ্রামে সর্বশেষে মানুষ জয়ী হইয়াছে তাহার প্রতি-পদক্ষেপে তুর্লংঘ্য বাধার সৃষ্টি করিয়াছে; তথাপি পথচলায় সে বিরত হয় নাই, নিজের চলতাধর্মকে কণ্কালের জন্তও পরিহার করে নাই। প্রকৃতি-মানবের এই যে সংগ্রাম, এ সংগ্রামে অবশেষে

মানবসন্তানেরই জয়বার্তা ঘোষিত হইয়াছে। মাহুষ ধীরে ধীরে প্রকৃতির হাত হইতে কাড়িয়া লইল তাহার রহস্তভাগুরের চাবি, জানিয়া লইতে লাগিল বিপুল-ব্যাপ্ত জড়বিখের বিচিত্র তথ্য, সেগুলিকে গ্রথিত করিল কার্যকারণস্ত্রে—নবজন্ম স্টিত হইল বিজ্ঞানের।

বিজ্ঞানের জন্মলগ্নে রহিয়াছে মান্ত্রের প্রয়োজনসাধনের তাগিদ। কিন্তু মান্ত্র্য শুধু প্রয়োজনের দাস নয়। প্রয়োজনের সীমা অতিক্রম করিয়া ক্রমশ সে পা বাড়াইয়াছে অপ্রয়োজনের উদার ক্ষেত্রে—সীমাহীন কৌতূহলের জগতে। জানার

বিজ্ঞানের অভিযান
মানুষকে আকর্ষণ করিয়াছে ত্রধিগম্য অজানিতের
দিকে। তাই বিজ্ঞানের অভিযান অশ্রান্ত, বিজ্ঞানীর সাধনা অতন্ত্র—
বিজ্ঞানসাধকের দল মাতিয়া রহিয়াছে নিত্যন্তন উত্তাবনে। বিজ্ঞান আজ
তাহার পদচিহ্ন অংকিত করিয়া দিয়াছে হুলে-জলে-নভোদেশে—পরিদৃশুমান এই
বিরাট বিশ্বজগতের সর্বত্র। দূরকে সে নিকট করিয়াছে, অদৃশুকে দৃশু করিয়া
তুলিয়াছে—অজানাকে সম্পূর্ণ জানিয়া লইবে, ইহাই তাহার কঠিন পণ। আজ
মানবসভ্যতার যে-অত্রংলিহ সৌধ গড়িয়া উঠিয়াছে, তাহার পিছনে বিজ্ঞানের
দান অসামান্ত। আধুনিক সভ্যতা ও বিজ্ঞান অচ্ছেত্তাবে সম্পূক্ত।

সভ্যতার ক্রমবিবর্তনপথে অগ্রসর হইয়া বর্তমানে আমরা বিজ্ঞানসমৃদ্ধ যুগে আসিয়া পৌছিয়াছি। আমরা আজ আর সেই অনেক-শতাকী পূর্বেকার অরণ্যচারী আম্মাণ জীবন যাপন করি না। মাতুষের মনে আজ আদিম বুগের

বিজ্ঞানসাধনা ও

সভ্যতার ক্রমবিকাশ

সমর্থ হইয়াছে। সন্ধানী মাহুবের চোধে আলোকশিখা

জালিবার কৌশলটি যেদিন ধরা পড়িল, যেদিন মানুষ আবিদ্ধার করিল বাষ্পশক্তি, সেদিন স্থচিত হুইল বিজ্ঞানের জয়ুয়াতার প্রথম অধ্যায়। বিশ্বচারী তমসার ঘন আস্তরণকে মানুষ কৌশলে অপসারিত করিল, বাপ্পীয় শক্তিকে কাজে লাগাইয়া পৃথিবীর দূরত্ব সে ঘুচাইয়া দিল। জেম্ম্ ওয়াট কর্ত্বক স্টীমইঞ্জিনের উদ্ভাবন মানবসভ্যতার ক্ষেত্রে একটি অবিশারণীয় দান। রেলস্টীমার উদ্ভাবিত হওয়ায় জলপথে-স্থলপথে মানুষের গতিবিধি নিরংকুশ হইয়া উঠিল—পৃথিবীর সর্বমানবের মিলনের ক্ষেত্রটি বাধামুক্ত হইল। বিজ্ঞানের অভিযান স্কুক্ত হইয়াছে কোন্ স্থ্য় অতীতে, কিন্তু উনবিংশ-বিংশ শতাব্দীতে ইহার অগ্রগতি বিশায়কর।

বিহাৎশক্তির আবিকার মান্নযের স্থেষাচ্ছন্য ও দ্রদ্রান্তে গতিবিধির ক্ষেত্রটি সহস্রগুণ প্রশস্ত করিয়া তুলিল। বৈহাতিক বাতি, বৈহাতিক পাখা, টেলিগ্রাক, টেলিফোন, রেডিও, টেলিভিশন্যন্ত্র প্রভৃতি বস্তু বিহাৎতরংগের রহস্তময় শক্তির ধেলাকে আশ্রয় করিয়াই দাঁড়াইয়া রহিয়াছে। তড়িৎতরংগের মাধ্যমে পৃথিবীর

এক প্রান্তের সংবাদ মূহূর্তমধ্যে অপর প্রান্তে গিয়া বিজ্ঞানের বিশ্বয়কষ পৌছাইতেছে। গৃহাভ্যন্তরে বসিয়া বসিয়া বর্তমানে আবিষ্কার আমরা অবলীলাক্রমে বহির্বিশ্বকে দেখিয়া লইতেছি—

বড়ো পৃথিবী আমাদের কাছে আজ করতলে আমলকবং একটি বস্তু হইয়া উঠিয়াছে। অধুনা মানুষের বহুবিধ হুরারোগ্য ব্যাধিকে দমন করিবার উদ্দেশ্যেও চিকিৎসাবিজ্ঞান বিহ্যৎশক্তির সহায়তা গ্রহণ করিতেছে। শুধু তাহা নয়। বিজ্ঞানী তাহার বৃদ্ধি খাটাইয়া মুক্তপক্ষ বিহংগের মতো কেমন সহজে আজ আকাশদেশে উড়িয়া বেড়াইতেছে ব্যোম্যানের সাহায্যে। এরোপ্লেনে চড়িয়া শৃত্যপথে আমরা এখন ঘণ্টায় তিনশত মাইল অতি সহজে উত্তীর্ণ হইতেছি।

পদার্থবিজ্ঞান ও রপায়নবিজ্ঞানের সাম্প্রতিক আবিকার সত্যই বিস্ফাবহ। অধ্যাপক রণ্টজেনের আবিষ্কৃত 'রঞ্জনরশ্মি' ও অধ্যাপক কুরী ও মাদাম কুরীর আবিষ্কৃত 'রেডিয়াম' বিজ্ঞানজগতে যুগান্তর আনিয়াছে। রঞ্জনরশ্মির সাহায্যে শ্রীরের অদৃশ্য বস্তু দৃশ্য হইয়া উঠিয়াছে, রেডিয়াম ক্যানসারের মতো ভয়ংকর ক্ষতের মারাত্মক বিষক্রিয়াকে অনেকটা প্রতিহত

পদার্থবিজ্ঞান ও রসায়ন- করিয়াছে। একালের আর-একটি যুগান্তকারী ঘটনা বিজ্ঞান আণ্বিক শক্তির আবিদ্ধার। একটি আণ্বিক বোমার

ধ্বংসকারী শক্তি লক্ষ লক্ষ ডিনামাইটের শক্তির চেয়েও বেশী। ইহার ভীষণতাদর্শনে মানুষ আজ ভীতিস্তস্তিত—বিমৃঢ়। কেবল ধ্বংসসাধনের কাজে প্রয়োগ না
করিয়া, এই আণবিক শক্তিকে বিজ্ঞান যেদিন মানবকল্যাণের ক্ষেত্রে প্রয়োগ
করিবে সেদিন মানুষের সভ্যতার ইতিহাসে অত্যুজ্জল এক নৃতন অধ্যায় সংযোজিত
হইবে। 'র্যাডার বিম'-এর উদ্ভাবন এ যুগের বিশেষ একটি উল্লেখনীয় ঘটনা।

বিগত দিতীয় বিশ্বযুদ্ধের সময়ে ইহার সাহায্যে ইংলও জার্মানীর প্রচও বিমানহানার হাত হইতে কিছুটা আত্মরকা করিতে সমর্থ হইরাছিল।

রসায়নবিজ্ঞান চিকিৎসাবিজ্ঞানের সহায়ক। চিকিৎসাবিজ্ঞানকে নানাভাবে সহায়তা করিয়া রসায়নবিজ্ঞান ব্যাধিগ্রস্ত মাত্র্যকে নিশ্চিত মৃত্যুর কবল হইতে ফিরাইয়া আনিতেছে। পেনিসিলিন, ফ্রেপটোমাইসিন, ক্লোরোমাইসিটিন

প্রভৃতি ঔষধ আবিষ্কৃত হওয়ায় এখন লক্ষ লক্ষ মান্ত্রষ বছবিধ ব্যাধির আক্রমণ হইতে রক্ষা পাইতেছে। পূর্বে কিপ্ত কুকুর-শূগাল প্রভৃতির দংশনে উন্মাদগ্রস্ত হইয়া কত মান্ত্রম মারা যাইত, পাস্তরের ইনজেকশন আবিষ্কৃত হওয়ায় সেই ভয়ের হাত হইতে মান্ত্রম আজ মুক্ত। এক দিন বসস্ত-রোগ লোকালয়, গ্রামের পর গ্রাম, উৎসন্ন করিয়া দিয়াছে, জেনর-এর আবিষ্কৃত 'ভ্যাক্সিন' এই তুরস্ত রোগের প্রতিষেধক। অধুনা স্প্রিষ্কিত বিজ্ঞানীরা ক্যান্সার-রোগে প্রয়োগ করিতেছেন। অনুবীক্ষণ-যন্ত্র উদ্ভাবিত হওয়ার ফলে আমরা নানারকমের সাংঘাতিক জীবাণুর সন্ধান পাইয়াছি। এ সব অদৃশ্য শক্রর আক্রমণের কাছে এখন মান্ত্র্য একান্ত অসহায়ভাবে আর আজুসমর্পণ করিবে না।

মানবসভ্যতার বিকাশের গতি ক্রততর করিয়াছে মুদ্রাযন্ত্র। এই যন্ত্রটি নিঃসন্দেহে বিজ্ঞানের একটি বড়ো দান। ইহা মান্ত্র্যের জ্ঞানসাধনাকে কতথানি

বিজ্ঞান মান্তবের জ্ঞান-সাধনাকে বিখমুখী করিয়া তুলিয়াছে যে বিশ্বমুখী করিয়া তুলিয়াছে, তাহা ভাষায় বলিয়া শেষ করা যায় না। সবাক চলচ্চিত্র, রেডিওফোন ইত্যাদির উদ্ভাবন মাত্র্যকে আনন্দদান ও শিক্ষাপ্রচারের ক্ষেত্রে বিপ্রবৃসাধন করিয়াছে। দূরবীক্ষণ-যন্ত্রের দূরফানী দৃষ্টি

আকাশলোকের গোপন রহস্তের আচ্ছাদন উন্তুক্ত করিয়াছে।

বিজ্ঞান মান্তবের নানা অভাব ঘুচাইরাছে, মান্তবকে আনন্দ দিয়াছে, স্থস্বাচ্ছন্য দান করিরাছে, শক্তিমান করিয়া তুলিয়াছে। আমাদের প্রাত্যহিক জীবনে
বিজ্ঞানের দান সংখ্যাতীত। আধুনিক যুগটিকে বিজ্ঞানপ্রভাবিত যান্ত্রিক যুগ
বিলিলে কিছুই তুল বলা হয় না। বিজ্ঞানের শক্তিবলে একালের মান্তব সত্যই

বিশ্বজয়ী হইয়া উঠিয়াছে। কিন্ত ইহাও সত্য যে,
বিজ্ঞানের যুগান্তকারী সকল আবিদ্ধার মানবজাতির
কল্যাণসাধনে প্রযুক্ত হয় নাই। বৈজ্ঞানিক-আবিদ্ধার একদিকে য়েমন সভ্যতাবিকাশে সহায়তা করিয়াছে, অন্তদিকে তেমনি সভ্য মানুষের যুগ্যুগান্তের কীতিকে
নিশ্চিহ্ন করিয়া দিবার উন্মন্ত প্রয়াসেরও সহায়ক হইয়াছে। পর-পর ছইটি
বিশ্বসংগ্রামের ভয়াবহ ধ্বংসলীলা আমাদের একথার সত্যতার প্রমাণ-পরিচয় বহন

করিতেছে। অবশ্য ইহা বিজ্ঞান বা বিজ্ঞানীর দোষ নয়—দোষ হইতেছে লোভী মানুষের সংকীর্ণ স্বার্থবৃদ্ধির, দোষ শক্তিস্পর্ধিত ধনতান্ত্রিক সমাজব্যবহার। আত্মঘাতী জিগীষাকে, দানবীয় প্রবৃত্তির স্বেচ্ছাচারকে মানুষ যেদিন দমন করিতে শিখিবে, যেদিন মানুষের চিত্তে জাগ্রৎ হইবে মহত্তর মানবতাবোধ, সেদিন সভ্যতার সংকট আর দেখা দিবে না। মানুষের অন্তর্নিহিত মনুষ্যম্বর্ধের উপর আহা আমরা কখনো হারাইব না। তাহার চিত্তে অবশ্যই একদিন শুভবোধের উদ্বোধন হইবে, এবং এই শুভবোধই তাহাকে পরিচালিত করিবে বৃহত্তর সমাজকল্যাণের অভিমুখে। বিজ্ঞানসাধনাকে ধর্মসাধনার সহিত যুক্ত করিতে পারিলে বিজ্ঞানের অভিযান শুভংকর হইরা উঠিবে,—পৃথিবীর অগণিত মানুষ আজ সেই মংগলপ্রভাতের প্রতীক্ষায় দিন কাটাইতেছে।

## विखान की हारा : जीवन, ना सृजूर

্রচনার সংকেতস্থাত ঃ প্রান্তিক ভূমিকা—আধুনিক যুদ্ধ ও বিজ্ঞান—একালের যুদ্ধ
সম্পূর্ণ যান্ত্রিক—হিংসা কেবল হিংসাকেই স্বষ্ট করিয়া চলিয়াছে—বিজ্ঞান সভ্যতাকে কোন্ দর্বনাশের দিকে
টানিয়া লইয়া যাইতেছে—আজ কেন বিজ্ঞানের এই মৃত্যুর সাধনা—পুঁজিবাদী মানুষের বিকৃত কুধার
ভয়াবহ পরিণাম—নাজী জার্মানী ও সামরিকবাদী জাপান—উদ্ধত পশুশক্তির পরাভব অবগ্রস্ভাবী—
উপসংহার।

মানবসভাতার ইতিহাসে যুদ্ধবিগ্রহের রক্তলেখা কতবার চিহ্নিত হইল।
আত্মরক্ষা ও আত্মপ্রতিষ্ঠার জৈব প্রেরণা মান্ত্র্যকে বারংবার ঠেলিয়া দিয়াছে ভয়াল
সংগ্রামের মুখে। প্রাগৈতিহাসিক যুগ হইতে
প্রারম্ভিক ভূমিকা আজিকার বিংশ শতাবদী পর্যন্ত মান্ত্র্যে কত
পাশবিক হানাহানি আমরা দেখিলাম—দেখিলাম জিগীষা ও জিঘাংসার
ছিন্নমন্তার্মপ। কুরুক্ষেত্র, লংকা ও ট্রেরে সংগ্রামকাহিনী কত কবির লেখায়
অবিশারণীয় হইয়া আছে—খার্মপলি, হল্দিঘাটের যুদ্ধ মান্ত্র্যকে ভয়চকিত করিয়াছে।
সেকালের মান্ত্র্য যুদ্ধক্ষেত্রে পরিচয় দিয়াছে নিজের বাহুবলের—বীরত্বের।
রণনীতি তথনও মানবতা ও ধর্মবোধকে নির্লজ্জভাবে লংঘন করে নাই। সেদিন
ছিল বিজ্ঞানের শৈশব।

কিন্তু আজিকার দিনের যুদ্ধবিগ্রহের এ কী ভয়ংকর রূপ! বিজ্ঞানের অগ্র-গতির সংগে সংগে রণনীতি ও সমরকৌশল অভাবনীয়রূপে পরিবর্তিত হইয়া গিয়াছে। আধুনিক যুগে ধর্মবোধ ও সত্যের স্থান নাই, বাহুবলের প্রয়োজন নাই, সমরক্ষেত্রের পরিধিও এখন সর্বর্যাপী হইয়া উঠিয়াছে। সাম্প্রতিক কালের যুদ্ধ আধুনিক যুদ্ধ ও বিজ্ঞান বাহুবলের নয়—অন্তর্বলের। নামুম্বের বৃদ্ধির স্ক্রতা তাহার দৈহিক শক্তিকে আজ বহুদ্র অতিক্রম করিয়াছে। আধুনিক সংগ্রাম যে এতখানি সর্বনাশা রূপ পরিগ্রহ করিয়াছে, তাহার মূলে রহিয়াছে বিজ্ঞানের নিত্যন্তন মারণ-অন্তের আবিকার। তাই সমগ্র বিশ্বের শান্তিপ্রিয় মামুষ আজ বিজ্ঞান ও বিজ্ঞানীর দিকে বিমৃঢ় বিভ্রান্ত দৃষ্টিতে তাকাইয়া আছে। মামুম্বের মনে আজ বারংবার জাগিতেছে একটি-মাত্র প্রশ্নঃ বিজ্ঞান কী চায়—সভ্যতার অগ্রগতি, না বিনাশ ? জীবন, না মৃত্যু ?

প্রথম মহাবুদ্ধেও মারণ-অস্ত্রের এমন ভয়াবহ আত্মপ্রকাশ দেখা যায় নাই।
পরিথার অন্তরালে থাকিয়া সংগ্রাম পরিচালনা করা এবং দ্রপাল্লার কামানে

শক্রুকে বিপর্যন্ত করিয়া তোলাই ছিল সেই যুদ্ধের বিশিষ্ট

রূপ। কিন্তু প্রথম বিশ্বযুদ্ধের শেষের দিকে আবিষ্কৃত

হইল ব্রিটিশ-ট্যাংক। ইহাতে যুদ্ধের গতি সম্পূর্ণ পরিবর্তিত হইল, স্চতি হইল
জার্মানীর পরাজয়। হিতীয় মহাযুদ্ধের শেষ-অস্ত্র আরও ভয়ংকর, তাহার দানবীয়
শক্তি শত সহত্র গুণ বেশী মারাত্মক। মাত্র তুইটি আণবিক বোমার প্রলয়ংকর
বিস্ফোরণে অগণিত অধিবাসীসহ জাপানের তুইটি শিল্পসমৃদ্ধ নগরী মুহুর্তে পৃথিবীর
বুক হইতে নিশ্চিহ্ন হইয়া গেল।

একদিকে আক্রমণ, অন্তদিকে আত্মরক্ষা—ফলে প্রতিদিন আরো উগ্র হইয়া উঠিতেছে বিজ্ঞানীর সন্ধানতৎপরতা। একটি মারাত্মক অস্ত্রকে প্রতিহত করিবার

হিংদা কেবল হিংদাকেই
ত্বাহি করিয়া চলিয়াছে
ত্বাহি করিয়া চলিয়াছে
ত্বাহি করিয়া চলিয়াছে
ত্বাহি করিয়া চলিয়াছে
ত্বাহি করিবাজাকে
ত্বাহি করিবাজাকে
ত্বাহি করিবাজাকে
ত্বাহি করিবাজাকে
ত্বাহিক করিবাজাকে

পরিবর্তে আসিল ফেরো-কংক্রিটের পাষাণগাঁথুনী, ট্যাংকের পরিবর্তে আসিল দৈরে পরিবর্তে আসিল ফেরো-কংক্রিটের পাষাণগাঁথুনী, ট্যাংকের পরিবর্তে আসিল ট্যাংকধ্বংদী অস্ত্র, সাবমেরিণের টরপেডো-আক্রমণকে প্রতিরোধ করিবার জন্ত স্পৃষ্টি হইল 'ডেপ্থ চার্জ', শক্রবিমানের অবস্থিতি জানিবার জন্ত আবিষ্কৃত হইল 'ডেপ্থ চার্জ', শক্রবিমানের অবস্থিতি জানিবার জন্ত আবিষ্কৃত হইল 'রোডার-বীম্'। আবার, এ্যাটম বোমাকে প্রতিহত করিবার জন্ত বিজ্ঞানীর লেবোরেটরীতে গবেষণা চলিতেছে বৈদ্যুতিক তরংগের। এখানেই শেষ নয়। সম্প্রতি ইয়োরোপীয় জাতিগুলি হাইড্রোজেন বোমার যে-ভয়ংকর পরীক্ষাকার্য চালাইতেছে, তাহার সংবাদ পৃথিবীর মানুষকে ভীতিবিহ্বল করিয়া তুলিয়াছে।

হিংসা স্ষ্টি করিয়া চলিয়াছে হিংসাকে। ইহার সন্মুখে বিধের নরনারী আজ যূপকান্তবন্ধ মৃত্যুমুখী বলির পশুর মতো ভয়ার্ত অসহায় মান্তবের ত্ই চোখে সম্ভত্ত দৃষ্টি। বিজ্ঞান মানবসভ্যতাকে কোথায় টানিয়া নিতেছে ?

সভ্যতা ও সংস্কৃতিকে ধ্বংস করিবার জন্মই কি বিজ্ঞানীর অতক্র সাধনা? কেবল যুদ্ধকে ভয়াবহ করিয়া তোলার জন্তই কি বিজ্ঞানের অভিযান? যে-প্রকৃতির হাতে মাত্র ছিল ক্রীড়নক মাত্র, যে-প্রকৃতির প্রতিকূল শক্তির সংগে নিরন্তর মানুষকে সংগ্রাম করিয়া চলিতে হইয়াছে, সেই প্রকৃতির ছর্জয় শক্তির

বিজ্ঞান সভাতাকেকোন সর্বনাশের দিকে টানিয়া লইয়া যাইতেছে

উপর জয়ী হইবার প্রয়েজনে একদিন আরম্ভ হইয়াছিল বিজ্ঞানের সাধনা। পৃথিবীর শ্রেষ্ঠ মনীষীবৃন্দ মান্তবের কল্যাণের জন্ম ডুব দিয়াছিল রহস্তমমুদ্রে। সেই রহস্তের আবরণ উন্মোচন করিয়া মাতুষের আশ্চর্য প্রতিভা

আবিক্ষার করিয়াছে কত গোপন সম্পদ ও শক্তি। জলে, স্থলে, নভোদেশে—সর্বত্রই মানুষের আজ অপ্রতিহত অভিযান। বিজ্ঞান একদিন ভয়ংকরকে শুভংকর করিয়া তুলিয়াছিল—সত্য, স্থলর ও মংগল ছিল বিজ্ঞানীর সাধনার মূলমন্ত্র। প্রকৃতির সহিত সংগ্রামশীল মান্নবের জীবনে যে-বিজ্ঞান শক্তি ও শান্তির বাণী বহন করিয়া আনিয়াছিল, সে-বিজ্ঞানই আজ নূতন করিয়া সৃষ্টি করিতেছে মারুষের ধবংসের পর্ব। তবে কি বিশ্বশান্তি ও কল্যাণের কেত্রে বিজ্ঞানের দান ব্যর্থ হইতে চলিয়াছে?

বিজ্ঞানীর কাছে মাতুষের ঋণ অপরিমেয়—বিজ্ঞানের কল্যাণপ্রস্থ দান অব্খ্র-স্বীকার্য। এখন প্রশ্ন, এ যুগের বিজ্ঞানীদল বিশ্বধ্বংসের কাজে আপনার শক্তি ও

মনীষা নিয়োজিত করিল কেন ? জীবনসাধনার পরিবর্তে কেন তাহাদের এই মৃত্যুর সাধনা? কোন্ শক্তির আজ কেন বিজ্ঞানের এই মৃত্যুর সাধনা কাছে বিজ্ঞানী তাহার মহান্ আদর্শ, সমস্ত বিবেকবৃদ্ধি

বিক্রম্ব করিয়া জনকল্যাণের কেতে দেউলিয়া সাজিয়া বসিল ? মানবসভ্যতা যে আজ थ्वः (मानूथं, टेशंत जग कि विकानीवार माशी, ना जायत कारना मानवीय में कि?

আধুনিক রাষ্ট্রধর্ম ও সমাজব্যবস্থাকে বিশ্লেষণ করিলে দেখা যায়, ইহার পিছনে আত্মগোপন করিয়া রহিয়াছে মুষ্টিমেয় মাল্লের সীমাহীন লোভ, পরজাতিকে শাসন ও শোষণের হিংস্র প্রবৃত্তি। এই পুঁজিবাদী মানবগোষ্ঠীর

রক্তমুখী স্বার্থের কবলে পড়িয়া গোটা পৃথিবী আজ আর্ত ও নিপীড়িত। সেই স্বার্থান্ধ ধনিকশ্রেণীর কাছে জগতের পু'জিবাদী মানুযের বিকৃত বিজ্ঞানীরাও নিজেদের বিবেক-বুদ্ধি-প্রতিভা বিকাইয়া কুধার ভয়াবহ পরিণাম

निशां हि। तार्छेत चार्थ हे वर्जमारन मानवजात छरध्व माथा जूनिशा मां डाहेशा है।

তাই আজ তথাকথিত সভা দেশগুলিতে দেখিতেছি, রাষ্ট্রের জন্তই মানুষের মূল্য— मान्नरस्त मर्ताः भीन कन्मानिविधारनत कन्न तारहेत अस्ति नस् । कीवनानर्भत अहे रय বিপর্যয়, আজ ইহারই জন্ম সামাজ্যবাদ কুধার্ত গরুড়ের মতো সমগ্র পৃথিবীকে গ্রাস क्ति हा हिट्टिह, जात मानूच मिन मिन नामिया जा मिटिह १७ एवत छटत । আধুনিক রাষ্ট্রের এই অগুভ বৃদ্ধির প্রভাবে আদর্শন্ত ইইয়া আজিকার বিজ্ঞানী विश्व नत्रस्थवर छत्र अञ्चीत इसन शांगाहर जांगाहेश जांनिशाह ।

नाष्ट्री-कार्मानी ७ मामतिकवानी काशानित नित्क अकवात नृष्टि कितारेल अ কথার সত্যতা প্রমাণিত হইবে। উগ্র জাতীয়তাবাদ এই ছুইটি রাষ্ট্রের জনগণের मृष्टिरक একেবারে আচ্ছন করিয়া দিয়াছিল। युक्क नानीन জার্মানীর প্রচারসচিব ডাঃ গোমেবেল্স-এর মুখে আমরা গুনিঃ 'Intellectual activity is a danger to the building of character' এবং রোজেনবার্গের মুখে শুনি, বিশ্ববিভালয়ের

শিকার আদর্শ হইবে—'not to teach objective नाजी जार्यानी उ science, but the militant, the warlike, the সামরিকবাদী জাপান heroic'। স্থতরাং হিটলারের তাঁবেদার বিজ্ঞানী-সম্প্রানায়ের নিকট হইতে বিশ্বধ্বংসের ভয়াল অস্ত্র ব্যতীত মানবকল্যাণপ্রস্থ কোনো আবিকার কেমন করিয়া আমরা আশা করিতে পারি ? অপচ এই জার্মানীই সভাতা ও সংস্কৃতির ক্ষেত্রে একদিন পৃথিবীতে প্রধান স্থান অধিকার করিয়াছিল। মান্তবের জীবনাদর্শে যখন বিকৃতি ঘটে, তখন ওই বিকৃতি সমগ্র জাতিকে মহা-নিপাতের অভিমুখে টানিয়া লইয়া যায়।

জংগীবাদী জাপানও ইয়োরোপের হুই প্রভাবে প্রভাবিত হইয়াছে। জাপানের রাষ্ট্রনায়কগণ তাই বিজ্ঞানকে নিয়োজিত করিয়াছে মারাত্মক সমর-অস্ত্রের উৎপাদনে। জাপানের বিজ্ঞানসাধকদল ওই আঅঘাতী বুদ্ধোঝাদনার কবল হইতে নিজেদের রক্ষা করিতে পারে নাই। আধুনিক জার্মানী ও জাপান বর্তমান পৃথিবীর মানুষকে দেখাইল সভাতা ও বিজ্ঞানের ভ্য়াবহ বিঞ্ত রূপ। ইংলও, আমেরিকা প্রভৃতি রাষ্ট্রের দৃষ্টিভংগীও অনুরূপ।

কিন্তু লোভীর বিকৃত কুধা ও উদ্ধত পশুশক্তি মাগুষের আত্মিক শক্তিকে, মানবদত্যকে, স্থায়ধর্মকে চিরকাল পংগু করিয়া রাখিতে পারিবে না। সামাজ্যবাদ,

क्गामीताम, नाङीताम धनः मामजिक्ताम धकमिन-ना-উদ্ধত পশুশক্তির পরাভব একদিন পৃথিবী হইতে নিশ্চিক্ হইয়া যাইবে—মান্ত্ৰের অবশ্যস্তাবী শ্রেয়াবৃদ্ধি ও মানবতাবোধের অমোধ প্রভাবে একদিন

সমাজতন্ত্র, সাম্য ও মৈত্রীর প্রতিষ্ঠা অব্শৃস্তাবী। সেইদিন রাষ্ট্রীয় জীবনে স্বাধীন

চিন্তা ও শুভবোধের উদ্বোধন হইবে, এবং নৃতন আদর্শপ্রবৃদ্ধ বিজ্ঞানীদের চিত্তে জাগিবে মানবকল্যাণের প্রেরণা।

বিজ্ঞানীর সত্যতপস্থার উপর বিশ্বাস আজও আমরা হারাই নাই। জগদ্বিখ্যাত ব্রিটিশ বিজ্ঞানবিদ্ হলডেন্-এর কথার প্রতিধ্বনি করিয়া আমরা বলিব: 'We need science more than ever before, and we উপসংহার
must think scientifically not only about

must think scientifically not only about weapons and health, but about politics and philosophy'। বর্তমানের অস্বাস্থাকর সমাজব্যবস্থার অবসান ঘটুক, মানবকল্যাণকে কেন্দ্র করিয়া আবর্তিত হোক বিজ্ঞানসাধনা—ইহাই আমাদের অস্তর্তম কামনা।

#### অতীত ও বৰ্ত মান বাংলা দেশ

্রচনার সংকেতস্ত্র ৪ অতীত বাংলার রাপরেখা—পল্লীবাংলার রাপশ্রীমণ্ডিত মূর্তি—বিগত মূগের আনন্দম্থর বাংলা দেশ—বাঙালী-জীবনে ক্রত পটপরিবর্তন—বাংলার পূর্ব-শ্রী আজ অন্তর্হিত—বাঙালী আজ সর্বরিক্ত-দ্বিতীয় বিধ্যুদ্ধ ও মহামন্বন্তরের প্রতিক্রিয়া—চুর্গত বাংলার ভয়াবহ রাপ—উপদংহার।

অতীতের দিকে যথন দৃষ্টি প্রসারিত করি তথন চোথের উপর ভাসিয়া উঠে বাংলাভূমির একটি প্রশান্ত স্থিম উজ্জল মূর্তি—বাংলার চতুর্দিকে বহিয়া যাইতেছে

সৌন্দর্য, আনন্দ, স্বাস্থ্য, সচ্ছলতা, সম্পদ ও প্রাণের
অতীত বাংলার
উচ্ছল প্রবাহ। দ্রপ্রসারী মাঠে মাঠে সোনালী
রাপরেথা
ধানের টেউ খেলিয়া ঘাইতেছে, কাকচকুর মতো স্বচ্ছ
শীতল পুকুরে-দীবিতে বিস্তৃত আকাশের ঘননীল ছায়া প্রতিবিদ্বিত হইতেছে,
আন্রবীথিতলে অলস-মধ্যাকে রাখালিয়া বাঁশীর চিত্তহারী স্বর বাজিয়া উঠিতেছে,
আর ঘনায়মান সন্ধ্যায় অগণিত দেবায়তনে বাজিতেছে কত কত কাঁসর-শংখ-ঘণ্টা।

অতীত দিনের সেই বাংলা দেশ ছিল পল্লীবাংলা—অজ্ঞস্ত্র পল্লীর মধ্যেই ছিল তাহার প্রাণের উৎস। বর্তমানকালে যে-শহরগুলি ক্ষীতকার অজগরের মতো সমস্ত দেশকে গ্রাস করিতে উগ্রত হইরাছে, সেদিন ইহাদের দানবীয় অন্তিম ছিল না। গ্রামগুলির অনাড়ম্বর জীবন্যাতার ক্ষেত্রে তথনো ক্রত্রিমতা প্রবেশ করে নাই, আর্থিক জীবনে ভাঙন ধরে নাই—সেদিন পল্লীতে পল্লীতে স্বদেশীসমাজ্বের রূপটি ছিল অবিকৃত। অতীতের সেই স্বয়ংসম্পূর্ণ পল্লীবাংলার

শ্বতঃমূর্ত আনন ও সৌন্দর্যের নির্ভুল স্বাক্ষর বহন করিতেছে বাঙালীর সামাজিক উৎসবগুলি।

গ্রামের কৃষি, গ্রামের কুটারশিল্প সেদিন বাঙালীকে আর্থিক ক্ষেত্রে সচ্ছল করিয়া তুলিয়াছিল—ব্যবসায়-বাণিজ্যে বাঙালী তখনো পিছাইয়া পড়ে নাই। অতীত বাংলার দিকে তাকাইলে শিল্পসমূদ্ধ এই দেশের চমৎকার একটি ছবি দৃষ্টির

পলীবাংলার

শীমণ্ডিত মূর্তি

সমূথে ভাসিয়া উঠে: গ্রামের প্রবেশপথের বাহিরে
উচভূমিতে বসিয়া কুস্তকার তাহার চক্রে করসঞ্চালন
দারা নানাদ্রব্য প্রস্তুত করিতেছে; গৃহগুলির পশ্চাতে

গমনাগমন-পথে কয়থানি তাঁত চলিতেছে, সেগুলির সানা বৃক্ষে ঝুলানো আছে এবং নীল, লোহিত ও স্বৰ্ণ্যুত্ৰে যখন বস্ত্ৰবয়ন করা হইতেছে, তথন স্ত্ৰের উপর বৃক্ষ হইতে ফুল ঝরিয়া পড়িতেছে। পথে পিতলের ও তাত্রের পাত্রাদি প্রস্তুত্রকারীরা সশব্দে কাজ করিতেছে। ধনীর গৃহে অলিনে বিসিয়া স্বর্ণকার ও মণিকার চারিদিকের ফল ও ফুল এবং বিকশিত-শতদল পুষ্ট্রণীর কুলে আমকুঞ্জনধ্যে অবস্থিত দেবায়তনের প্রাচীরে অংকিত চিত্র হইতে আদর্শ লইয়া নানারূপ অলংকার প্রস্তুত্ত দেবায়তনের প্রাচীরে অংকিত চিত্র হইতে আদর্শ লইয়া নানারূপ অলংকার প্রস্তুত্ত করিতেছে। এই যে ছবি, ইহা আজ আমাদের কাছে রাত্রির স্থপের মতো মিধাা হইয়া গিয়াছে। কিন্তু অতীত বাংলার যথার্থ রূপটি ইহারই মধ্যে ফুটিয়া উঠে। সে-যুগের বাংলার চাষী ও বাংলার শিল্পীর প্রাত্যহিক জীবনে নাগরিকতার মারাত্মক স্পর্শ লাগিতে পারে নাই বলিয়া একদিকে অজ্য্র কর্মচাঞ্চল্য, অন্থদিকে অকুল শান্তি ও বিপুল বিরতির মধ্যে তাহাদের দিনগুলি স্বছ্লে অতিবাহিত হইয়াছে।

সেই বিগত দিনের বাঙালীসমাজে লোকশিক্ষা, লোক-আমন্দের কোনোরণ অভাব ছিল না। প্রত্যেক গ্রামে টোল ছিল, চতুপাঠী ছিল, পাঠশালা ছিল, মক্তব ছিল, মার্ডাসা ছিল—স্বন্নব্যয়ে সকলেই শিক্ষালাভ করিত। পাঁচালী,

বিগত যুগের কবির গান, কথকতা, যাত্রা প্রভৃতির মধ্য দিয়াও দেশবাসী শিক্ষা এবং আনন্দ লাভ করিত। সে-যুগের লোকসাহিত্য কম উন্নত ছিল না। বাঙালীর ধর্মে,

সমাজে, আর্থিক ক্ষেত্রে সর্ববিষয়ে একটা সহযোগিতার ভাব ছিল, পরস্পরের মধ্যে আন্তর প্রীতির আদানপ্রদান হইত। পল্লীর গানে, পল্লীর নৃত্যে, পল্লীর বিবিধ ক্রীড়াকৌতুকে, পল্লীর মেলাগুলিতে যথার্থ আন্তরিকতা ও স্বাস্থ্যের লক্ষণ সর্বত্রই ফুটিয়া উঠিত। বিগত যুগে দেশের মাহ্য সমস্ত জীবন ধরিয়া গ্রামের মধ্যেই বসবাস করিয়াছে। ধনীনির্ধন সকলেরই একান্ত সত্যবস্ত ছিল তাহাদের আপন

আপন পল্লী। বাঙালীর যদি কোনো সভ্যতা ও সংস্কৃতি থাকে, তবে তাহাকে গ্রামীণ বলিয়াই আথ্যা দিতে হইবে।

বাংলা দেশের সেই এক ছবি। তারপর হইল জত পটপরিবর্তন। পশ্চিমের শিক্ষা, পশ্চিমের সভ্যতা ও সংস্কৃতি, পশ্চিমের শিল্পবিপ্লব আমাদের জীবনে

বাঙালীজীবনে দ্রুত প্রস্থারিবর্তন অভাবনীয় পরিবর্তন আনিয়া দিল। বিদেশী কল-কারথানাজাত পণ্যের প্রতিযোগিতার প্রবল বজার মুখে পড়িয়া বাংলার কুটারশিল্প ভাসিয়া গেল, এবং

তাহারই ফলে দেশের কৃষিজীবনে ভাঙন ধরিল, আমাদের আর্থিক ব্যবস্থার ভিত্তি আমূল নড়িয়া উঠিল—সমস্ত পল্লীসমাজ কেল্রচ্যুত হইয়া পড়িল। গ্রামের শিল্পবিচ্যুত শ্রমিক নবপ্রতিষ্ঠিত শহরগুলিতে আশ্রয় লইতে বাধ্য হইল। চাষীর আর্থিক দারিদ্রা ও অসচ্ছলতা বাড়িয়া গেল। বিজাতীয় শিকাব্যবস্থার প্রভাবে দেশের সার্বজনীন শিক্ষার পথ রুদ্ধ হইতে চলিল, নবপ্রবর্তিত ইংরেজী শিক্ষা লাভ করিয়া কতিপয় ভূমিবিত্তহীন বাঙালী সওদাগরী আপিসে চাকরির সন্ধানে ফিরিতে লাগিল—ইহারাই জন্ম দিল বাঙালী মধ্যবিত্তশ্রেণীর। বাংলার শিল্প গেল, কৃষি গেল, ব্যবসায়-বাণিজ্য বিনপ্ত হইল—জাতীয় চরিত্রে দেখা দিল অবিশ্বাস্ত বিলপ্ত ও আত্মনির্ভরণীলতার অভাব।

একদিন পল্লীগুলিই ছিল বাংলার প্রাণকেন্দ্র, আজ ইহাদের স্থান অধিকার করিয়াছে নৃতন নৃতন কত শহর। একদিকে গ্রাম পরিত্যাগ করিয়াধনী জমিদার

বাংলার পূর্বশ্রী আজ অন্তহিত ও শিক্ষিতসম্প্রদায় শহরে বাসা বাঁধিতেছে, অপরদিকে আমাদের পল্লীগুলি ক্রমশই জনবিরল হইয়া পড়িতেছে। বর্তমানে পল্লীতে যাহারা বাস করে তাহাদের শিক্ষা

নাই, আনন্দ নাই, অর্থ নাই, স্বাস্থ্য নাই—তাহাদের সকল আশাভরসা বিনষ্ট হইয়াছে। অশিক্ষা ও কুশিক্ষা, ঘুণা দলাদলি আর কুসংস্কার বাঙালীর গ্রাম্য-জীবনে ভয়াবহ অভিশাপ ডাকিয়া আনিতেছে। আবার, যাহারা নাগরিক জীবন ষাপন করে, তাহাদের মধ্যে দেখা দিয়াছে দারিদ্রা ও অস্বাভাবিক জীবনযাত্রার য়ানি, কৃত্রিমতা, আত্মকেন্দ্রিক অসামাজিকতার ভাব ও উৎকেন্দ্রিকতা।

বাঙালীজাতির অতীতের লক্ষণীয় স্বাতন্ত্র্য বর্তমানে বিলুপ্ত হইয়া গিয়াছে। সেদিন রাজনীতির ক্ষেত্রে বাঙালীর প্রভূত খ্যাতি ছিল, কর্মে খ্যাতি ছিল— খ্যাতি ছিল বিশিষ্ট চিন্তাও ভাবসাধনার ক্ষেত্রে। এ

বাঙালী আজ দর্ববিজ্ঞ যুগে দেই সার্বিক প্রতিষ্ঠা আমাদের আর নাই। নানা তঃখদৈক্ত ও বেকারজীবনের অশেষ গ্লানি আমাদিগকে এখন প্রতিনিয়ত পীড়িত করিতেছে। এই প্লানিকে আরো মর্মান্তিক করিয়া তুলিয়াছে হিন্দু-মুদলমানের লজ্জাজনক আড়াআড়ি এবং উচ্চবর্ণ ও নিম্নবর্ণের হিন্দুর মধ্যে বিচ্ছেদ। সাহিত্য এবং ভাষায় পর্যন্ত আজ সেই সাম্প্রদায়িকতার অস্থন্দর ছায়াসম্পাত দেখা যাইতেছে।

উপরে বর্ণিত আর্থিক ও মানসিক দারিদ্রাকে অবিরত পোষণ করিয়া যখন আমরা রিক্ততার শেষ প্রান্থে আসিয়া দাঁড়াইয়াছি, তখন সমগ্র বিশ্বে সমরাগ্নি প্রজ্ঞানিত হইয়া উঠিয়াছে—দ্বিতীয় মহাযুদ্ধ তাহার সর্বনাশা রূপ পরিগ্রহ করিয়া

দেখা দিল দরিত্র ভারতে। নানা কারণে বাংলাদেশেই এই যুদ্ধের প্রতিক্রিয়া দেখা দিয়াছে বেশী। ইহার পর দেশে দেখা দিল ভয়াবহ মন্বন্তর—উনিশ শ' তেতাল্লিশ

সালে। বাংলার পঁয়ত্রিশ লক্ষ অসহায় নরনারী একমৃষ্টি অন্নের অভাবে প্রাণ হারাইল। বৃদ্ধ শেষ হইবার সংগে সংগে দেশের উপর নামিয়া আসিল আরো ভয়ংকর অভিশাপ—বাংলাদেশ তথা সমস্ত ভারতবর্ষ বিভক্ত হইয়া গেল। বংগভূমির আর্থিক বনিয়াদ ইহার ফলে একেবারে ভাঙিয়া পড়িল। বর্তমানে আমাদের অর্থনীতি, রাজনীতি, শিক্ষা ও সংস্কৃতির ক্ষেত্রে দেখা দিয়াছে অভাবনীয় সংকট। আজ বাঙালীর অন্ন নাই, বন্ত্র নাই—সে উপবাসী, অর্থ-উলংগ। অতীতের সোনার বাংলার সেই সম্পদ্দোন্দর্য কে অপহরণ করিল? বাংলাজননী আজ হত্যব্দ্ধা, নিয়কা হইয়া উঠিয়াছে।

দিনের পর দিন বাঙালীর বেকারসমস্তা শোচনীয় রূপ লইয়া আত্মপ্রকাশ করিতেছে। বংগব্যবচ্ছেদের ফলে কাতারে কাতারে মাত্র্য সমাজজীবনের কেন্দ্র হইতে বিচ্ছিন্ন হইয়া পড়িয়াছে। অজস্র অসহায় নারী পুরুষরূপী হিংস্র পশুর

কবলে পড়িয়া আত্মসন্ত্রম বিনষ্ট করিয়া বৃভুক্ষার তাড়নায় দেহ বিক্রয় করিতে বাধা হইয়াছে। অন্তদিকে শত শত দরিত্র চাষী অনিবার্য কারণে সামান্ত জমিজমা বিক্রয় করিয়া দিয়া দিনমজুরে পরিণত হইয়াছে। চাষীর আজ জমি নাই, শ্রমিকের জন্ত কোনো শিল্প নাই, মধ্যবিভ্রসম্প্রদারের জন্ত কোনো বৃত্তি নাই—বর্তমান বাংলার এ কী সর্বহারা রিক্তম্র্তি! বাংলার সমাজজীবন আজ বিপর্যন্ত, সমগ্র বাংলা দেশ আজ বিধবত্ত। বাঙালীর স্বাস্থ্য ভাঙিয়া পড়িয়াছে, আনন্দ বিদ্রিত হইয়াছে—তাহার সম্পদ্র অপহৃত, তাহার শিক্ষাব্যস্থা পংগু হইয়া পড়িয়াছে।

বাঙালীর ব্যবসায়বিম্থতাও বর্তমানে তাহার সকল উন্নতির অন্তরায় হইয়া দাঁড়াইয়াছে। আমাদের শিল্প ও কৃষির অবস্থা শোচনীয়। স্কুতরাং মানুষের মতো বাঁচিয়া থাকিবার কোনো পথই আমাদের আজ থোলা নাই। এই যে জটিল সংকট-সমস্তার মুখোমুখি আসিয়া আমরা দাঁড়াইয়াছি, আমাদিগকে আজ তাহা হইতে পরিত্রাণের পথনির্দেশ কে দিবে ?

এই ভয়াবহ পরিস্থিতি বাঙালীর আত্মসন্থিং যদি ফিরাইয়া আনিতে পারে, নাগরিক জীবনের বিলাসমোহ ও স্বার্থান্ধ মনোর্ত্তি পরিত্যাগ করিয়া বাঙালী যদি নৃতন ভাবে পল্লীবাংলাকে চিনিয়া লইতে পারে, অমেয় উপদংহার তঃধের মূল্যে যদি সে আত্মশক্তি লাভ করিবার প্রেরণা পার, তবেই তাহার বাঁচিবার আশা আছে। তঃসহ বেদনার স্পর্শে বাঙালী আবার জাগিয়া উঠুক, পল্লীর সম্পদ ও অতীত ঐতিহ্যকে ফিরাইয়া আত্মক,—ইহাই হয়তো তাহার ভাগ্যবিধাতার অভিপ্রায়। বাংলার ঐশ্ব্যময়ী মূর্তিথানি বর্তমানের সহস্র আঘাত-সংঘাতের মধ্য দিয়া আবার উদ্ভাসিত হইয়া উঠিবে, এ প্রত্যয়ুটুকু যেন আমরা হারাইয়া না ফেলি।

### বাংলা পল্লীর উন্নয়ন্সমস্যা

রচনার সংকেতস্ত্র ঃ স্চনা—পল্লীই বাংলার প্রাণকেন্দ্র—বাংলা পল্লীর উন্নয়নসমস্তাটি সতাই জটিল—পল্লী-উন্নয়নের জন্ম চাই বলিষ্ঠ পরিকল্পনা—সর্বাত্যে জনশিক্ষার প্রয়োজন—পল্লীর আকর্ষণ বাড়াইতে হইবে—লুপ্ত শিল্পের উদ্ধারসাধন ও কৃষি-উন্নয়ন—জনস্বাস্থ্যের উদ্ধারসাধন—পল্লীমেলার প্রবর্তন— স্বদেশীসমাজ-গঠন।

বাঙালী তথা সমগ্র ভারতবাসীর জীবন পল্লীকেন্দ্রিক—আমাদের দেশ পল্লীপ্রাণ। এই পল্লীকে কেন্দ্র করিয়াই গড়িয়া উঠিয়াছে এ দেশের সভ্যতা ও সংস্কৃতি। পশ্চিমের বস্তুতান্ত্রিকতার প্রভাবে আজ অমাদের দেশের স্থানে স্থানে বিভিন্ন শহর মাথা তুলিয়া দাঁড়াইয়াছে সত্য, কিন্তু অভাবধি দেশের শতকরা নক্ষই জন লোক বাস করে দ্র-দ্রান্তের পল্লীঅঞ্চলে। পঞ্চাশ বছর পূর্বেও গ্রামের সংগে আমাদের সংযোগ অবিচ্ছিন্ন ছিল,—পল্লীর বুকে কান পাতিলে সমগ্র বাঙালী জাতির হুৎস্পেনন শোনা যাইত। একদিন যে-গ্রামকে কেন্দ্র করিয়া বাঙালীর জীবনপ্রবাহ আবর্তিত হইরাছে, বাঙালী আজ তাহাকেই সম্পূর্ণ বিশ্বত হইতে বসিয়াছে। বাংলা-পল্লীর সৌমা শান্তশ্রী আজ আর নাই। গ্রামের দেবায়তন, শিক্ষা-পল্লীই বাংলার প্রাণকেন্দ্র নিকেতন ভাঙিয়া পড়িয়াছে, উৎসব-আনন্দে মৃথরিত লোকালয়গুলি ক্রমেই নিশ্চিহু হইয়া যাইতেছে, পথবাট ঘন জংগলে আকীর্ণ হইয়া উঠিতেছে। বর্তমানে বাংলার পল্লী প্রায় জনশৃত্য ও শ্রীহীন। সে-য়ুগের অভাবনীয় সম্পদ-প্রাচুর্য আজিকার দিনে আর দৃষ্ট হয় না—বাঙালীর কৃষি গিয়াছে, কুটারশিল্প গিয়াছে, আর্থিক সচ্ছলতা গিয়াছে। বাংলার জনগণের মুথে আজ অভাব, তৃঃথদৈত্য ও নিরানন্দের ছায়া গভীরভাবে রেখাপাত করিয়াছে। বলিয়াছি, দেশের শতকরা নব্বই জন লোক এখনো বাস করে গ্রামে। স্কুতরাং গ্রামের উন্ধৃতিসাধন করিতে না পারিলে জাতীয় জীবনে যে কল্যাণ আসিবে না, এই সত্যটিই আজ আমাদিগকে বিশেষভাবে বুঝিয়া লইতে হইবে।

প্রত্তীর পুনর্গঠনসমস্থার সংগে আমাদের জীবনের বিবিধ সমস্থা জড়িত। নানা দিক হইতে আমাদিগকে এ সকল সমস্থার সমুখীন হইতে হইবে। ব্যাধি,

বাংলা পল্লীর উন্নয়নসমস্থাট দারিদ্রা, অশিক্ষা, কুশিক্ষা, সংকীর্ণতা ও কুসংস্কার বাঙালীর জীবনকে একরূপ পংগু করিয়া দিয়াছে। শিক্ষিত ধনিসম্প্রানায় অধুনা প্রামকে একেবারে বর্জন করিয়াছে। ইংরেজী শিক্ষাদীক্ষার প্রভাবে বর্তমানে আমরা পল্লীকেল্র হইতে বিচ্যুত। তাই একদিকে শহরগুলি ক্রমশ যতই স্ফীত হইয়া উঠিতেছে, অক্সদিকে প্রামগুলি ততই তুর্দশার ঘন অন্ধকারে বিলীন হইয়া যাইতেছে।

প্রতিমূহুর্তে সরকারের উপর একান্ত নির্ভরশীল হইয়া থাকিলে আমাদের চলিবে না—আঅশক্তির উপর ভর করিয়াই আমাদিগকে পল্লীসংগঠন ও পল্লীর

পল্লীউন্নয়নের জন্ম চাই বিনিষ্ঠ পরিকল্পনা জনপাথ্য, জনপাথ্য, জনপাথ্য, জনগণের আর্থিক অবস্থা যাহাতে ধীরে ধীরে উন্নতির পথে অগ্রসর হইতে পারে, তাহার জন্ম প্রণালীবদ্ধভাবে

ও স্থৰ্ছ পরিকল্পনার সহায়তায় বাঙালীকে পল্লীর পুনর্বিস্থাসের ক্ষেত্রে অবতীর্ণ হইতে হইবে।

প্রথমেই ধরা যাক জনশিক্ষার কথা। দেশবাসীর সংকীর্ণতা, কুসংস্কার, স্বাগ্রেজনশিক্ষার আত্মকেন্দ্রিক মনোবৃত্তি ইত্যাদির জন্ম দারী অশিক্ষাও প্রয়োজন কুশিক্ষা। ইরেজী শিক্ষা প্রচারিত হইবার পূর্বে এদেশে সার্বজনীন লোকশিক্ষার পথটি মুক্ত ছিল। ততুপরি যাত্রা, কথকতা, পাচালী

প্রভৃতির মধ্য দিয়াও জনসাধারণ শিক্ষার যথেষ্ট স্থাোগ পাইত। কিন্ত ইরেজী শিক্ষাপ্রসারের সংগে সংগে দেশীয় শিক্ষার ধারাটি বিল্পু হইয়াছে। দেশের শিক্ষাপ্রতিষ্ঠানগুলিতে যে-ধরণের শিক্ষা প্রবর্তিত হইয়াছে, তাহার প্রভাবে বাঙালী তাহার দেশদেখা চোখটিকে হারাইতে বসিয়াছে।

অধিকাংশ দেশবাসী আজ শিক্ষার অভাবে সংকীর্ণতা ও কুসংস্কারে আচ্ছয় হইয়া গ্রামের মধ্যে নিরানন্দ জীবন যাপন করিতেছে। এই লক্ষ লক্ষ পল্লীবাসীকে শিক্ষার আলো দিতে হইবে—তাহাদের জন্ম প্রাথমিক শিক্ষা আবিশ্রিক ও অবৈতনিক করিতে হইবে। শুধু অল্লবয়স্ক শিশুর জন্ম শিক্ষাপ্রতিষ্ঠান গড়িয়া তুলিলে চলিবে না, দেশের বয়স্ক মান্তবের জন্মও উপযুক্ত শিক্ষার ব্যবস্থা করিতে হইবে। নিরক্ষরতার বিরুদ্ধে ব্যাপক অভিষানই হইবে আমাদের পল্লীউনয়নের প্রথম কথা।

বর্তমানে 'প্রামে ফিরিয়া যাও' আন্দোলনের কথা অনেকের মুথেই শোনা যাইতেছে। শিক্ষিতসম্প্রনায়কে প্রামের প্রতি আকৃষ্ট করিতে হইলে পল্লীর আর্ক্ষণ বাড়াইতে হইবে আর্ক্ষণ বাড়াইতে হইবে আর্ক্ষণ বাড়াইতে হইবে আর্ক্ষণে তাহারা প্রামে ফিরিবে? প্রামে যদি অয়ের সংস্থান না থাকে, সেথানে যদি তাহারা তাহাদের মানসিক আনন্দের উপকরণ সংগ্রহ করিতে না পারে, তবে তাহাদিগকে আমরা কেমন করিয়া প্রামে ফিরাইয়া আনিতে পারি? নিয়মধ্যবিত্তসম্প্রদায় শহরের মুথে ধাবিত হয় অর্থের আর্ক্ষণে, ধনীরা শহরে বাসা বাঁথে আমোদ-প্রমোদের মোহে। আজিকার বাংলা-পল্লীতে জীবিকা অর্জনের সেই স্ক্রেমাণ কোথায়,

আমোদ-প্রমোদের ব্যবস্থা কোণায় ?
পদ্ধীর আর্থিক ত্রবস্থা আমাদিগকে ঘুচাইতেই হইবে। ইহার জন্ম সর্বাগ্রে
প্রমোজন, একদিকে বাংলার লুপ্ত কুটীরশিল্পের উদ্ধারসাধন, অন্মদিকে বৃধির
উদ্ধারন। আমরা আজ পশ্চিমের আদর্শে দেশে বড় বড় কলকারখানা প্রতিষ্ঠিত
ক্রিবার কত স্বপ্র দেখিতেছি, কিন্তু প্রায়-বিলুপ্ত কুটীরশিল্পের উজ্জীবনের কথাটি তেমন ভাবিতেছি না।
বিদ্ধান্ত্র একদিন আমরা বিশ্মরকর কুশলতা প্রদর্শন করিয়াছি,—তামা-পিতলকাঁসা প্রভৃতি ধাতুর বাসনাদি প্রস্তুত করিবার ক্ষেত্রে আমাদের অভূত ক্ষমতা ছিল;
ছুরি, কাঁচি, দা প্রভৃতি সামগ্রী স্থান্তর দাঁকা, হোড়ের চির্ন্থনী, বোতাম প্রভৃতি তৈরী করিয়া
বাংলার পল্লীবাসী মান্ত্র তাহার জীবিকা উপার্জন করিয়াছে। আজও বাংলার

সর্বত্র এইসব সামগ্রীর বিশেষ প্রয়োজন রহিয়াছে। কিন্তু এখন বাহির হইতে আমদানী করিয়া আমরা এইগুলির প্রয়োজন মিটাইতেছি। এ সকল দ্রব্য প্রস্তুত করিবার ক্ষেত্রটি যদি আমরা নতুন করিয়া আবিদ্ধার ও প্রসারিত করিতে পারি, তবে আমাদের জীবিকা অর্জনের পথটি অনেকখানি প্রশন্ত হইয়া উঠিবে।

কুটীরশিল্প-স্থাপনের জন্ম অধিক টাকার প্রয়োজন হয় না। একক প্রচেষ্টায় এইরূপ শিল্পের প্রতিষ্ঠা সম্ভব না হইলে সমবায়প্রথায় সহজেই ইহার প্রবর্তন করা যায়। কুটীরশিল্পের উদ্ধারশাধন হইলে এত এত মানুষকে গ্রাম পরিত্যাগ করিয়া শহরে আসিয়া কৃত্রিম জীবন যাপন করিতে হয় না। ইহাতে শিক্ষিত বেকার যুবক গ্রামে থাকিয়া যেমন অর্থ উপার্জন করিতে পারিবে, অন্তাদিকে গ্রামের সচ্ছলতা ও স্বাস্থ্য তাহারা অল্লায়াসে ফিরাইয়া আনিতে পারিবে।

कृषित मिर्छ श्रामिनिरक मस्तारानी रहेर्छ रहेर्त । वाश्नांत कृषि थूवहे श्राम् — अप्रक्र क्ष्यक क्ष्यक

বাংলার পল্লীবাসী আজ ভগ্নস্বাস্থ্য, থাছাভাবে তাহাদের জীবনীশক্তি হ্রাস্থ্য পাইতেছে, নানা ব্যাধির প্রকোপে পড়িয়া মরণের মুখে ক্রত অগ্রসর হইতেছে। বাঙালীকে কর্মে উভ্নমনীল করিয়া তুলিতে হইলে তাহার হারাণো স্বাস্থ্যের জনস্বাস্থ্যের উদ্ধারদাধন পুনরুদ্ধারসাধন করিতে হইবে। একদিন জমিদারগণ গ্রামেই বাস করিতেন, পুকুর-দীঘি খনন করাইতেন—প্রামে বিশুদ্ধ পানীয় জলের অভাব হইত না। আজ বাংলার পুকুর-দীঘি সব্মজিয়া ভরাট হইয়া গিয়াছে, বিশুদ্ধ জলের অভাবে নানা রোগ সহজেই বিশুার-লাভ করিতেছে। সমস্তগ্রামবাসীর সমবেত প্রচেষ্টায় যদি নলকুপ বসাইবার বাবস্থা করা যায়, পুন্ধরিণী-দীঘিগুলির যদি সংস্কার সাধিত হয়, তবে ব্যাধির

প্রকোপ অনেকটা কমিয়া আসিবে। গ্রামবাসীর উপযুক্ত চিকিৎসার জন্ম সরকারী সহায়তার বিশেষ আবশুক আছে।

এদেশ্বলি-হলে, শহরের ময়দানে ময়দানে বক্তৃতা করিয়া আমরা প্রতিনিয়ত অয়থা প্রভূত শক্তিকয় করিতেছি, ইহাতে দরিদ্র পল্লীবাসীর বিশেষ কোনো উরতি সাধিত হইবে না। দেশের অগণিত জনসাধারণকে উঘুদ্ধ করিয়া তুলিতে হইলে পল্লীমেলার পুনঃপ্রবর্তনই একমাত্র প্রেষ্ঠ পয়া। গ্রাম্যমেলার নানারকমের উপকারিতা আছে। ইহার সহায়তায় একদিকে মায়্রেম মায়্রেম মিলনের পথটি সহজ হইয়া উঠিবে, আবার অন্তদিকে ইহার একটা অর্থকরী স্থবিধাও আছে। স্বদেশী শিল্পের প্রদর্শনী খুলিয়া, নানা আমোদ-প্রমোদের ব্যবন্থা করিয়া, ইহা হইতে য়ে-অর্থ সংগৃহীত হইবে, তাহাতে কয়েকটি গ্রামের সংস্কারকার্য অন্তত কিছুটা অগ্রসর হইতে পারে। মেলার মাধ্যমে পল্লীবাসীগণ পরস্পরের সংগে সহজে ভাবের আদানপ্রদানও করিতে পারিবে, শিক্ষার আলোক পাইবে, তত্পরি লাভ করিবে আনাবিল আনন্দ। পল্লীসংস্কার ও পল্লীর পুনর্গঠনের ক্ষেত্রে সরকারী অর্থসাহায্যের প্রয়োজন যে অত্যধিক, একথা অন্বীকার করা যায় না। কিন্তু সরকারের নিকট প্রতিমূহুর্তে

বিশেষ কিছু সাহায্য পাওয়ার আশা আমরা করিতে পারি না। স্থতরাং পল্লীসংগঠনের জক্ত আমাদের প্রোজন বলিষ্ঠ স্থদেশীসমাজ গড়িয়া তোলা। আআনির্ভরশীলতা ও সংবশক্তির সহায়তায় জাতীয় জীবনের উন্নতিকে আমরা অনেকথানি অগ্রসর করিয়া দিতে সমর্থ হইব। এক্ষেত্রে শিক্ষিতসম্প্রদায়কেই সকলের পুরোভাগে আসিয়া দাড়াইতে হইবে, তাহারাই হইবে জাতির সকল উন্নতির পথপ্রদর্শক—তাহাদের অক্লান্ত সাধনাই স্প্রী করিবে পল্লীবাসীর মধ্যে বলিষ্ঠ সমাজচেতনা। সমাজবোধ জাগ্রৎ করিতে পারিলেই আমাদের হীন দলাদলি ও মানসিক সংকীর্ণতা মুছিয়া ঘাইবে, একাের ভিত্তিতে কাজ করা সহজে হইবে। পল্লীর উন্নতি ব্যতীত বাঙালীর কোনাে উন্নতিই যে সন্তব নয়, একথা আমাদিগকে বিশেষভাবে উপলব্ধি করিতে হইবে এবং এই পথেই রহিয়াছে জাতীয় জীবনের বহুমুখী সমস্তা-সমাধানের ইংগিত।

### বাঙালীর বেকারসমস্যা

িরচনার সংকেতস্ত্র ৪ প্রচনা—মধ্যবিত্ত বাঙালী—বাঙালী মধ্যবিত্তের অসহার অবস্থা
—বাঙালীর যুন্ধোত্তর বেকারসমস্তা—বাঙালীকে চাকরির মোহ ত্যাগ করিতে হইবে—বেকারসমস্তার
জটিনতা—আধুনিক শিক্ষাপ্রতির ব্যর্থতা—কৃষিব্যবস্থার উন্নতিবিধান করিতে হইবে—কুজায়তন শিল্পের
প্রতিষ্ঠা ও কুটারশিল্পের পুনরুদ্ধারদাধন—বৃত্তিশিক্ষা ও কারিগরী শিক্ষার প্রবর্তন—পশ্চিমবঙ্গ-সরকারের
পরিকল্পনা—উপসংহার।

বেকারসমস্থা এ যুগের বাঙালীর কাছে নতুন কিছুই নয়। যতই দিন যাইতেছে, তাহার আর্থিক সংকট ততই প্রবলতর হইয়া দেখা দিতেছে। বিগত পঞ্চাশ বছরের ইতিহাস বিশ্লেষণ করিলে দেখা যাইবে, বাঙালী ক্রমশই আর্থ-

নীতিক অবনতির পথে অগ্রসর হইয়া চলিয়াছে। তাহার শিল্প নাই, ব্যবসায় নাই—এ দেশের ক্রষিও একান্ত অনগ্রসর। যে-কুটারশিল্প ও ক্রমিকে অবলম্বন করিয়া বাঙালী তাহার আর্থিক জীবন অতিবাহিত করিত, নানাকারণে তাহা বিনপ্ত হইয়া গিয়াছে। ইংরেজশাসন আমাদের কুটারশিল্প ধ্বংস করিয়াছে—বিদেশের যয়োৎপাদিত পণ্যের প্রতিযোগিতার মুখে পড়িয়া এদেশের শিল্প দাঁড়াইতে পারে নাই। অক্সদিকে চিরস্থায়ী বন্দোবন্ত প্রভৃতি ভূমিপ্রথার স্প্তিহেতু বাংলার ক্রমকসম্প্রদায়ের অবস্থা প্রতিদেশ শোচনীয় হইয়া উঠিয়াছে। এলপ অবস্থায় আমাদের দেশে যদি নানারকমের শিল্প গড়িয়া উঠিত, আমরা যদি ব্যবসায়-বাণিজ্যে স্থান করিয়া লইতে পারিতাম, তবে ক্রমির উপর একান্ত নির্ভরশীলতা অনেকটা কমিয়া যাইত। কিন্তু বাঙালীর ব্যবসায়বিম্থতা ইহার পরিপন্থী হইয়া দাঁড়াইয়াছে। তাই ক্রমক-বাঙালী শ্রমিকবাঙালীতে পরিণত হইয়াছে, শ্রমিক-বাঙালী আজ বাধ্য হইয়াই নিঃম্ব বেকার শ্রমিকের জীবন যাপন করিতেছে।

বাংলাদেশে আরো একটি শ্রেণীর মান্ত্র্য আছে, ইহারা হইতেছে মধ্যবিত্তসম্প্রদায়। ইহাদের তেমন কোনো ভূসম্পত্তি নাই, স্থায়ী আয়ের কোনো ব্যবস্থা
নাই—সরকারী দপ্তরে, সওদাগরী আপিসে চাকরিকেই
একমাত্র পেশা করিয়া ইহারা জীবন অতিবাহিত করে।
ইংরেজ-রাজ্য প্রতিষ্ঠিত হইবার পর হইতেই বাঙালী মধ্যবিত্তশ্রেণীর স্থিঃ
ইইয়াছে। কিছুটা ইংরেজী শিক্ষা লাভ করিয়া মাসান্তে নির্দিষ্ট বেতনের চাকরিতে
আত্মনিয়োগ করাকেই বাংলার মধ্যবিত্তসম্প্রদায় নিজেদের চরম আকাংক্ষার ব্স্তু

বলিয়া জানে। আবার, ইহাদের মধ্যে অনেকে ডাক্তারী, ওকালতি প্রভৃতি উচ্চশিক্ষামূলক বৃত্তির ক্ষেত্রেও নামিয়া পড়িয়াছে।

আপিদের চাকরি একদিন স্থলভ ছিল, উচ্চতর পেশায় একসময় বর্তমানের
মতো তেমন মারাত্মক প্রতিযোগিতা ছিল না। তাই বাংলার মধ্যবিত্রশ্রেণী
অতীতের দিনে বেশ সহজ স্বচ্ছন জীবন যাপন করিয়াছে।
বাঙালী মধ্যবিত্তের অসহায়
ক্রব্ধা
কিন্তু আজ যুগের পরিবর্তন হইয়াছে—সরকারী দপ্তরে,
সওদাগরী আপিদে, বিবিধ পেশার ক্ষেত্রে অভাবনীয়
প্রতিযোগিতা দেখা দিয়াছে। এই প্রতিযোগিতায় যে মর্মান্তিক পরাজয়, উহার
হাত হইতে আত্মরক্ষার কোনো পথ আজ তাহারা খুঁজিয়া পাইতেছে না।
বর্তমানে বাঙালী জাতির মুখে একটা করুণ অসহায়তার ভাব ক্রমশই ফুটিয়া
উঠিতেছে।

দ্বিতীয় বিশ্বযুদ্ধ আমাদের বেকারসমস্তার কিছুটা নিরসন ঘটাইয়াছিল। দেশের সহস্র সহস্র বেকার যুবক, নিরক্ষর শ্রমিক সেনাবাহিনীতে, নানা কল-কারখানায়, আপিসে, সরকারী দপ্তরে কাজ করিবার

বাঙালীর যুদ্ধোত্তর বেকারস্বয়োগ লাভ করিয়াছিল। কিন্তু আজ যুদ্ধ থামিয়া
সমস্তা
গিয়াছে, আমাদের বেকারসমস্তা পুন্বার তাহার ভয়াল

রূপটি লইয়া আত্মপ্রকাশ করিয়াছে। বিগত পঞ্চাশের মন্বন্তরেও যে-মধ্যবিত্ত ও স্বর্লবিত্ত বাঙালী কোনো রক্মে প্রাণটি বাঁচাইয়া রাখিয়াছিল, যুদ্ধের পর তাহাদের অবস্থা শতগুণ শোচনীয় হইয়া উঠিয়াছে। দৈনদিন জীবন্যাত্রার প্রয়েজনীয় জিনিসপত্র দেশে ক্রমেই হুমূল্য হইয়া উঠিতেছে, তাহা সংগ্রহ করিবার মতো ক্রেমাক্তি বেকার শ্রমিক ও নিয়-মধ্যবিত্ত শ্রেণীর নাই। তহুপরি বংগবিভাগের ভয়াবহ পরিণামহেতু আমাদের বেকারসমস্থার জটিলতা প্রতিদিনই বাড়িয়া চলিয়াছে—বেকার বাঙালীর সন্মুবে আসন মৃত্যুর ছায়া আজ স্কুম্পষ্ট ও দীর্ঘতর।

বাঙালীকে বাঁচিয়া থাকিতে হইলে এই বিরাট সমস্তার আশু-সমাধান করিতেই হইবে। কেন্দ্রীয় সরকার এবং রাজাসরকার আমাদিগকে অবিরত নানা আর্থিক পরিকল্পনার কথা শুনাইতেছেন, কিন্তু তাহার কোনোটাই অন্তাবিধ

বাগুলে রূপায়িত হয় নাই। স্কুতরাং বর্তমানে সরকারের বাগুলীকে চাকরির <sup>নোহ</sup> উপর একান্তভাবে নির্ভরশীল হইয়া থাকিলে আমাদের ত্যাগ করিতে হ<sup>ইবে</sup> চলিবে না। আজ আমাদিগকে প্রমুখাপেক্ষিতার

মনোভাব পরিত্যাগ করিতে হইবে—আশ্রয় করিতে হইবে আত্মশক্তিকে, নিজেদের সংগঠনশক্তিকে ৷ ইংরেজী শিক্ষালাভ করিয়া চাকরিজীবন অবলম্বনের সর্বনাশা

মোহ বাঙালীকে কাটাইয়া উঠিতে হইবে, শিল্প-ব্যবসায়-বাণিজ্যের প্রতি তাহাকে দৃষ্টি দিতে হইবে। একমাত্র এই পথেই রহিয়াছে বেকারসমস্থার ভীষণতা হইতে মুক্তিলাভের যথার্থ উপায়।

কর্মহীন শ্রমিক ও মধ্যবিত্ত শিক্ষিতসম্প্রদায় বাঙালীর বেকারসম্প্রাকে জটিল করিয়া তুলিয়াছে। তত্পরি রহিয়াছে বাংলার অগণিত কৃষকদল—যাহারা বংশরের সামান্ত কয়েকটি মাস মাত্র কৃষিকার্যে রত থাকে, বাকী কয়টি মাস অলস বেকারজীবন যাপন করে। অবশ্য এইসব কৃষকদের সমস্থা সাময়িক। মধ্যবিত্ত শিক্ষিত বাঙালীর প্রশ্নই স্বাপেকা গুরুতর। তাহারা শ্রমশিল্পে ও কৃষিকার্যে অনভ্যস্ত—চাকরিকেই একমাত্র সম্প্রল বলিয়া জানে, অথচ কোথাও তাহাদের চাকরি আজ মিলিতেছে না।

বিশ্ববিত্যালয়ের ডিগ্রিধারী শিক্ষিত বেকারের সংখ্যা আমাদের দেশে ক্রমেই বাড়িয়া চলিয়াছে। কিন্তু বান্তব ক্ষেত্রে দেখা বাইতেছে, এতথানি উচ্চশিক্ষা লাভ

করিয়াও শিক্ষিতসম্প্রদায় নিজেদের জীবিকা অর্জন ব্যর্থতা করিতে পারিতেছে না। চাকরির দ্বারা বেকারসমস্তা সমাধানের স্ক্রেয়াগ যে অতি অল্প, তাহা কাহাকেও

বুঝাইয়া বলিবার প্রয়োজন নাই। অগণিত দেশবাসীর মধ্যে যদি মাত্র করেক সহস্র বাঙালী সরকারী আপিসে কিংবা অবাঙালীর ব্যবসায়প্রতিষ্ঠানে চাকরি পায়, তাহাতে এত বড় সমস্থার সমাধান হইতে পারে কিরূপে? সেজ্ম চাকরির নির্মঞ্জাট স্থবর্ণদারের দিকে দৃষ্টিপাত না করিয়া আমাদিগকে অন্তদিকে দৃষ্টি ফিরাইতে হইবে।

ক্রমি ও শিল্প, ব্যবসায় ও বাণিজ্যকে কেন্দ্র করিয়া প্রত্যেকটি সমূদ্ধ জাতির আর্থিক জীবন আবর্তিত হইতেছে। কিন্তু ক্রমির প্রতি আমাদের দৃষ্টি নাই বলিলেও চলে, যদিও প্রাচীনকাল হইতে ক্রমির জন্ম বাংলাদেশ তথা ভারতবর্ষ প্রসিদ্ধি লাভ করিয়াছে। বিজাতীয় শিক্ষার প্রভাবে কেবল চাকরিকেই আমরা কল্পতক্ষ ভাবিয়া বিসন্ধি আছি। কিন্তু বিগত পঞ্চাশের

ক্রিব্যবস্থার উন্নতিবিধান
করিতে হইবে

করিতে হইবে

দেশের সোনার ধানের মূল্য চাকরিজীবীরা মর্মে মর্মে

উপলব্ধি করিয়াছে। ক্ষির পুনর্গঠনের কথাটি তাই আজ নানামহলে আমরা বিশেষভাবে শুনিতে পাইতেছি। আমাদের প্রধান কাজ হইবে, বর্তমানে শিক্ষিত যুবকর্দকে ক্ষমির প্রতি মনোযোগী করিয়া তোলা—তাহাদের মধ্যে কিছু কিছু জমি বন্টন করিয়া দেওয়ার ব্যবস্থা করা। উপযুক্ত শিক্ষা ও উন্তম থাকিলে তাহারা সহজেই উন্নত ধরণের ক্ষিকার্য চালাইতে পারিবে। আমাদের বিশ্বত হইলে চলিবে না যে, এদেশের শতকরা পাঁচাতর জন লোকের জাঁবিকার প্রধান উপায় হইল কৃষ্রি। কৃষিশিক্ষার সংগে সংগে মংস্ত ও গুটিপোকার চাম, হাঁসমুর্গী-পালন এবং ত্রজাত নানাদ্রব্য উৎপাদনের শিক্ষা প্রচলন করা কর্তব্য। ইহার
ভারা দেশের বহু বেকার লোকের কর্মহীনতা বিদ্বিত হইতে পারে।

দেশে নানারকমের শিল্পপ্রসারের প্রতিও আমাদের বিশেষভাবে দৃষ্টি দিতে হইবে। প্রথমেই আমরা বলিতে পারি, কুদায়তন শিল্পের প্রতিষ্ঠা ও কুটারশিল্পের

ক্ডায়তন শিল্পের প্রতিষ্ঠা ও ক্টীরশিল্পের পুনক্দার-দাধন পুনরজারসাধন করিতে পারিলে শিক্ষিত মধ্যবিত্ত এবং সাময়িকভাবে বেকার ক্লমকদের অর্থ উপার্জনের পথটি অনেকটা প্রশস্ত হইয়া উঠিবে। ক্লুডায়তন শিল্পের প্রতিষ্ঠা সম্পর্কে স্থবিধ্যাত সাঞ্জ-ক্মিটি মন্তব্য করিয়া-

ছিলেন: 'Small scale industries should be encouraged so that it might absorb young men'। আমাদের শিকায়তনে এইসব ক্ষুদ্রায়তন শিল্প ও কুটারশিল্প সম্পর্কে সাতে-কলমে শিকার ধারা প্রবর্তন করিতে হইবে।

ইয়োরোপের প্রত্যেকটি শিল্পোত্মত দেশে বৃত্তিশিক্ষা, বিশেষ করিয়া কারিগরী শিক্ষার জন্ম জনসাধারণের মধ্যে প্রবল উৎসাহ দেখা যায়। আমাদের দেশেও শিল্পজাগরণ আনিতে হইলে স্থনিপুণ কারিগর, তীক্ষধী পরিচালকবর্গ এবং শিল্প-

বৃত্তিশিক্ষা ও কারিগরী শিক্ষার প্রবর্তন গবেষণাকারীর প্রয়োজন। এই প্রয়োজন মিটাইতে হইলে পুঁথিগত শিক্ষার পাশে ছাত্রদিগকে বৃত্তিমূলক শিক্ষাদানের উপযুক্ত ব্যবস্থা করিতে হইবে। কোন্

ছাত্র কোন্ বিষয়ে উপযুক্ত শিক্ষালাভ করিলে বাস্তবজীবনে সফলত। অর্জনে সমর্থ হইবে, তাহার নির্দেশদানের প্রধান দায়িত্ব আমাদের শিক্ষাপ্রতিষ্ঠানগুলির। বাহারা শিল্পে লোক নিযুক্ত করেন, বর্তমানে একটি নিয়োগকমিটি স্থাপন করিয়া তাঁহাদের সংগেও যোগাযোগ রক্ষা করা যাইতে পারে। দেশকে শিল্পের ক্ষেত্রে, ব্যবসায়-বাণিজ্যের ক্ষেত্রে উন্নত করিতে হইলে পাশ্চান্ত্য দেশগুলির আদর্শে শিক্ষাব্যবস্থার মোড়টিও বর্তমানে আমাদিগকে ঘুরাইয়া দিতে হইবে।

অবশ্য এই কথাও আরণ রাখিতে হইবে যে, গুধু বৃত্তিশিক্ষা লাভ করিলেই

পশ্চিমবংগ সরকারের পরিকল্পনা বেকারসমস্থার সম্পূর্ণ সমাধান হইবে না। দেশে শিল্পের ক্ষেত্রটিকেও সংগে সংগে গড়িয়া তুলিতে হইবে, সরকারকে এবং দেশীয় শিল্পতিগণকে শিল্পপ্রসারের

দিকে মনোযোগী হইতে হইবে। রাজ্যসরকার আর্থিক সহায়তার দারা দেশীয়

শিল্পের উন্নয়নে প্রভৃত সহায়তা করিতে পারেন। ক্রমবর্ধমান বেকারসম্প্রার ভয়াবহতাবিষয়ে সম্প্রতি পশ্চিমবংগ-সরকার কিছুটা সচেতন হইয়া উঠিয়াছেন। ভারতীয় পরিকল্পনা-কমিশনের স্থপারিশ অন্থপারে এই সমস্থাটির সমাধানকল্পে "পশ্চিমবংগ-সরকার নিম্নলিখিত পরিকল্পনা কার্যকরী করার কথা বিবেচনা করিতেছেন:

্থিক ] প্রামাঞ্চলে শিক্ষকতা ও সমাজ্যেবার জন্ম সরকার আগামী তিন বংসরে ত্রিশ হাজার শিক্ষক নিয়োগ করিবেন; [ত্ই] যে গৃহনির্মাণ-পরিকল্পনা গৃহীত হইয়াছে তাহাতে প্রায় সাড়ে প্রত্রিশ হাজার লাকের কর্মসংস্থান হইবে; [তিন] ছোট ছোট শিল্প-উন্নয়নের এক পরিকল্পনা করা হইয়াছে। উহাতে বহু লোকের কর্মসংস্থান হইবে; [চার] আসানসোলে কয়লাখনি অঞ্চলে গ্যাস উৎপাদনের একটি পরিকল্পনা বিবেচনা করা হইতেছে; [পাঁচ] কলিকাতায় ময়লা নিফাশনের জন্ম একটি নতুন পরিকল্পনা করা হইতেছে; [ছয়] পতিত জমি উদ্ধারের পরিকল্পনায় সাত কোটি টাকা ব্যয়্ম করা হইবে; [সাত] দামোদর-পরিকল্পনার কাজ প্রায়্ম শেষ হইয়াছে, উহা হইতে যে-অতিরিক্ত পিত্যুৎ পাওয়া যাইবে, তাহা হইতে গ্রামাঞ্চলে সন্তা দরে বিত্যুৎ সরবরাহ করা হইবে; [আট] গংগাবাধ-পরিকল্পনাও বিবেচনার জন্ম কেন্দ্রীয় সরকারের উপর চাপ দেওয়া হইতেছে।" এগুলির সহায়তায় বেকারসমস্থার তীব্রতা নিশ্চয়ই কিছুটা হ্রাস পাইবে।

আমরা যদি আমাদের দৃষ্টিভংগীর মধ্যে পরিবর্তন আনিতে পারি, সংঘ-শক্তিকে যদি জাগ্রৎ করিয়া তুলিতে পারি, দেশের নানা রাজনীতিক প্রতিষ্ঠান যদি স্থনিশ্চিত পরিকল্পনার দারা দেশবাসীকে উদুদ্ধ করিয়া তুলিতে পারেন, তবে

উপদংহার

এই জটিল বেকারসমস্তার অনেকখানি সমাধান হইতে
পারে। কর্মহীনতার জন্মই প্রতিদিন অপরিমেয় জনশক্তির অপচয় ঘটতেছে—এই অপচয় এবং তজ্জনিত বহু তুর্গতি হইতে জাতিকে
বাঁচাইবার একটি পথ আমাদিগকে যে-কোনো প্রকারেই হোক আবিস্কার করিতে
ইইবে। তবেই বাঙালী বাঁচিবে, নতুবা জীবনসংগ্রামে তাহার ধ্বংস অনিবার্য।

#### বাঙালীর আর্থিক উন্নতির অন্তরায়

[রচনার সংকেতন্ত্রেঃ বাঙালীর আর্থিক সংকট—ইহার কারণ বিশ্লেষণ—বাঙালীর ব্যক্তিষাতন্ত্র্য—ব্যক্তিষাতন্ত্র্যের হৃফল ও কুফল—দেশে বৈষয়িক ও বাণিজ্যিক শিক্ষার অভাব—বাঙালীর আয়ের স্বল্লতা—তজ্জনিত স্বাস্থাহানি—ব্যবসায়ক্ষেত্রে অবাঞ্ছিত প্রতিযোগিতা—ব্যবসায়বাণিজ্যের ঝু'কি বহনে অপ্রবৃত্তি—মূলধন ও শিল্পব্যাঞ্চের অভাব—কৃষি অবনতির কারণ—বৈদেশিক বাণিজ্যের ক্ষেত্রে অম্ববিধা—আর্থিক কাঠামোর সংস্কার—উপসংহার।]

বাঙালীর আর্থনীতিক জীবনে আজ প্রবল ভাঙন ধরিয়াছে। ইতিহাস পর্যালোচনা করিলে দেখা যায় যে, বর্তমান শতান্দী স্থক হইবার অব্যবহিত পূর্ব পর্যন্ত বাংলার কৃষি, শিল্প ও বাণিজ্য-নিয়ন্ত্রণের ভার

বাঙালীর আথিক সংকটঃ ইহার কারণ বিশেষণ (मर्ल উৎপाদिত প্রাসামগ্রী সারা বিশ্বে যে কেবল

অধিকাংশ কেতে বাঙালীর উপরই ছিল, এবং বাংলা

বাঙালীর বিশিষ্টতার পরিচয় দিত তাহা নয়, ব্যবসায়-বাণিজ্যের মোটা লাভের অংশও ভোগ করিত বাঙালী ব্যবসায়িগণ। বর্তমানে সেই অবস্থার আমূল পরিবর্তন ঘটিয়াছে। আজ বাঙালীর স্থান অধিকার করিয়াছে বৃটিশ শিল্লপতিগণ —মাড়োয়ারী ও ভাটিয়া বণিকগণ। বাংলার একচেটিয়া কারবারের অধিকারী হুইয়া যাহারা বংসরের পর বংসর বাংলার বাহিরে কোটি কোটি টাকা পার করিয়া ক্ষীত হইতেছে, তাহাদের প্রদত্ত চাকুরিই আজ আমাদের একমাত্র সহল। অতীতের অবস্থার দহিত বর্তমান পরিস্থিতির তুলনা করিলে আমাদের অবনতি ষে কী ভয়াবহ রূপ পরিগ্রহ করিয়াছে, তাহা আমরা সহজেই বুঝিতে পারিব। বাংলার আর্থিক অবস্থা একটু তলাইয়া দেখিলেই বাঙালীর উন্নতির অন্তরায়ের কারণগুলি স্কুম্পষ্ট হইয়া উঠিবে।

যে-ব্যক্তিস্বাতন্ত্র্য এককালে বাঙালীর উন্নতির প্রধান কারণ ছিল, উহাই আজ অবনতির কারণ হইয়া দাঁড়াইয়াছে। কুটীরশিলে ব্যক্তিস্বাতল্প্রোর যে যথেষ্ট

প্রয়োজন ছিল, তাহা আমরা বুঝিতে পারি, যখন দেখি

যে একজন শিল্পী কত স্থলর পণ্য নিখু তভাবে নিজেই বাঙালীর ব্যক্তিশাতনা : ইহার সুফল ও কুফল প্রস্তুত করিতেছে। ইহার জন্ম অপরের সাহায্যের

প্রয়োজন তো ছিলই না, বরং একক প্রচেষ্টাই এই কুটীরশিল্পজাত সামগ্রীর উৎকর্ষের বৈশিষ্ট্য ছিল। কিন্তু বর্তমান জগৎ যথন বহুলোৎপাদনের দিকে জোর দিল, তথন বাঙালীর ব্যক্তিস্বাতন্ত্র্য-গুণ্টি আর্থনীতিক অগ্রগতির পথে প্রধান বাধা হইয়া দাঁড়াইল। বর্তমানে সন্মিলিত প্রচেষ্টার প্রয়োজন হওয়া সত্ত্বেও বাঙালী তাহার ব্যক্তিস্থাতন্ত্র্য বিসর্জন দিতে পারিতেছে না। বিশ্বের প্রত্যেকটি জাতির আর্থনীতিক বনিয়াদ তন্ন তন্ন করিয়া দেখিলে উপলব্ধি করা যাইবে যে, তাহার আর্থিক চক্র ঘুরিতেছে বহু ব্যক্তির মিলিত প্রচেষ্টায়। বর্তমানকালে যথন রাজনীতি হইতে আরম্ভ করিয়া অর্থনীতি পর্যন্ত সমস্ত-কিছুরই উন্নতি নির্ভর করিতেছে জনসাধারণের সংঘবদ্ধ প্রচেষ্টার উপর, তথন ব্যক্তিস্থাতন্ত্র্যবোধকে আঁকড়াইয়া থাকিলে আমাদের আর্থিক কাঠামো যে শীঘ্রই ভাঙিয়া পড়িবে, ইংশতে বিস্মিত হইবার কিছুই নাই।

আর্থনীতিক মতবাদের জ্রুত তথা বিপ্লবমূলক পরিবর্তনের চাপে পড়িয়া দিনের পর দিন নৃতনভাবে বিশ্বের আথিক কাঠামোর সংশ্লার হইতেছে। বর্তমানে পুরাতনকে সরাইয়া দিয়া নৃতন উন্লত প্রণালীকে কাজে লাগাইবার দিকে একটি প্রচেষ্টা সকল ক্ষেত্রেই সুস্পষ্ট হইয়া উঠিয়াছে। বাঙালী কিন্তু যুগের এই জ্রুত অগ্রগতির সহিত তাল রাথিয়া চলিতে পারিতেছে না। সেজ্রুত দেখা যায়, একই প্রাচীন পদ্ধতিতে অভাবিধি তাহার কৃষি, শিল্প ও ব্যবসায় পরিচালিত হইতেছে। ইহার হেতু কী? আমরা বলিব, ইহার জ্রুত অনেকটা দায়ী আমাদের আর্থিক দ্রবস্থা এবং শিল্পশিক্ষা ও বৈষ্য়িক শিক্ষার অভাব।

আমাদের আর্থনীতিক পরিস্থিতির সম্পর্কে আনিয়া দেশের শিক্ষাপ্রণালীর স্বরূপ বিশ্লেষণ করিলে আমরা দেখি যে, বাংলার স্বার্থের সহিত বাঙালীর শিক্ষা-

নেশে ব্যবসায়িক শিক্ষার অভাব ব্যবস্থার কোনো সামঞ্জন্ত নাই। বাস্তববিরোধী এই শিক্ষাপদ্ধতি প্রচলিত থাকায় দেশের শিক্ষাপ্রতিষ্ঠানগুলি শুধু কেরাণী উৎপাদনের কারথানায় পরিণত হইয়াছে।

বাংলার শিক্ষাধারা বাঙালী শিক্ষার্থীকে কর্মক্ষেত্রের উপযোগী করিয়া তুলিতেছে না, তাহাদের মনে কেবল শিক্ষার অভিমানের বিষ ছড়াইয়া দেশে বেকার-সমস্তার জাল বুনিতেছে। বাংলার শিক্ষাব্যবস্থায় যে ফাটল ধরিয়াছে, এই সত্যটি মর্মে মর্মে উপলব্ধি করিয়া ইহার পরিবর্তনবিষয়ে সকলেই আজ সতর্ক হইয়া উঠিয়াছেন।

আয়ের স্বল্পতার জন্ম, উপযুক্ত খাতের অভাবে স্বাস্থ্যরক্ষা ও স্বাস্থ্যোরতি একরূপ অসম্ভব হইরা দাঁড়াইরাছে। দেশের তুর্গত জনসাধারণ ও ক্র্যকদের স্বাস্থ্যের অবস্থা এইরূপ হইরাছে যে, তাহারা বৎসরের মধ্যে প্রায় সাত মাদ রোগ ভোগ করে। ডাঃ এক্রয়েড [Dr. Akroid] ভারতবাদীর স্বাস্থ্যসম্বন্ধে হতাশ হইরা বলিয়াছেন, উপযুক্ত থাতের অভাবই আমাদের স্বাস্থ্য-সম্পর্কিত অবনতির

প্রধান কারণ। তিনি আরও বলিয়াছেন যে, ভারতের প্রদেশগুলির অধিবাসীদের

মধ্যে পাঞ্জাবীদের খাছাই উৎকৃষ্ট। পাঞ্জাবীদের

বাঙালীর ষাস্থাহীনতা
প্রাত্তিক খাছাতালিকার সহিত তুলনা করিলেই

বাঙালীর দৈনিক খাছোর পরিমাণ-স্বল্লতা স্কুম্প্টরূপে চোখে পড়ে। স্বাস্থাহীনতা
আমাদের আর্থিক উন্নতির প্রধান অন্তরায় এবং আর্থিক তুর্গতির অন্যতম
প্রধান কারণ।

গতারগতিকতা বাঙালীর স্থভাবগত দোষ। কোনো একটি বিশেষ ব্যবসায়ে যদি কেহ লিপ্ত হয়, তাহা হইলে দেখা যায় যে, উক্ত ব্যবসায় লাভজনক মনে করিয়া আরও অনেকে অন্তর্মণ ব্যবসায় আরম্ভ করিয়া দিয়াছে। এরূপ অবাঞ্চিত প্রতিযোগিতার মধ্য দিয়া বাঙালী নিজের ধ্বংস নিজেই ডাকিয়া আনিতেছে।

শিল্প ও বাণিজ্যক্ষেত্রে বাংলার যে বিপুল সন্তাবনা রহিয়াছে, উহার দিকে মনোযোগী হইবার চেষ্টা বাঙালী কোনোদিন করে নাই। নির্দিষ্ট আয়ের একটি

ব্যবদায়-বাণিজ্যের বাঙালী-বাবুদের বেশ ভিড় জমিল, সমাজ ইহাদের ক্রিতের অপ্রবৃত্তি দেখিল অতি সন্ত্রমের চোথে। আপিসে কাজ করিয়া

সমাজে যথেষ্ঠ থাতির-সন্ত্রমের অধিকারী হওয়ায় লোকে আর শিল্পবাণিজ্যের ঝুঁকি বহন করিবার প্রয়াস পাইল না। ইহাতেই দেখা দিল বাঙালীর আর্থিক বিপর্যয়ের স্ত্রপাত। এই স্থযোগে বাংলায় চা, পাট, কয়লা প্রভৃতি অত্যন্ত লাভজনক শিল্পগুলির একচেটিয়া অধিকারী হইয়া বসিল অবাঙালী ব্যবসায়িগণ। ফলে, আমরা দেখিতে পাইতেছি, যে-সকল শিল্প বাঙালীর জাতীয় আয় বৃদ্ধি করিতে পারিত, সেই শিল্পগুলি প্রায় সবই ইংরেজ ও মাড়োয়ারীদের হাতে চলিয়া গিয়াছে—যে-কয়টি বাঙালীর হাতে আছে, তাহা অকিঞ্ছিৎকর বলিলে অত্যুক্তি হইবে না।

শিল্পকেত্রে বাঙালীর অসাফল্যের আর-একটা প্রধান কারণ মূলধনের অভাব। যাহাদের মূলধন আছে, রুঁকি থাকায়, শিল্পপ্রতিষ্ঠানে অর্থবিনিয়োগ করার চেয়ে তেজারতিতে টাকা থাটানোকেই তাহারা

ম্লখনের অভাব লাভজনক মনে করে। ইহার ফল দাঁড়াইয়াছে এই, ব্যবসায়-বাণিজ্যে যাহারা উৎসাহী, মূলধনের অভাবে তাহারা হাত গুটাইয়া বিসিয়া থাকিতে বাধ্য হয়। উপযুক্ত মূলধনের যোগানের অভাবেই বাঙালী যে নিজের শিল্পপ্রতিষ্ঠান গড়িয়া তুলিতে পারে নাই, একথা অবশ্যস্বীকার্য। সরকার কর্তৃক জমিদারী ক্রয় করিবার তোড়জোড় হওয়ায় ইহা আশা করা যায় যে, জমিদারগণ তাঁহাদের অর্থ ব্যবসায়িক ক্ষেত্র ব্যতীত অন্ত কোনো ক্ষেত্রে লাভজনক উপায়ে নিয়োগ করিতে পারিবে না বলিয়া শিল্পে মূলধনের অভাব কিছুটা দূর হইবে।

পাশ্চান্ত্যের শিল্পসমূদ্ধ দেশগুলির দিকে তাকাইলে দেখা যায় যে, ওইসব দেশে শিল্পসংক্রান্ত অর্থের যোগান দের ব্যান্ধ। ব্যাক্ষের প্রসার মোটেই আশামূদ্ধপ শ্লব্যান্থের অভাব বহিয়া গিয়াছে। বিগত দিতীয় মহাযুদ্ধের সময় হইতে এদেশে ব্যাক্ষের সংখ্যা কিছুটা বৃদ্ধি পাইয়াছে। পাশ্চান্ত্য দেশগুলির মতো আমরা যদি শিল্পব্যান্ধ গড়িয়া তুলিতে পারি, তাহা হইলে শিল্পে মূলধন বিনিয়োগের সমস্তার তীব্রতা অনেকথানি কমিয়া আসিবে।

বাংলার কৃষি একেবারেই অন্তর্মত। এ দেশের কৃষকেরা এখনো মান্ধাতাআমলের যন্ত্রপাতি লইরা কৃষিকার্য চালাইতেছে। ফলে ফদল উৎপাদনের পরিমাণ
ক্রুত্মত কৃষিব্যবস্থা
ক্রুত্মত ক্রিবার অস্ত্রবিধা প্রভৃতি নানাকিছু এ দেশের ক্রুষ্টের উন্নতির ক্রুত্মরায়। উপরস্থ ইহাও অনেক ক্রেত্রে দেখা গিয়াছে, যে-সকল চাবী আদিম
বুগের কৃষিপ্রণালী অন্সরণে কাজ করিয়া আদিতেছে, কৃষির ক্রেত্রে তাহারা উন্নত
প্রণালী প্রবর্তনের বিরোধী। এই অবাঞ্ছিত অবস্থার জন্ম শুর্ব বাংলার কৃষকসম্প্রানারকেই দায়ী করিলে চলিবে না, পল্লীঅঞ্চলে যথোচিত শিক্ষাবিস্তারবিষয়ে
সরকারের উদাসীন মনোভাব এবং চাষিদের অবিশ্বাস্থা দারিদ্র্য ইহার জন্ম অনেকটা
দায়ী।

বাংলার বৈদেশিক বাণিজ্য আজ নিয়ন্ত্রণ করিতেছে ইয়োরোপীয় বণিকগণ। কলিকাতার বৈদেশিক বাণিজ্যের শতকরা পনেরো ভাগ মাত্র ভারতবাদীর হাতে। স্কতরাং বাঙালীর হাতে যে কতটুকু, ইহা স্পষ্ট অন্নুমান করা যায়। বৈদেশিক

বৈদেশিক বাণিজ্যের অধিকাংশই যোগান দিয়া থাকে এক্সচেঞ্জ ব্যান্ধ। বাংলায় অধিকাংশই যোগান দিয়া থাকে এক্সচেঞ্জ ব্যান্ধ। বাংলায় ভারতীয়দের দ্বারা পরিচালিত কোনও এক্সচেঞ্জ ব্যান্ধ না

থাকায় ইয়োরোপীয় এক্সচেঞ্জ ব্যাস্কগুলি কেবল ইংরেজ-ব্যবসায়ীগণকেই তাহাদের বৈদেশিক বাণিজ্যে সাহায্য করিয়া থাকে। ইহার ফলে কেবল গ্রেট-ব্রিটেনের সহিতই আমাদের বৈদেশিক বাণিজ্য গড়িয়া উঠিয়াছে। অক্ত দেশের সহিত ৰাণিজ্যপ্ৰসাৱের বহু সুযোগ থাকা সত্ত্বেও গ্ৰেট-ব্ৰিটেনের বাণিজ্যের সহিত এক্সচেঞ্চ ব্যাঙ্কের উন্নতি নির্ভর করার দক্ষণ, অন্তান্ত দেশে বাংলার বৈদেশিক বাণিজ্য ভালভাবে শিকড় গাড়িতে পারে নাই।

উপরি-উক্ত আলোচনা হইতে সহজেই বুঝিতে পারা যাইবে যে, বাঙালীর স্বভাবগত দোষই কেবল বাঙালীর উন্নতির অন্তরায় নয়। বছবিধ সমস্তা বাঙালীর জাতীয় জীবনকে প্রতিনিয়ত বিব্রু করিতেছে।

জাতায় জাবনকে প্রাতানয়ত বিএত কারতেছে।
তইগুলির স্কর্চু সমাধান না হইলে এদেশের আর্থিক
উন্নতি স্থানুরপরাহত। বর্তমানে বাংলার আর্থিক কাঠামো পুনর্বিভাসের সময়
আসিয়াছে। কী করিয়া, কোন্ পথে এ সমস্তার সমাধান হইতে পারে, এ
সম্বন্ধে একটা স্থানিশ্চিত পরিকল্পনা প্রস্তুত করিয়া আমাদের অগ্রসর হইতে হইবে।
শিক্ষাব্যবস্থার আম্ল পরিবর্তন, গ্রামে কৃষকদের সংঘবদ্ধতা, মূলধনের যোগান,
কৃষিশিক্ষাপ্রবর্তন, বাঙালীর চরিত্রগত দোষগুলির দ্রীকরণ প্রভৃতির উপর
বাঙালীর উন্নত গৌরবময় ভবিষ্যৎ নির্ভর করিতেছে।

#### वाक्षालोत जिवश

্রচনার সংকেতস্ত্র ৪ স্চনা—অতীত দিনের বাংলাদেশ—বাঙালীজীবনে কীভাবে ভাঙন ধরিল—বাঙালী তাহার দেশদেখা চোগ আজ হারাইয়া ফেলিয়াছে—বাঙালীর অবনতির কারণ—যুগোপবোগী শিক্ষা ও জাতীয় সাহিত্যের অভাব—বাঙালীকে বাস্তব-সচেতন হইতে হইবে—উপসংহার।

সমস্ত বাংলাদেশ আজ বিধবন্ত—সমগ্র বাঙালীজাতি আজ রিক্ততার শেষ প্রান্তে আসিয়া দাঁড়াইয়াছে। ছভিক্ষ, মহামারী, অনশন, অর্ধাশন, ব্যাধি, মৃত্যু এদেশের হুর্গত নরনারীর প্রাতাহিক জীবনের নিতা-

স্চন। বাঙালীর মুখে অন নাই, পরিধানে বস্ত্র নাই, চোখে নাই জীবনের দীপ্তি—তাহার চতুর্দিকে মহামরণের ছায়া ঘনায়মান। গোটা জাতির জীবনে যে একটা অবক্ষয় দেখা দিয়াছে, তাহার চিহ্ন আজ বেশ স্কুম্পপ্ত। তাই দেশের কল্যাণশ্রী অবলুপ্ত, প্রাণচাঞ্চল্য ন্তিমিত। এমন অসহায়তা ও রিক্ততার ভাব বাঙালীর জীবনে কখনো দেখা যায় নাই। এই জীবনমূত্যুর সন্ধিক্ষণে দাড়াইয়া মনে বার বার প্রশ্ন জাগে, বাঙালী কোন্ পথে ছুটিয়া চলিয়াছে, বাঙালীর ভবিয়ও কী।

অতীতের দিকে তাকাইলে হুই চোথে ফুটিয়া উঠে সোনার পল্লীবাংলার অপরূপ ন্রী। একটা সজীব খামলতা ও প্রাণের অবারিত প্রাচুর্য গ্রামগুলিকে ছোট ছোট শান্তির নীড় করিয়া তুলিয়াছিল। সেইদিন অতীত দিনের বাংলা দেশ বাঙালীর জীবনে ছিল অথও কর্মপ্রবাহ—চিন্তায়, ভাব-সাধনায়, জ্ঞানের সমুন্নতিতে বাঙালী লাভ করিয়াছিল অতুলনীয় বিশিষ্টতা। রাজনীতিতে বাঙালী পাইয়াছিল ভারতব্যাপী খ্যাতি, তাহার সমাজনীতিতে ছিল বিশায়কর সামঞ্জন্ত, আর্থিক জীবনে ছিল একটা সহজ সম্পূর্ণতার ভাব। তাহার ধর্ম, তাহার শিক্ষাব্যবস্থা, তাহার সামাজিক উৎসব-অন্তর্গান অতীতে সমগ্র ভারতের দৃষ্টি আকর্ষণ করিয়াছিল। শৌর্যে, বার্যে, কর্মক্মতায় কেহ তাহাকে পিছনে ফেলিয়া যাইতে পারে নাই। শিল্প-ব্যবসায়-বাণিজ্য তথনও বাঙালীর হাতছাজা হইয়া যায় নাই-কৃষক, শিল্লশ্রমিক, ব্যবসায়ী আপন আপন গ্রামখানিকে নিজের কর্মসাধনায় স্বয়ংসম্পূর্ণ করিয়া তুলিয়াছিল। সেইদিন দেশে সম্পদের অপ্রতুলতা ছিল ना विनिया অভাব, ज्ञथनातिका, সর্বনাশা পরের দাসত বাঙালীর জীবনে বিষক্ষত সৃষ্টি করিতে পারে নাই। আর্থিক ভারসাম্য এবং চরিত্রের দৃঢ়তাই জাতিকে উন্নতির পথে চালিত করে—অতীতের দিনে গ্রামকেন্দ্রিক বাঙালী-জীবনে এই তুইটি জিনিসের অপ্রাচুর্য কখনো দেখা যায় নাই। তাই সর্বাংগীণ উন্নতির পথে জাতি ধীরে ধীরে অগ্রসর হইতেছিল।

যতদিন পর্যন্ত গ্রামকে কেন্দ্র করিয়া বাঙালীর জীবন আবর্তিত হইতেছিল, ততদিন স্কথ-সমৃদ্ধি-সচ্ছলতার অভাব দেশে দেখা যায় নাই। কিন্তু পাশ্চান্ত্য শিক্ষা ও সভ্যতা, ইয়োরোপের শিল্পবিপ্লবের তরংগ

বাঙালীজীবনে কী ভাবে
ভাঙন ধরিল

দেশের গ্রামীণ সভ্যতার মধ্যে ভাঙন ধরিল। বাংলার

কুটীরশিল্লগুলি বিনষ্ট হইল, জমির উপর জনগণের অত্যধিক চাপ পড়িল, নানা কারণে কৃষির অবনতি ঘটিতে লাগিল। কর্মচ্যত শিল্পশ্রমিক জীবিকার সন্ধানে শহরের অভিমুথে দলে দলে ছুটিয়া গেল। তত্রপরি, দেশের উচ্চশ্রেণীর লোকের মধ্যে যতই পাশ্চান্ত্য শিক্ষা প্রদারিত হইতে লাগিল ততই তাহারা বিজ্ঞাতীয় শিক্ষা-বৈগুণো গ্রামের প্রতি আকর্ষণ হারাইয়া ফেলিল। গ্রামের জমিদার, ধনিকশ্রেণী শহরের ভোগবিলাসের মোহে আপন আপন পল্লীকে বিশ্বত হইল। শহরে আপ্রা লইয়া বাঙালী স্থাবলম্বী ও আত্মনির্জ্গলি হইতে পারিল না—ব্যবসায়বাণিজ্যকে উপেক্ষা করিয়া চাকরি-জীবনকেই তাহারা একমাত্র সত্য বলিয়া মানিয়ালইল। ফলে বাংলার গ্রামগুলি ধীরে ধীরে ধ্বংসের পথে অগ্রসর হইল। বাঙালীর

সংস্কৃতি গেল, ঐতিহ্ গেল, আর্থিক ভারদামা বিনষ্ট হইল। এই বিপর্যারের রন্ধ্রপথেই বাঙালীর জাতীয় জীবনে সর্বনাশের শনি প্রবেশ করিল। পল্লীকে উপবাদী রাথিয়া নগরগুলি ফাঁপিয়া উঠিল সত্য, কিন্তু সেই স্ফীতি দেশের মাতুষকে বাঁচাইয়া রাথিতে পারিল না। শিক্ষা ও আনন্দের অভাবে, শোচনীয় দারিদ্যের তাড়নায় উদার বাঙালীচিত্তে সংকীর্ণতা ও কুটিলতা আশ্রয় নিল। হীন দলাদলি, কুদ্র স্বার্থের সংঘাত, সাম্প্রদায়িক জীবনের অনৈক্য ক্রমেই বাড়িয়া চলিল। এই ভাবে বাঙালীর ভাগ্যাকাশে হুদিনের মেঘ ঘনাইয়া আদিল—তাহার আর্থিক ও সামাজিক জীবন একরূপ বিধ্বস্ত হইল।

প্রাচীনতন্ত্রকে স্থানচ্যুত করিয়া দেশে নব্যতন্ত্রের প্রতিষ্ঠা হইল। কিন্তু শিক্ষা-শিল্প-ব্যবসায়-বাণিজ্য প্রভৃতির কেত্রে যে-ভাঙন ধরিল, বিদেশী শাসনের নানামুখী বিরোধিতায় তাহার কোনো ক্ষতিপূরণ হইল না, বৃহত্তর সমাজ ক্রমেই অবনতির

বাঙালী তাহার দেশদেখা চোথ আজ হারাইয়া ফেলিয়াছে মুথে ছুটিয়া চলিল। বাঙালীর বর্তমানে যে অবস্থা, তাহার মধ্যে উজ্জন ও উত্তত ভবিষ্যতের কোনো ইংগিত নাই। ভয়াল মৃত্যুর ছায়া জাতির জীবনে প্রতিদিন দীর্ঘতর হইয়া উঠিতেছে। নানা সমস্থা, নানা ঘূর্ভাবনা

জাতির চিত্তকে আজ পীড়িত করিয়া তুলিতেছে। দেশের এত প্রাচুর্যর মধ্যেও বে আমাদের এত অভাব-তৃঃখ-দারিদ্রা, তাহার একমাত্র কারণ, রাজনীতিক ও সাংস্কৃতিক পরাজয়ের জন্ম বাঙালী তাহার স্বতন্ত্র জাতীয় সভাটি হারাইয়া ফেলিয়াছে—তাহার দেশদেখা চোখ আর নাই। পাশ্চাভ্যের অনুকরণে রাষ্ট্রীয় সাধনার ক্ষেত্রে আমরা স্বদেশপ্রেমের বুলি উচ্চারণ করি, কিন্তু স্বদেশকে উপলব্ধি করিবার শক্তি হইতে আমরা আজ বঞ্চিত। আমাদের ভাণ্ডার যে একেবারে শৃন্য, দে-কথা আমরা সম্পূর্ণভাবে বিশ্বত হইতে বসিয়াছি।

ভারতের অতাত রাজ্যের তুলনায় বাংলা যে নানাদিকে অনেকথানি পশ্চাতে পড়িয়া আছে, সে-বিষয়ে সন্দেহের অবকাশ নাই। নিজ দেশেই বাঙালী প্রবাদীর মতো দিন যাপন করিতেছে। উন্নত কৃষি,

আবাদার মতো দেশ বাসন কাষ্ট্রের ত্রাত ক্লির প্রধান কারণ উপায়—ইহাদের উপরই গড়িয়া উঠে জাতির আথিক

বনিয়াদ। কিন্তু আমাদের শিল্প নাই, ব্যবসায় নাই, বাণিজ্য নাই, বাংলার কৃষিও অবনত। এইগুলিকে বাদ দিয়া একমাত্র চাকরি অবলম্বন করিয়া আমরা কিরুপে ভবিস্থাতের উন্নতি ও কল্যাণ আশা করিতে পারি? সমগ্র জাতিকে উন্নতির পথে অগ্রসর করিয়া দিতে হইলে প্রয়োজন বিচিত্র রকমের শিক্ষা-

ব্যবস্থার—এ দেশে আজ পর্যন্ত তাহার গোড়াপত্তন হইল না। পুঁথিগত বিভার চাপে আমাদের বৃদ্ধি পীড়িত, তাই স্বাধীন চিন্তার ক্ষেত্রে নাবালকত্ব বাঙালীর এখনো ঘুচিল না।

শিক্ষা ও প্রাত্যহিক জীবনের মধ্যে যে-বিছেদে আজ দেখা দিয়াছে, তাহা দ্র করিতে না পারিলে আমাদের স্বাবলম্বনশক্তি ফিরিয়া আসিবে না—ভবিশ্বও আরও তমসাচ্ছর হইয়া উঠিবে। আমাদের প্রয়োজন ক্ষিশিক্ষার, প্রয়োজন শিল্প ও গবেষণার—শিল্প ও ব্যবসায়-বাণিজ্য-শিক্ষার, প্রয়োজন বৈজ্ঞানিক শিক্ষা ও গবেষণার—বাঙালী সে-দিকে দৃষ্টিপাত করিয়াছে কি? বৃত্তিশিক্ষা ও সার্বজনীন সাধারণ শিক্ষার পথটিকে যদি উন্মৃত্য ও প্রসারিত করা না যায়, তবে বাঙালীর আর্থিক পরাধীনতা ঘুচিবে না, মনের আকাশ হইতে ভেদবৃদ্ধি, অনৈক্য ও দলাদলির কালোমের কাটিয়া যাইবে না।

আজ শিক্ষিত ও অশিক্ষিতের মধ্যে যে জাতিভেদ, হিন্দুমুসলমানের মধ্যে যে বিরোধিতা, হিন্দুর নানা সম্প্রদায়ের মধ্যে যে অনৈক্য—সকলেরই মূলে রহিয়াছে যথার্থ শিক্ষার অভাব ও আর্থিক দৈত্তের জাবের উল্লেখন

ভাবের উল্লেখন

উঠে, আমরা যদি প্রকৃত শিক্ষা লাভ করিতে পারি,

তাহা হইলে বাঙালীর ভেদবৃদ্ধি বিদ্বিত হইবে—দেশে প্রক্য ও সংহতি ফিরিয়া আসিবে, জাতির জীবনে রাজনীতিক চেতনা বিকশিত হইরা উঠিবে, জাতীয়তা উদ্বোধনের পথটি প্রশন্ততর হইবে, এবং এই জাতীয়তাবোধের মধ্যেই রহিয়াছে বাঙালীর মুক্তির ইংগিত। জাতীয় ভাবের অভাবই আমাদের ভবিয়তের সকল উন্নতির অন্তরায় হইয়া দাঁড়াইয়াছে। দেশকে যদি আমরা যথার্থ ভালবাসিতে শিকালাভ করি তাহা হইলে আমাদের অবান্তর চিন্তা, কর্মহীনতা ও কর্মবিম্থতার ভাব একম্পুর্তেই কাটিয়া যাইবে। হিন্দু হউক, মুসলমান হউক, সে যে বাঙালী, এই কথাটি প্রত্যেকটি দেশবাসীকে শ্বরণ রাখিতে হইবে—ভারতের সভ্যতাও সংস্কৃতির ক্ষেত্রে বাঙালীর যে একটা বৈশিষ্ট্য আছে ও নিজম্ব একটা দান আছে, সেকথা আমাদের বিশ্বত হইলে চলিবে না।

ব্যষ্টি ও সমষ্টির মধ্যে গভীর আত্মীয়তাবোধ জাগ্রৎ করিয়া তোলা, জাতীয় স্বার্থ, মংগল ও আদর্শের কথা চিন্তা করা শুধু দেশপ্রেমিক কর্মীরই একমাত্র কর্তব্য নয়—দেশের শিক্ষাপ্রতিষ্ঠান এবং দেশের লাতীয় সাহিত্যের অভাব সাহিত্যিক বৃদ্দকেও এবিষয়ে সক্রিয় হইয়া উঠিতে হইবে। জাতীয় শিক্ষা, জাতীয় সাহিত্য দেশকে যে-ভাবে প্রবৃদ্ধ করিয়া তুলিতে

পারে, অন্ত কিছুই তেমনটি পারে না। বিশেষ করিয়া সাহিত্যের মধ্যেই জাতির সকল চিন্তা ও কর্মসাধনার রূপটি প্রতিফ্লিত হইয়া উঠে—সাহিত্যই জাতিকে চলার পথের নির্দেশ দেয়। কিন্তু আমাদের দেশে এখনো জাতীয় সাহিত্য গড়িয়া উঠে নাই। পাশ্চাত্ত্য সাহিত্যের রসের দিকটা আজো আমরা অন্ধভাবে অন্তকরণ করিয়া চলিয়াছি, কিন্তু তাহার শক্তির দিকটা আমাদের সাহিত্যে ফুটাইয়া তুলিতে পারি নাই। বাংলা দেশের সাহিত্যে, বাংলার পল্লী, বাংলার মাতুষ, বাংলার ছঃখ, দৈত্য, অভাব, দারিদ্রোর কথা অতাবধি যথার্থ অভিব্যক্তি লাভ करत नारे। अञ्चितिक ताजनीिक, नमाजनीिक, वर्शनीिक, विज्ञान-अञ्मीलन প্রভৃতি মান্নযের বহুমুখী চিৎপ্রকর্ষের ধারাটি বাংলা সাহিত্যে এখনো প্রবাহিত হয় নাই। আমাদের বর্তমান সাহিত্যসাধনা গুধু রসেরই সাধনা। মহস্তমবোধ, দেশপ্রেম, জাতীয় ঋদ্ধি ও সিদ্ধির কথা সাহিত্যে যদি ফুটিয়া না উঠে, তবে জাতি সম্মুখে চলিবার শক্তি ও প্রেরণা লাভ করিবে কোথা হইতে ?

বাস্তবচেতনা বাঙালী জাতির মধ্যে জাগ্রৎ করিয়া তুলিতে হইবে। যে যে গুণে অন্ত জাতি বিরাট কর্মশক্তির অধিকারী হইয়া ক্রতবেগে অগ্রসর হইয়া

হইতে হইবে -

চলিয়াছে, আমাদিগকেও সেইসব গুণের অধিকারী वां धीनी कि वां खव-माठ्य रहे कि एहे रिव । वां धीनी हिन्तू मूननमान मकरनं नमाद्य প্রচেষ্টায় অথও জাতীয়তার ভিত্তিতে জীবনকে গড়িয়া

তুলিবার আজ সময় আসিয়াছে। শিল্পে, বাণিজ্যে, ব্যবসায়ে, শিক্ষা ও সংস্কৃতিতে আমরা যেন কাহারও পিছনে পড়িয়া না থাকি। আঁজ আমাদের ভবিয়ৎ অন্ধকারে সমাচ্ছন, কিন্তু উন্নত চিন্তা ও কর্মশক্তির অভাব না ঘটিলে আমরা অচিরেই স্বর্ণযুগের ভোরণদার উন্মোচিত করিতে সমর্থ ইইব। বাঙালীর অতীতের দিনগুলি সত্যই ছিল গৌরবোজ্জল—তাহার ভবিয়ৎও গৌরবমণ্ডিত হইয়া উঠিবে। ইহার জন্ম চাই স্লচিন্তিত কর্মপদ্ধতি, বাস্তবভিত্তিক আর্থিক পরিকল্পনা এবং দেশাত্মবোধের জাগৃতি।

জাতীয় জীবনের পুনর্জাগরণের বিরাট সমস্তা আমাদের সন্মুথে পড়িয়া আছে। দেই সমস্তার আশু-সমাধান আমাদিগকে করিতেই হইবে। পল্লীকে टक्ख कतिया आंगारित नकन कर्मधाता आंवर्णिण शहेया

উঠুক। পল্লীর কৃষি, পল্লীর শ্রমবিভাগ, গ্রামীণ সভ্যতা ও সংস্কৃতিকে বাদ দিয়া বাংলার সর্বাংগীণ উন্নতি কথনো সম্ভব হইবে না। কয়েকটি শহরের মধ্যেই বাংলা দেশকে খুঁজিয়া পাওয়া ঘাইবে না, শহরের বাহিরেই পড়িয়া আছে বৃহত্তর বাংলাভূমি—ব্যাধি, মৃত্যু, হুভিক্ষ, বন্থা তাহাকে প্রতিমুহুর্তে বিধ্বস্ত করিয়া দিতেছে। মোহমুক্ত বাঙালী যদি আত্মশক্তিতে উন্ধুদ্ধ হইয়া উঠে, তবে মৃত্যুমুখী বাংলার হাহাকার দিকে দিকে আর প্রতিধ্বনিত হইয়া উঠিবে না, বাংলার যুবশক্তিকে সহ্য করিতে হইবে না বেকারজীবনের জঘন্ত গ্লানি। বাঙালী যেদিন তাহার দেশকে চিনিবে, আত্মশক্তিকে ফিরিয়া পাইবে, সেইদিন বাংলাজননীর মূর্তি ভিন্নদ্ধপ ধারণ করিবে—আর বাংলার প্রাণচঞ্চল নরনারীর মুধে উচ্চারিত হইবে:

'আজ বাংলাদেশের হৃদয় হ'তে কথন আপনি
ভূমি অপরূপ রূপে বাহির হলে জননী!
ওগো মা, তোমায় দেখে দেখে আঁখি না ফিরে,
তোমার হুয়ার আজি খুলে গেছে সোনার মন্দিরে।'

## বাঙালী মধ্যবিত্তের সংকট

িরচনার সংকেতস্ত্রে ৪ প্রারম্ভিক ভূমিকা—মধ্যবিত্তগ্রেণীর পরিচয়— মধ্যবিত্তের স্তরবিভাগ— মধ্যবিত্তরাম্প্রদায়ের উদ্ভব—দেশের উন্নতিতে মধ্য বত্তের দান—মধ্যবিত্তমমাজের কাছে জাতির ঋণ—মধ্যবিত্তর জীবনে সংকটের স্ক্রয়—মধ্যবিত্তপ্রেণীর চরম সংকট—এই সংকটের প্রতিকার কীভাবে হতে পারে।

বাঙালী মধ্যবিভ্রশ্রেণী আজ শৃহুপরিণাম ক্ষিম্ভূতার মুথে। ভাগ্যের বিদ্ধাতায় এই সম্প্রদারের অগণিত মান্ত্র বর্তমানে ভয়াবহ সংকটের সন্মুখীন। আমাদের সমাজব্যবস্থায় নিদার্রণ ভাঙন ধরেছে, তার স্থবিক্সন্ত কাঠামোটি দিনের পর দিন ভেঙে পড়ছে—যেদিকে তাকাই, দেখতে পাই এক অগুভ বিপর্যয়ের সংকেত। এই সর্বনাশা ভাঙনের আঘাত অধুনা সবচেয়ে আয়িত্রের জীবনে। মুথে তাদের বিবর্ণ অসহায়তার মসীরুম্ফ ছায়া, সমগ্র চিত্তেদেশ জুড়ে হতাশার ক্রমবর্ধমান অরুকার। মলভাগ্য মধাবিত্ত বাঙালীর অবস্থাটি আজ আশ্রয়্যুত স্রোতের শেওলার মতো, প্রচণ্ড ব্লীবাতাার মুথে ইতন্তত বিক্ষিপ্ত তৃণপুঞ্জের মতো। ছ-তিন দশক পূর্বেও যারা একরূপে সমস্তাম্ক্ত থেকে নির্ভাবনায় দিনাতিপাত করতো, ভক্রজীবন্যাপনে তখনো যাদের প্রবল কোনো বাধার মুখোমুখি দাড়াতে হয়নি, তাদের অবস্থা আজ কী শোচনীয় হয়ে উঠেছে! একদিন যারা ছিল গোটা বাঙালী জাতির মেরুদওস্করূপ, অধুনা তারা সাংঘাতিকরূপে

বিপর্যন্ত, অভাবনীয় আর্থিক অনটনের তুঃসহ পীড়নে ক্লিষ্ট, পীড়িত, মুমূর্ —পরম বেদনাদায়ক তাদের অসহায় মনোভাব। মধ্যবিত্তের জীবনসংকট আমাদের জাতীয় জীবনে আজ জটিলতম সমস্তার স্কষ্টি করেছে। এখন দেশের চিন্তাশীল ব্যক্তিমাত্রেরই একটি প্রশ্নঃ মধ্যবিত্তশ্রেণী যদি নিঃশেষ হয়ে গেল, তাহলে জাতির আর কী রইল ? প্রশ্নটি নিঃসন্দেহে গুরুতর।

সমাজে কাদের আমরা মধ্যবিত্ত বলি ? মধ্যবিত্তের স্থাপ্ত সংজ্ঞা নির্ধারণ করা একটু কঠিন। কারণ, সমাজস্থ মান্ত্র্যের এই শ্রেণীটির সীমারেধা স্থাচিহ্নিত নয়। তবে বাঙালীর সমাজবিক্তাস তথা সামাজিকের আর্থিক মূল্যমানের দিকে তাকিয়ে মধ্যবিত্তশ্রেণীর সাধারণ একটা পরিচয় দেওয়া চলে। বর্তমানে ধনতন্ত্র-

মধ্যবিত্তশ্রেণীর পরিচয় শাসিত মানবসমাজে আমরা দেখতে পাই একদিকে অগাধ ঐশ্বৰ্য—ভোগবিলাদের প্রাচুর্য, অন্তদিকে অবিশ্বাস্ত দারিদ্যা—প্রাণধারণের তঃসহ প্লানি; কেউ

প্রয়েজনাতিরিক্ত ধনসম্পদের অধিকারী, কোনোরকমের পরিশ্রম তাদের করতে হয় না; আবার, কেউ সকাল থেকে সদ্ধ্যে পর্যন্ত অবিশ্রান্ত থেটেও, মাথার ঘাম পায়ে ফেলেও, উদরায়ের সংস্থান করতে পারে না। প্রথমোক্ত ভাগ্যবান মায়য়গুলি ধনিকশ্রেনীর অন্তর্ভূত, আর শেষোক্ত অদৃষ্টবিড়ম্বিত মায়য়গুলি শ্রমিকমজুরের দলভুক্ত—তারা সর্বরিক্ত। এহেন প্রাচুর্য ও দারিদ্রোর কারণ হল ধনবন্টনের বৈষম্য, এরপ অবিশ্বাস্থ্য বিপরীতের পাশাপাশি অবস্থান একমাত্র ধনতান্ত্রিক সমাজেই সন্তব। মধ্যবিত্ত নামে যারা পরিচিত, উপরি-ক্ষিত সম্পদশালী ধনিকগোষ্ঠী ও নিঃসম্বল ক্ষাণমজুরের মধ্যবর্তী একটি স্থানে তাঁদের অবস্থিতি। অমেয় ঐশ্বর্য তাঁদের নেই, আবার নিষ্ঠুর দারিদ্রোর পীড়নও পূর্বে কথনো তাঁদের সহু করতে হয়নি। তাঁরা পরশ্রমজীবী নন, পরিশ্রম তাঁরা করেন। তবে ওই পরিশ্রম ঠিক কায়্বিক নয়—মন্তিক্রের, তাঁদের অধিকাংশই লেখনী-চালনার কাজে ব্যাপৃত।

মধ্যবিত্তের তুটি শ্রেণীবিভাগ—উচ্চমধ্যবিত্ত এবং নিম্মধ্যবিত্ত। শিক্ষা-সংস্কৃতি, পেশা ও আর্থিক সচ্ছলতার তারতম্য মধ্যবিত্তসম্প্রদায়কে উচ্চকোটর ও নিম্নকোটির, এই ত্-ভাগে বিভক্ত করে দিয়েছে। একটু লক্ষ্য করলেই ব্রুতে পারা যাবে, মধ্যবিত্তশ্রেণীর পরিধি খুব বিস্তৃত।

भारता यात्व, नव्यावखानात नाताव पूर विश्व मधाविख्त खत्रविद्यां अपित विद्या विद्या कि स्वाविख्त खत्रविद्यां अपित विद्या विद्या विद्या कि स्वाविख्त खत्रविद्यां विद्या विद्य

ডাক্তার, ইঞ্জিনিয়ার, বছবিধ শিক্ষায়তনের অধ্যাপক-শিক্ষক, সাধারণ ব্যবসায়ী, দোকানদার ইত্যাদি সকলেই মধ্যবিত্তপ্রেণীর অন্তর্ভুক্ত। সামাজিক পদমর্যাদা, মাধাপিছু আয়, প্রাত্যহিক জীবনয়াত্রার মান প্রভৃতি বিষয়ে এঁদের মধ্যে য়তই পার্থক্য থাক না কেন মানসিকতার দিক দিয়ে এঁদের সাধ্যটুকু কারো দৃষ্টি এড়াবার নয়। স্বল্ল-আয়-বিশিষ্ট হলেও এঁদের কাউকেই য়েমন প্রমিকমজ্রের পর্যায়ে ফেলা চলবে না, তেমনি জমিদার ও বড়ো শিল্পতির পঙ্ক্তিভুক্ত করা চলবে না। কারণ, মধ্যবিত্তের জীবিকা-অর্জনের পন্থা, শিক্ষাদীক্ষা, য়চিও মানসিক গঠন লক্ষণীয়ভাবে স্বতম্ব। এই স্বাতয়্রোর পিছনে দীর্ঘকালের একটি ঐতিহ্ রয়েছে। এখানে তার একটু আভাস দেওয়া প্রয়েজন।

আমাদের প্রাচীনকালের সমাজবিক্যাসে—সমাজ-অন্তর্গত মানুষের আর্থ-নীতিক শ্রেণীবিভাগে—'মধ্যবিত্ত' বলে কেউ ছিল না। তথন একদল মানুষকে আমরা ধনী বলে জানতাম, আর-একদল মানুষকে জানতাম দরিদ্র বলে।

বাঙালীসমাজে মধ্যবিত্তসম্প্রদারের উত্তব হয়েছে এদেশে ইংরেজ আগমনের পর। বস্তুত মধ্যবিত্ত বাঙালী ইংরেজ-বণিক ও ইংরেজ সরকারের স্পষ্ট। স্বার্থান্ধ সামাজ্যবাদী ইংরাজের আত্মবর্ষ শাসননীতি আমাদের ক্ষবিকেন্দ্রিক গ্রামীণ সমাজকে ধ্বংসের মুখে ঠেলে দিয়েছে, নাগরিক সভ্যতার পত্তন করেছে। লর্ড কর্ণওআলিসের প্রবৃত্তিত 'চিরস্থায়ী বন্দোবস্তু'-প্রথা বাংলার প্রাচীন ভূমিব্যবস্থাকে ওলটপালট করে দিয়েছে এবং সামাজ্যবাদের ধ্বজাবাহী লর্ড মেকলের শিক্ষাসংস্কার মানসিক ক্ষেত্রে বিপ্রবাত্মক পরিবর্তন ঘটিয়ে প্রাম্য-বাঙালী-সমাজের বৃহত্তর অংশকে শহরমুখী করে তুলেছে। চিরস্থায়ী বন্দোবস্তের ফলে জমিদারীতন্ত্রের স্পষ্ট হল, পশ্চিমের শিল্পবিপ্রের ফলে কৃষি-আশ্রয়ী ও কুটারশিল্লাশ্রয়ী পুরাতন সমাজ বিধ্বন্ত হয়ে গেল। আর, তার ধ্বংসন্তুপের উপর গড়ে উঠল বাঙালী মধ্যবিত্তসমাজ। আমরা বে ব্যবসায়-বাণিজ্যের প্রতি বিমুখতার ভাব দেখালাম, তারজন্তে দায়ীজমিদারী প্রধা।

বাঙালী মধ্যবিত্তসমাজের এক অংশকে নানাভাবে জীবিকা জুগিয়েছে জমিদারীতন্ত্র, অপর একটি বড়ো অংশকে স্থলভ সন্মান ও নিরাপদ আশ্রের

প্রেলোভন দেখিয়ে আকর্ষণ করেছে ইংরেজ কোম্পানীর
দপ্তরখানায় মাসমাইনের চাকুরি। তারপর মধ্যবিত্তশ্রেণীর
অনেকে ইংরেজী শিক্ষার স্থযোগ গ্রহণ করলেন, তাঁরা
ভাক্তারী, ওকালতি, শিক্ষকতা ইত্যাদির দিকে ঝুঁকে পড়লেন। ধীরে ধীরে
সমাজে মধ্যবিত্তের ভিত্তি স্প্রতিষ্ঠিত হল। তাঁরা 'ভদ্রলোক'-এর সম্মান্ম্যাদা

পেলেন, আন্তে আন্তে সামাজিক প্রতিপত্তির অধিকারী হয়ে উঠলেন। পাশ্চান্তা শিকা তাঁদের বৃদ্ধিকে শাণিত উজ্জ্বল করে তুলল, বিবিধ জ্ঞানবিছার দ্বার তাঁদের সম্পুথে উন্মোচিত করে ধরল। কর্মজীবনের ফাঁকে ফাঁকে তাঁরা বিচিত্র ভাবসাধনায় আত্মনিয়োগ করলেন, সাহিত্য-শিল্প-দর্শন-রাজনীতি-অর্থনীতি-ইতিহাস-বিজ্ঞান-চর্চায় মন দিলেন। ফলে বাঙালীর গোটা সমাজজীবনে দেখতে একটা বিপ্লব ঘটে গেল। জন্ম হল নতুন সংস্কৃতির, স্প্রেই হল নতুন জীবনদর্শনের। শিক্ষার প্রতি মধ্যবিত্ত বাঙালীর যেন জন্মগত মানসপ্রবণতা, এই মধ্যবিত্তদমাজ নতুন মুগের—আধুনিক বাংলার—সংস্কৃতির ধারক ও বাহক। এই সত্যটি অরণ করেই একটু আগে তাঁদের আমরা সমগ্র জাতির মেরুদগুস্বলপ বলেছি। মধ্যবিত্তসম্প্রদায়ের মানুষগুলিই যে এতকাল পর্যন্ত দেশের প্রাণশক্তির প্রধান উৎস ছিল, এ বিষয়ে কোনো সন্দেহ নেই।

গত দেড়শ বছরের মধ্যে বাংলাদেশে কর্মসাধনা ও ভাবসাধনার যে-স্মরণীয় ইতিহাস গড়ে উঠেছে, তাকে মধ্যবিত্তের জীবনেতিহাস বললে বোধ করি খুব ভুল

করা হয় না। কি ধর্মসংস্কার, কি সমাজসংস্কার, কি মধ্যবিত্তের কাছে রাজনীতিক চেতনার স্কুরণ, কি দেশাত্মবোধের উদ্বোধন, জাতির ঋণ

দান অসামান্ত। যে-সকল শ্রেষ্ঠ বাঙালী আমাদের শ্বতিলোকে নিজ নিজ প্রতিভার প্রোজ্জন স্বাক্তর মুদ্রিত করে গেছেন তাঁদের অধিকাংশই যে মধ্যবিত্তপ্রেণীর অন্তর্ভুক্ত, এ কথা কাকেও শ্বরণ করিয়ে দেওয়া নিপ্রয়োজন। নানাদিকে নানাভাবে জাতিকে তাঁরা বৈপ্লবিক চেতনায় উদ্বুদ্ধ করেছেন, সর্বভারতের সম্মুধে বাঙালীর মর্যাদাকে তুলে ধরেছেন, জাতি হিসেবে বাঙালী যে বিশিষ্ঠ তার গৌরবদীপ্ত প্রমাণ রেখে গেছেন। তাঁদের কাছে জাতির ঋণ সামান্ত নয়।

কিন্তু ভাগ্যচক্রের পরিবর্তনে এহেন বাঙালী মধ্যবিত্তের অবস্থা আজ কী দাঁড়িয়েছে! নিদারুণ সংকটের আবর্তে পড়ে মধ্যবিত্তসমাজ অধুনা বিপর্যস্ত। এককালে বাঁদের নিরুদ্ধেগে দিন কাটতো, অবকাশের মূহুর্তগুলি যাঁদের বিবিধ

জ্ঞানবিভার অন্থীলনে অতিবাহিত হতো, তাঁদের চোধের মধ্যবিত্তের জীবনে সন্মুখে আজ বিরাজ করছে মহাশৃক্তা। অতীতে সংকটের স্ফ মধ্যবিত্তশ্রেণী এতথানি অসহায় বোধ কথনো করেননি।

পৈতৃক জমিজমা তাঁদের অনেকেরই ছিল, অনেকে সরকারী চাকুরীর পক্ষপুটে থেকে নির্ভাবনায় দিনগুলি কাটাতেন। আবার, অনেকে ডাক্তারী, ওকালতি, শিক্ষকতা ইত্যাদি 'ভদ্রলোক'-এর পেশায় আত্মনিয়োগ করে জীবনযাত্রা নির্বাহ করতেন। কিন্তু নানা প্রতিকূল শক্তির বিরোধিতায় ধীরে ধীরে তাঁরা পূর্বের সেই নিরাপদ আশ্রয় থেকে চ্যুত হতে লাগলেন, তুর্ভাগ্য ক্রমশই বেড়ে চললো। প্রথম-মহাযুদ্ধের পর থেকে তাঁদের অবস্থা সংকটাপন্ন হয়ে উঠলো। দ্বিতীয় মহাযুদ্ধ মধ্যবিত্তশ্রেণীকে প্রায়-ধ্বংসের মুখে ঠেলে দিল। তাছাড়া, মধ্যবিত্তর অনেকেই পঞ্চাশের মন্থন্তরের প্রচণ্ড ধান্ধা সামলাতে পারেন নি, অসহায়ভাবে মৃত্যুবরণ করেছেন। পশ্চিমী যান্ত্রিকতা ও নাগরিক সভ্যুতার হয়্টপ্রভাবে আমাদের কুটীরশিল্ল ও ক্রিব্নিয়াদ আন্তে আন্তে ভেঙে পড়ছিল, একায়বতী পরিবারগুলি টুক্রো টুক্রো হয়ে যাচ্ছিল, এ সর্বনাশ আমরা রোধ করতে পারলাম না। ফলে মধ্যবিত্তসম্প্রদায় ভয়াবহ বিপর্যয়ের সম্মুণীন হলেন। ইতোমধ্যে দেশে শিক্ষিত মধ্যবিত্তের সংখ্যাও দিন দিন বেড়ে চলল, বেকার-জীবনের বিড়ম্বনা স্বক্ন হল—শিল্প-ব্যবসায়-বাণিজ্যহীন দেশের দিকে দিকে দারিজাক্রিষ্ট মধ্যবিত্তের হাহাকার উঠল। দ্বিতীয় মহাযুদ্ধের প্রতিক্রিয়া একান্ত শোচনীয়। জিনিসপত্রের দাম হছ করে চারগুণ পাঁচগুণ বেড়ে যেতে লাগল, কাণানো টাকায় বাজার ছেয়ে গেল, চোরাকারবারীর দল মাথা তুলল—নিম্মধ্যবিত্তশ্রেণীর অন্তিত্ব মারাত্রকভাবে বিপন্ন হল।

মধ্যবিত্ত জীবনের অসহনীয় তুর্গতি-লাঞ্ছনার ইতিকথা কিন্তু এখনো শেষ হয়নি। ভাগ্যের নিষ্ঠুর পরিহাসে বাঙালী মধ্যবিত্তদের এমন একটি ভয়াবহ বিপর্যয়ের সম্মুখীন হতে হল যার ফলে তাঁরা আজ ধ্বংসের পথে এসে দাঁড়িয়েছেন। আমরা এখানে ভারতের স্বাধীনতালাভ ও অভিশপ্ত বঙ্গব্যবচ্ছেদ-ঘটনার কথা বলছি। ভারতবর্ষ স্বাধীনতা অর্জন করল, কিন্তু বাংলাদেশের, বিশেষ করে

স্থানিত্রশোর পূর্ববাংলার, মধ্যবিত্তের সর্বনাশ হল। বাঙালী জাতির ইতিহাসে এতথানি সাংঘাতিক বিপর্যয় আগে কখনো ঘটেনি। মধ্যবিত্তশ্রেণীর নাড়ীর স্পদান গেলো ছ-তিন

দশক থেকে ক্রমেই কীণ হতে ক্ষীণতর হয়ে আসছিল, বন্ধবিভাগহেতু বর্তমানে তাঁদের নাভিশ্বাস দেখা দিয়েছে। পূর্বক্রের মধ্যবিত্তসমাজ আজ মৃত্যুমুখী। সাতপুরুষের বাস্তভিটা ছেড়ে, নিজেদের সর্বস্থ ত্যাগ করে, সম্পূর্ণভাবে ছিন্নমূল হয়ে তাঁরা প্রতিদিন দলে দলে পশ্চিম-বাংলায় এসে ভিড় করছেন। কিন্তুকোথায় তাঁদের মাথা গুঁজবার স্থান, কোথায় ক্ষ্ধার অন্ন, কোথায় বা লজ্জানিবারণের পরিচ্ছেল। বাস্তহারা লক্ষ্ণ নরনারীর অবস্থা আজ যায়াবর বদের মতো, পথের কুক্রের মতো তাঁরা যাপন করছেন গ্লানিপংকিল ধ্রহ জীবন। যুদ্ধ মান্থবকে আত্মসর্বস্থ ও লোভী করে তুলেছে, মানবতাকে

হত্যা করেছে, সমবেদনার কণ্ঠরোধ করেছে, মান্ন্র্যের ঘুমন্ত পাশবিক বৃত্তিগুলিকে জাগিয়ে তুলেছে। এরপ পরিস্থিতিতে পড়ে পূর্ববংগের সর্বস্থান্ত মধ্যবিত্তশ্রেণীর সংকট ভয়াবহ হয়ে উঠেছে। সারাদেশের বেকারসমস্থা, সরকারী-বেসরকারী আপিসে ক্রমাগত ছাঁটাই বাস্তভিটাত্যাগী শিক্ষিত মধ্যবিত্তগণের সমস্থাকে জটিনতর করে তুলেছে। দেশে শ্রমিক-ধনিকের বিরোধ লেগেই আছে, তা মিটাতে গিয়ে সরকার হিমশিম থেয়ে যাচ্ছেন, অপরাপর সমস্থার দিকে মন দেওয়া সম্ভবপর হচ্ছে না। এসব কারণে মধ্যবিত্তের হুর্গতির শেষ নেই। আর কিছুকাল এভাবে কাটলে মধ্যবিত্বসমাজের অন্তিরও থাকবে না।

কিন্ত মধ্যবিত্তশ্রেণী যদি বিধ্বস্ত হয়ে যায় তাহলে দেশের কী অবস্থা হবে?
এতে কি গোটা বাঙালীসমাজের অপমৃত্যু অনিবার্য হয়ে উঠবে না? সমাজের
মেরুদেওই যদি ভেঙে গেল তবে সমাজ মাথা তুলে দাঁড়াবে কেমন করে?
মধ্যবিত্তেরা মরবে, কিন্তু মরবার আগে সমগ্র দেশটাকে একবার প্রবলভাবে নাড়া

मित्र यात्व,—श्वरण वार्द्धे ज्वत्न छेर्रत वित्छांश-বিপ্লবের রক্তবহিশিখা। মধ্যবিত্তের বিক্ষোভ কী এই সংকটের প্রতিকার কীভাবে হতে পারে
ভয়াল, পৃথিবীর ইতিহাসের পাঠকমাত্রেরই তা জানা আছে নিশ্চয়। বৃহত্তর সমাজের কল্যাণের কথা ভেবে বলছি, যে-কোনো উপায়েই হোক মধ্যবিত্তদমাজের ভাঙন রোধ করতে হবে, অবিলম্বে এইসব কেন্দ্রচ্যত মাত্রধের ছঃসহ লাঞ্ছনার অবসান ঘটাতে হবে। এর জন্তে দেশের প্রত্যেকটি মানুষের উভম-প্রচেষ্টার প্রয়োজন। একেত্রে সরকারের দায়িত্ব অনেকথানি। রাজ্যসরকারকে স্থচিন্তিত পরিকল্পনা রচনা করতে হবে, সর্বস্তরের মধ্যবিত্তের নিরাপদ আশ্রয় ও জীবিকার উপায় করে দিতে হবে। যারা নিঃসম্বল তাদের জন্ম অবৈতনিক আবিখিক শিক্ষার ব্যবস্থা চাই, স্থায়ী বাসস্থানের ব্যবস্থা চাই, প্রয়োজনমতো আর্থিক সাহায্য চাই। সংগে সংগে মৃতপ্রায় গ্রামগুলির সংস্কারসাধন ও পুনর্বিতাস অত্যাবশ্রক। তাছাড়া, কৃষিপ্রথাকে উন্নত করা প্রয়োজন, কুটীরশিল্পের উজ্জীবন প্রয়োজন, বিবিধ শিল্পের সম্প্রদারণ প্রয়োজন, প্রয়োজন ব্যবসায়-বাণিজ্যের ক্ষেত্রটি প্রশন্ত করা। এতে বহু মধাবিত্তের জীবিকা-অর্জনের পথ খুলে যাবে, অব্খ্যন্তাবী বিনাশের হাত एथरक ज्ञानरकरे त्रका भारत। ज्ञानश यज्यानि मछत् स्रातनसी रहा प्रधातिख সম্প্রদায়কেও কঠোর জীবনসংগ্রামে অবতীর্ণ হতে হবে। হতাশার কাছে তাঁরা যেন আত্মসমর্পণ না করেন। আমাদের শেষ কথা, মধ্যবিতের সর্বনাশ সমগ্র জাতির সর্বনাশ—এই নিশ্চিত সত্যটি থেন আমরা বিশ্বত না হই।

# वाश्लात (श्रिकेन

্রিচনার সংকেতস্ত্ত্র ও বাঙালীর বিগত দিনের ইতিহাস গৌরবমণ্ডিত—বাঙালীর অতীত কীর্তি—জ্ঞানসাধনায় বাঙালী—ধর্মসাধনার ক্ষেত্রে বাঙালী—বাঙালীর সাহিত্যসাধনা—বিজ্ঞানসাধনা ও রাজনীতির ক্ষেত্রে বাঙালী—চাঙ্গশিল্প ও কারুশিল্পের ক্ষেত্রে বাঙালীর দান—ব্যবসায়-বাণিজ্যের ক্ষেত্রে বাঙালী—বাঙালীর অতীত কীর্তি-শ্বরণে দেশপ্রাণ বৃদ্ধিমের উক্তি।

বাঙালী জাতি আজ অতীতন্ত্রই, আত্মবিশ্বত। কিন্তু. প্রদীপ্ত মনীরা, ভাবসাধনা ও কর্মসাধনার ক্ষেত্রে বাঙালী যে একদিন ভারতবর্ষে একটা গোরবমণ্ডিত স্থান অধিকার করিয়াছিল—বংগভূমির অতীত ইতিহাস তাহার সাক্ষ্য প্রদান করে। অতীতে বাঙালী জাতি তাহার সভ্যতা ও সংস্কৃতির যেকটাতিস্তম্ভ রচনা করিয়াছিল, নিথিল ভারতবর্ষ অবনত মন্তকে তাহার প্রতিশ্রদা জ্ঞাপন করিয়াছি। রাজনীতিক ও আর্থনীতিক নানা ভাগ্যবিপর্যয়ে বর্তমানে আমরা আমাদের সেই অতীত গোরব হারাইতে বিস্ফাছি—নানাপ্রকার সংঘাতে বাঙালীর অন্তিত্ব আজ বিপন্ন। কিন্তু আমরা যদি বিগত দিনের ইতিহাসের পৃঠা হইতে আমাদের পুনক্ষ্জীবনের মন্ত্রটিকে খুঁজিয়া লইতে পারি, তবে আমাদের হৃত গোরব নিশ্চয়ই আবার ফিরিয়া পাইব—জগৎসভায় পুনর্বার আমরা আত্মপ্রতিঠা লাভ করিব।

জ্ঞানে-বিজ্ঞানে, ধর্মে-দর্শনে, চাক্তকলায় ও কাক্রশিল্লে, শৌর্যে ও বীর্যে একদিন বাঙালীর মহিমা ছিল দ্রবিন্তার। ভারতবর্ষের অতি স্প্রপ্রাচীন গ্রন্থেও বংগ'-দেশের নাম চিহ্নিত হইয়া আছে। সেই প্রাচীনকালেই বাঙালীর বীরত্ব ও জ্ঞানগরিমার কথা দিকে দিকে পরিব্যাপ্ত হইয়া পড়িয়াছিল। বাংলার বীর-সন্তান কত দেশবিজ্ঞার বাহির হইয়াছে—ভারতের সীমা অতিক্রম করিয়া দ্রবর্তী অঞ্চলে উপনিবেশ স্থাপন করিয়াছে। রাজা ধর্মপাল, রাজা গণেশ, রাজা শশাংক এবং বিজয় সিংহের কীর্তিকাহিনী বাঙালীর বিশ্বয়কর শৌর্যের পরিচয় বহন করিতেছে। মুসলমান-আমলে বাংলার বীরসন্তান চাঁদ-প্রতাপ-দিশা খা প্রভৃতি বারভ্ঞার দল যে অমিত পরাক্রম প্রদর্শন করিয়াছে, তাহাতে প্রবল্পপ্রতাপান্থিত দিল্লীশ্বরের সিংহাসন পর্যন্ত বারে বারে কাঁপিয়া উঠিয়াছে। ব্রিটিশ্বুগে

বাঙালী জাতি নানা কারণে হীনবীর্য হইয়া পড়িয়াছিল—সে হারাইয়া ফেলিয়াছিল\*
তাহার সমস্ত শক্তি। তথাপি পরাধীন ভারতকে স্বদেশমন্ত্র ও অগ্নিমন্ত্রে দীক্ষা
দিয়াছে স্বাধীনতার পূজারী বাংলার তরুণদল—হাসিমুথে ফাঁসীর মঞ্চে তাহারা
জীবনের জয়গান গাহিয়া গিয়াছে। এই সেইদিন বাংলার অন্তম শ্রেষ্ঠ বীরসন্তান
স্থভাষচন্দ্র তাঁহার আজাদ-হিল্দ-ফোজ গঠন করিয়া সামরিক শক্তি ও সাহসিকতার
বেশপরিচয় দিয়া গিয়াছেন, পৃথিবীর ইতিহাসে তাহা অমর হইয়া থাকিবে।

জ্ঞানের চর্চায় এবং ভাবসাধনায় বাঙালী কোনো জাতি অপেক্ষা প\*চাদ্পদ ছিল না। প্রোজ্জল মনীযাও কুরধার বুদ্ধির জন্ম বাঙালী জাতি সকলের প্রশংসা

অর্জন করিয়াছে। ভারতের বিশ্রুত নালন্দা বিশ্ব-জ্ঞানসাধনায় বিভালয়ের অধ্যক্ষ ছিলেন এই বাংলাদেশেরই একজন বাঙালী মান্ত্র—নাম শীলভদ্র। বাঙালী অতীশ দীপংকরের

খ্যাতিও বিদ্বজ্ঞনসমাজে স্থাচারিত ছিল। বাংলার জ্ঞানসাধনাকে তিনিই বহন করিয়া লইয়া গিয়াছিলেন স্বৃর তিব্বতে। 'দর্শনে রঘুনাথ শিরোমণি, গদাধর, জগদীশ, স্মৃতিতে রঘুনন্দন এবং তৎপরগামিগ্র বাংলাভূমির গৌরবকে উজ্জ্ঞল ও মহীয়ান করিয়াছে। বিংশ শতান্ধীতেও যুগমানব শ্রীঅরবিন্দের অধ্যাত্মসাধনা ও আচার্য ব্রজ্ঞেনাথ শীলের গভীর দর্শন-আলোচনা ভারতবর্ষকে বিস্মিত করিয়াছে।

ধর্মসাধনার ক্ষেত্রেও বাঙালীর দান সামান্ত নহে। বাংলার ধর্মাবতার এটিচতন্ত সর্বভারতীয় বৈষ্ণবধর্মকে বাঙালীর হৃদয়রসে নিষিক্ত করিয়া গৌড়ীয়

বৈষ্ণবধর্মের প্রতিষ্ঠা করিলেন—বাংলায় বহিয়া গেল
ধর্মসাধনার ক্ষেত্রে
বাঙালী
আধ্যাত্মিক সাধনা ইউরোপের বহু মনীধীর শ্রদ্ধা
আকর্ষণ করিয়াছে। আবার, এই রামকৃষ্ণই ছিলেন ভারতের মর্মবাণীর প্রচারক
যুগ্মানব বিবেকানন্দের দীক্ষাগুরু। অধ্যাত্মশক্তিতে প্রদীপ্ত বিবেকানন্দ শুধু বংগ-

ভূমির গৌরব নন, তিনি সনাতন ভারতবর্ষেরই মরণবিজয়ী সন্তান। রাজা ভূমির গৌরব নন, তিনি সনাতন ভারতবর্ষেরই মরণবিজয়ী সন্তান। রাজা রামমোহন, মহর্ষি দেবেজনাথ, ব্রহ্মানন কেশ্বচন্দ্র-প্রম্থ ধর্মবীরের আবিভাবে বাংলাদেশ ধন্ত ইইয়াছে।

বাঙালীপ্রতিভার আশ্চর্য প্রকাশ ও বিকাশ দেখা যায় তাহার অত্যুজ্জন সাহিত্যসাধনায়। আধুনিক বাংলা সাহিত্য বিশ্বসাহিত্যের দরবারে গৌরবমণ্ডিত

স্থানলাভ করিয়াছে। বাঙালী তাহার সাহিত্যের মধ্য বাঙালীর সাহিত্যসাধনা দিয়া ধে-স্থমহান ঐতিহ্য স্থাই করিয়াছে, তাহা সত্যই বিশায়কর। আধুনিক বাংলা সাহিত্যের পিছনে রহিয়াছে আমাদের সহস্র বৎসরের সাহিত্যসাধনার ইতিহাস। বাংলার প্রাচীন কবি জয়দেব, চণ্ডীদাস, গোবিন্দদাস, কুত্তিবাস, মুকুলরাম, ভারতচক্র প্রভৃতি কবি আপন আপন স্ট্রসম্ভারে বাংলার সাহিত্যভাগুরে পরিপূর্ণ করিয়াছেন। মধুস্থদন, হেমচক্র, নবীনচক্র, রংগলাল, বিহারীলাল প্রমুখ কবি আধুনিক বংগসাহিত্যে নববাণীগংগার স্রোতোধারা প্রবাহিত করিয়া দিয়াছেন। কবিগুরু রবীক্রনাথের সাহিত্যসাধনা বিশ্ব-সাহিত্যের সম্পদ বৃদ্ধি করিয়াছে এবং বাংলা সাহিত্যকে সহস্র বৎসরের পরমার্দান করিয়াছে। বঙ্কিমচক্র, শরৎচক্রের মতো কথাশিল্পীকে লাভ করিয়া যে-কোনো জাতি আপনাকে ধন্ত ও গোরবান্ধিত মনে করিত।

বিজ্ঞানচর্চাতেও বাঙালী কম প্রতিষ্ঠা লাভ করে নাই। আচার্য প্রফুল্লচন্দ্র, আচার্য জগদীশচন্দ্রের বৈজ্ঞানিক আবিষ্কার সত্যই বাঙালীর শ্লাঘার বস্তু। ডক্টর

বিজ্ঞানসাধনা ও রাজনীতির
ক্ষেত্রে বাঙালী
আলোচনায় বিশ্বের বিজ্ঞানভাণ্ডার নিঃসন্দেহে সমৃদ্ধ

হইয়াছে। ভারতবর্ষের রাজনী •ির ক্ষেত্রে বাঙালী স্থরেন্দ্রনাথ, শ্রীঅরবিন্দ, চিত্তরঞ্জন, স্থভাষচন্দ্র যে-রাষ্ট্রনীতিক জ্ঞানের পরিচয় দিয়াছেন, তাহা বাঙালী জাতির মর্যাদা অনেকথানি বাড়াইয়া দিয়াছে। বাঙালীর সম্মত চিন্তাধারার প্রতি শ্রনা প্রদর্শন করিয়া মহামতি গোখেল বলিয়াছিলেনঃ 'What Bengal thinks to-day, India thinks to-morrow'। ভাবসাধনা ও উচ্চিন্তার ক্ষেত্রে বাঙালী বহুবার ভারতবর্ষকে পথ প্রদর্শন করিয়াছে।

চারুশিল্প এবং কারুকলার জগতেও বাঙালীর দান সামান্ত নয়। চিত্রে ও ভাস্কর্যে বাঙালী যে-প্রতিভা প্রদর্শন করিয়াছে তাহা সত্যই বিস্ময়কর। প্রাচীন বাংলার শিল্পী ধীমান এবং বীটপালের খ্যাতি একদিন বহুদ্র দেশ পর্যন্ত ছড়াইয়া

চারুশিল্প ও কারুশিল্পের পড়িয়াছিল। তাঁহাদের প্রবৃতিত শিল্পরীতি ভারতের কারুশিল্পের বাঙালীর দান বাহিরেও প্রভাব বিস্তার করিয়াছিল। স্থপ্রসিদ্ধ অজন্তার দিরিগুহাগাতে বাঙালী শিল্পীর তুলিকার চিহ্ন আজ

পর্যন্ত স্কর্মাণ্ডরূপে বিভাষান। আধুনিক যুগে ভারতীয় চিত্রশিল্লে পুনর্জাগরণ আনিয়াছেন শিল্লাচার্য অবনীন্দ্রনাথ ও নন্দলাল বস্থ। শিল্লের ক্ষেত্রে অবনীন্দ্রনাথ জগৎজোড়া খ্যাতি অর্জন করিতে সমর্থ হইয়াছেন। ভারতীয় নৃত্যশিল্লের ক্ষেত্রে যুগান্তর আনিয়াছেন বাঙালীসন্তান উদয়শংকর। এই সকল প্রতিভাবান বাঙালীর অজ্ঞ দানে বাংলার সংস্কৃতি মহিমামণ্ডিত হইয়াছে। সহস্রবছরের সাধনায় বাঙালীর যে-সংস্কৃতি গড়িয়া উঠিয়াছে, তাহার নিদর্শন ভারতের

বাহিরে সিংহল, খাম, কম্বোজ, ধ্বনীপ, বলিনীপ প্রভৃতি স্থানেও অভাবিধি বিভ্যান।

একদিন বাংলা দেশ অপরিমেয় ধনসম্পদে সমৃত্তিশালী ছিল-বাংলার বহি-বাণিজ্যের পরিধিও ছিল দেশদেশান্তরে বিস্তৃত। বাঙালী বণিকের পণ্য-বোঝাই

বাবসায়-বাণিজ্যের ক্ষেত্রে বাঙালী

ডিঙা নানাদেশে পরিভ্রমণ করিয়া বেড়াইত। বাঙালীর তাঁতশিল্প, শঙা ও হাতীর দাঁতের শিল্প, স্চীশিল্প পৃথিবীর नानार्वात्र नजनाजीज मरनाज्ञ कित्र जमर्थ

रुरेशाहिल। প্রাচীনকালের বাঙালী বাণিজ্যে অগ্রসর ছিল বলিয়া এদেশে চমৎকার নৌশিল্প গড়িয়া উঠিয়াছিল।

জ্ঞানে কর্মে ধর্মে সাহিত্যে—এক কথায়, সভ্যতা ও সংস্কৃতির বিভিন্ন ক্ষেত্রে, वाङानीत कर्ममाधना ও ভावमाधनात (य-পतिहत्र भितन, जाश मजारे विश्वशावर। वाडानी এक पिन তाहात (य-कौर्छिध्वका पिरक पिरक छिडान कतियाहिन, अठी ठ

বাঙালীর অতীত কীর্তি-

ঐতিহের সেই পতাকা আজ অবন্মিত। এরূপ একটি স্মরণে বৃদ্ধিনের উক্তি অবস্থা বাঙালীর তুর্ভাগাই স্থচিত করে। বিগত দিনের বাঙালী জাতির কীতিকলাপ আরণ করিয়া দেশপ্রেমিক

विक्रिय क्यमाकार खुत 'अकि गीज' अवस्त विनियार हन : 'आयार मत अहे वः गरिन म স্থের স্থৃতি আছে, নিদর্শন কই ? দেবপাল দেব, লক্ষ্ণ সেন, জয়দেব, এহিৰ্য,— প্রয়াগ পর্যন্ত রাজ্য, ভারতের অধীশ্বরের নাম, গোড়ী রীতি, এ সকলের স্মৃতি আছে, किन्छ निप्तर्मन कहे ? स्थ मतन পिड़न, किन्छ চाहित कीन् पिति ? तम গৌড़ कहे ? आर्य-ताज्यानीत िङ कहे, आर्यत हे जिशा कहे, जीवनहति ज कहे, কীতি কই, কীতিস্তম্ভ কই, সমরক্ষেত্র কই? স্থা গিয়াছে, সুখচিহ্নও গিয়াছে— চাহিব কোন দিকে?

বাঙালী যদি তাহার মানসিক জড়তাকে ভুলিতে পারে, বিলাসশ্যা ও আলস্থ পরিত্যাগ করিতে পারে, আত্মকলহ বিশ্বত হইয়া যদি সে আত্মসন্থিৎ ফিরিয়া পায়, তাহা হইলে নবজাগ্রৎ জাতিহিসাবে আবার সগৌরবে মাথা তুলিয়া দাঁড়াইতে পারিবে। আমাদের নূতন করিয়া আত্মবিকাশ ও আত্ম-প্রতিষ্ঠার জন্ম চাই অতন্ত্র সাধনা, অকুণ্ঠ স্বার্থবিসর্জন আর গভীর দেশপ্রেম— তবেই আমাদের হৃতগ্রিমা আমরা উদ্ধার করিতে পারিব।

## বাঙালী-সংস্কৃতির পরিচয়

[রচনার সংকেতস্ত্র ঃ বাঙালী-সংস্কৃতি বলিতে কী ব্ঝায়—বাঙালী-সংস্কৃতির উদ্ভব ও বিকাশ—বাঙালীর সাংস্কৃতিক ইতিহাস—ইহার তিনটি যুগ —ইমলামধর্ম ও বাঙালী-সংস্কৃতি—বর্তমানের বাঙালী-সংস্কৃতি—আধুনিক বাঙালী-সংস্কৃতিঃ প্রথম পর্যায়—দ্বিতীয় পর্যায়—তৃতীয় পর্যায়—চতুর্থ পর্যায়—বাংলার লোকসংস্কৃতি ও উচ্চতর সংস্কৃতির রূপ—উপসংহার ]

প্রত্যেক ভাষায় এমন কয়েকটি বহুগুণ্ব্যঞ্জক শব্দ আছে, এক কথায় যাহাদের স্থল্পষ্ট অর্থ প্রকাশ করা বস্তুত কঠিন—'সংস্কৃতি' কথাটি এই জাতেরই একটি শব্দ। ইহার ব্যাপক অর্থ হইল জাতির অন্তরংগ প্রতিভা ও চিৎপ্রকর্ষের বহিঃপ্রকাশ—মানস্চর্চা, ভাবসাধনা ও কর্মসাধনার বাস্তব রূপায়ণ। স্থতরাং 'সংস্কৃতি' বলিতে বুঝিতে হইবে কোনো বিশেষ জাতির

বাঙালী-সংস্কৃতি বলিতে
কী বুঝায়
প্রতিষ্ঠান, শিল্প-সাহিত্য, রাজনীতি, ধর্ম-কর্ম এবং

আরো নানাকিছু। জাতির সমগ্র প্রাণসন্তার প্রতিবিম্বনটি ধরা পড়ে তাহার সংস্কৃতিতে—বাঙালীর অন্তরতর জীবনের সামগ্রিক পরিচয়টি মিলিবে তাহার প্রবর্ধমান সংস্কৃতির মধ্যে। 'বাংলা দেশে বাংলাভাষী জনসমষ্টির মধ্যে, দেশের জলবারুও তাহার আমুষংগিক ফলস্বরূপ এই দেশের উপযোগী জীবনমাতার পদ্ধতিকে অবলম্বন করিয়া, এবং মুখ্যত প্রাচীন ও মধ্যবুগের ভাবধারায় পুই হইয়া, বিগত সহস্র বৎসর ধরিয়া যে-বাত্তব, মানসিক ও আধ্যাত্মিক সংস্কৃতি গড়িয়া উঠিয়াছে—তাহাই বাঙালী-সংস্কৃতি।'

অষ্ট্রিক, দ্রাবিড় ও ভারতীয় আর্যের সংমিশ্রণে বাঙালী জাতির উত্তব। আদিম বাঙালী, রক্ত ও ভাষার দিক দিয়া যে অনার্য ছিল, ইতিহাস তাহার সাক্ষা

দিতেছে। উত্তর-ভারতের গাংগেয় সভ্যতা ও আর্থবাঙালী-সংস্কৃতির
উত্তর ও বিকাশ

শতক হইতেই প্রকৃতপক্ষে বাঙালী-সংস্কৃতির স্ত্রপাত।

মনে রাখিতে হইবে, প্রাচীন ও মধ্যযুগের ভারতবর্ধের সাংস্কৃতিক ঐতিহের ধারা
অন্তসরণ করিয়াই বাংলার সংস্কৃতি গড়িয়া উঠিয়াছে—বাঙালী-সংস্কৃতি বৃহত্তর
ভারতীয় কৃষ্টির বিরোধী নয়। 'ভারত হইতেছে সাধারণ, বাংলা হইতেছে
বিশেষ। ভারতের সমস্ত প্রদেশস্থলভ একটা সাধারণ ভারতীয়ত্ব আছে, বাংলাও
তাহার অংশীদার।' ভারতের অস্থান্ত প্রদেশের বিভিন্ন জাতি হইতে বাঙালীকে

একেবারে বিচ্ছিন্ন করিয়া দেখা যায় না। আর্যপ্রভাবে আসিয়া বাংলা দেশ উত্তরভারতের ব্রাহ্মণ্য সভ্যতা, ব্রাহ্মণ্য ধর্ম ও ঐতিহ্যকে সহজেই গ্রহণ করিয়াছে।
বাঙালীর সহজাত অনার্যমনের উপর আর্যজাতির মানসপ্রকৃতির প্রভাবচিত্র যথন
মুদ্রিত হইল, তখনই বাঙালীচরিত্রে লক্ষণীয় বিশিপ্ততা আত্মপ্রকাশ করিল।
বাঙালী-সংস্কৃতির মূলে রহিয়াছে সর্বভারতীয় হিলুর চিৎপ্রকর্ষের ব্যাপক
প্রভাব। তারপর ক্রমবিকাশের ধারাপথে অগ্রসরণকালে এ দৈশের সংস্কৃতি
ক্রিতিহাসিক কারণেই মুসলমান-সংস্কৃতির ঘনিষ্ঠ সম্পর্কে আসিয়াছে। স্বতরাং
বাঙালী-সংস্কৃতির অন্তরংগ ইতিহাস হিলু, মুসলমান ও রুরোপীয় সংস্কৃতির মিশ্রণ,
সংঘাত এবং সমন্ব্রেরই ইতিকথা।

বাঙালীর সাংস্কৃতিক ইতিহাসকে মোটামূটি তিনটি যুগে বিভক্ত করা চলেঃ প্রাচীন যুগ—খ্রীষ্টিয় অস্তম শতক হইতে দ্বাদশ শতক পর্যন্তঃ, মধ্যযুগ—দ্বাদশ হইতে আঠারো শতক পর্যন্তঃ, আধুনিক যুগ—আঠারো শতক হইতে বর্তমান কাল

বাঙালীর সাংস্কৃতিক ইতিহাসঃ ইহার তিন্টি যুগ পর্যন্ত। প্রথম বুগের বাঙালী-সংস্কৃতির চেহারাটা পূর্বোক্ত বৃহত্তর ভারতীয় সংস্কৃতির একটি বিশেষ রূপ-প্রকাশ। মধ্যযুগে পাঠানমোগলের আমলে হিন্দু ও মুসলমান-সংস্কৃতির সমন্বয় ঘটিয়াছে, এবং বাঙালী-

সংস্কৃতির সর্বোত্তম বিকাশ ঘটে বস্তুত মধ্যবুগেই। ব্রাহ্মণ্য-বৌদ্ধ-জৈনধর্মের সন্মিলিত প্রভাবে যে-সংস্কৃতি এ দেশের মাটিতে জন্মলাভ করিয়াছে, তুর্কীবিজয়ের পর রাজশক্তিপুষ্ট ইসলাম তাহাকে তেমন বিপর্যন্ত কিংবা পরিবৃতিত করিতে পারে নাই। মধ্যবুগে বাংলাদেশে শাসকজাতি ছিল মুসলমান। কিন্তু স্থানীর্বালাল ধরিয়া বাংলাভূমিতে বাস করার ফলে তাহারা বাঙালীয় অর্জন করিয়াছিল, এবং সহজেই স্থানীর রৃষ্টি ও ঐতিহের উত্তরাধিকারী হইয়াছিল। তত্পরি, বাঙালী মুসলমানসম্প্রদায়ের মধ্যে হিলুরক্তের প্রাধাত্তকে অস্বীকার করিবার উপায় নাই। স্কৃতরাং ইসলামধর্মী হইয়াও এই দেশের মুসলমানেরা হিলুসংস্কৃতিকে আপন হইতেই স্বীকৃতি জানাইয়াছে।

এস্থলে আরো একটি কথা শারণ রাখিতে হইবে। যে-ইসলামধর্ম বাংলায় প্রচারিত হইয়াছে তাহা সম্পূর্ণভাবে কোরাণ-অন্তুসারী ইসলাম নয়। ইসলামের

স্ফী-মতই বাংলা দেশে প্রাধান্ত লাভকরাহেতু হিন্দুইসলামধর্ম ও সংস্কৃতির সংগে মুসলিম-সংস্কৃতির সহযোগিতা সম্ভব
বাঙালী-সংস্কৃতি হইয়াছিল। স্ফীসাধনা ও বাঙালীর আধ্যাত্মিক
সাধনার অন্তঃপ্রকৃতির মধ্যে বেশ লক্ষণীয় একটা মিল রহিয়াছে। মধ্যযুগের

আলেম-মোল্লা-মোলবী প্রভৃতি বিশিষ্ট মুসলমানেরা আরবী-ফার্সির চর্চা করিতেন বটে, কিন্তু ইসলামী সংস্কৃতিকে এদেশে প্রচারিত করিবার জন্ত তাঁহারা বিশেষ কোনো আগ্রহ প্রদর্শন করেন নাই। মুসলমান-বিজেতারা কিছু কিছু নৃতন ভাবধারা বাংলা দেশে আনিলেও কোনো উচ্চতর কৃষ্টি তাঁহারা সংগে লইয়া আদেন নাই। সেজন্ত মুসলমানসংস্কৃতি হিলুসংস্কৃতিকে আপন প্রভাবে আচ্ছন করে নাই। বাঙালীর উচ্চতর সংস্কৃতির ক্ষেত্রে মুসলমানী প্রভাব খুব বেশী দৃষ্ট হইবে না—তবে বাংলার লোকসংস্কৃতি হিলু ও মুসলমানের যৌথ স্পাতি।

ইংরেজী শিক্ষা ও সভ্যতার সংস্পর্শে আসিয়া আঠারো শতক হইতে বাঙালী-সংস্কৃতির রূপান্তর ঘটিতে থাকে। বাংলার প্রাচীন ও মধ্যযুগের সংস্কৃতি ছিল দেশজ, আধুনিক যুগের সংস্কৃতি কিন্তু পাশ্চান্ত্য প্রভাবে দেশের মূলধারা হইতে বিচ্ছিন্ন হইয়া পড়িতেছে। আমাদের প্রাচীন সংস্কৃতি গড়িয়া উঠিয়াছিল প্রামাজীবনকে কেন্দ্র করিয়া—বর্তমানের সংস্কৃতি ক্রমেই নগরকেন্দ্রিক হইয়া

উঠিতেছে। বিজাতীয় শিক্ষা, বর্তমানের রাজনীতি ও বর্তমানের বাঙালী-সংস্কৃতি ভাবজীবনে ও কর্মসাধনায় বড়ো রক্মের একটা পারবর্তন

আনিয়া দিয়াছে। আধুনিক বাঙালী-সংস্কৃতির একটা ঐতিহাসিক মূল্য রহিয়াছে সভা, কিন্তু ইহার ত্বঁলতাও কম নয়। ততুপরি অধুনা দেশে ইসলামী সংস্কৃতির প্রচার ও হিলুম্সলমানের স্বার্থবিরোধ বাঙালী-সংস্কৃতিকে বিপর্যয়ের মুথে ঠেলিয়া দিতেছে। যে-মধাবিত্তসম্প্রদায় দেশের সংস্কৃতির ধারক ও বাহক, তাহারাও অভাবনীয় ভাগ্যবিপর্যয়ে এখন ধ্বংসের মুথে ধাব্মান। আমাদের জাতীয় জীবনে এতথানি স্বনাশা সংকট ইহার পূর্বে কখনো দেখা য়ায় নাই।

বাঙালী-সংস্কৃতির আধুনিক যুগটিকে চারিটি পর্যায়ে বিভক্ত করা যাইতে পারে। ইহার প্রথম পর্যায়ে বাঙালী চিন্তানায়কেরা সর্বপ্রথম যুরোপীয় চিত্তের সংস্পর্শে আসে। পাশ্চাত্তোর ভাবধারায় প্রাচ্য জীবনকে আধুনিক বাঙালী-সংস্কৃতি: প্রপুষ্ট করিয়া তোলাই ছিল তাহাদের সাধনা। যুরোপের ভাবচিন্তা প্রথম যুগের ইংরেজীশিক্ষিত বাঙালীকে প্রভাবিত করিলেও তাঁহারা নির্বিচারে পাশ্চান্ত্যের শিক্ষা ও সভ্যতার স্বিক্ছিকে গ্রহণ করেন নাই। ধর্ম ও সমাজসংস্কার ইত্যাদি ব্যাপারে চিন্তার

স্কৃত্ত ও চিত্তের সজীবতা ওই যুগের রামমোহন প্রভৃতির সংস্কৃতি-আন্দোলনকে একটি লক্ষণীয় বিশিষ্টতা দান করিয়াছিল। রামমোহনের ঐতিহাসিক ব্যক্তিত্ব-

সর্বজনস্বীকৃত, প্রাচ্য ও পাশ্চান্তা ভাবধারার সমন্বয়-বিষয়ে রামমোহন বিশেষ আস্থাবান ছিলেন। তাঁহাকে আধুনিক যুগের প্রথম পর্যায়ের প্রতিভূ হিসাবে গ্রহণ করা যাইতে পারে।

দ্বিতীয় পর্যায়ে আত্মপ্রকাশ করিল সর্বজনপরিচিত 'ইয়ং বেঙল-দল'। হিন্দুকলেজ প্রতিষ্ঠিত হইবার পর পাশ্চান্তা শিক্ষার প্রভাবে দেশে এমন একদল ইংরেজী শিক্ষাভিমানী তরুণের আবির্ভাব ঘটিল, যাঁহাদের নিকট প্রাচ্য ভাব ও হিন্দুসংস্কৃতি ছিল সর্বৈব বর্জনীয়। স্বাধীন চিন্তার নামে দিতীয় পর্যায় তাঁহারা দেশজ সংস্কৃতির প্রতি ঘ্রণা ও উপেক্ষা প্রদর্শন করিতে বিন্দুমাত্র কুঠাবোধ করিতেন না। যুরোপীয় সভ্যতা ও সংস্কৃতিকে তাঁহারা অক্ষভাবে অকুকরণ করিয়া চলিলেন। সেকালের পাশ্চান্তাপদ্বী তরুণচিত্তের উপর

তাঁহারা কিছুটা প্রভাব বিস্তার করিয়াছিলেন, সন্দেহ নাই।

তৃতীয় পর্যায়ে রুরোপীয় ও ভারতীয় কৃষ্টির মধ্যে একটা সমন্বর্মাধনের প্রয়াস বিশেষভাবে পরিলক্ষিত হয়। এই সময়ের সাংস্কৃতিক আন্দোলনের ক্ষেত্রে বৃদ্ধিম-ভূদেব-বিবেকানন্দের নাম উল্লেখযোগ্য। প্রতীচীর সভ্যতা ও সংস্কৃতির যে-উপাদান বাঙালীর জাতীয় জীবনের পক্ষে কল্যাণ-

তৃতীয় পর্বায়
প্রদান ব্যাপ্ত কিলেন। বিদ্ধান-প্রমুথ শ্রেষ্ঠ বাঙালীর জীবনদৃষ্টি ছিল উদার,
অনুশীলনক্ষমতা ছিল অপরিদীম, দ্রদর্শিতা ছিল ব্যাপক। তাই এই পর্বের
ভাবসাধনা ও কর্মসাধনা বাঙালীর সাংস্কৃতিক জীবনে কম ফলপ্রস্থ হয় নাই।
জাতীয়তাবাদ এবং রাজনীতিক আন্দোলনও এ সময়ে আত্মপ্রকাশ করে।
উনিশ শতকের শেষার্ধে বাংলা দেশে ধর্মান্দোলনের পুনরাবির্ভাবও লক্ষ্য
করিবার মতো।

চতুর্থ পর্যায়ে, অর্থাৎ সাম্প্রতিক কালে বাঙালী-সংস্কৃতির সংকট একান্ত স্পষ্ট ও তীব্র হইয়া উঠিয়াছে। বর্তমানে পাশ্চান্তা সভ্যতার প্রচণ্ড আঘাত বাঙালীর জাতীয় জীবনকে নানাদিকে পংগু করিয়া দিতেছে। চতুর্থ পর্যায়
আজ হিন্দুমূলনানের মধ্যে আত্মপ্রকাশ করিয়াছে আত্মঘাতী বিরোধ—১৯৪৭ সালে ধমের ভিত্তিতে বংগবিভাগ তাহারই চূড়ান্ত পরিণতি। রাজনীতিক ও আর্থনীতিক বিপর্যয় বর্তমানে আমাদের মানসিক ও নৈতিক শক্তিকে বিশেষ ভাবে হুর্বল করিয়া তুলিতেছে। এই প্রবল ভাঙনের অবসানে বাঙালীসংস্কৃতি কোন্ ক্লপ পরিগ্রহ করিবে, তাহার স্কুস্পষ্ট ইংগিত দেওয়া সম্ভব নয়। তবে একটা ঐতিহাসিক পরিবর্তন যে আসয়, সে বিষয়ে

কোনোই সন্দেহ নাই। এই পরিবর্তন হয়তো দেশের লোকসংস্কৃতির বৈপ্লবিক

भूनकृष्कीवन घंठाहरव।

এইবার বাঙালীসংস্কৃতির বাস্তব রূপটির একটা সংক্ষিপ্ত পরিচয় দেওয়া ষাইতে পারে। আমাদের সংস্কৃতির বৈচিত্র্যের অজম্রতা নিশ্চয়ই কাহারো দৃষ্টি এড়াইবে না। ভারতের বিভিন্ন প্রদেশে বাঙালীসংস্কৃতি ব্যাপক প্রভাব বিস্তার করিয়াছে—এই ক্ষেত্রে বাংলার সহিত অক্ত কোনো প্রদেশের তুলনাই হয় না।

প্রত্যেক জাতির লোকসংস্কৃতি ও উচ্চতর সংস্কৃতি কতকগুলি বস্তু, অর্গ্রান-প্রতিষ্ঠান ও চিত্তভাবকে আশ্রয় করিয়াই বিশেষ শ্লপমূর্তি লাভ করে। বাঙালী-

সংস্কৃতিও ইহাদিগকে অবলম্বন করিয়া আত্মপ্রকাশ বাংলার লোকসংস্কৃতি ও উচ্চতর সংস্কৃতি সুলক সংস্কৃতির কথা—যেমন, পল্লীবাংলার থড়ের চালের

কুটীর, বেত ও বাঁশের কাজ, নানাবিধ মৃৎশিল্প, বিচিত্র বস্ত্রশিল্প, নানারকমের ধাতব শিল্প, শাঁথের কাজ, হাতীর দাঁতের কাজ, বিচিত্র রকমের পট, দেয়ালে মৃৎপাত্রে ও চালচিত্র-অংকন, আলপনা, কাঁথাসেলাই, নৌশিল্প ইত্যাদি। তারপর আমরা দেশের অন্তর্ভানমূলক সংস্কৃতির কথা উল্লেখ করিতে পারি। যেমন, নানাবিধ বত-পার্বণ ও উৎসব—পৌষপার্বণ, নবাল্ল, অন্তর্পাশন, ভাইফোঁটা, জামাইষ্টা, বিবাহের স্ত্রীআচার, তুর্গাপূজা, কালীপূজা, লক্ষ্মীপূজা, সরস্বতীপূজা, দোল ও রাস-উৎসব ইত্যাদি; বতন্ত্য, আরতিন্ত্য প্রভৃতিকেও এই তালিকার অন্তর্ভুক্ত করা যায়।

মানসিক, আধ্যাত্মিক ও কলাগত সংস্কৃতির পর্যায়ে পড়ে বিভিন্ন সম্প্রদায়ের ধর্মগত অভিব্যক্তি—বেমন, বৈষ্ণব, শাক্ত, সহজিয়া ও বাউলের ধর্মীয় ভজন-পূজনআরাধনা। নানা জাতের কাহিনী ও উপাধ্যান—ব্রত্কথা, পুরাণবিষয়ক কথকতা,
কালকেতৃ-ফুল্লরা, বেহুলা-লখীন্দর, রাধাক্ষ্ণবিষয়ক কথা, ইত্যাদি; বিবিধ ধর্মকাব্য,
ছড়া, ৰচন, রামায়ণ-মহাভারত প্রভৃতির অন্থবাদ, পূর্বংগের পল্লীগীতিকা; বিচিত্র
রক্ষের আমোদপ্রমোদ—তর্জা-পাঁচালি-যাত্রা ইত্যাদি; লোকসংগীতের মধ্যে
কীর্তন, বাউল, ভাটিয়ালি, রামপ্রসাদী, জারি, সারি, ঝুমুর, উপ্পা, চপ্, থেমটা,
থেউড়, হাফ্ আখড়াই, ইত্যাদি।

উচ্চতর সংস্কৃতির ক্ষেত্রে দেশের বিভাচর্চার প্রতিষ্ঠান, ধর্মনীতিক, সামাজিক
ও রাজনীতিক আন্দোলন প্রভৃতির কথা উল্লেখ করা
বাংলার উচ্চতর
মংস্কৃতির রূপ
বিবিধ জ্ঞানবিজ্ঞানসাধনা, গবেষণা ও আবিদ্ধার,
রবীজ্ঞনাথের প্রতিষ্ঠিত বিশ্বভারতীতে বিশ্ববিভার অন্ধূলন বাঙালীর সংস্কৃতিচর্চাকে

বিশেষ গৌরবমর্যাদা দান করিয়াছে। মধ্যযুগে প্রীচৈতক্ত হইতে আরম্ভ করিয়া উনিশ-বিশ শতকে প্রীরামক্লফ-প্রীঅরবিন্দ পর্যন্ত বহু মনীষীর অধ্যাত্মজিজ্ঞাসার মূল্য অপরিসীম। ভারতবর্ধের রাজনীতিক চেতনার উদ্বোধনে বাঙালীর সাধনার দান অনেকথানি—স্থরেন্দ্রনাথ, চিত্তরঞ্জন, যতীন্দ্রমোহন, বিপিনচন্দ্র, স্থভাষচন্দ্র প্রভৃতি নেতার আবির্ভাবে ভারতের রাজনীতিক আন্দোলন লক্ষণীয় ব্যাপকতা ও গভীরতা লাভ করিয়াছে। বাঙালীসংস্কৃতির সর্বোত্তম প্রকাশ ঘটিয়াছে বাংলার গৌরবদীপ্র সাহিত্যে। প্রীচৈতন্তের ধর্মান্দোলন, মধুস্থান-বিষ্কিচন্দ্র-হেমচন্দ্র-নিচন্দ্র-গিরিশচন্দ্র-রবীন্দ্রনাথ-বিজেন্দ্রলাল-শর্ৎচন্দ্র-প্রমুখ সাহিত্যপ্রস্কার বাণীচর্যা বাংলা সাহিত্যকে বিশ্বসাহিত্যের পর্যায়ে উন্নীত করিয়াছে। চিত্রাং কনশিল্পে বিশ্বয়কর সঞ্জনীপ্রতিভার পরিচয় দিয়াছেন অবনীন্দ্রনাথ-নন্দলাল-যামিনী রায় প্রভৃতি স্বনামধন্ত বাঙালী শিল্পী। রবীন্দ্রনাথ আর উদয়শংকর সংগীত ও নৃত্যশিল্পের ক্ষেত্রে এক নৃতন যুগের প্রবর্তন করিয়াছেন। অভিনয়পদ্ধতিতে নাট্যাচার্য শিশিরকুমারের প্রতিভা সর্বজনস্বীকৃত।

বাঙালীসংস্কৃতির এই যে পরিচয়, ইহা অতি সংক্ষিপ্ত। কিন্তু এই পরিচিতি হইতেও বুঝিতে পারা যাইবে যে, বাঙালীর প্রতিভা ভারতীয় সভ্যতার ভাণ্ডারটিকে কম সমৃদ্ধ করে নাই। বাংলার উচ্চতর সংস্কৃতি পূর্ণাংগ রূপ লাভ করিয়াছে, এমন কথা অবশ্ব আমরা বলিব না। বাঙালীর মধ্যে ভাবসাধনা, কর্মসাধনা ও জ্ঞানসাধনার ক্রটি যদি দেখা না দেয় এবং বাঙালী জাতি যদি নিজের অন্তর্নিহিত প্রাণশক্তির বলে বর্তমান সংক্টমূহুর্ত উত্তীর্ণ হইতে পারে, তবে বাঙালীসংস্কৃতি অদ্র ভবিশ্বতে নিশ্চয়ই প্রবর্ধমান হইয়া উঠিবে। সাম্প্রতিক কালের এই সর্বনাশা বিপর্যয়ের দিনে আমরা যেন আত্মশক্তিতে বিশ্বাস না হারাই।

#### বাংলার সামাজিক উৎসব

্রচনার সংকেতস্থতঃ বাঙালীর উৎসব কল্যাণশ্রীমণ্ডিত—বাঙালীর শ্রেষ্ঠ উৎসব হইল শ্রীশ্রীত্রগাপুলা—তুর্গোৎসব ও বাঙালীর ভাবকল্পনা—শ্রীশ্রীলক্ষীপুলা—শ্রীশ্রীকালীপূলা—শ্রীশ্রীদরস্বতীপূলা— কাল্কনের দোলউৎসব—কারও নানা উৎসব—বাঙালীর সামাজিক উৎসবের মর্মকথা।

বাঙালীর সমাজজীবনে যে একদিন অফুরন্ত প্রাণধারা প্রবাহিত হইত, তাহার নির্ভুল প্রমাণ বাংলার উৎসবগুলি। ইহাদের মূলে রহিয়াছে সামাজিক

মান্তবের গভীর একত্ববোধ ও পরস্পারের প্রতি নিবিড় আকর্ষণ। মানবতা, সহারুভূতি ও একপ্রাণতার স্থিধমধুর দীপ্তিতে এগুলি সমুজ্জল। একদিন বাঙালীর

বিত্ত ছিল, অর্থ ছিল, প্রাণশক্তি ছিল; সেই বিগত বঙালীর উৎসব কল্যাণশ্রীমন্তিত তিন্দি ক্রমণ ও অহংসর্বস্থতার সংকীর্ণ গণ্ডীর মধ্যে সীমাবদ্ধ

করিয়া রাখে নাই। তাহারা সমাজের সর্বন্তরে অর্থ, বিত্ত ও প্রাণপ্রবাহকে বিকীর্ণ করিয়া দিয়াছে। বংশকোলীস্ত কিংবা জাতিকোলীস্ত হয়তো আমাদের সমাজে অতীতে মাথা তুলিয়া দাঁড়াইয়াছে, কিন্তু বিত্তকোলীস্ত পূর্বেকার দিনে কখনো বড় হইয়া উঠিতে পারে নাই। নানাবিধ সামাজিক উৎসব-অর্ফ্রানের স্বষ্টি করিয়া, তথা অর্থ ও বিত্তের মধ্য দিয়া, বাঙালী তাহার অন্তরেরই প্রতিষ্ঠা করিয়াছে। উৎসবগুলির মধ্যেই বাঙালীর জাতীয় জীবনের লক্ষণীয় বৈশিষ্ট্য নানাভাবে অভিব্যক্ত হইয়া উঠিয়াছে। ইহারা আমাদের প্রাত্যহিক জীবনের নানা তঃখ, য়ানি ও বেদনাকে মুছিয়া দিয়াছে—অন্তরে উদ্বোধিত করিয়াছে মংগলদীপ্র সমাজ-চেতনা। এই উৎসবগুলিই বাঙালীকে চিত্তের সংকীর্ণতা ও মলিনতা হইতে মুক্তি দিয়াছে। আমাদের উৎসব শুভ, কল্যাণশ্রীমণ্ডিত।

বাঙালীর সর্বশ্রেষ্ঠ জাতীয় উৎসব হইতেছে খ্রীশ্রীত্র্গাপূজা। প্রায় সাড়ে তিন শত বৎসর পূর্বে তাহেরপুরের হিন্দ্রাজা কংসনারায়ণ এই বাংলাদেশে যে-মহাপূজার প্রবর্তন করিয়া গিয়াছেন তাহার প্রাণোমাদকারী আকর্ষণ আমাদের

বাঙালীর শ্রেষ্ঠ উৎসব:

স্বাঙালীর শ্রেষ্ঠ উৎসব:

স্বাজানীর শ্রেষ্ট স্বাজানীর শ্রেষ্ট শ্

সার্বজনীন। তুর্গাপূজার নামে বাঙালী আত্মহারা হইয়া উঠে, ইহা তাহার জীবনে আনে বিপুল প্রাণচাঞ্চল্য ও সজীবতার সাড়া—দেশের দিকে দিকে প্রবাহিত করিয়া দেয় নির্বাধ আনন্দ্রোত। এই মহাপূজার প্রাকালে শুধু বাঙালীর প্রাণজগতে নয়, প্রকৃতিজগতেও অমেয় আনন্দের চেউ খেলিয়া য়য়। শরতের সোনালি আকাশে, শিউলিঝরা আঙিনায়, শস্তুত্তামল মাঠে, জলে-স্থলে সর্ব্ব প্রাণ্ডির সম্পদের মহিমা হিল্লোলিত হইতে থাকে। প্রকৃতির নির্বাধ প্রসন্থার পটভূমিকায় জগন্মাতার পূজা-আরাধনা কেমন য়ে প্রাণময় হইয়া ওঠে, ভাষায় তাহা প্রকাশ করা অসম্ভব।

বাঙালীর আরাধ্যা ছুর্গা হইলেন পুরাণের রক্তবীজবিনাশিনী মহামায়া— বিভা, বিত্ত ও শক্তির মূর্ত প্রতীক। অন্তদিকে ইনি বাঙালীর মাতা, বাঙালীর ক্রাণ । পুরাণকারের সমুচ্চ পরিকল্পনার সংগে বাঙালী মিশাইয়া দিয়াছে তাহার অপূর্ব ভাবকল্পনা। তুর্গা তাই হিমালয়ের ক্রন্তা, শিবের রূর্গাপূলা ও বাঙালীর ত্বপূর্ব ভাবকল্পনা বংসরে মাত্র তিনটি দিনের জন্ম তিনি পিতৃগৃহে আসেন, তাহার পর আবার চলিয়া যান স্বামীর আলয়ে। এক মূর্তিতে তিনি জগৎমাতা, মহাশক্তির আধার—আবার অন্ত মূর্তিতে তিনি দেশমাত্কা। আজ মন্দিরে মন্দিরে তাঁহারই প্রতিমা আমরা গড়িতেছি। অধ্যাত্মজীবন ও ভাবজীবনের অপূর্ব সমন্বয় ঘটিয়াছে এএি ত্র্গার মূর্তিপরিকল্পনায়। ত্র্গাপূজা বাঙালীর জাতীয় উৎসব।

তুর্গাপূজা শেষ হইতে না হইতেই হিন্দুবাঙালী আবার মাতিয়া উঠে প্রীপ্রীলক্ষ্মীপূজার আনন্দোৎসবে। মহালক্ষ্মী সম্পদবিত্তের অধিষ্ঠাত্রী দেবী—তাঁহার মূর্তিথানি ঘটে-পটে বাঙালী অংকিত করে। জ্যোৎমান্মাত পূর্ণমাসী রাত্রিতে ধনীদরিদ্র সকলেই লক্ষ্মীদেবীকে তাহাদের আন্তরিক আহবান জানায়। লক্ষ্মীপূজার অন্তর্ঠানের মধ্যে একটা শুল্ল শুচিতার ভাব আছে—ইহার পূজারিণী হইতেছেন বাংলার পুরনারী। তাঁহাদের অন্তর্বতম কামনা আত্মীয়স্বজনের কল্যাণ, সমাজের স্বাংগীণ মংগল ও স্বাচ্ছন্য। বাংলার ঘরে ঘরে মহালক্ষ্মীর পূজা অন্তর্ভিত হয়—ইহাও সার্বজনীন।

লক্ষীপূজার পর আদে শ্রীশ্রীকালীপূজা—ইহা বাঙালীর অন্ততম শ্রেষ্ঠ উৎসব, বিচিত্রস্থলর ইহার অন্তর্গান। এই জড়বিশ্বের মর্মকেল্রে যে-বিরাট শক্তি অদৃখাভাবে বিরাজমান, মহাকালী তাহারই আধ্যাত্মিক প্রতীক। মান্ত্র্যের একদিকে জীবন, অন্তর্দিকে মৃত্যু—
একদিকে স্থাই, অন্তর্দিকে সংহারলীলা নিত্য প্রকটিত হইতেছে। সর্বভূতে যেচেতনা শক্তিরূপে সংস্থিত, তাহার উপলব্ধির সাধনাই মহাকালীর পূজা। অমাবস্থার ঘনান্ধকার নিশীথিনীতে শক্তিস্বরূপিনী এই কালীমাতার পূজা অন্তর্ভিত হয়।
নিসর্গলোকের গহন অন্ধকারকে আমরা অপসারিত করি সহস্র দীপাবলীর আলোকে। ঘরে ঘরে বালকবালিকার বাজিপোড়ানোর ধূম উৎসবটিকে স্থানর করিয়া তোলে, দীপান্বিতার প্রোজ্জল দীপ্তি অন্তরের সমস্ত কালিমা নিঃশেষে মৃছিয়া দেয়। মহাকালীর পূজা কেবল যে মহানন্দের উৎস তাহা নয়, ইহা আমাদের অধ্যাত্মপিপাসাকেও নিবৃত্ত করে।

বাঙালীর আর-একটি শ্বরণীয় উৎসব শ্রীশ্রীসরস্বতীপূজা। সরস্বতী জ্ঞান-দায়িনী, বিভার প্রতীক। মাঘ মাসের শ্রীপঞ্চমী তিথিতে বাংলার বিভার্থী তর্গ-তর্মণী, বালকবালিকা মহাসমারোহে সরস্বতীকে বন্দনা করে। সকলের চিত্তে জাগ্রৎ হইরা উঠে একটা শুচিগুল্ল ভাব। যে-চৈতন্তময়ী শক্তিকে আমরা কালীর রূপমূর্তিতে আরাধনা করি, যে-অমূর্ত শক্তিকে আমরা মহালক্ষীর প্রতিমার মধ্যে অন্তব করি, দেই আতাশক্তিরই আর-একটি প্রশ্নীসর্ঘতীপূলা প্রকাশ দেখি বাগ্ দেবীর অপূর্বস্থলর বিগ্রহের মধ্যে। মাতৃপূজার মধ্যেই বাঙালীর ভাবজীবনের সকল বিশিষ্টতা প্রকট হইয়া উঠিয়াছে।

ফাল্পনের দোল্যাত্রার উৎসবও কত স্থানর, কত প্রাণোন্মাদকারী ! এই দোল্লীলা বসন্তথ্যুরই উৎসব। বসন্তের সমাগমে প্রকৃতির বুকে একটা নৃত্ন প্রাণের সাড়া জাগে, তরুলতার, পাতার-পুজে নব-দোল-উৎসব জীবনের বিপুল বন্তা বহিয়া যায়। বিচিত্র রঙের থেলার মধ্য দিয়া মাহুর প্রকৃতিকে জানায় সাদর সন্তাষণ—অন্তরের গভীরে উৎসারিত হয় আনন্দের নিঝার। এই ঋতু-উৎসবটির সংগে জড়িত হইয়া পড়িয়াছে বৈফবের ধর্মীয় অন্তান। বসন্ত-উৎসবের সহিত শ্রীকৃষ্ণলীলার যথন সংমিশ্রণ ঘটিল, তথন বসন্তলীলা দোল্লীলায় পরিণত হইল। দোল-উৎসবের প্রধান বৈশিষ্টা রঙের খেলা। রক্তিম আবিরে-কুম্কুমে মাহুষের প্রাণস্তাকে রঞ্জিত করিবার আনলই বহিয়াছে ইহার মূলে।

বাঙালীর উৎসবের যেন অন্ত নাই। রথযাত্রা, ঝুলনযাত্রা, জন্মান্তমী, নবান্ন-উৎসব আমাদের ইদয়লোকে বিচিত্র অন্তভূতি জাগাইয়া তোলে। শ্রাবণ মাদে পূর্ববংগের ঘরে ঘরে মনসাপূজার অন্তর্ভান সম্পাদিত হয়। পশ্চিমবংগে চৈত্র মাসের চড়কপূজা ও গাজন-উৎসব সকলেরই পরিচিত। মুসলমানসমাজে মহরম, ঈদ প্রভৃতি পর্বদিনে অভ্ত-পূর্ব প্রাণচাঞ্চল্য জাগে। বংসরের প্রায় প্রতিটি মাসেই বাংলাদেশে একটা-না-একটা উৎসব অন্তর্ভিত হইয়া থাকে।

পাশ্চান্তা সভ্যতার সংস্পর্শে আসিয়া বাঙালীর এই উৎসবগুলি বর্তমানে মেন ন্তিমিত হইয়া আসিতেছে। গোটা সমাজের আনন্দেই আমার আনন্দ, সমাজের কল্যাণেই আমার কল্যাণ—উৎসবগুলির অন্তর্নিহিত এই ভাবসতাটি

আজ আমরা বিশ্বত হইতে বৃদিয়াছি। এইরূপ একটি অবস্থা আমাদের জাতীয় জীবনে শুচিশুত্র মংগলাদর্শের অভাবই স্থৃচিত করে। সমাজচেতনা বাঙালীর হৃদয় হইতে ধীরে ধীরে মুছিয়া যাইতেছে, সে যেন ক্রমেই স্বার্থপর ও আত্মকেন্দ্রিক হইয়া পড়িতেছে। বাংলার উৎসবগুলি দেশবাসীকে শুধু আনন্দই দেয় না, ইহার মধ্যে

লোকশিক্ষার আয়োজনও রহিয়াছে। ত্র্ভাগ্যের বিষয়, একলের উৎসব্অয়্প্রানে হদয়ের প্রতিষ্ঠা অপেক্ষা বিত্ত ও সম্পদের গরিমা তথা মায়্রের অহমিকাই যেন প্রবলমপে আত্মপ্রকাশ করিতেছে। আমরা আজ সমাজতন্ত্রের প্রতিষ্ঠা চাহিতেছি, কিন্তু সমাজজীবনে যদি সকল মায়্রের সমষ্টিগত কল্যাণ ও আনন্দের কথা বিশ্বত হই, তবে সমাজতন্ত্র প্রতিষ্ঠা করিব কিমপ্রে? বাঙালীর উৎসবগুলির মধ্যেই রহিয়াছে সমাজতন্ত্রের বীজ, তাহাকে অংকুরিত করিয়া তোলাই আমাদের প্রথম ও প্রধান কর্তব্য।

#### বাংলার লোকসাহিত্য

্রিচনার সংকেতস্থ্রে ৪ প্রনা—বাংলার লোকসাহিত্য বাঙালীর স্থানসভূমি হইতে উৎসারিত—শিক্ষা ও আনন্দদানের ক্ষেত্রে লোকসাহিত্য—বাংলার লোকসাহিত্যপ্রসংগে রবীক্রনাথের উক্তি—ছেলেভ্লানো ছড়া—বাত্রা ও ব্রতকথা—আর এক জাতের ছড়া—কবিগান—পূর্ববংগণীতিকা, মর্মন্সিংগীতিকা বা গাথাসাহিত্য—বাউলসংগীত—ডাক ও থনার বচন—উপসংহার।

পল্লীবাংলার নিরক্ষর জনসাধারণের জনাড়ম্বর জীবনের আশাআকাংক্ষা, স্থাকু:খ, আনন্দবেদনা যে-সাহিত্যের মধ্যে রূপায়িত হইয়া উঠিয়াছে তাহাকেই আমরা বলিয়া থাকি লোকসাহিত্য। প্রত্যেক জাতির শৃচনা সাহিত্যেই লোকসাহিত্য বা গ্রাম্যসাহিত্যের বিশেষ একটি স্থান আছে। অধুনা পাশ্চাত্তা শিক্ষা ও সভ্যতার প্রসারের সংগে সংগে আমরা ভিন্নতর রুচির ও উচ্নন্তরের সার্বজনীন সাহিত্য রচনা করিতেছি সত্য, কিন্তু নিত্যকালের এই গ্রাম্যসাহিত্যকে আমরা কোনো মতেই অস্বীকার করিতে পারি না। আমাদের এই লোকসাহিত্যের মধ্যেই বাংলা জনপদের শত শত

বৎসরের স্থাতঃথের রাগিণী নিঃশব্দ স্থরে ধ্বনিত হইতেছে।

প্রতীচীর শিক্ষাদীক্ষা ও একালের নাগরিক সভ্যতা বর্তমানে আমাদিগকে

বাংলার লোকসাহিত্য বাঙালীর হৃদয়ভূমি হইতে উৎসারিত পল্লীজীবনের কেল্র হইতে বিচ্যুত করিয়া একটা করিম আবহাওয়ার মধ্যে টানিয়া আনিয়াছে—গ্রামের সংগে আমাদের নাড়ীর যোগটি অধুনা ছিমপ্রায়। তাই আধুনিক বাংলা সাহিত্যে বংগপল্লীর নিবিড় পরিচয়টি

সর্বাংগীণ সমগ্রতায় তেমন আর রূপায়িত হইয়া উঠিতেছে না। বাংলার লোক-

সাহিত্য কিন্তু একেবারে পল্লীর মৃত্তিকা হইতে উত্তুত—ইহার গায়ে এদেশের খ্রামল মাটির গন্ধটুকু ছড়ানো-জড়ানো রহিয়াছে। বাংলাপ্রকৃতির ফুল-ফল-লতা-পাতার মতোই আমাদের গ্রাম্যসাহিত্যও যেন একান্ত স্বাভাবিকভাবেই আত্মপ্রকাশ করিয়াছে। বাংলার গ্রামীণ সংস্কৃতি আজও বাঁচিয়া আছে অজ্ঞ অশিক্ষিত জনপদ্বাসীর দৈনন্দিন জীবন্যাত্রার মধ্যে, তাহাদের ভাব ও ভাবনায়, কল্পনা ও চিন্তায়। পল্লীর নিরক্ষর মাহ্মষের হৃদয়ভূমিতেই জন্মলাভ করিয়াছে অজ্ঞ্র ছেলেভুলানো ছড়া, যাত্রা, পাঁচালী, বতকথা, রূপকথা, গীতিকথা, কবিসংগীত, ভাটিয়ালী-জারি-মূর্শিদা ও বাউল গান, মাণিক পীরের গান, গোপীচল্লের গান, ময়নামতীর গান, অপ্র্রন্থন্দর পল্লীগীতিকাণ্ডলি এবং আরো কত কি। এই বিশাল সাহিত্য কে কখন রচনা করিয়াছে, তাহার সম্পূর্ণ ইতিহাস আমাদের জানা নাই। কিন্তু ইহা বাঙালীর অন্তর হইতে উৎসারিত হইয়াছে এবং বাঙালীর স্বৃত্তিপথ বাহিয়া, কাল হইতে কালান্তরে প্রসারিত হইয়াছে এবং বাঙালীর সার্বজনীন সম্পত্তিতে পরিণত হইয়াছে।

লোকসাহিত্যের আছে তৃইটি দিক —একটি আনন্দের, আর-একটি শিক্ষার।
আনন্দের সংগে লোকশিক্ষার এমন অপূর্বস্থানর সমন্বয় অন্তত্ত তুর্ল্ড। অগণিত
পল্লীবাসীর স্প্রচিরকালের জীবনদর্শনের অভিজ্ঞতার
লোকশিক্ষা ও আনন্দদানের
ক্রেরে লোকসাহিত্য
আনন্দবিতরণের সংগে সংগে এই সাহিত্য জনপদ্বাসীকে শিক্ষা ও জ্ঞানদানেও
প্রভূত সহায়তা করিয়াছে। একদিন আমাদের লোকশিক্ষার স্ব্র্প্রেষ্ঠ মাধ্যম ছিল
লোকসাহিত্য। সহজ ভাষায় রচিত বলিয়া জনচিত্তের উপর ইহার প্রভাব
অসামান্য।

অতীত দিনে দেশের জনসাধারণকে ব্যাপক আনন্দ দেওয়ার আয়োজন
আমাদের সমাজ করিয়াছিল। যাত্রা, পাঁচালী, কথকতা, কবিগান প্রভৃতির মধ্য
দিয়া পল্লীর মায়্র শিক্ষা এবং আনন্দ উভয়ই লাভ করিত। কিন্তু পাশ্চান্ত্য শিক্ষার
প্রভাবে লোকশিক্ষা ও জনগণের চিত্তবিনোদনের সকল
বাংলার লোকসাহিত্যপ্রসংগে সামগ্রী দেশ হইতে ধীরে ধীরে মুছিয়া যাইতেছে।
রবীক্রনাথের উজি
লোকসাহিত্যের মাধ্যমে লোকশিক্ষার আলোচনাপ্রসংগে রবীক্রনাথ তাঁহার একটি প্রবন্ধে লিখিতেছেনঃ এমনি কতকাল চলেছে
দেশে, বরাবর রসের যোগে লোকে শুনেছে ধ্রবপ্রহলাদের কথা, সীতার বনবাস,
কর্ণের কবচদান, হরিশ্চক্রের সর্বস্বত্যাগে। দেশে তখন হঃখ ছিল অনেক,

অবিচার ছিল, জীবন্যাত্রার অনিশ্চরতা ছিল পদে পদে। কিন্তু সেই সংগে এমন একটি শিক্ষার প্রবাহ ছিল, যাতে করে ভাগ্যের বিমুখতার মধ্যেও মামুষকে তার আন্তরিক সম্পদের অবারিত পথ দেখিয়েছে,—মামুষের যে-শ্রেষ্ঠতাকে অবস্থার হীনতা হেয় করতে পারে না, তার পরিচয়কে উজ্জল করেছে। দেদিন দেশে এমন অনাদৃত অংশ ছিল না, যেখানে রামায়ণ-মহাভারত-পুরাণ-ধর্মব্যাখ্যা নানা প্রণালী বেয়ে প্রতিনিয়ত ছড়িয়ে না পড়ত। এমন কি, যে-সকল তত্ত্তান দর্শন-শাস্তে কঠোর অধ্যবসায়ে আলোচিত, তারো সেচন চলেছিল সর্বক্ষণ এদেশের জনসাধারণের চিত্তভূমিতে।

লোকসাহিত্যের প্রকাশ বহুমুখী। যুগ্যুগান্তর ধরিয়া পল্লীবাদীর মনে এই সাহিত্যের গঠনকার্য চলিয়াছে। ইহাতে দূরপ্রসারী কবিকল্পনা নাই, বিচিত্র ছন্দের কারুকলা নাই। কিন্তু আছে প্রকাশভংগীর সরলতা, প্রাঞ্জলতা, আর পল্লীর মাতুষের অনাবিল হৃদয়ানন্দের স্থরঝংকার। 'গ্রামবাসীরা যে-জীবন প্রতিদিন ভোগ করিয়া আসিতেছে, যে-কবি সেই জীবনকে ছন্দে-তালে বাজাইয়া তোলে, সে-কবি সমস্ত গ্রামের হৃদয়কে ভাষা দান করে। প্লাচরের চক্রবাক-

সংগীতের মতো তাহা নিথুঁত স্থরতালের অপেকা রাধে না।

বাংলা লোকসাহিত্যের বাণীরূপ বিচিত্র। ছেলেভুলানো বিচিত্র ছড়াগুলি কোন্ স্থানুর অতীতে কাহার দারা রচিত হইয়াছে, তাহার কোনো স্থিরতা নাই। যে-সকল কবি এইসব ছড়া গাঁথিয়াছেন, তাঁহারা

ছেলেভুলানো ছড়া কাব্যশাস্ত্রে ধরাবাঁধা পথে পদচারণা করেন নাই;
কেবলমাত্র শিশুমনের নিরংকুশ কল্লনার আলোছায়ার খেলাকেই এই কবিদল
গ্রাম্য ভাষায়, ভাঙাচোরা ছন্দে রূপ দিতে চেষ্টা করিয়াছেন। এগুলিতে কোথাও
রহিয়াছে ছবি, কোথাও বা কলভাষী সংগীত। শিশুদের মনে ভাবপারম্পর্যের
ততটা প্রয়োজন নাই, যতটা প্রয়োজন আছে প্রত্যক্ষ চিত্রসম্পদ ও সংগীতঝংকারের। সেজস্ত ছেলেভুলানো ছড়াগুলির মধ্যে 'অসংলগ্ন ছবি যেন পাখীর
ঝাকের মতো উড়িয়া চলিয়াছে।' এই সমস্ত ছড়া শিশুদের জন্ত যেন সরলপ্রাণ
শিশুকবিরই সৃষ্টি।

রামায়ণ-মহাভারত-পুরাণ-ভাগবতের বিচিত্র কাহিনী ছিল আমাদের প্রাচীন যাত্রাগুলির উপজীব্য। ইহাদের ভিতর দিয়া পল্লীর মান্ত্র অজস্র আনন্দলাভ করিত, চির্ন্তন মান্বধর্ম ও মান্বসত্যের সহিত পরিচিত

বাত্রা ও ব্রতকথা হইত। গ্রামের উন্মুক্ত প্রাংগণে ছোটবড়, ধনী-নির্ধন সকলেই একসংগে বিসিয়া ভাববিহবল চিত্তে এই যাত্রাভিনয় দেখিত। রামচন্দ্রের পিতৃভক্তি, সতীশিরোমণি সীতার সতীধর্ম, হরিশ্চন্দ্রের সত্যধর্ম, কর্ণের বীরধর্ম, গ্রুবপ্রফ্রাদের ভক্তিব্যাকুলতা, ভীম্মদধীচির আত্মদান প্রভৃতি কাহিনী যথন অভিনীত হইত, তথন নিরক্ষর গ্রাম্যনরনারীর বিশ্বাসপ্রবণ হৃদ্য় অগাধ আনন্দে আগ্রুত হইয়া উঠিত।

পল্লীগ্রামের অধিবাসীদের সরল জীবন্যাত্রার ছবি আমরা দেখিতে পাই বিভিন্ন ব্রতক্থার মধ্যে। ভাত্ত্রত, মাঘমগুল, তুষতুষলি, কুলকুলতী, থ্য়া, লাউল, সেজুতি প্রভৃতি ব্রতগুলির ভিতর দিয়া বাংলার পুরনারীর মর্ত্যমমতার বিশ্বস্ত চিত্র ফুটিয়া উঠিয়াছে। ব্রতক্থাগুলি মেয়েদের মধ্যেই প্রচলিত। মেয়েরা তাহাদের অনাগত জীবনের স্থুখঃথের ভারপ্রগুলের যোগ্যতা অর্জন করিবার উদ্দেশ্যে এই ব্রতগুলি পালন করে। তাহাদের বিচিত্র আশাআকাংক্ষা, ভবিশ্বৎ বিবাহিত জীবনের কর্মপন্থা প্রভৃতিই এই ব্রতগুলির প্রার্থনায় চমৎকার অভিব্যক্তি লাভ করিয়াছে। ব্রতক্থা-জাতীয় কত বিচিত্রস্থলর ছড়া বাংলা লোকসাহিত্যের অংগনে বাসের ফুলের মতো ইতস্তত বিক্থি রহিয়াছে।

আর-এক জাতের ছড়া আছে, উহাদের 'বিষয়কে মোটামুটি ত্ই ভাগে ভাগ कता यात्र-श्वरणीती-विषयक व्यवः कृष्णदाधा-विषयक । श्वरणीतीविषय वाक्षांनीव ঘরের কথা এবং কৃষ্ণরাধাবিষয়ে বাঙালীর ভাবের কথা ব্যক্ত করিতেছে। একদিকে সামাজিক দাম্পত্যবন্ধন, আর-একদিকে সমাজবন্ধনের অতীত প্রেম।' হরগৌরীর একান্ত বান্তব কাহিনীর পটভূমিকায় রচিত হইয়াছে আনন্দ ও কারুণ্যমধুর আগমনী গান ও বিজয়াসংগীত। প্রাচীন ও আধুনিক বাংলা কাব্যের সংযোগস্থলে দাঁড়াইয়া আছে কবিসংগীত। সধীসংবাদ, বিরহ, গোষ্ঠ, আগমনী প্রভৃতি নানা বিষয় লইয়া कविश्वशानाता छाँशामित गान वाधिशाष्ट्रम । देशामित आग्रमनी ও वित्रशासित जूनना नाहै। वांकानीत अखरतत वारमनातरम কবিওরালাদের গান অভিষিক্ত হইয়া এই গানগুলি অপূর্ব হইয়া উঠিয়াছে। বৎসরান্তে মাতা ক্ঞাকে দেখিতে চাহেন; তিনি স্বামীকে মিনতি করিয়া বলিতেছেন, ক্সাকে শ্বরালয় হইতে আনিতে—এই কথাই কত-না ক্রণতায় উক্ত গানগুলির মধ্যে রূপায়িত হইয়াছে। 'উপস্থিত মতো সাধারণের মনোরঞ্জন করিবার ভার লইয়া কবিদলের গান, ছন্দ এবং ভাষার বিশুদ্ধি ও নৈপুণ্য বিসর্জন দিয়া, কেবল স্থলত অন্তপ্রাস ও বুটা অলংকার লইয়া, কাজ সারিয়া দিয়াছে— ভাবের কবিত্ব সম্বন্ধেও তাহার মধ্যে বিশেষ উৎকর্ষ দেখা যায় না। পূর্ববর্তী শাক্ত এবং বৈষ্ণবমহাজনদিগের ভাবগুলিকে অত্যন্ত তরল ও ফিকা করিয়া কবিগণ

শহরের শ্রোতাদিগকে স্থলত মূল্যে যোগাইয়াছেন। তাঁহাদের রচনায় য়াহা সংঘত ছিল, এখানে তাহা শিথিল এবং বিকীর্ণ; তাঁহাদের কুঞ্জবনে যাহা পুল্ল-আকারে প্রকুল, এখানে তাহা বাসি বাজন আকারে সংমিশ্রিত।' কবিওয়ালাদের প্রকুল, এখানে তাহা বাসি বাজন আকারে সংমিশ্রিত।' কবিওয়ালাদের প্রকুল, এখানে তাহা বাসি বাজন আকারে সংমিশ্রিত।' কবিওয়ালাদের প্রকুল, এখানে তাহা বাজনা বাজনা আবিভাব কিছুই অস্বাভাবিক বিলয়া মনে হয় না।

পূর্বংগগীতিকাগুলি বাংলা সাহিত্যের অমূল্য সম্পদ। প্রাচীন বাংলা সাহিত্যের প্রায় প্রত্যেকটি শাখা নানা লোকিক ধর্ম ও উপধর্মের দ্বারা বিশেষভাবে প্রভাবিত। কিন্তু এই গীতিকাগুলি ধর্মের প্রভাব হইতে অনেকথানি মুক্ত। গীতিকাসাহিত্যকে আমরা নিঃসংশয়ে বাঙালীর ধর্ম-

পূর্বংগগীতিকা বন্ধনমুক্তি ও ব্যক্তিস্থাতন্ত্র্য প্রতিষ্ঠার বাণীবিগ্রহ বলিয়া অভিহিত করিতে পারি। ইহার মধ্যে আমরা দেখিতে পাই বাংলা দেশের নরনারীর বিচিত্র বাস্তব আলেখা—ইহাতে সমাজের মান্তবের স্থুড়ঃখ, আনন্দ্রনারীর বিচিত্র বাস্তব আলেখা—ইহাতে সমাজের মান্তবের স্থুড়ঃখ, আনন্দ্রনারীর বিচিত্র বাস্তব লাভ করিয়াছে। মানবীয় ভাবের আবেদন, মনস্তাত্মিক বিলোগ, নিপুণ শ্বযোজনা, অতি-সরল প্রকাশভংগী এবং সর্বোপরি স্বাভাবিকতার গুণে গীতিকাসাহিত্য বাঙালী পল্লীকবির অনব্যু স্টে। সেকালের কাব্যরচনার গুণে গীতিকাসাহিত্য বাঙালী পল্লীকবির অনব্যু স্টে। সেকালের কাব্যরচনার সমস্ত প্রতিহ্বকে অস্বীকার করিয়া গ্রাম্যকবিরা এই সাহিত্যের মধ্যে একটা নৃতন কাব্যরীতি প্রতিষ্ঠা করিয়াছেন। সে-যুগের সাহিত্যে জগং ও জীবনকে এমন সহজভাবে আর কোথাও স্বীকৃতি জানান হয় নাই।

সহজভাবে আর কোবাত বাসাত জানান হ বা তাল কালি লোকপাহিত্যের অন্তর্গত বাউলসংগীতগুলি সহজ অন্তভূতির সাবলীল লোকপাহিত্যের অন্তর্গত বাউলসংগীতগুলি সাধক এবং স্থকীসম্প্রদায়ভূক্ত কবিদের প্রকাশে সত্যই স্থানর মধ্যবৃগীয় মিষ্টিক সাধক এবং স্থকীসম্প্রদায়ভূক্ত কবিদের রচনার সংগে ইহাদের ভুলনা করা চলে। বাউলবাউলনংগীত সংগীত বাংলার হিলুমুসলমান সকল সম্প্রদায়েরই সাধারণ সম্পত্তি। বাউলসাধকদের উপাস্থের নাম সাই বা গুরু। ভাবের গৃঢ়তা ও ব্যঞ্জনাশক্তিতে বাউল গান অতিশয় সমৃদ্ধ।

ও ব্যঞ্জনাশক্তিতে বাডল গান আতশ্ব পৃথুর।
ভাটিয়ালী, মুর্শিদা, জারী প্রভৃতি গানও পল্লীবাংলার নিজস্ব সম্পদ। ইহাদের
ভাশেপাশে জন্মলাভ করিয়াছে ডাক ও খনার বচন এবং প্রবাদ ও প্রবচনগুলি।
আশেপাশে জন্মলাভ করিয়াছে ডাক ও খনার বচন এবং প্রবাদ ও প্রবচনগুলি।
সমাজজীবনের বিচিত্র অভিব্যক্তির সংগে ইহাদের
ভাক ওখনার বচন
ঘনিষ্ঠ সম্পর্ক বিগুমান। দৈনন্দিন জীবনের অভিজ্ঞতা,
মানবচরিত্রের বিচিত্রতা, ধর্মতত্ত্ব-ক্ষতিত্ত্ব-থাগুতত্ত্ব প্রভৃতি নানান বিষয় ও ভাবের
প্রাচুর্যহেতু এইগুলি আমাদের পরম আদরের বস্তু হইয়া উঠিয়াছে।

বাংলার লোকসাহিত্য বাঙালীর অন্তর্বর প্রাণের সামগ্রী। খাঁটি বাংলার রূপ ও রস এই সাহিত্যের কথায়-স্করে-ছন্দে বাঁধা পড়িয়াছে। বাঙালীর ভাবামভূতির সংগে ইহার সংযোগ অতিশ্ব নিবিড়। উচ্নন্তরের ভাবনা ও সম্মত কবিকল্পনা অবশ্ব ইহার মধ্যে নাই। না থাকাতে একরকম ভালই হইয়াছে, যদি থাকিত তবে নির্ক্র সংকীর্ণতা দ্বারা আপন প্রতিবেশীবর্গকে ঘনিষ্ঠ স্থ্রে বাঁধিতে পারিয়াছে, এবং সেই কারণেই তাহার গানের মধ্যে কল্পনাপ্রিয় একক কবির নহে, পরস্কু সমস্ত জনপদের বাদ্য কল্পরবে ধ্বনিত হইয়া উঠিয়াছে।

# একজন শ্রেষ্ঠ বাঙালী ঃ নেতাজী সুভাষচক্র

িরচনার সংকেতস্ত্ত্ত্ব ৪ বাংলার বীরসন্তান স্থভাষচন্দ্র—স্থভাষের জন্মপরিচয় ও ছাত্র-জীবন—সিভিল দার্ভিদের মোহত্যাগ—প্রথম কারাবরণ—উপর্পরি কারাবরণ ও ইয়োরোপগমন—কংগ্রেসভাপতি স্থভাষচন্দ্র—স্থভাষচন্দ্র ও ভারতীয় কংগ্রেস—গৃহ হইতে স্থভাষের রহস্তময় অন্তর্ধান—আজাদ-হিন্দ্,-ফোজের সর্বাধিনায়ক স্থভাষচন্দ্র—স্থভাষের প্রতিষ্ঠিত আজাদ-হিন্দ্,-গর্ভামেন্ট—নেতাজী স্থত্য নাই। ]

পরাধীন ভারতের মুক্তিসংগ্রামের ইতিহাসে বাংলার বিপ্লবী বীর স্থভাষচন্দ্র পরম গৌরবমণ্ডিত এক নৃতন অধাায়ের স্ষ্টি করিলেন। অগ্নি-অক্লরে তিনি যে

বাংলার বীরসস্তান

বীর্ষেত্রন কার্থিনি রচনা করিয়া গিয়াছেন, শৌর্যে ও

বীর্ষের মহিমায় তাহা প্রদীপ্ত, আত্মত্যাগ ও কর্মসাধনার

দীপ্তিতে সম্জ্জল, অত্লনীয় দেশপ্রেমের গৌরবে মহীয়ান।

ষাধীনতাকামী বিক্ল ভারতের প্রাণসত্তা নেতাজী স্থভাষচন্দ্রের মধ্যে যেন প্রমৃত্ হইয়া উঠিয়াছিল। সাম্রাজ্যবাদী বৈদেশিক শক্তির অজস্র মিধ্যা প্রচারণা তাঁহার বিরাট ব্যক্তিত্ব ও ভাষর প্রতিভাকে কলংকিত করিতে প্রয়াস পাইয়াছে, কিন্তু দেশপ্রেমিক স্থভাষ সে-প্রচেষ্টাকে বার্থ করিয়া দিয়াছেন। তাঁহার বীরত্বের খ্যাতি আজ ভারতের দিকে দিকে কীতিত হইতেছে—সেই খ্যাতি ভারতের সীমা অতিক্রম করিয়া সমগ্র এশিয়াখণ্ডে প্রসারিত হইয়াছে। শুধু তাহা নয়, নেতাজীর অতুলনীয় কীর্তিকথা আন্তর্জাতিক খ্যাতিলাভ করিয়াছে। সেই কীর্তির উজ্জ্বল গৌরবে আমরাও গৌরবান্বিত।

ইংরেজী ১৮৯৭ সালের জাত্মারী মাসে উড়িয়ার কটক জেলায় স্থভাষচন্দ্রের জন্ম হয়। চিকাশপরগণার কোদালিয়া গ্রাম স্থভাষচন্দ্রের পৈতৃক বাসভূমি।

স্ভাবের জন্মপরিচয় ও ছাত্ৰজীবন

তাঁহার পিতার নাম জানকীনাথ বস্থু, মাতার নাম প্রভাবতী দেবী। কটকের রাভেন্শ কলেজিয়েট স্কুল 

স্থভাষচন্দ্র কলিকাতায় চলিয়া আসিয়া প্রেসিডেন্সী কলেজে ভতি হইলেন। এইসময় তাঁহার অন্তরে সন্যাসজীবনের আকাংকা প্রবল হইয়া উঠে, এবং একদিন সকলের অগোচরে গৃহত্যাগ করিয়া তিনি ভারতের নানা তীর্থে উপযুক্ত গুরুর সন্ধানে ফিরিতে থাকেন। কিন্তু তাঁহার বাসনা চরিতার্থ হইল না, তিনি কলিকাতায় প্রত্যাবর্তন করিলেন। প্রেসিডেন্সী কলেজে অধ্যয়নকালেই তাঁহার চিত্তে স্বাদেশিকতার অংকুরোদ্গম হয়। এই শিক্ষাপ্রতিষ্ঠানের ইংরেজ অধ্যাপক ওটেন বাঙালী ছাত্রদের প্রতি অপমানজনক ব্যবহার করাতে স্থভাষচক্র সেই व्यवभारतत প্রতিশোধগ্রহণমানসে ওটেনকে প্রহার করেন। ইহার ফলে বাধ্য হইয়া তাঁহাকে প্রেসিডেন্সী কলেজ পরিত্যাগ করিতে হয়। ১৯১৭ সালে তিনি মহাপ্রাণ আগুতোষের সহায়তায় আবার স্বটিশচার্চ কলেজে ভতি হইলেন। ১৯১৯ माल ञ्र्ভायहळ पर्ननभारख जनाम मह वि. এ. পाम करतन।

এমৃ. এ. অধ্যয়নকালেই ১৯১৯ সালে তিনি বিলাত যাত্রা করেন এবং ১৯২০ সালে চতুর্থ স্থান অধিকার করিয়া আই-সি-এদ্ পরীক্ষায় উত্তীর্ণ হন। ইংলতে

মোহত্যাগ

অবস্থানকালে স্কভাষচন্দ্ৰ কেম্বিজ হইতে দৰ্শনে 'ট্ৰাইপদ্' দিভিল দার্ভিদের ডিগ্রী লাভ করিয়াছিলেন। তিনি বিলাতে যথন প্রতিযোগিতামূলক পরীকার জন্ম প্রস্তুত হইতেছিলেন,

সে-সময় মহাত্মা গান্ধীর নেতৃত্বে সমগ্র ভারতবর্ষে অসহযোগ আন্দোলনের প্রবল বিক্ষোভ আত্মপ্রকাশ করিয়াছে। দেশমাতৃকার বাণী স্কভাষচন্দ্রের হৃদয়কে আলোড়িত করিল, তাঁহার অন্তরে স্বদেশপ্রেমের বহিশিখা প্রজ্ঞলিত হইয়া উঠিল। এই দেশাত্মবোধের প্রেরণায় তিনি সিভিল সাভিসের মোহ পরিত্যাগ করিলেন— পরম ঘুণাভরে আই-সি-এদ্পদ প্রত্যাখ্যান করিয়া ভারতে ফিরিয়া আসিলেন। এ সময় হইতেই তাঁহার সংগ্রামবিকুর রাজনীতিক জীবনের স্ত্রপাত।

১৯২১ সালে খদেশে প্রত্যাবর্তন করিয়া স্থভাষচক্র কংগ্রেসে যোগদান

করিলেন। সমগ্র বাংলা দেশে তথন দেশবন্ধ চিত্তরঞ্জনের প্রভাব বিশেষভাবে ছড়াইয়া পড়িয়াছে, তাঁহার বীর্যদীপ্ত স্থাদেশিকতার নবীন প্রেরণা যুবচিত্তকে চঞ্চল করিয়া ভূলিয়াছে। স্থভাষ দেশবন্ধর শিয়ত গ্রহণ করিলেন এবং চিত্তরঞ্জনের প্রতিষ্ঠিত জাতীয় কলেজে অধ্যাপকপদে নিযুক্ত হইলেন। ১৯২১ সালের শেষভাগে দেশবন্ধর সংগে স্থভাষচন্দ্র কারাবরণ করিতে বাধ্য হন। এইবার আরম্ভ হইল তাঁহার আপোষহীন স্বাধীনতাসংগ্রাম—আত্মত্যাগের তুর্গম পথে স্থভাষচন্দ্রের যাত্রা স্কুক্র হইল।

১৯২৩ সালে স্থভাষচন্দ্র বিখ্যাত 'ফরওয়ার্ড' পত্রিকার সহকারী সম্পাদকের পদে নিযুক্ত হন এবং ১৯২৪ সালে তিনি কলিকাতা কর্পোরেশনের প্রধান কর্মকর্তার

পদ লাভ করেন। সেই বৎসরই তাঁহাকে অন্তরীণ করা হয়েরেপগমন

থাকার পর দেশবাসীর স্থতীর আন্দোলনে সরকার তাঁহাকে মুক্তি দিতে বাধ্য হন। ১৯৩০ সালে রাজজোহের অপরাধে অভিযুক্ত হয়য় য়য়ন কারাবাস করিতেছিলেন, সেই সময়েই তিনি কলিকাতার মেয়র নির্বাচিত হন। কিন্তু ইহার পর বৎসরই স্থভাষ আবার কারাক্ষর হইলেন। উপর্পরি কারাবাসের ফলে তাঁহার স্বাস্থ্য বিশেষভাবে ভাঙিয়া পড়ে। ভয়্মস্বাস্থ্য উদ্ধারের জন্ত সরকার তাঁহাকে ইয়োরোপ য়াইবার অলুমতি দিলে ১৯৩০ সালে তিনি ভারতবর্ষ ত্যাগ করেন। ইতিমধ্যে তাঁহার পিতৃবিয়োগ ঘটিল, ১৯৩৪ সালে তিনি ভারতে কিরিয়া আসিলেন। ইহার পর স্থভাষ আবার ইয়োরোপ ত্রমণ করিয়া প্নরায় ১৯৩৬ সালে ভারতভ্মিতে পদার্পণ করেন। পদার্পণের সংগে সংগেই কিন্তু তাঁহাকে অন্তরীণ করা হয়।

স্থভাষচন্দ্রের জীবনকাহিনী অনবচ্ছিন্ন সংগ্রামেরই ইতিহাস—তাঁহার সমগ্র জীবন ব্রিটিশ-সাত্রাজ্যবাদীদের কৃট চক্রান্তের বিরুদ্ধে আপোষহীন যুদ্ধের স্থদীর্ঘ

কংগ্রেদ-সভাপতি ইতিকথা। সেদিনের পরাধীন ভারতের অক্সতম শ্রেষ্ঠ স্থাব্যক্তর স্থাব্যক্তর ১৯৩৭ সালে মৃক্তিলাভ করেন। ১৯৩৮ সালে তিনি হরিপুরা-কংগ্রেসের

সভাপতির স্থানিত পদ অলংকৃত করেন। ১৯৩৯ সালে স্থভাষ ত্রিপুরী-কংগ্রেসের সভাপতির আসনে অধিষ্ঠিত হইলেন।

নিজের স্বাধীন মতবাদের জন্ম স্থভাষ কংগ্রেসের যুক্তিহীন আহুগত্য স্বীকার করিলেন না। ইহার ফলে তিনি কংগ্রেস হইতে বিতাড়িত হইলেন, এবং অল্লকালমধ্যেই 'করওয়ার্ড ব্লক' গঠন করিলেন। কংগ্রেসের আপোষ্মূলক মনোভাবকে বিজোহী সভাষ মানিয়া লইতে পারেন নাই। ১৯৪০ সালে রামগড়ে তিনি এক আপোষবিরোধী সম্মেলন আহ্বান করেন। স্থাবচন্দ্র ও ভারতীয় ভারতের রাজনীতিক্ষেত্রে স্থভাবচন্দ্রের ব্রাব্রই একটা কংগ্রেদ

विष्ठ- अनमनीय।

১৯৪১ সালের জাহুরারী মাসে অক্সাৎ স্থাসচন্দ্র তাহার কলিকাতার বাসভবন হইতে অন্তর্ধান করিলেন। বহুদিন দেশবাসী তাহার সম্পর্কে কিছু জানিতে পারিল না। পরে শোনা গেল, ছ্যাবেশে

গৃহ হইতে স্ভাবের তিনি স্থাপানে গিয়া পৌছিয়াছেন এবং সেখান হইতে রহজনঃ অন্তর্ধন সিঙাপুর গিয়া উপস্থিত হইয়াছেন ভারতীয় সৈতদের

লইয়া মৃত্তিসংগ্রামের সেনাদল গঠন করিতে। ক্ষভাষের জীবনে ১৯৪১ সালের পরবর্তী ঘটনাবলী যেমন বিশ্বয়কর, তেমনি রোমাঞ্চকর। কী ভাবে তিনি ভারত ত্যাগ করিয়া কাবুলে পৌছিলেন, কী ভাবে সেধান হইতে চক্রশক্তির দেশে পদার্পন করিলেন, সেইসব কাহিনী গভীর রহক্তে আছের ও পরম আশ্চর্যজ্ঞনক। বিদেশে অবস্থান করিয়া ভারতের স্বাধীনতাধুছের যে-গৌরবমন্তিত ইতিহাস তিনি রচনা করিলেন, তাহা প্রত্যেক ভারতবাসীর জনরে দেশগ্রীতির জলম্ব জনরে চিরকাল মৃত্তিত থাকিবে।

মালয়ে, ব্রদ্ধদেশে, সিঙাপুরে ইংরেজ-রাজত্বের উচ্ছেদ ঘটিয়াছে, এইসব দেশ তথন জাপানের করতলগত। স্থভাব ব্রিলেন, বিটিশ-রাজশক্তির নাগণাশ হইতে ভারতকে মৃক্ত করিবার স্থবর্গস্থোগ আসিয়াছে। তথন এই বিপ্লবী বীর

'আজাদ-হিন্দ্-ফৌজ' গঠনে মাতিয়া উঠিলেন। সহস্র আজাদ-হিন্দ্-ফৌজের সর্বাধিনায়ক স্থভাবচন্দ্র করিল—স্থভাবচন্দ্র ইইলেন সেই সেনাবাহিনীর

স্বাধিনায়ক। দেশের অগণিত মুক্তিয়োজা তাঁহাকে 'নেতাজ্ঞী'-রূপে বরণ করিয়া লইল। ইহার পর স্কুরু হইল ভারতের মুক্তিসংগ্রামের তুঃসাহসিক অভিযান। ভারত-ব্রহ্ম-সীমান্তে, আরাকানে, টিজিমে, কোহিনায়, ইদ্দলে আজাদ-হিন্দু-ফৌজের বীরপদধ্বনি মন্ত্রিত হইল, তুর্গম অরণ্যপ্রাত্তর শতসহত্র বীর-সন্তানের বহুশোণিতে আর্জ হইয়া উঠিল। মণিপুরে আজাদ-হিন্দু-কৌজের সেনাদল ভারতের জাতীয় পতাকা প্রথম উত্তোলন করিল।

ব্রিটিশ-সাম্রাজ্যবাদকে ধ্বংস করিবার সে কী এক অপূর্ব উন্মাদনা! সেই ধ্বংস্যজ্ঞের ঋত্বিক ছিলেন এই বাংলাভূমিরই বীরসন্তান নেতাজী স্থভাষ্চক্র।

স্থভাবের কার্যকলাপকে মদীলিপ্ত করিতে ব্রিটিশশক্তি ব্রথাসাধ্য চেষ্টা করিল—
স্থভাবের প্রভিত্তিত আদাদ-হিন্দ্-গভর্গনেন্ট ব্রেটিশশক্তি ব্রথাসাধ্য চেষ্টা করিল
স্থভাবের প্রভিত্তিত আদাদ-হিন্দ্-গভর্গনেন্ট ব্রথাকার পর্যবিদিত হইল, সমগ্র ভারত অপপ্রচেষ্টা সম্পূর্ণ ব্যর্থতার পর্যবিদিত হইল, সমগ্র ভারত স্থভাষচন্দ্রকে তাহার প্রেচ সন্থান বিলয়া অভিনন্দন জানাইল। তাঁহার প্রচারিত ক্ষে হিন্দ্-'-ধ্বনি ভারতবর্ষের আবালবৃদ্ধবনিতার বুকে জাগাইয়া তুলিল স্থাধীনতার হুর্বার স্পৃহা। স্থভাষচন্দ্র 'আজাদ-হিন্দ্-গভর্গনেন্ট' প্রতিষ্ঠিত করিলেন—নয়টি স্থাধীন রাষ্ট্র উহাকে বিনাদিধার স্বীকৃতি জানাইল। বাংলার সন্থান স্বতম্ব গভর্গনেন্টের ভিত্তি রচনা করিয়া বাঙালীর সংগ্রামবিমুখতার অপবাদ ও গ্লানি চিরতরে মছিয়া দিল।

নেতাজীর বলিষ্ঠ ব্যক্তিত্বের প্রভাবে মুহূর্তেই হিন্দুমুসলমানের সাম্প্রদায়িকতাতুষ্ট মনোভাব বিদ্রিত হইল, তিনি বৃহত্তর জাতীয় ঐক্যের নবজন্ম দান করিলেন।
আজাদ-হিন্দ্-কৌজে এতটুকু সাম্প্রদায়িকতা ছিল না—হিন্দু ও মুসলমান তাহাদের

নেতাজী স্থাৰচন্দ্ৰের
ক্ষান্তিত প্রচেষ্টায় ব্রিটিশ-সাম্রাজ্যবাদের বিরুদ্ধে প্রাণণন
ক্ষান্তিত্ব ব্যক্তিত্ব কিরকালের জন্ম প্রমাণিত করিল, শুধু হিন্দুরাই

যে লাঞ্ছিত ভারতের স্বাধীনতা কামনা করিতেছে তাহা নয়, ভারতের মুশ্লিম সন্তানও মুক্তির জন্ম আত্মদান করিতে দ্বিধাবোধ করে না। স্থভাষের নেতৃত্বেই ভারতের হিন্দুমূলনান-সেনাদল দিল্লীর লালকেল্লায় বিজয়নিশান উড়াইতে, জাতীয় পতাকা উত্তোলন করিতে সেদিন যেন উন্মাদ হইয়া উঠিয়াছিল।

স্মহান ঐক্যপ্রতিষ্ঠার অভ্তপূর্ব সাফল্য, অতুলনীয় দেশপ্রেম, মহিমময় ত্যাগের আদর্শ, অসামান্ত আত্মশক্তি ও তুর্জয় সাহস নেতাজী স্থভাষচন্দ্রের জীবনকে গৌরবমণ্ডিত করিয়া তুলিয়াছে। 'স্বাধীন ভারত ঘোষণা, ভারতের বাহিরে স্বাধীন ভারত প্রতিষ্ঠা এবং ভারতীয় জাতীয় বাহিনী সংগঠন জগতের ইতিহাসে কয়েকটি বিশেষ অধ্যায়। এই অধ্যায় ধিনি রচনা করিয়াছেন, সেই নেতাজীর আসামান্ত চিন্তাশীলতা ছিল, দূরদৃষ্টি এবং সাহস ছিল।' উনিশ শ' পয়তাল্লিশ সালে জাপানী সংবাদে প্রচারিত হয়, বিমানত্র্বটনায় আহত হইয়া নেতাজী মৃত্যুমুখে পতিত হইয়াছেন। এই

সংবাদ কিন্তু অনেকে বিশ্বাস করে না—আমাদের প্রাণের স্থভাষচন্দ্র, আজাদ-হিন্দ্-ফৌজের 'নেতাজী' স্থভাষচন্দ্র কথনো মরিতে পারেন না। ভারতবর্ষের স্বাধীনতাসংগ্রামের ইতিহাসে স্থভাব মৃত্যুঞ্জয়তা অর্জন করিলেন।

## খতুচক্র ও বাংলার পল্লীপ্রকৃতির রূপবৈচিত্র্য

্রচনার সংকেতস্থ্র ৪ প্রারম্ভিক ভূমিকা—ঋতুচক্রের আবর্তন ও পদ্ধীপ্রকৃতির বৈচিত্রা—
ছয়টি ঋতুর চক্রগতিতে আসাবাওয়া—গ্রীগ্নের দৃগুমৃতিঃ পদ্ধীপ্রকৃতির রূপ—গ্রীগ্নের ভাবমূর্তি—বর্ধাঋতুতে
পদ্ধীপ্রকৃতির রূপ—কবি-ভাব্কের চিত্তে বর্ধার প্রভাব—বর্ধাঋতু ও বাঙালীর ব্যবহারিক জীবন—শরংপ্রকৃতির বহিরক্র রূপ—শরতের আনন্দময় মূর্তি—অবকাশের ঋতু শরং—হেমস্তের দিনে বাংলার রূপশ্রী—
হেমস্তের পরিণতি শীতে—মায়াবী বসন্ত-বসন্তের দ্বৈত প্রকাশ—উপসংহার।

প্রকৃতি যে কী আশ্চর্য স্থলরী, কী মনোমদ ও নয়নাভিরাম তার রূপশোভা, কী অফুরন্ত তার লীলাবৈচিত্র্য—বাংলার পল্লীগ্রামের দিকে না তাকালে বোধ করি তা স্থশ্পষ্ট উপলব্ধি করা যাবে না। বিভিন্ন ঋতুতে

পার তা স্থান্ত ভাগার করা বাবে না। বিভিন্ন রাধুতে প্রারম্ভিক ভূমিকা

এদেশের পল্লীপ্রকৃতি বিভিন্ন রূপমূর্তিতে আত্মপ্রকাশ করে, অন্থুপম সৌন্দর্য আর অমের সম্পদের পসারা সকলের সন্মুথে উন্মোচিত করে ধরে। প্রাকৃতিক-সৌন্দর্য-বিলসিত বাংলাভূমির এই যে রাজপ্রীমহিমা, এর তুলনা হয় না। ঋতুচক্রের স্কৃচিহ্নিত আবর্তন, প্রকৃতির অকুপণ আশীর্বাদ বাংলাকে অশেষ শোভার নিকেতন করে তুলেছে, বিচিত্র ফুল ও ফলের দেশে পরিণত করেছে। বাঙালীর মানসপ্রকৃতিতে, বাঙালীর অধ্যাত্মজীবনে, বাঙালীর সৌন্দর্যসাধনায়, তার কাব্যে-সাহিত্যে, তার উৎসবে পার্বণে চতুপ্পার্শের এই নিস্পপ্রকৃতির প্রভাব সামান্ত নয়।

বাংলার পল্লীপ্রকৃতিকে কবির ভাষার ঋতুরঙ্গশালা বলা যেতে পারে। এখানে প্রতিনিয়ত চলেছে বিশ্বস্থীর অধিদেবতা নটরাজের ছলোময় নৃত্যলীলা। পর্যায়ক্রমে ঋতুচক্রের আবর্তন বুঝি এই নৃত্যচ্ছলের দ্বারাই নিয়ন্তিত। বিজ্ঞানের দৃষ্টিতে স্থাকে কেন্দ্র করে একটা নির্দিষ্ট পথে পৃথিবীর যে অবিশ্রান্ত চলার গতি,

খতুচক্রের আবর্তন ও পরীপ্রকৃতির বৈচিত্র।

শলক্ষেপের ছন্দ। তাই তো প্রকৃতিলোকে একটা ধারাবাহিকতা লক্ষ্য করা বায়, কোনোক্রমেই কদাপি পর্যায়ভদ হয় না—গ্রীত্মের পর বর্ষা, বর্ষার পর শরৎ, শরতের পর হেমন্তের পর শীত, শীতের পর বসন্ত এর ব্যতিক্রম হবার উপায় নেই। লীলাময়ী প্রকৃতির আশীবাদপুষ্ট আমরা—বাঙালীরা—বিজ্ঞানবৃদ্ধি আর ভাবুক কবির কল্পনাদৃষ্টিকে একস্ত্রে গ্রথিত করেছি, বৃত্তপথে পৃথিবীর চলার

ছন্দের সঙ্গে বিশ্বস্থির অধিদেবতার ছন্দিত পদচারণাকে যুক্ত করে দিয়ে ঋতুতে ঋতুতে প্রকৃতির অশেষ বৈচিত্র্যকে নিবিড় উপভোগের সামগ্রী করে তুলেছি। বাংলার প্রকৃতিলোকের উদার উন্তু প্রাঞ্গে ছয়ঋতু ফিরে ফিরে এসে নৃত্য করে, নতুন নতুন পাত্র ভরে দিকে দিকে ঢেলে দেয় বর্ণময় সৌন্দর্যের ধারা। তাতে ত্চোথ জুড়িয়ে যায়, সকল অন্তর তৃপ্তিতে পূর্ণ হয়, সমগ্র প্রাণসত্তা আনন্দে উদ্বেল হয়ে ওঠে। ঋতুচক্রের আবর্তনকে প্রকৃতির বিচিত্র রূপপ্রকাশের এতথানি বৃহৎ পটভূমিকায় অন্ত কোনো দেশের মান্ত্র দেখেছে কিনা, আমাদের জানা নেই।

বছরের বারোটি মাসকে ছয়টি ঋতুতে আমরা ভাগ করে নিয়েছি। এদের প্রত্যেকের আয়ুফাল মোটামূটি ছ-মাস। এরা পূর্ণতা আর বিক্ততার মধ্যে একটা সামঞ্জ রক্ষা করে চলেছে। তাই দেখি প্রকৃতিস্করীর ভাণ্ডার কখনো শৃত ; কথনো ফুলে-ফলে, বর্ণে-গন্ধে, রূপে-রসে হাতের ডালা তার পূর্ণ। এই উভয়ুকে

मिनित्र (प्रथारे अकूठकरक यथार्थजाद (प्रथा, উভয়ের ছয়ট ঋতুর চক্রগতিতে মিলনেই তার সম্পূর্ণ রূপ ৷ বাংলার ষড়ঋতু পরস্পর গায়ে-গায়ে লাগা; আন্তে আন্তে—অনেকটা লোকচক্ষুর

भू ए योश, ठ्रू मिंदक विवाक कवर वर्षा क करें। विवर्ग

অগোচরে—একের আবির্ভাব ও অপসরণ; আবার, তেমনি অলক্ষ্যে পরবর্তী ঋতুর আগমন। যে যায়, অপরকে নিঃশব্দে ডাক দিয়েই সে বিদায় নেয়। এমনি করেই গ্রীম্ম-বর্ষা-শরৎ-হেমন্ত-শীত-বসন্তের চক্রগতিতে আসাযাওয়া—এদের একের চলার ছন্দ অন্তের চলার ছন্দের সঙ্গে চিরকালের জন্ম বাঁধা।

প্রকৃতির রন্ধশালায় প্রথম আবির্ভাব ঋতুপুরুষ গ্রীম্মের। গ্রীম্মঝতুর প্রতিনিধি বৈশাখ-জ্যৈ । <u>তুইটি মূর্তিতে গ্রীল্ল আমাদের কাছে প্রকাশিত</u>—একটি তার বহিরদ দৃখ্মতি, অপরটি অন্তরদ ভাবমৃতি। গ্রীম্মের ইল্রিয়গ্রাহ্ পরিদৃখ্যমান রূপটি রুক্ষ কঠোর বিশুষ প্রচণ্ড। ঝাঁঝালো রোডের গ্রীত্মের দৃশ্যমূর্তিঃ খরতাপে, প্রতপ্ত হর্ষের বহ্নিজালায় সমন্ত পৃথিবী যেন পল্লীপ্রকৃতির রূপ

७कण- পां छूत्रण। निन-थान-विन-जनाभश्चिन हाथयनगारन। द्वारि छिक्छि যায়, মাঠ-বাট-প্রান্তর ত্যাদীর্ণ হয়ে ওঠে, উত্তপ্ত বাতাস অগ্নিটালা মকভ্মির ভীষণতার সংকেত বহন করে আনে, সমগ্র প্রাণীলোকের অন্তিত্ব মুমুষ্ হয়ে পড়ে, यजपूत पृष्टि চলে সবকিছু निर्माणित कृष्पम्हान थाँ-थाँ कत्राज थाकि। এ সময়ে কেবল শহরগুলির নয়, পল্লীর অবস্থাও অসহনীয়। মধ্যান্তে পথচারীরা গাছের তলায় ছায়া খুঁজে বেড়ায়, পাখীর দল পাতার আড়ালে নীড়ে আশ্রয় লয়, গরু-महिव छाना भूकूत चात्र विलाद व्यविमाण्या मान मा पूरित थारक, की वेभ जरमत দল ঝোপে-ঝাড়ে আত্মগোপন করে। বৃষ্টিহার। বৈশাথের দিনে জালাময় হপুরকে বিরাট একটি অগ্নিকুণ্ড বলে মনে হয়।

এ যেন প্রকৃতিলোকে এক ভয়াল তাপদের ক্ত্র-আবির্ভাব। প্রথর রৌজ বুঝি তার তপোবহু, চোখে তার ভীষণ দীপ্তি, পিদল তার জটাজাল। বৎসরের

পুরাতন আবর্জনাকে সে বুঝি কিছুতেই সইবে না,
চতুপার্শ্বের নিপ্তাণ অন্তিব্যের শেষ চিহ্নটুক্ও রাথবে না;
উফ নিখাসে আর বহিমান ছটায় পৃথিবীর সঞ্চিত ক্লেগ্লানিকে মহাশূভাতার দেশে
উড়িয়ে নিয়ে যাবে, পুড়িয়ে ছাই করে দেবে যা-কিছু জীর্ণ পুরাতনকে। এই
কদ্দেশ্লাসীর বাণী ত্যাগের বাণী, সে মাহ্মকে আহ্বান করে অন্তর্লোকের
ধ্যাননির্জনতায়। এহেন ভয়াল তাপসের আহ্বানসংগীতে এদেশের শ্রেষ্ঠ কবি
বলেছেন:

'এসো, এসো, এসো হে বৈশাধ।
তাপদ নিধাদ বায়ে
মুন্ধুরে দাও উড়ায়ে,
বংদরের আবর্জনা দূর হয়ে যাক্।…
মুছে যাক্ দব গ্লানি, ঘুচে যাক্ জরা,
অগ্নিয়ানে দেহে প্রাণে শুচি হোক্ ধরা॥'

উপরের অনুচ্ছেদটিতে কবির চোখে গ্রীষ্মের ভাবমূর্তির একটুখানি আভাস দেওয়া গেল। আবার গ্রীষ্মকালীন বাস্তবেব মধ্যে ফিরে আসা যাক্। বলেছি, গ্রীষ্মের তুপুর তুঃসহ। দ্বিপ্রহর গড়িয়ে যায়, ধীরে ধীরে বেলা পড়ে আসে। পড়ন্ত বেলায় মৃত্ বাতাস বইতে থাকে। জীবলোক মুক্তিও স্বস্তির নিশ্বাস ফেলে। উদার আকাশের নীচে খোলা মাঠে উন্মুক্ত বাতাসে ক্ষণকাল বেড়ালে প্রান্তির্কান্তি আর থাকে না, একটা স্থাস্পর্শ অনুভূত হয়। গ্রীষ্মসন্ধ্যা সত্যই মিম্বতায় শান্তিময়ী। গ্রীষ্মপাতু ফুলের কাল নয়, ফুল ফোটাবার দায়িত্ব তার নয়—ফলের ডালা সাজাতেই তার আনন্দ। এ সময়টিতে আম-জাম-কাঁঠাল-আনারস-লিচু ইত্যাদি কত স্থাছ ও রসাল ফল বাঙালীর রসনা পরিত্প্ত করে।

ধীরে ধীরে প্রীয় অপসত হয়, প্রকৃতির রন্দমঞ্চে পটপরিবর্তন ঘটে, সহসা
গ্রাম ধীরে ধীরে প্রীয় অপসত হয়, প্রকৃতির রন্দমঞ্চে পটপরিবর্তন ঘটে, সহসা
গ্রাম আবির্তাব সকলকে চমকিত করে। 'গ্রাম
বর্ষাঝতুতে পল্লীপ্রকৃতির
নাম স্থার সরসা' বর্ষার আগমনে নিদাঘতপ্র পল্লীর মৃতিধানি
নাম সূহুর্তে এক অপূর্ব রমণীয়তায় ভরে উঠে। জলভরা
পুঞ্জপুঞ্জ কালোমেঘে আকাশের একপ্রান্ত থেকে অপর প্রান্ত পর্যন্ত চেকে যায়,

মহাশ্নের কোন্ গুহা হতে বাঁধনছেঁড়া বায়ু তুরন্ত বেগে ছুটে আসে, প্রবল ধারায় বর্ষণ শুরু হয়, শুরু বিশীর্ণ মাঠপ্রান্তর, জলাশয়, নদীনালা উচ্চ্বুনিত প্রাবনে ধর্ণষ্ করে কাঁপতে থাকে—মুছে যায় ধুলিপাণ্ডুর ধরণীর রুক্ষতা। মৃতপ্রায় পৃথিবীর বুকে অকুসাৎ প্রাণচাঞ্চল্যের সাড়া জাগে। মাটির তলদেশ হতে তৃণাঙ্কুর মাথা তোলে, তরুলতায় পাতায়-পাতায় সবুজের ঢেউ খেলে যায়, বিচিত্র ফুলের বিকাশে কদম-কেয়া-কামিনী-জুঁইয়ের আত্মপ্রকাশে—দিগ্দেশ আমোদিত হয়। নয়ন-বিমোহন সজল বর্ষার এই রূপশ্রী।

বর্ষাঋতুতে পল্লীবাংলার মূর্তিখানি প্রেক্ষণীয়। দিগন্তহারা জলছলছল মাঠে কচি ধানের গাছগুলি হাওয়ায় তুলছে, পাটের চাড়া জলের উপরে মাথা তুলে রয়েছে, ধালে-নালায় কল্কল্শব্দে স্রোত বয়ে যাচ্ছে, নদীতে পালতোলা নৌকা

কবি-ভাবুকের চিত্তে ব্ধার প্রভাব ক্রত গতিতে ছুটে চলেছে, গাছে গাছে খামলিমার সমারোহ, মেঘমেত্র আকাশে শ্লিগ্ধ কান্তি, পুকুরপারে কদম-কেয়ার চিত্তহরা স্করভির অজস্রতা, সন্ধার

অন্ধকারে বাঁশবন আর আমবাগানের ধারে ডোবার মধ্য থেকে অবিপ্রান্ত ব্যাঙ্কের ডাক, সবকিছু মিলে এমন একটা পরিবেশের স্পষ্টি করে যাতে মান্ত্যের অন্তর সাড়া না দিয়ে পারে না। বাঙালীচিত্তে এহেন বর্ষার প্রভাব অসামান্ত, তার স্বাক্ষর চিহ্নিত হয়ে আছে বাংলা কাব্যে। ব্র্যারাণীর কোমল রূপ দেখে তার আহ্বানে মুখর হয়ে বাঙালী কবি বলেছেনঃ

'এসো খামল স্থলর,

আনো তব তাপহরা ত্যাহরা সঙ্গস্ধ।'—

নিসর্গসংসারে ব্র্ধাকে দেখে কবিছদয়ের কেন এতথানি আনন্দ-উচ্ছলতা ? তার কারণ হল:

'ধরণীর গগনের মিলনের ছন্দে বাদল-বাতাস মাতে মালতীর গল্পে। উৎসবসভামাঝে শ্রাবণের বীণা বাজে শিহরে ভামল মাটি প্রাণের আনন্দে॥'

বর্ষার রূপ কিন্তু শুধু কোমলমধুর নয়, তার মধ্যে কঠোরতাও আছে, তার একটি রৌদ্রীমূর্তিও রয়েছে:

'বজ্রমাণিক দিয়ে গাঁথা, আষাঢ়, তোমার মালা। তোমার খামল শোভার বুকে বিহাতেরি জালা॥' 'এই শ্রাবণের বুকের ভিতর আগুন আছে।
সেই আগুনের কালো রূপ যে আমার চোথের পরে নাচে॥
ও তার শিখার জটা ছড়িয়ে পড়ে দিক হতে ওই দিগন্তরে,
তার কালো আভার কাঁপন দেখ তালবনের ওই গাছে গাছে॥'
বিক্ষুক্ক বর্ষার ভীষণ সৌন্ধ্র দেখতেও এদেশের প্রকৃতিপ্রেমিক কবির কত-না আনন্দঃ

'মন মোর হংসবলাকার পাথায় যায় উড়ে কচিত কচিত চকিত তড়িত-আলোকে। ঝঞ্চন মঞ্জীর বাজায় ঝঞ্চা ক্রদ্র-আনন্দে।

কল কল কল মন্ত্রে নিঝ'রিণী
ডাক দেয় প্রলয় আহ্বানে
বারু বহে পূর্ব সমুদ্র হতে
উচ্ছল ছলছল তটিনী তরঙ্গে
মন মোর ধায় তারি মন্ত প্রবাহে
তাল-তমাল-অরণ্যে—

তাল-ত্যাল-অরণ্যে— ক্ষুক্র শাখার আন্দোলনে॥'

কোমলে-কঠোরে, ভৈরবে-মধুরে মিশ্রিত বর্ষার যে রূপ, তার সঙ্গে অপর কোনো ঋতুর তুলনা হয় না। এ হিসাবে বর্ষাঋতু অসাধারণ।

ষেমন আমাদের ভাবজীবন, তেমনি ব্যবহারিক জীবনের সঙ্গেও বর্ষার যোগ অতিশয় নিবিত্। এ সময়ে ধান রোপণ করা হয় বলে পরিমিত বর্ষণ অপেক্ষিত। বৃষ্টি না হলে চাষের কাজ চলে না। চাষ না হলে ধানের গুরুতর ক্ষতি হয়, সমগ্র দেশব্যাপী ছভিক্ষের করাল ছায়া পড়ে, তখন জনসাধারণের তৃঃখকষ্টের সীমা থাকে না। কৃষিপ্রধান বাংলা বর্ষার প্রসন্মতা ও দাক্ষিণ্যের

মুখাপেক্ষী। অনাবৃষ্টি যেমন পল্লীবাসীর নানা তুর্গতির বর্ধাঋতু ও বাঙালীর কারণ, তেমনি অতিবৃষ্টি। অতিবর্ধণে প্রাবন ঘটায়। ক্যাবার ব্যাপক ক্ষতিসাধন করে, ধনপ্রাণ নষ্ট হয়—

নদীমাতৃক দেশে প্রকৃতির এহেন বিরূপতা সতাই ভয়ংকর। বর্ষাকালীন প্রাকৃতিক তুর্বোগে মাঝে মাঝে শহরের মাতুষগুলিকেও অশেষ লাঞ্ছনা ভোগ করতে হয়। বর্ষাঋতু যেমন প্রাণদ, নয়নবিমোহন, আবার তেমনি মহা-অনর্থপাতের হেতু। রুথযাত্রা, জন্মাষ্ট্রমী, ঝুলন প্রভৃতি হিন্দুর কতকগুলি পার্বণ-উৎসব এই ঋতুতে অনুষ্ঠিত হয়।

वर्षाञ्चनती यथन यारे यारे करत, ज्यन विश्व श्रक्तित नाष्ट्रेम स्वर्ण

শবংলক্ষীর আবির্ভাবের অদৃশ্য আয়োজন চলতে থাকে। নিঃশব্দ চরণে সে যে কথন এদে পড়ে, অনেক সময় তা উপলব্ধিই করা যায় না। শরৎ বর্ষারই সহজ শরৎপ্রকৃতির বহিরন্ধ রূপ

শরৎপ্রকৃতির বহিরন্ধ রূপ

হল। আকাশের আভিনার জলভারনত কালো মেঘগুলিকে এখন আর দেখা যাবে না। এবার নীলাখরে জলভারন লঘুভার শুল্র মেঘদলের ঘচ্ছন্দ সঞ্চরণের শুক্ত, চারিদিকে মিষ্টি কাঁচা রোদের মধুময় স্পর্শ, মাঠে-মাঠে আলোভায়ার লুকোচুরি-থেলা, উঠানের ধারে নতুনফোটা শিউলি ফুলের উলাস গন্ধ, নদীতীরের কাশবনে গুচ্ছ-গুচ্ছ কাশফুলের আনন্দচঞ্চল দোলা, প্রভাতে শ্রামল ত্থে-প্রবেশিশিরের আলিম্পন, তার উপর সোনালী রোদ্ধুরের ঝিলিক, রাতের বেলা ধব্ধবে সাদা জ্যোৎসার স্বপ্নভরা স্থিম কান্তি—কী অপূর্ব, কী মনোরম এই দৃশ্য!

শরৎকালকে দেখলে মনে হয়, সে যেন উদার অবকাশের ঋতু, প্রাণের তারে ছুটির রাগিণী বাজিয়ে তোলাই ব্ঝি তার প্রধান কাজ ৷ বাংলার শরং-প্রকৃতি হাসিতে-খুশিতে নিরন্তর উচ্ছল। যেন তার কোনো বন্ধন নেই, কাজের তাড়া নেই, সঞ্চয়ের প্রবৃত্তি থেকে ব্ঝি সে সম্পূর্ণ মুক্ত—নিজেকে নিঃশেষে উজাড় করে ঢেলে দেওয়াতেই বুঝি একমাত্র আনন্দ তার। শরতের আনন্দময় মূর্তি শরং অনিক্রদ্ধ প্রসন্নতার ঋতু। এতথানি প্রশান্ত সৌন্দর্য প্রকৃতিলোকে অন্ত কোনো সময়ে দেখতে পাওয়া যায় না। এই আনন্দময় মূতি, শরৎলক্ষীর এই অনুপম রূপশ্রী মনকে একেবারে উদাস করে দেয়, চিত্তকে সাংসারিক লাভক্ষতির হিসাবের উধের তুলে ধরে, পরিণাম-সম্পর্কে বিশ্বতি জাগায়, সকল বিষয়বৃদ্ধিকে কোথায় উড়িয়ে নিয়ে যায়—অনন্ত অবকাশের রাজ্যে। শরতের অন্তর্লোকে এই যে অনাস্ত্তির স্থরটি অহর্নিশ বেজে চলেছে, আমাদের कवि-दवौद्ध তাকে আশ্চর্যস্থ নর বাণীরূপ দান করেছেন। তাঁর 'শারদোৎসব' নাটকে সংসারবৃদ্ধিতে পাকা লক্ষেশ্বরের মতো একজন মানুষও বলছেন: 'আখিনের এ রোদুর দেখলে আমার স্থন্ধ মাথা থারাপ করে দেয়, কিছুতে কাজে মন দিতে পারিনে।' ওই নাটকের মন্ত্রীর একটি উক্তির মধ্য দিয়ে শরৎপ্রকৃতির অন্তরতর স্বরূপটি চমৎকার ফুটে উঠেছে: 'হেমন্তের পাকা ধানেরই মূল্য আছে, ভাজের কাঁচা কেতের আবার মূল্য কি ?—একটুখানি হাসি, একটুখানি খুশি এই হলেই দেনাপাওনা চুকে যাবে।' কিন্তু মনে রাখতে হবে, শরতের এই হাসি-খুশিকে আপাতদৃষ্টিতে লঘু মনে হলেও, বস্তুত সে লঘু নয়—স্বারই অলক্ষ্যে, অবকাশের ফাঁকে ফাঁকে শরৎলক্ষী নিজের কর্তব্য করে যাচ্ছে, নিভূত সাধনায়

পৃথিবীকে সব্জ ঐশ্বর্যে ভরে তুলছে, গোপনে গোপনে ফল ফলাবার আয়োজনেই म् त्र न्या क्रिक व्या क्रिक व्या क्रिक विकास क्रिक क्रिक विकास क्रिक क्रि रि त्याल ना, भार अक्रिकित स्क्रिकिख स्म हिनल ना।

একটু আগে বলা হয়েছে, শরৎকাল আনন্দময় অবকাশের ঋতু। তাই বুঝি এই ঋতুটিতেই বাঙালী তার শ্রেষ্ঠ পূজার—হুর্গাপূজার—অহুষ্ঠানে মেতে ওঠে। এক দিকে নিসর্গসংসারে সৌন্ধ-আনন্দের নির্বাধ উৎসার, অভদিকে মানব-সংসারে আনন্দময়ী জগজ্জননীর পূজা-উৎসব, প্রাণ-

অবকাশের ঋতু শরৎ চেতনার অভ্তপূর্ব সাড়া। আকাশে-বাতাসে অফ্রন্ত খুশির ঢেউ খেলে যায়, মন প্রজাপতির মতো কেবল চারদিকে উড়ে বেড়াতে চায়—श्वासानान्य आर्पा निष्णा निः भाषा करत एएल पिरस निः मधन रुख ওঠার স্থও কি কম! শরৎকে নিঃসন্দেহে উৎসবের ঋতু বলা যেতে পারে। তুর্গাপূজা, লক্ষ্মীপূজা, আমাপূজা, ভ্রাত্বিতীয়া সবকিছুই শরতের দিনে অন্তুষ্ঠিত इत । এই श्रृष्टि जल्लिंड हलाउ मीर्घकान जात श्रृिक चामता जूनाज भाति ना, মনের কোণে তার উদাস রাগিণীর রেশটুকু থেকে যায়। ঋতুরাজ বসন্তও যেন শরতের কাছে হার মানে।

শরতের পরিণতি হেমন্তে। হেমন্তের বহিরন্ধ রূপটি প্রশান্ত পূর্ণতার, অন্তরঙ্গ ভাবমূর্তিটি বিষগ্ধ বৈরাগ্যের। মানবজীবনের প্রোচ্ছের সঙ্গে প্রকৃতি-

জগতের হেমন্ত্রখাতুর সাদৃশ্য রয়েছে। রূপসজ্জার দিকে হেমন্তের দিনে বাংলার হেমন্তলক্ষীর কোনো দৃষ্টি নেই, নিরাভরণ সে। যে পূর্ণ, আপনাকে রিক্ত করে দিতে এতটুকু তার ভয় নেই।

সে ফল চায় না—ফলাতে চায়, ফলতে চায়। পৃথিবীকে হেমন্তের শ্রেষ্ঠ দান সোনার ধান্ত। এই ভূষণবিরল হেমন্তের দিকে তাকালে মনে হয়, আপনাকে ব্যক্ত করার কোনো প্রয়াস তার নেই, একটা পাতলা কুয়াশার আবরণ টেনে দিয়ে দে যেন নিজেকে প্রচ্ছন্ন রাখতেই চায়। হেমন্তপ্রকৃতির এই বিশেষ রূপটি রবীন্দ্রনাথের হাতে চমৎকার ফুটেছে:

'হায় হেমন্তলক্ষ্মী, তোমার নয়ন কেন ঢাকা, হিমের ঘন ঘোমটাথানি ধূমল রঙে আঁাকা। ধরার আঁচল ভরে দিলে প্রচুর সোনার ধানে, দিগন্ধনার অঞ্চল আজ পূর্ণ তোমার দানে।

আপন দানের আড়ালেতে রইলে কেন আগন পেতে, আপনাকে এই কেমন তোমার গোপন করে রাথা। ফুলের বাহার নেই, সৌন্দর্যের উচ্ছলতা নেই, অঙ্গসজ্জার প্রাচুর্য নেই, তথাপি হেমন্তের মহিমা অনস্বীকার্য। সে-মহিমা তার নিঃস্ব-করা দানে, আন্তর ঐশ্বর্যে। মমতাময়ী কল্যাণী নারীর সঙ্গেই হেমন্ত তুলনীয়।

হেমন্তের পর শীতের আগমন—শীত হেমন্তথাতুরই পরিণত রূপ। মান্ত্রের বার্ধকার যেমন একটা লক্ষ্মীয় প্রী রয়েছে, প্রকৃতিলোকে তেমনি শীতেরও।
শীতের দিনে নিসর্গপ্রকৃতির মুখে দেখা যায় একটা শুক্ষ কাঠিপ্রের ভাব। যেন সে
রেজতার প্রতিচ্ছবি। তার তপস্থিনী-মূতিটিতে কঠোর
কুজুসাধন ও বৈরাগ্যের অঙ্গীকার স্কুচিছিত। বৈশাথে
প্রকৃতির ঋতুরঙ্গশালায় আমরা দেখি তাপস নটরাজের ভয়াল রুদ্রের্প, শীতথাতুতে
দেখি তার তপস্থানিরত প্রশান্ত মূতি—কোথাও চাঞ্চল্য নেই, বিক্ষোভ নেই,
প্রগল্ভতা নেই। শীতকালীন প্রাকৃতিক দৃখে এমন একটা পরিপূর্ণতার বিরল্পর্ণ
স্থানা চোখে পড়ে যে, দেখে মনে হয়, প্রকৃতির রহস্থানয় গোপন অন্তঃপুরে কিসের
একটা প্রস্তুতি চলছে, এবং এই প্রস্তুতি এক মহতী সিদ্ধির স্কৃচক।

শীতপ্রকৃতি আপনার চতুর্দিকে একটা বৈরাগ্যধ্সর পরিবেশ রচনা করে।
তার দিকে তাকাও, দেখতে পাবে—ধীরে ধীরে গাছের পাতাগুলি বিবর্ণ হয়ে
যাছে, উত্তরে-হাওয়া ওই শুক্নো পাতাগুলিকে ঝরিয়ে দিছে, ডালপালা ক্রমেই
রিক্ত হয়ে উঠছে; ধানকাটা মাঠে মাঠে কী প্রকাণ্ড শূক্তা, চতুপ্পার্থে বিপুল
জড়তা। ঐশ্বর্যময়ী স্থলরী প্রকৃতি কতথানি নিরাভরণা, কতথানি রূপণা হয়ে
উঠতে পারে, শীতঋতুর দিকে না তাকালে তা ব্রুতে পারা যায় না। ব্রি এও
নটরাজের রহস্তাছয়ে লীলার বিশেষ একটি প্রকাশ। নিসর্গের নাটমঞ্চে নটরাজ
আপনার সাজ-খসাবার যে-লীলায় মেতে ওঠেন, তা দেখে 'চঞ্চলের লীলাসহচর'
রবি-কবি ওই নটের গুরুকে লক্ষ্য করে বলছেন:

'এ কী মায়া, লুকাও কায়া জীর্ণ নীতের সাজে, আমার সয় না প্রাণে কিছুতে সয় না যে॥ কুপণ হয়ে হে মহারাজ, রইবে কি আজ আপন ভুবনমাঝে॥'

কিন্তু শীতঋতুর এই নির্মম ক্পণতা, ভিন্ন ভাষায় শীতপ্রকৃতির তপস্থার এই প্রস্তুতি, নির্থক নয়। সে যে তাপের শুক আসন পাতল, উত্তরে-হাওয়ায় ভর করে চারদিকে শাসন জানাল, পাতার রঙ্ঘুচাল, তক্লতাকে রিক্তপত্র করে তুলল, পৃথিবীর জীর্ণতাকে সরিয়ে দিল—এ-সমস্ত-কিছুই নতুন অতিথি নব্বসন্তের আগমনের প্থাটকে পরিষার বা স্থগম করে তুলবার জন্তে। শীত ধরণীর নব্

যৌবনের দৃত। দে বসন্তের আবির্ভাবের বার্তা বহন করে আনে, তার তপশ্চর্যার ফলসিদ্ধির মধ্যেই নিহিত রয়েছে বসন্তথাতুর জন্মের সকল সন্তাবনা। মৃত্যুস্নানে শুচি হয়ে, বসন্তকে জন্ম দিয়ে শীতের অপসরণ।

শীত যায়—বসন্ত এসে তার স্থান পূর্ণ করে। বসন্তের আগমনে সমগ্র প্রকৃতিলোকে সহসা এক অত্যাশ্চর্য রূপান্তর সাধিত হয়। বসন্ত এক ঐক্তজালিক শক্তির অধিকারী, দক্ষিণা-বাতাস তার সহচর। ওই দ্বিন-হাওয়ার যাত্ময় স্পর্শে নির্জীব পৃথিবী নতুন প্রাণ্চেতনায় চঞ্চল হয়ে

মায়াবী বদন্ত তিঠে, বিক্ত ডালপালায় কচি কিশলয়ের সমারোহ জাগে, কান পাতলে বাতাসে-ভেদে-আসা শ্রুতিবিনোদন মর্মরধ্বনি শোনা যায়, বৃহ্ষান্তরাল থেকে অবিরল কুত্তান চিত্ত ব্যাকুল করে তোলে, চতুর্দিকে শুরু হয় উদ্ধাম ক্ষ্যাপামির পালা। বসন্ত বিচিত্রস্থান্দর ফুলের ঋতু। আশোক-পলাশ-শিমূল-দাড়িম্বের বনে যেন রক্তপ্রদীপ জলতে থাকে, মাধবিকা দ্রদ্রান্তরে স্থরভি ছড়ায়, কাল্পনের পুলিত প্রলাণে অন্তর্দেশ প্রগল্ভ আনন্দে উচ্চুসিত হয়ে ওঠে—ঘুমভাঙা প্রকৃতি সকলকে ডাকে তার প্রান্ধণে—রূপস্থানরের মহোৎসবে যোগ দিতে। নবীনতায়, প্রাণের উচ্চলতায়, সৌন্দর্যের প্রাচুর্যে, স্টের অজম্র সন্তাবনায় বসন্ত অতুলনীয়। সে মায়াবী, অপরূপ তার য়ায়, নতুনের বাসন্তিক ছোয়ায় একমুহুর্তে শূন্সকে সে পূর্ণ করে দেয়—মাধুরীর বন্তায় যুগপৎ অন্তর্লোক আর বহিলোককে পরিপ্রাবিত করে। একালে বসন্তোৎসব—দোলমাতা বা হোলী-থেলা—অর্থহীন নয়।

একটু স্ক্ষ্পৃষ্টিতে তাকালে দেখা যাবে, বসন্তের বৈতপ্রকাশ। নবফান্তনে প্রথমবসন্ত ও চৈত্রাবসানে শেষবসন্তের রূপ এক নয়। প্রথমবসন্ত অবন্ধন উদাম, ফুলফোটাবার ক্ষ্যাপামি যেন তাকে পেয়ে বসে;

বদস্তের হৈত প্রকাশ উড়িয়ে দেবার, ছড়িয়ে দেবার মন্ততায় পরিণামের কথা একবারও দে ভাবে না। এহেন বে-হিসাবি বসন্ত চৈত্রশেষে নিজের উদামতাকে যেন নিয়ন্ত্রিত করে, প্রোঢ় পরিণতির শাসনকে স্বীকৃতি জানায়। প্রোঢ়ম্বের সীমান্তবর্তী এই বসন্তকে লক্ষ্য করেই রবীক্রনাথ বলেছেন ঃ

'প্রথর তাপে জরজর ফল ফলাবার শাসন ধরো, হেলাফেলার পালা তোমার এই হোক ভল।'

ফুল ফোটানোই বসন্তের একমাত্র কাজ নয়, ফুলকে ফলে পরিণতি দান করাতেই তার চরম সার্থকতা শেষবসন্ত অনেকটা নিরাসক্ত—এখন ফুলের বর্ণবিলাস নয়, ফলের আনন্দকেই সে পথের সঞ্চয় করে নিতে চায়। কবির ভাষায়, চৈত্রান্তের বসন্ত 'ভোগবতী পার হয়ে আনন্দলোকের ডাঙা দেখতে পেয়েছে।' এই ছইটি রূপ মিলিয়েই বসন্তের সম্পূর্ণতা।

ঋতুচজের শেষ ঋতু বসস্ত। প্রকৃতিলোকে নবজীবনের মন্ত্রোচ্চারণ করে, ধরিত্রীর জড়ত্বের বন্ধন ঘুচিয়ে, সে চলে যায়। তার বিদায়কাল আসম হয়ে উঠতেই বিশ্বপ্রকৃতির রঙ্গালার নেপথ্যে গ্রীম্মের আবিভাবের প্রস্তুতি চলতে থাকে। রৌজের ক্রমবর্ধমান উত্তাপ ওই প্রস্তুতির প্রতি নিশ্চিত ইঞ্জিত।

বাংলা দেশে ষড়ঋতুর লীলাবৈচিত্র্য এত স্কুম্পষ্ট যে তা সকলেরই চোথে পড়ে। প্রকৃতি-উপভোগের স্থোগ আমাদের মতো অপর কারো রয়েছে বলে মনে হয় না। কিন্তু পরিতাপের বিষয়, এই বিচিত্ররূপা প্রকৃতির সংসর্গ থেকে আমরা ক্রমেই দ্রে সরে যাচ্ছি, যান্ত্রিক সভ্যতা আর শহরে জীবন আমাদের উপর

হুষ্টপ্রভাব বিস্তার করে চলেছে। একদিন আমাদের উপসংহার সঙ্গে প্রকৃতির সম্পর্কটি ছিল ভাইবোনের মতো, উভয়ে পরস্পারের কত নিকট-সানিধ্যে ছিলাম! সেই সংস্পার্শের গভীরতা আজ নেই। প্রকৃতিকে এখন আমরা দূর থেকে দেখি, তার বিষয়ে কদাচিৎ কৌতূহলী হয়ে উঠি, হয়তো ক্ষণকালের জন্ম তার আতিথ্য গ্রহণ করি। কিন্তু প্রকৃতির অন্তঃপুরে প্রবেশ করবার চাবিকাঠি আমরা হারিয়ে ফেলেছি। তাই আমাদের জীবনটাও দিন দিন যান্ত্ৰিক হয়ে উঠছে, কৃত্ৰিমতায় আচ্ছন হয়ে যাচ্ছে—শান্তি সৌন্দৰ্য ও অনাবিল আনন্দের নিকেতন হতে আজ আমরা একরূপ নির্বাসিত। এরূপ একটি অবস্থা কিন্তু দেহ ও মনের স্বাস্থ্যের পক্ষে অত্যন্ত ক্ষতিকর। মানসিক অশান্তি-অত্থৈ-বিক্ষোভের হাত থেকে পরিত্রাণলাভ যদি আমাদের সতাই কাম্য হয়, তাহলে পল্লীপ্রকৃতির সঙ্গে পুনর্বার সহজ যোগস্ত্র রচনা করতে হবে, নাগরিক জীবনের মোহ কাটাতে হবে, জীবনকে জটিলতামুক্ত করতে হবে। শান্তিময়ী প্রকৃতিকে উপেক্ষা করলে দে-ও প্রতিশোধ নেবে—অভিশপ্ত নাগরিক সভ্যতা জাতীয় জীবনে বিষময় ছ্টকতের স্ষ্টি করবে, সকলকে ঠেলে দেবে শোচনীয় व्यथम्बात मूर्थ।

### वाःलांत कूणैतिष्व

্রচনার সংকেতস্থ্র ৪ বাংলার কুটারশিলগুলি এক সময় বিশ্বয়কর উন্নতিলাভ করিয়াছিল—
বর্তমানে আমাদের কুটারশিল্প লোপ পাইতে বসিয়াছে—কুটারশিল্পের পুনরুদ্ধার ও উন্নতিবিধান একান্ত
প্রয়োজন—যন্ত্রশিল্পের গাশে কুটারশিল্পের স্থান করিয়া দিতে হইবে—উপযুক্ত তত্ত্বাবধানে কুটারশিল্পের উন্নতি
অবগ্রন্তাবী—কুটারশিল্পের উন্নতির প্রতিবন্ধকগুলি প্রথমে দূর করিতে হইবে—কুটারশিল্পের উদ্ধারসাধন খুব
ছুরাহ নয়—কুটারশিল্প বেকার মানুষের জীবিকা অর্জনের ও কৃষকগণের সহকারী আয়ের একটি বড় উপায়—
উপসংহার।

বৃহদায়তন যন্ত্রশিল্পের কেত্রে আমাদের দেশ পাশ্চান্তা দেশগুলির মতো ততথানি সমৃদ্ধ হইয়া উঠে নাই। কিন্তু বাংলা তথা ভারতের কুটীরশিল্প একদিন সমগ্র জগতের বিশায় উৎপাদন করিয়াছে। অর্থশতান্দী পূর্বেও আমদের গ্রামগুলি

বাংলার কুটারশিল্প একসময় বিস্ময়কর উন্নতিলাভ করিয়াছিল স্বাংসম্পূর্ণ ছিল, কবি ও শিল্পের মধ্যে ছিল অপূর্ব সামঞ্জস্ম ও সহযোগিতা। বাংলার চাষী উৎপাদন করিত খাত্তশক্ষ ও কাঁচামাল, আর বিভিন্ন শ্রেণীর কারুশিলীরা তৈয়ার করিত বিচিত্র বক্ষের শিল্পণা। তথন একের

চাহিদা অপরে প্রণ করিত। সেদিন আমাদের প্রাত্যহিক প্রয়োজনীয় জিনিসের জন্য আমাদিগকে বাহিরের দিকে উন্থ হইয়া তাকাইয়া থাকিতে হয় নাই। তথন পল্লীর স্বয়ংসম্পূর্ণতা, পল্লীবাসীর আঅনির্ভরনীলতা ও জনগণের মধ্যে সহযোগিতা-মূলক শ্রমবিভাগ জনসাধারণের সকল অভাব পূর্ণ করিতে সমর্থ হইয়াছে। সেদিন পল্লীর অর্থসমতা অক্ষুপ্ত ছিল বলিয়া বাঙালীর আর্থিক জীবনে স্বাচ্ছল্য ও সচ্ছল্তার কেত্রে কোনো অভাব দেখা যায় নাই। তন্তবার, স্বেধর, কর্মকার, চর্মকার, শাঁখারী, কাঁসারী প্রভৃতি শ্রমশিল্পীরা প্রত্যেকেই জন্মগত ব্যবসায়কার্যে লিপ্ত থাকিত, এবং বহুকালের অভ্যাসের ফলে আপন আপন শিল্পকর্মে তাহার। আশ্চর্য নৈপুণ্য অর্জন করিত।

কিন্তু বাংলা ও ভারতের কুটারশিল্পের সেই গৌরবোজ্জল দিনগুলি অতীতে বিলীন হইয়া গিয়াছে। আমাদের কুটারশিল্প আজ মৃতপ্রায়। এগুলির বিল্প্তির পিছনে বহুবিধ কারণ রহিয়াছে। আঠারো শতক হইতে পশ্চিমে শিল্পবিপ্লবের

শুরু—উনিশ শতকের মাঝামাঝি সময়ে এদেশে তাহার বর্তনানে আমাদের কুটারশিল্প প্রতিক্রিয়া দেখা দেয়। বিদেশ হইতে শিল্পজাত পণ্যের লোপ পাইতে বিদিয়াছে অবাধ আমদানী, ভারতে যন্ত্রদানবের আবির্ভাব

এদেশের কুটারশিল্পগুলিকে মারাত্মকভাবে আঘাত করে। বৃহদায়তন যন্ত্রশিল্পের সঙ্গে দেশীয় শিল্পগুলি প্রতিযোগিতায় দাঁড়াইতে পারিল না, পল্লীর শিল্পীর। নিরুপায় হইয়া তাহাদের জন্মগত ব্যবসায় পরিত্যাগ করিতে বাধ্য হইল—তাহাদের জীবিকা অর্জনের পথ ধীরে ধীরে রুদ্ধ হইয়া আসিল। অভাবের তাড়নায় ক্রমশ তাহারা শহরে ভিড় জমাইতে লাগিল—গ্রামের অর্থসমতা নষ্ট হইয়া গেল। জনগণ পল্লীর কেন্দ্রচ্যুত হওয়ায় প্রকট হইয়া উঠিল অভাব, দারিদ্রা আর বেকারসমতা। তাঁতি, জোলা, ছুতোর, কুমোর, শাঁখারী, কাঁসারী ধ্বংসের মুধে আগাইয়া চলিল—বাংলার কুটীরশিল্প মরিতে বিসল।

এতদিন পর্যন্ত কুটারশিল্পগুলির পুনরুদ্ধার ও উন্নতিবিধানের কোনরূপ উত্তম উত্তোগ আমাদের মধ্যে দেখা যায় নাই। ব্যবসায়-বাণিজ্যের অভাবে, শিল্পের

কুটীরশিল্পের পুনরুদ্ধার ও উন্নতিবিধান একান্ত প্রয়োজন অভাবে বাঙালীর অবস্থা শোচনীয় হইয়া উঠিয়াছে। কিন্তু আশ্চর্যের বিষয়, দেশীয় শিল্পগুলির উদ্ধারসাধনের ব্যগ্রতা আমাদের নাই বলিলেও চলে। একদিন বাংলার ক্বষি জনসাধারণের অন্নসম্ভা মিটাইতে পারিত। কিন্তু

দেশের শিল্পগুলি লোপ পাওয়াতে এবং লোকসংখ্যার ক্রমবৃদ্ধির জন্ম জমির উপর বর্তমানে অত্যধিক চাপ পড়িয়াছে। তাই কৃষি এখন আমাদের জীবিকাসমন্তার সমাধান করিতে পারিতেছে না। বৃহৎ যন্ত্রশিল্পের পাশে কুটারশিল্পেও যে স্থান হইতে পারে তাহার দৃষ্টান্ত আধুনিক জাপান-জার্মানী প্রভৃতি দেশের কুটারশিল্পগুলি আপন অন্তিত্বের শার্থকতা বিশেষভাবে প্রমাণিত করিয়াছে। যান্ত্রিক উৎপাদন যুদ্ধের সকল চাহিদা প্রণ করিতে সমর্থ হয় নাই। অন্সদিকে যানবাহনের অভাবে আমদানি-রপ্তানির স্বাভাবিক গতি ব্যাহত হইলে স্থানীয় কুটারশিল্পজাত পণ্যই দেশবাসীর চাহিদা ক্থঞিৎ প্রণ করিয়াছে।

দেশের আর্থিক অভাব ঘুচাইতে হইলে আমাদিগকে ক্ষির স্বাঙ্গীণ উন্নতি ও কুটারশিল্পের উদ্ধার ও উন্নয়নের প্রতি দৃষ্টি দিতে হইবে। ক্ষ্মি ও শিল্পের যদি উন্নতিসাধন করা যায়, তাহা হইলে পল্লীপ্রাণ বাংলার বুকে আবার জীবনের স্পদ্দনদেশা দিবে, জাতির মুমূর্ অবস্থা কাটিয়া যাইবে। স্বজনপরিচিত 'গ্রামে ফিরিয়া

যন্ত্রশিল্পের পাশে কুটীরশিল্পের স্থান করিয়া দিতে হইবে যাও' আন্দোলনকে সার্থক করিয়া তুলিতে হইলে মৃত-প্রায় কুটারশিল্পগুলির প্রাণপ্রতিষ্ঠার প্রয়োজন আছে। আধুনিক বিজ্ঞানের যুগে কলকারখানাকে আমরা অধীকার করিতে পারিব না কিছুতেই। জাতীয় সম্পদ

বৃদ্ধি করিতে হইলে বৃহৎ যন্ত্রশিল্পের সাহায্য আমাদিগকে গ্রহণ করিতেই হইবে। কিন্তু শুধুমাত্র কলকারখানার সৃষ্টি, যান্ত্রিক উৎপাদন দেশের নিদারুণ বেকারসমস্তার সমাধান করিতে পারিবে না। বৃহৎ শিল্পপ্রতিষ্ঠান শহরের মধ্যবিত্তসম্প্রদায়ের কিছুটা অভাব ঘুচাইতে পারিবে বটে, কিন্তু বৃহত্তর দরিত্র জনসাধারণের জীবিকা অর্জনের পথ প্রশন্ত করিয়া তুলিবার সামর্থ্য ইহাদের নাই। কেন-না, মন্ত্রের প্রসারের সঙ্গে সঙ্গে মান্তবের প্রমেজন কমিয়া আনে, ফলে প্রমিকদল বৃত্তিশীন হইয়া পড়িতে বাধ্য। যান্ত্রিক উৎপাদনের ক্ষেত্রে আমেরিকার স্থান জগতে অদ্বিতীয়, কিন্তু সেখানেও লক্ষ লক্ষ প্রমিক বেকার অবস্থায় রহিয়াছে। ভারতবর্ষে বিগত কয়েক বৎসরে যন্ত্রশিলের কিছুটা উন্নতি হইয়াছে, অথচ সেই অন্তপাতে প্রমিক কর্মে নিযুক্ত হয় নাই। উপরস্ত বেকার প্রমিকের সংখ্যা বাড়িয়া গিয়াছে। আমাদের দেশে বৃহৎশিল্পে নিযুক্ত প্রমিকসংখ্যা ক্ষুদ্রায়তন শিল্প ও কূটারশিল্পে নিযুক্ত প্রমিকসংখ্যা অপেক্ষা কম। স্কুতরাং ক্ষুদ্রাকার শিল্প এবং কুটারশিল্পকে যদি উন্নত করিয়া তুলিতে পারি, তাহা হইলে আর্থিক ছর্দশার হাত হইতে আমরা কিছুট। মুক্তি পাইব।

বাংলার অনেকগুলি কুটারশিল্প বিলুপ্ত হইয়া গিয়াছে। বর্তমানে হতচালিত তাঁতশিল্ল, রেশমী বস্ত্রশিল্ল, হত্তনির্মিত কাগজশিল্ল, ধাতৃশিল্ল, মৃৎশিল্ল, কাষ্টশিল্ল,

উপযুক্ত তত্ত্বাবধানে কুটারশিল্পের উরতি অবগ্রস্থাবী শাঁথাশিল্ল, বোতাম ও চিক্নণীশিল্ল, ছবি-কাঁচি-তালাচাবি ইত্যাদি শিল্প কোনোরকমে তাহাদের অন্তিম্ব রক্ষা করিয়া আছে। পুরাতন শিল্পগুলির উন্নতিবিধান এবং নৃতন কুটিরশিল্প প্রতিষ্ঠার স্ক্রেযাগস্থবিধা যথেষ্ঠ পরিমাণে

এখনও বিভ্যান। স্থা, কাপড় ও চামড়া, ধাতু, কাঠ, কাগজ, মাটি, কাচ প্রস্তৃতি বিবিধ সামগ্রীর পণ্য অতি সহজেই উৎপাদন করা যায়। উপযুক্ত ত্রাবধানে এদেশে যে বিচিত্র রকমের শিল্পণ্য তৈরী হইতে পারে, তাহার দৃষ্টান্ত শ্রীনকেতন ও থাদিপ্রতিষ্ঠান।

কুটারশিল্পের উজ্জীবন ও উন্নয়নসাধন করিতে হইলে প্রথমে এ পথের বাধাগুলিকে অপসারিত করা প্রয়োজন। এ সব প্রতিবন্ধকের জন্মই আমাদের

কুটারশিল্পের উন্তির প্রতিবন্ধকগুলি প্রথমে দূর করিতে হইবে দেশীয় শিল্পের অবনতি ঘটিয়াছে। অবিশ্বাস্ত রকমের তৃঃখদারিদ্যোর মধ্য দিয়া বাংলার কুটারশিলীরা দিন অতিপাত করে। আর্থিক অসচ্ছলতা ও উপযুক্ত শিক্ষার অভাব তাহাদের সকল উন্নতির পথ রুদ্ধ করিয়া

দিয়াছে। কুটারশিল্প কুদায়তন, ইহার জন্ম অধিক মূলধনের প্রয়োজন হয় না। স্বগৃহে অবস্থান করিয়াই শিল্পীরা বছবিধ পণ্য সহজে প্রস্তুত করিতে পারে। কিন্তু সামান্ত পুঁজি সংগ্রহের সামর্থ্যও তাহাদের নাই। সেজন্ত ইহাদিগকে সর্বদাই মহাজন ও ধূর্ত মধ্যবর্তী ব্যবসায়ীর শরণাপন্ন হইতে হয়। ইহার ফলে তাহাদের দারিদ্যে বাড়িয়াই চলে। এইসব লোভী মান্থবের অর্থসাহায্য ও দাদন ভিন্ন তাহারা কাঁচামাল সংগ্রহ করিতে পারে না—উৎপাদিত জিনিসগুলি স্থায় মূল্যে বাজারে বিজয় করিতে পারে না। মহাজন ও মধ্যবর্তী ব্যবসায়ীর চক্রাপ্তে পড়িয়া শিল্পীরা তাহাদের প্রাপ্য লভ্যাংশ হইতে সতত বঞ্চিত হইতেছে। শিল্পজ্বাবিষয়ে ক্রেতার রুচির নিত্যপরিবর্তন ঘটিতেছে, কিন্তু কুটিরশিল্পের ক্রেত্রে গবেষণা ও উপযুক্ত শিক্ষার অভাবহেতু গ্রাম্যশিল্পীরা শিক্ষিত ও আধুনিক ফ্রচিসম্পন্ম মান্থবের চাহিদা মিটাইতে সমর্থ হইতেছে না। এসব কারণে কুটীরশিল্পের প্রসার বিশেষভাবে বাধাপ্রাপ্ত হইতেছে।

অথচ এই বাধাগুলি তুর্লজ্যা নয়। শ্রমিকের অভাব এদেশে নাই, এক্কেত্রে অধিক মূলধনেরও প্রয়োজন নাই। অভাব শুধু সংগঠনশক্তির, ব্যবসায়িক বৃদ্ধির, আত্মপ্রতায়ের—সর্বোপরি অর্থসাহায্যের। সরকার যদি কুটারশিল্লগুলির উজ্জীবনের প্রতি মনোযোগী হন এবং জনসাধারণ যদি এ বিষয়ে উৎসাহী ও

কুটীরশিল্পের উদ্ধারদাধন খুব ছুরুহ কাজ নয় উভমশীল হয়, তবে অল্লকালের মধ্যেই বাংলার লুপ্ত কুটীরশিল্পের উদ্ধারশাধন সম্ভব হুইয়া উঠিবে। সমবায়-সমিতি, কুটীরশিল্পব্যাহ্ম, কুটীরশিল্পবোর্ড ইত্যাদি

সংগতিসম্পন্ন ও সক্রিয় হইলে দেশীয় শিল্পগুলি অবশ্যই উন্নতি লাভ করিতে পারিবে। এক্ষেত্রে সরকারের সহযোগিতা ও অকুণ্ঠ আর্থিক সাহায্য একান্ত বাঞ্চনীয়।

আমাদের দেশে যন্ত্রশিল্পের যতই উন্নতি বা প্রসার হোক না কেন—যেমন বর্তমানে তেমনি ভবিষ্যতেও, কৃষিই দেশবাসীর জীবিকা উপার্জনের প্রধান

কুটারশিল্প বেকার মান্থবের জীবিকা অর্জনের ও কুধক-গণের সহকারী আয়ের একটি বড় উপায় সহায়ক্তপে বিভাষান থাকিবে। কিন্তু এদেশের কৃষক সমস্ত বছর ধরিয়া কৃষিকর্মে ব্যাপৃত থাকে না। যে-সময়টি অবসরের মধ্যে অভিবাহিত করে, সেই অবসরসময়ে তাহারা যদি কুটীরশিল্পে আজুনিয়োণ করে, তবে তাহাদের একটি সহকারী আয়ের নৃতন পথ খুলিয়া

ষায়। ইহার ফলে তাহাদের দারিল্যও অনেকটা ঘুচিবে। বৈচিত্র্যাভিলাষী ও ক্ষচিবোধসম্পন মাহুবের মধ্যে কুটীরশিল্পজাত সামগ্রীর চাহিদা দবদাই বিছমান। কলকারথানায় অধিক পরিমাণে জিনিস উৎপাদিত হয় সত্য, কিন্তু তাহার মধ্যে বৈচিত্রের অভাব রহিয়াছে। যন্ত্রনির্মিত দ্রব্য মাহুবের ক্ষৃচি ও সৌল্বপিপাসা সকল সময় মিটাইতে সমর্থ নয়। শিল্ল, কৃষি এবং ব্যবসায়বাণিজ্যই জাতীয় সম্পদ বৃদ্ধি করিবার প্রধান উপায়। স্থতরাং শিল্পের ক্ষেত্রে কুটারশিল্পের স্থান কিছুতেই উপেক্ষণীয় নয়। দেশে এখন বেকারসমস্থা উগ্রন্ধণে দেখা দিয়াছে। মধ্যবিত্তসম্প্রদায়, কৃষক ও কর্মচ্যুত শ্রমিককে আর্থিক তুর্গতির হাত হইতে শুধু বৃহৎ যন্ত্রশিল্পপাণনের দিকে দৃষ্টিপাত করিলে চলিবে না। পূর্বে আমরা দেখাইয়াছি, যন্ত্রশিল্প অধিক সংখ্যক মান্ত্র্যের কর্মসংস্থান করিতে পারে না—যন্ত্রশিল্পের অত্যধিক প্রসারে বেকারসমস্থা প্রবল হইয়া দেখা দেয়। যন্ত্রশিল্পথানের স্থেন স্প্রে

ত্বিল হংৱা দেখা দেৱ। ব্রাশারংগানের পরে পরে কুটারশিল্পগুলিতেউন্নত করিয়াতুলিবার সময় আদিয়াছে।
এগুলির স্থান্ট প্রতিষ্ঠা হইলে আমাদের জাতীয় জীবনে অর্থসমতা ফিরিয়া আদিবে,
আমাদের দারিদ্রা ও অন্নবন্ত্রসমতার অন্তত কিছুটা সমাধান হইবে। যান্ত্রিক
সভ্যতা ও নাগরিক জীবনের মোহ আমাদের তৃঃখকষ্ঠ বহুল পরিমাণে বাড়াইয়া
তুলিয়াছে। এইবার বাঙালীকে পল্লীসংস্কৃতি ও গ্রামীণ অর্থনীতির দিকে দৃষ্টি
দিতে হইবে। বাংলাদেশ গ্রামেগাঁণা। গ্রামগুলি বাঁচিলেই বাঙালী বাঁচিবে।
গ্রামকে কেন্দ্র করিয়া আমাদের যে-নৃতন আর্থিক জীবন গড়িয়া উঠিবে, তাহার
প্রধান সহায় হইবে ক্ষি ও কুটারশিল্প। গ্রামীণ অর্থনীতির ক্ষেত্রে কুটারশিল্পের
যে একটি বড়ো স্থান রহিয়াছে, সে কথা যেন আমরা বিশ্বত না হই।

#### বাংলার কৃষি ও কৃষক

্রচনার সংকেতস্থত্ত ও বাঙালীর আথিক জীবনের প্রধান ভিত্তি কৃষি—বর্তমান যন্ত্রশিল্পের যুগেও আমাদের জীবন কৃষিনির্ভর—এদেশের কৃষকের শোচনীয় দারিদ্র্য্য—আমাদের কৃষি-অবনতির মূল কারণ—স্থবিখ্যাত 'ফ্লাউড কমিশন'-এর স্থপারিশ—আমাদের কৃষিউন্নয়নের প্রতিবন্ধক—কী ভাবে কৃষির উন্নতিবিধান সম্ভব—উপসংহার।

ভারতের অন্তান্থ প্রদেশের মতো বাংলাও একটি ক্বিপ্রধান দেশ।
বাংলাদেশের শতকরা প্রায় তিন-চতুর্থাংশ লোক প্রত্যক্ষ ও পরোক্ষভাবে কৃষির
উপর নির্ভরশীল। আমাদের আর্থিক জীবনের প্রধান
বাঙালীর আর্থিক জীবনের
প্রধান ভিত্তি যে কৃষি, একথা কাহাকেও বুঝাইয়া বলিবার
প্রধান ভিত্তি কৃষি
প্রয়োজন হয় না। কৃষিব্যবস্থার উন্নতি ও অবনতির
সঙ্গে বাঙালীর আর্থনীতিক সচ্ছলতা ও দারিদ্রা ঘনিষ্ঠভাবে জড়িত। আমাদের

জাতীয় জীবনে একদিন আর্থিক স্বাচ্ছন্য ছিল—গ্রামের অধিকাংশ লোক কৃষিকর্মে ব্যাপৃত থাকিলেও, জীবনযাত্রানির্বাহসমন্তা দেশবাসীকে তথন পীড়িত করিয়া তোলে নাই। ইহার কারণ, কৃষির উপর তথনও লোকসংখ্যার এতথানি প্রবল চাপ পড়ে নাই। সে-যুগে বাংলার শিল্পঞ্জিও ছিল উন্নত। কৃষিকার্যে ও শিল্পকর্মে গ্রামবাসী নিযুক্ত থাকিত, একের, চাহিদা অন্তে পূরণ করিত। সেদিনকার অর্থসমতার মূলে ছিল স্থন্যর একটি শ্রমবিভাগ। কিন্ত দেশে জনসংখ্যা যথন ক্রমশ বৃদ্ধি পাইতে লাগিল এবং বিদেশী যন্ত্রশিল্পর প্রতিযোগিতায় দেশীয় শিল্পগুলি লোপ পাইতে বিদল, তথন জনসাধারণ অনম্যোগায় হইয়া জমিকেই একমাত্র আশ্রমক্রপে গ্রহণ করিল। ইহার ফলে বাংলার আর্থিক বনিয়াদ ভাঙিয়া পড়িতে লাগিল—চাবীসম্প্রদায় নিদায়ণ আর্থিক সংকটের সন্মুখীন হইল।

বাংলার লোকসংখ্যা ক্রমেই বাড়িয়া চলিয়াছে। কিন্তু দেশে জনসংখ্যা ষেভাবে বৃদ্ধি পাইতেছে সেই অন্তপাতে চাষের জমির পরিমাণ বাড়ে নাই।

কর্তমান যন্ত্রশিলের যুগেও
আমাদের জীবন কৃষিনির্ভর
কিন্তু অপরাপর দেশের তুলনায় শিল্পফেত্রে এখনও

আমরা নিতান্ত অনগ্রসর। সেজন্ম কৃষিকেই আমরা জীবিকা-অর্জনের একতম উপায় বলিয়া জানিয়াছি। পূর্বেই বলিয়াছি, আমাদের দেশে বর্তমানে কৃষিনির্ভর মান্ত্রের সংখ্যা শতকরা প্রায় পঁচাত্তর জন। আধুনিক যন্ত্রশিল্পের বৃগে ভারতের মতো কৃষিকেন্দিক দেশ পৃথিবীতে বিরলদৃষ্ট।

শুধু কৃষির উপর নির্ভর করিতে হয় বলিয়াই এ দেশের কৃষকের দারিদ্রা এত বেশী—তাহার জীবনযাত্রার মান অবিধান্ত রকমে নীচু। বাংলাদেশের চাষীর মাথাপিছু বার্ষিক আয় প্রতালিশ টাকা, মাসিক তিনটাকাবার আনা মাত্র। ইহা হইতেই কৃষিজীবীর তুর্গত অবস্থা কিছুটা অনুমান করা যাইতে পারে। নিদাকণ

দারিদ্রের জন্ম তাহার ছুইবেলা অন্ন জুটে না, রোগে এদেশের কুষকের শোচনীয় তাহার ঔষধের ব্যবস্থা নাই, পথ্য নাই—ভাগ্যের হাতে দারিদ্র

অগ্রসর হয়। অতিবৃষ্টি কিংবা অনাবৃষ্টির জন্ত ফদল নত ইইলে অথবা শস্ত্রে ফলন আশাত্ররূপ না হইলে তাহার ত্র্দশার সীমা থাকে না। তথন নিঃসম্বল চাষী মহাজনের দ্বারে উপস্থিত হয়, অত্যধিক স্থাদে টাকা কর্জ করে—নানা কারণে সেই ঋণ শোধ করা তাহার পক্ষে সম্ভব হয় না। অবশেষে ঋণের দায়ে সে চাষের গরুলাঙল বিক্রী করিয়া দেয়—জীবনধারণের একমাত্র অবলম্বন

সামাগ জমিটুকু মহাজনের কাছে বন্ধক রাখিতে কিংবা বেচিয়া দিতে বাধ্য হয়। এইভাবেই বাংলার চাষী ভূমিহীন ক্ষকে পরিণত হইতেছে।

কৃষকের দারিত্র্য ও কৃষির অবনতির মূলে অনেকগুলি কারণ রহিয়াছে।
মান্ধাতা-আমলের চাষপ্রথা আমাদের কৃষি-উন্নয়নের স্বচেয়ে বড়ো প্রতিবন্ধক।
পৃথিবীর বহু দেশে বর্তমানে বৈজ্ঞানিক উপায়ে চাষের ব্যবস্থা হইতেছে বলিয়া

স্থানের কৃষি-অবনতির মূল কারণ ক্ষিডাত ফসলের উৎপাদন আনেক বাড়িয়া গিয়াছে। এদেশে কিন্তু এখনো সেই প্রাচীন যুগের লাঙল, কোদাল, মই, নিড়ানি, কান্তে দারা চাবের

কাজ সম্পাদিত হইতেছে। ধান, পাট, আথ, তামাক, তিসি, গম, ছোলা প্রভৃতি আমাদের প্রধান ক্ষমিম্পদ। এইসব কসলের ফলন তুলনায় অতাত দেশে অনেক বেশী। যন্ত্রের সাহায্য ব্যতীত চাষের আশাহরূপ উন্নতি সম্ভব হইতে পারে না। ট্রাক্টর, কম্বাইন প্রভৃতি যন্ত্রের ব্যাপক প্রয়োগের সহায়তায় আমেরিকা, রাশিয়া প্রভৃতি দেশ কৃষির ক্ষেত্রে অসাধ্য সাধন করিয়াছে।

বাংলাদেশের জমিগুলি খণ্ডখণ্ডভাবে অবস্থিত ও অসংবদ্ধভাবে ইতন্তত ছড়ান বলিয়া যন্ত্রের সাহায্যে চাষ করার পক্ষে বিস্তর অস্ত্রবিধা রহিয়াছে। ভূমিসংক্রান্ত আইনের জটিলতা আমাদের কৃষির উন্নতি ও প্রসারের বিশেষ প্রতিবন্ধক হইয়া দাঁড়াইয়াছে। সম্প্রতি জমিদারিপ্রথার উচ্ছেদ ঘটিয়াছে। কিন্তু স্থদীর্ঘকাল ধরিয়া উক্ত প্রথা এদেশে বর্তমান ছিল। তাহার ফলে বাংলার ক্ববকর্ক সর্বনাশের শেষপ্রান্তে আসিয়া পৌছিয়াছে। অতীতের জমিদারিপ্রণার চিত্রটি এইরূপ: যাহার। জমি চাষ করে তাহারা জমির মালিক নয়—জমিদারই মালিক। অথচ জমিদারের সঙ্গে জমির সাক্ষাৎ কোনো সংস্রব নাই। জমিদার জমির উন্নতির কোনো চেপ্তাই করেন না, তাঁহাদের দৃষ্টি শুরু থাজনা-আদায়ের দিকে। জমিদার শহরে বাস করেন: তাঁহার নায়েব, গোমতা নানাভাবে গরীব প্রজার উপর অবর্ণনীয় পীড়ন চালাইয়া খাজনা আদায় করিয়া থাকে; আসল-খাজনার সঙ্গে বে-আইনীভাবে খাজনা আদায় করিতে তাহারা বিধাপ্রস্ত হয় না—এই খাজনার নামই আবওয়াব। চিরস্থায়ী-বন্দোবস্তপ্রথা প্রচলিত হওয়ায় এদেশে পত্তনিদার, দরপত্নিদার প্রভৃতি মধ্যস্বত্তোগীদের সংখ্যাও অত্যধিক পরিমাণে বাড়িয়া গিয়াছে। একই জমির সম্পর্কে বিভিন্ন রকমের স্বার্থ জড়িত হওয়ার ফলে জমির উন্নতিবিধান ত্ঃসাধ্য হইয়া উঠিয়াছে।

স্থবিখাত 'ফ্লাউড কমিশন' চিরস্থায়ী-বন্দোবস্ত-প্রথা রদ করিবার উপদেশ দিয়াছিলেন, এবং জমিদার ও মধ্যস্বত্বভোগীদের সমস্ত অধিকার সরকারকে ক্রয় করিয়া লইতে নির্দেশ দিয়াছিলেন। কিন্তু স্বার্থান্ধ জমিদারশ্রেণী ও বিদেশী বণিকের

চক্রান্তে উক্ত কমিশনের নির্দেশ এতকাল কার্যকরী স্থাতি ক্লাট্ড ইইয়া উঠে নাই। দীর্ঘকাল পরে বাংলা-সরকার বহুবৃদ্ধ জমিদারিপ্রথার উচ্ছেদসাধন করিয়াছেন। চাষীরা যদি জমির মালিকানাস্বত্ব পায় এবং সরকার যদি স্মুষ্ঠ্ভাবে জমির পুনর্বন্টন-কর্তব্য

যাদ জামর মালিকানাস্বত্ব পার এবং পরকার যাদ স্বস্থভাবে জামর পুনবন্দন-কতব্য দম্পাদন করেন, তাহা হইলে আশা করা যায় যে, অদ্র ভবিয়তে বাংলার কৃষি ও কৃষকের অবস্থার মধ্যে বৈপ্লবিক পরিবর্তন আসিবে।

বাংলাদেশে নানা শ্রেণীর কৃষক বর্তমান—মালিক-চাষী, বর্গাদার বা ভাগচাষী, কৃষাণ, কৃষিমজুর সকলেই কৃষকশ্রেণীর অন্তর্ভুক্ত। কিন্তু ইহাদের মধ্যে একমাত্র মালিক-চাষী ব্যতীত অন্ত কাহারও আর্থিক অবস্থা সচ্ছল নয়। আমাদের কৃষি-ব্যবস্থা অবৈজ্ঞানিক, ইহা মোটেই লাভজনক নয়। একদিকে উত্তরাধিকারসূত্রে

আমাদের কৃষি-উন্নয়নের প্রতিবন্ধক জমি ক্রমেই থণ্ডবিচ্ছিন্ন হইয়া পড়িতেছে, অন্তর্দিকে খণের দায়ে জর্জরিত হইয়া ক্রমক জোতজনা মহাজনের হাতে তুলিয়া দিতেছে। স্থতরাং ক্রমির অবনতি

অনিবার্ধ। ইহার উপর লাগিয়া আছে অনাবৃষ্টি, বহা, কীটপতদ্বের উপদ্রব। জলসেচনের অব্যবস্থাও উল্লেখনীয়। দরিদ্র চাষী ইহার কোনো প্রতিকারই করিতে পারে না। কৃষকের অভাবনীয় দারিদ্রাই এদেশের কৃষি-অবনতির প্রধান কারণ। আমাদের চাষীশ্রেণী যে অত্যধিক ঋণগ্রস্ত, সে-সম্বন্ধে সন্দেহের এতটুকু অবকাশ নাই। এই ঋণভার হইতে কৃষককে যদি মুক্তি দিতে পারা না যায়, তবে কৃষির কোনো উন্নতিই সম্ভব নয়।

উপযুক্ত জলসেচন ও সাবের ব্যবস্থা না থাকিলে শস্তের ফলন আশার্রপ হইতে পাবে না। এদেশে এই তুইটি অতি-প্রয়োজনীয় বস্তুর বিশেষ অভাব পরিলক্ষিত হয়। সারাটি ঋতু ধরিয়া প্রকৃতির দ্য়াদাক্ষিণ্যের উপর নির্ভর করিলে চলে না। জমিদার ও জনসাধারণের উদাসীনতার জন্ম দেশের পুকুরগুলি মজিয়া ভরাট হইয়া গিয়াছে। এরপ ক্ষেত্রে কৃপ খনন করিয়া, নলকৃপ বসাইয়া, খাল কাটিয়া জলসরবরাহের ব্যবস্থা যদি করা না হয়, তবে কৃষির উন্নতি দাধিত হইবে কীরূপে? একই জমিতে দীর্ঘকাল ধরিয়া শস্ত ফলাইলে ভূমির উর্বর্তাশক্তি আপনা হইতে ক্মিয়া আসে। এরূপ জমিকে উর্বর করিয়া তুলিতে হইলে উত্তম সারের আবশ্রক হইয়া পড়ে। দরিদ্র চাষী কিন্তু অর্থাভাবে সারের উপযুক্ত ব্যবস্থা করিতে পারে না, কলে তাহার দারিদ্রা কেবল বাড়িয়াই চলে।

দেশের শিল্প, ব্যবসায়, বাণিজ্য স্বকিছুরই উন্নতি অনেক্খানি নির্ভর করে

ক্ষিজাত সাম্প্রীর উপর। স্থতরাং আমরা যদি কৃষির উন্নতিবিধান না করিতে পারি, তাহা হইলে আমাদের আথিক অসচ্ছলতা কিছুতেই ঘুচিবে না। অনেকে বলিয়া থাকেন, অত্যধিক লোকসংখ্যাবৃদ্ধিই দেশবাসীর দারিদ্রোর মূল কারণ। কিছ

কী ভাবে কৃষির উন্নতি-বিধান সম্ভব

ক্ষির উন্নতি-বিধান সম্ভব

ক্ষির উন্নতি-বিধান করিয়া শস্তের ফলন যদি বৃদ্ধি করা যায়, অনাবাদি
ক্ষিণ্ডিলিতে যদি চাষের বন্দোবস্ত করা হয়, তবে সহক্ষেই

উদ্ভ লোকের অন্নসংস্থান হইতে পারে। কৃষির উন্নতিবিধানের জন্ত সর্বাগ্রে প্রয়েজন ভূমিসংক্রান্ত জটিল আইনগুলির সংস্থারসাধন। চাষীকে জমির মালিকীস্বত্ব ফিরাইয়া দিতে হইবে, খণ্ড খণ্ড জমিগুলিকে একত্রিত করিয়া বৈজ্ঞানিক
প্রণালীতে যন্ত্রপাতির সহায়তায় চাষের ব্যবস্থা করিতে হইবে। সমবেতভাবে
জমিচাষের ব্যবস্থা না হইলে শস্ত্রের ফলন বৃদ্ধি করা সম্ভব নয়। গরীব চাষীকে
মহাজনের কবল হইতে মুক্ত করিবার জন্ত কৃষিঋণসমিতি প্রতিষ্ঠার প্রয়োজন আছে।
মহাজনীপ্রথার আমূল পরিবর্তন ঘটাইয়াচাষীকে ঋণদানের স্বব্যবস্থা করিতে হইবে।
কৃষকস্প্রপায়কে ঋণমুক্ত করার সমস্রাই আমাদের কৃষি-উন্নতির একটি প্রধান সমস্ত্রা।

কৃষি ও শিল্প পরস্পরের অনুপ্রক। দেশে যদি আমরা যথোপযুক্ত শিল্পসম্প্রদারণ ঘটাইতে পারি তাহা হইলে জমির উপর অত্যধিক চাপ স্বাভাবিক
ভাবেই কমিয়া আসিবে, অন্তদিকে জনসাধারণের আয়ের পথও প্রশন্ত হইবে।
আয়ের নৃতন পথ খুলিয়া গেলে আম দের আর্থিক অবস্থা সচ্ছল হইতে বাধা।
পৃথিবীর বহুদেশ উন্নত ধরণের কৃষিপ্রণালী অনুসরণ করিয়া শস্তের কলন বহুগুণ
বর্ধিত করিয়াছে। সেদিকে আমাদের দৃষ্টি নাই বলিলেই চলে। কৃষি-ব্যাপারে
এখনও আমরা মধাযুগে বাস করিতেছি। বাংলাদেশে কৃষিসংক্রান্ত পরীক্ষাগার,
পরীক্ষামূলক কৃষিক্ষেত্র, বৈজ্ঞানিক পরীক্ষাকেন্দ্র ও কৃষিশিক্ষাবিভালয়ের একান্ত
অভাব পরিলক্ষিত হয়। উপযুক্ত সার, ভাল বীজ এবং জলসেচনের স্বব্যবম্বার
অভাবে আমরা কৃষির উন্নতিসাধন করিতে পারিতেছি না। এইসব দিকে
আমাদের বিশেষভাবে দৃষ্টি দেওয়া আবশ্যক।

কৃষি ও কৃষকের উন্নতির পথে নানা প্রতিবন্ধক রহিয়াছে, একথা অস্বীকার করা যায় না। কিন্তু সমন্ত প্রতিহত করিতেই হইবে। চাষীসম্প্রদায়ের উন্নতি-

বিধানের ইচ্ছা সত্যই যদি আন্তরিক হয়, তবে সমস্ত উপসংহার প্রতিকৃল শক্তিকে অবশ্যই আমরা পরাভূত করিতে পারিব—ইচ্ছা থাকিলে উপায় খুঁজিয়া বাহির করিতে বিশেষ বেগ পাইতে হয় না। সমগ্র দেশের ভাগ্য যে চাষীর ভাগ্যের সঙ্গে জড়িত একথা আমরা এখনো উপলব্ধি করিতে পারি নাই। বাংলাদেশ তথা ভারতবর্ষ ক্ষিপ্রধান অঞ্জ। স্তরাং ক্ষিব্যবস্থার অবনতি আমাদের পক্ষে মারাত্মক। বছরের পর বছর আমরা খাছাভাবের মধ্য দিনাতিপাত করিতেছি। এই খাছসংকট উত্তীর্ণ হইবার জন্ত, শিল্পের প্রয়োজনীয় কাঁচামাল জোগাইবার জন্ত, আর্থিক হুর্গতি হইতে রক্ষা পাইবার জন্ত আমাদের সকলকে কৃষির প্রতি মনোযোগী হইতে হইবে। দেশবাসী সকলকেই ব্রিয়া লইতে হইবে যে, কৃষি ও কৃষককে বাদ দিয়া জাতীয় জীবনে কোনো উন্নতিরই সম্ভাবনা নাই। চাষী যদি বাঁচে তবে সমগ্র বাংলা দেশ বাঁচিবে।

#### আমাদের নববর্ষের উৎসব

িরচনার সংকেতস্থ্র ৪ প্রারম্ভিক ভূমিকা—কতকগুলি বিশেষ উপলক্ষ আশ্রয় করিয়া। উৎসব অমুটিত হয়—এ রকম একটি উপলক্ষ পরলা বৈশাথ—নূতন বৎসরের প্রথম দিনটির অপূর্বতা— প্রাচীনকালে এদেশে নববর্ষের উৎসব হইত অগ্রহায়ণ মাসে—বর্তমান কালে নববর্ষের উৎসব উদ্যাপিত হয় বৈশাথে—নববর্ষোৎসবের বিচিত্র অমুষ্ঠান—উৎসবের ধারার মধ্যে পরিবর্তনের স্ট্চনা—দেকাল ও একালের উৎসবের মধ্যে পার্থক্য—অতীতের আম্বরিকতাটুকু আমরা যেন হারাইয়া ফেলিতেছি—উপসংহার।

আনন্দের প্রতি আকর্ষণ প্রত্যেক মানুষেরই একটা সহজাত ধর্ম। আমরা যাহা কিছু করি, বলি ও ভাবি—সমন্তকিছুর মূলে অলক্যাভাবে যে-প্রেরণাটি কাজ করে, এককথায় তাহা হইল আনন্দানুসন্ধান। এই আনন্দ আবার মানুষ নিজ নিজ প্রকৃতির স্বাতন্ত্য-অনুসারে একা ভোগ করিতে পারে, পরিবারের পাঁচ জনের সঙ্গে মিলিয়া-মিশিয়া উপভোগ করিতে পারে, সমাজের অপর দশজনের সঙ্গেও ভাগ করিয়া লইতে পারে। দৈনন্দিন জীবন্যাতার পথে ক্ষণে আমরা যে-আনন্দ আহরণ করি, তাহা আমাদের ব্যক্তিগত সম্পদ, প্রাত্যহিকতার ডালভাতে পুষ্ট ভ্রাপেটের আনন্দ—উৎসব তাহা নয়। নিজে বা হই-একজন নির্দিষ্ট বন্ধুর সঙ্গে ভালো একটা ছবি দেখিতে যাই, বা বিশেষ কোনো খেলা দর্শন করি, বা গলার চিত্তহারী শোভা দেখিয়া লই—সবই আনন্দের বস্তু, সন্দেহ নাই। কিন্তু ইহার একটাকেও উৎসব বলিব না। আনন্দ যখন ব্যক্তিজীবনের বা সংকীর্ণ পারিবারিক জীবনের সীমা অতিক্রম করিয়া বৃহত্তর সমাজের সঙ্গে যোগস্তুর রচনা করে, সর্ব্ব্যাপী সাধারণের

অন্তরের শুচিম্পর্শে ধন্ত হয়—তখনই তাহাকে উৎসব বলি। নিজের আনন্দ যথন বহুর সহিত মিলিত হইয়া একটি সার্বজনীন রূপ গ্রহণ করে, সেই আনন্দেরই নাম উৎসব। এই উৎসবানন্দের স্বরূপ বিশ্লেষণ করিতে বসিয়া বাঙালী প্রবন্ধকার বলেজনাথ বলিয়াছেনঃ 'আমার আনন্দে সকলের আনন্দ হোক, আমার শুভে সকলের শুভ হোক, আমি যাহা পাই তাহা পাঁচজনের সহিত মিলিত হইয়া উপভোগ করি-এই কল্যাণী ইচ্ছাই উৎসবের প্রাণ।' যথার্থ উৎসব মঙ্গল-জোতিতে দীপামান।

উৎসব এই কারণে একটি নৈমিত্তিক ব্যাপার হইয়া দাঁড়ায়। কতকগুলি বিশেষ উপলক্ষকে আশ্রয় করিয়া মানুষ বিচিত্র উৎসবের আয়োজন করে। পারিবারিক, সামাজিক, ধর্মীয়, জাতীয়, রাষ্ট্রীয় ইত্যাদি যে-কোনো নিমিত্ত বা

কতকগুলি বিশেষ উপলক্ষকে

উপলক্ষকে কেন্দ্র করিয়া উৎসব অনুষ্ঠিত হইতে পারে। আমি আমার একজন অন্তরঙ্গ আত্মীয়ের জন্মদিন আশ্রম করিয়া উৎসব অন্নুষ্ঠিত উদ্যাপন করিব বা নৃতন গৃহ প্রতিষ্ঠা করিব—তাহা नहेश प्रभावन वस्तासव প্রতিবেশীকে ডাকিলাম,-

একটি পারিবারিক উৎসব সম্পাদিত হইল। তুর্গাপুজা, রথযাত্রা, দোল-এগুলি धर्मीय छे ९ मत्। श्राधीन ठानितम् भागन अञ्चित्र दाष्ट्रीय छे ९ मत् तना याहे ए পারে। বর্তমানে রবীক্রজয়ন্তী, বিজয়াসয়েলন ইত্যাদি আমাদের জাতীয় উৎসবে পরিণত হইয়াছে। উপলক্ষ ও উল্পোক্তাদের দিকে তাকাইয়া এই ভাবেই আমরা উৎসবের শ্রেণীবিভাগ করি। কিন্তু, একটু লক্ষ্য করিলে স্পষ্ঠত বোঝা যায়, যে-উৎসবের সঙ্গে বুহত্তর সমাজের সংযোগ বেশী, উহাই নিমিত্তের সীমা উত্তীর্ণ হইয়া জাতীয় উৎসবের মর্যাদ। লাভ করে। নববর্ষের উৎসব এরূপ একটি জাতীয় উৎসব।

বৎসর মানুষের নিজের সৃষ্টি। অনাগুনন্ত অথগু মহাকালকে আমরা নিজেদের বৃদ্ধিয়তো থণ্ডিত করিয়া সেকেণ্ড-মিনিট-ঘণ্টা-দিন-মাস-বংসরে চিহ্নিত করিয়াছি। বছরের ফিতায় আমরা আমাদের আয়ুফালের পরিমাপ করি। এই

কারণে নৃতন বৎসরের প্রারম্ভে অতীত ও অনাগতের এ রকম একটি উপলক্ষ সন্ধিক্ষণে দাঁড়াইয়া আমরা নিজেকে একবার ভালো নববর্ষের প্রথম দিনটি করিয়া দেখিবার প্রয়াদ পাই। চতুষ্পার্শ্বের পরিচিত

পৃথিবীই আমাদের জীবনপরিক্রমার পথে নানা আশাআকাজ্ঞার বার্তাবহ হইয়া যেন নৃতন রূপমূতিতে আত্মপ্রকাশ করে। পৃথিবীর সকল দেশের মাত্রই নব-বর্ষের উৎসব করিয়া থাকে। তবে মনে রাখিতে হইবে, দেশভেদ ও জাতিভেদে বর্ষ-আরম্ভের বিভিন্নতার মতো, নববর্ষের উৎসব-অর্ফানের বহির্দ্ধ রূপটিও স্বতন্ত্র। বছরের প্রথম দিনটি প্রতিদিনের মতোই একটি দিন। কিন্তু, তবু কোথায় যেন ইংগার মধ্যে একটা অপূর্বতা রহিয়াছে। এই অপূর্বতার জন্মই ইংগার স্বাতন্ত্রা, এবং এ কারণে ইংগ প্রাত্তাহিক তুচ্ছতার উধ্ব চারী একটি বিশেষ দিন—অপর দশদিন হইতে যেন একেবারে আলাদা। ধাবমান মহাকাল মাত্র এই একটি দিনের

জন্ম তাহার অশ্রান্ত গতিকে স্তর্নীভূত করিয়া যেন স্থিতিশীল মূর্তিতে আমাদের সন্মুথে আসিয়া দাঁড়ায়। আমরা বিপুল সমারোহসহকারে এই নৃতনকে অভ্যর্থনা জানাই—আশা ও আননে, উৎসাহ ও উদ্দীপনায় আমাদের হৃদয়দেশ পরিপূর্ণ হইয়া উঠে।

"প্রাচীনকালে আমাদের দেশে বর্ষ আরম্ভ হইত অগ্রহায়ণ মাস হইতে। অগ্রহায়ণ মাসের নাম ছিল মার্গনীর্ষ মাস। জনসাধারণ কোনোকালেই অধিক শিক্ষিত ছিল না। তাহারা ত্থনও চন্দ্রম্থের গতি দেখিয়া বর্ষ গণনা করিতে শিখে

প্রাচীনকালে এদেশে নববর্ষের বর্ষ গণনা করিত। 'অগ্র' অর্থাৎ শ্রেষ্ঠ, 'হায়ণ' অর্থাৎ ত্রীহি বা ধান জন্মায় যে-সময়—দেটা অগ্রহায়ণ। কৃষক

ও খাতককে মহাজন কোন্ সময় ঋণ দিবেন, আর কোন্ সময় তাহার। সেই ঋণ পরিশোধ করিবে, প্রকৃতিগত একটা স্পষ্ট নির্দেশের দ্বারা তাহা বুঝান হইত। কিন্তু কালের গতি পরিবর্তনশীল। ক্রমে অগ্রহায়ণের পরিবর্তে বৈশাখ হইতে বর্ষগণনা শুরু হইল। হিন্দুদের নিক্ট বৈশাখমাস স্বাপেক্ষা পুণ্যমাস। বিশাখানন্দ্রত্ত্বপূর্ণিমার নাম বৈশাখী। যে-মাসে এই বৈশাখী হয় তাহার নাম বৈশাখ।

আমরা—বাঙালীর।—পয়লা বৈশাখেই নববর্ষের উৎসব উদ্যাপন করিয়া থাকি। এ দিনটিতে সম্পূর্ণ ভুলিয়া যাই অতীতের ব্যর্থতার মানি, অন্তর হইতে

বর্তমানকালে নববর্ষের উৎসব বৃদ্ধাপিত হয় বৈশাথ মাদে ব্যাদির কাছে বহন করিয়া আনে উদার মুক্তির বাণী

—হতাশার হাত হইতে মৃক্তি, মানসিক তুর্বলতা-জড়তার হাত হইতে মৃক্তি,
চিত্তদৈন্তের হাত হইতে মৃক্তি। আর, মৃক্তিতেই তো মান্ত্রের সত্যকার আনন্দ।
এই হিসাবে নববর্ষ আনন্দের উৎস, শক্তির উৎস, নবতন প্রাণচেতনা-অন্তরের
উৎস। এমন দিনটিকে স্বাস্তঃকরণে যে-না বরণ করিয়া লইতে পারে, সে
বাস্তবিকই দীনাত্মা, জীবন তাহার বিড়ম্বিত। নববর্ষ আমাদের মস্ত বড়ো
উৎসবের দিন।

পল্লীঅঞ্চলে নববর্ষের শুরুতে মেলা বলে। শিশুরা খেলনা কিনিয়া আনে, নাগরদোলায় দোলে, বিচিত্র আনন্দান্ত্র্গানে মাতিয়া উঠে। বড়োরা সংবৎসরের

জন্ত মাটির বাসন, নানারকমের রবিশস্তা, বেতের ও বাশের ডালা-কুলা, লোহার ও কাঠের নানা ব্যবহার্য উপকরণ সব কিনিয়া রাখে। চৈত্রমাসের শেষ দিনটিতে

গাজন ও শিবের পূজা হয়। চড়কের উপসংহারও নববংসরের একটি অঞ্চ হইয়া দাঁড়ায়। কোনো কোনো অঞ্চলে শিবের গাজন ও গন্তীরা-গান হইয়া থাকে।

পয়লা বৈশাথে সবচেয়ে বেশী চোখে পড়ে ব্যবসায়ীদের 'হালখাতা'-উৎসব।
বিচিত্রস্পর উপকরণে দোকানবর সাজাইয়া গণেশপ্জা ও আয়্রবিক
মঙ্গলায়য়ানের মধ্য দিয়া এই উৎসব সম্পন্ন হয়। নিমন্ত্রিত থরিদারগণ দোকানে
আসিয়া বাকি মিটাইয়া দিয়া মিট খাইয়া ফিরিয়া য়য়। ভিধারীভোজনে,
নাচেগানে, আনলমুখরতায় সমগ্র পরিবেশটি মনোমদ হইয়া উঠে। এই নৃতন
বৎসরের পুণ্যদিনে গৃহস্থরাও বহুবিধ অয়য়ান পালন করেন। স্বর্ত্তই সহজ
অবারিত আন্তর প্রীতির বক্তা বহিয়া য়ায়—সকলের মুখেই প্রফ্লতার
ভাস্বর দীপ্তি।

অধুনা এই উৎসবের ধারা কিছুটা পরিবর্তিত হইরাছে। এখন শহরঅঞ্জে ইহা অনেকটা রাষ্ট্রীয় উৎসবের ভলিতে সম্পন্ন হয়। ইংরেজী বৎসরের শুক্ততে যেমন ফৌজের কুচকাওয়াজ হইয়া থাকে, তেমনি সামরিক কায়দায় বিভিন্ন

প্রতিষ্ঠানের সদস্তগণ মার্চ করিয়া, রণবাত বাজাইয়া উৎসবের ধারার মধ্যে শহর পরিক্রমণ করে, এবং ময়দানে বা অক্তকোনো পরিবর্তনের স্চনা নির্দিষ্ট জায়গায় জাতীয় পতাকাকে অভিবাদন জানায়।

রাজ্যপাল এই উৎসবে সরকারীভাবে যোগ দেওয়ায়, এবং পশ্চিমবঙ্গ-সরকারের সক্রিয় উৎসাহে ইহা একটি নৃতন মর্যাদা লাভ করিয়াছে। বেসরকারী বহু সজ্য প্রভাতফেরী বাহির করিয়া পথে পথে নৃতন আশা-উদ্দীপনার বাণী গাহিয়া বেড়ায়, এবং মূলত জাতীয় পতাকা পুরোভাগে রাধিয়া এই নগরপরিক্রমা চলিতে থাকে।

একটু লক্ষ্য করিয়া দেখিলে, পল্লী ও শহর-অঞ্চলের—অতীত ও বর্তমান কালের—নববর্ষের উৎসবপদ্ধতিতে যে পরিবর্তন ঘটিয়াছে, তাহা বেশ চোথে পড়ে। পূর্বে গ্রামাঞ্চলে এই উৎসব ছিল খানিকটা ধর্মীয় পূজা-অর্চনা-জাতীয় আচরণ ও খানিকটা সংবৎসরের জন্ম প্রয়োজনীয় দ্রব্যাদি ক্রমবিক্রমের একটা

গ্রাম্যমেলার আনন্দ অতি সহজভাবে এই ছুইটি বস্তুকে আড়াল করিয়া ऋयोग। রাখিত। বর্তমানে শহরাঞ্চলে এই উৎসব জাতীয়তার দেকাল ও একালের উৎদবের ভাবধারা দারা সমৃদ্ধ হইয়াছে। সৈতা বা সামরিক শক্তি মধ্যে পার্থকা জাতীয় আশা-উদ্দীপনার প্রতীক বলিয়া, বিদেশী অন্ত্করণে ও সরকারী পৃষ্ঠপোষকতায় কুচকাওয়াজ ও জাতীয়-পতাকা-অভিবাদন ইহার অংশ হইয়া দাঁড়াইয়াছে। ইহার সঙ্গে সঙ্গে বিদয়গোষ্ঠীর আহ্বানে ও পরিচালনায় সভার অনুষ্ঠান ইত্যাদি সাংস্কৃতিক প্রয়াসও দেখা দিয়াছে। পূজা-অর্চনা ও গৃহগত উৎসব হয়তো একেবারে নষ্ট হইয়া যায় নাই। কিন্তু ভোজ, প্রমোদভ্রমণ, নির্দিষ্ট বন্ধুদের লইয়া সমারোহ এখন লক্ষণীয় প্রাধান্ত পাইতেছে।

কালচক্রের আবর্তনে সব্কিছুরই পরিবর্তন হইয়া থাকে—পরিবর্তমানতাই জীবনের ধর্ম। কিন্তু, তবু মনে হইতেছে, উৎসবের মূলে যে-হাদয়প্রীতির প্রাধান্ত

অতীতের আন্তরিকতাটুকু

থাকে, যে-গুল্ভাস আন্তরিকতা বিভ্যমান থাকে, বর্তমানে অনেক দিক দিয়া তাহা যেন কমিয়া আসিতেছে। আমরা যেন হারাইয়া অনেক । গক । গরা তাহা থেন কানয়া আ। সভেছে।
ফেলিতেছি আমাদের নানান্ উৎসবের মতো নববর্ষের উৎসবও যেন धीरत भीरत कृषिमणामर्वत्र हरेश छेठिरण्टा । 'ममारताह-

সহকারে আমোদপ্রমোদ করায় আমাদের উৎসবকলা কিছুমাত্র চরিতার্থ হয় না। তাহার মধ্যে সর্বজনের আন্তরিক প্রসন্মতা ও শুভ ইচ্ছাটুকু না থাকিলে নয়'— নববর্ষের উৎসবের দিনে বলেক্রনাথের এই কথাগুলি যেন আমরা বিশ্বত না হই। অমুষ্ঠানের সঙ্গে আন্তরিকতার সংযোগ ঘটলেই উৎসব সার্থক হইয়া উঠে।

আমাদের সকলকেই ইহা সারণ রাখিতে হইবে যে, উৎসবের দিন সংসারের অন্তান্ত দিন হইতে স্বতন্ত্র-প্রতিদিনের জীবন হইতে সরিয়া আসিয়া এই বিশেষ দিনটিকে বরণ করিতে হয়। নতুবা ইহার মধ্যে যে-নির্মল আনন্দের স্পর্ম রহিয়াছে, তাহা হইতে আমরা বঞ্চিত হইব। প্রলা উপদংহার বৈশাথ জীবনের পথে নৃতন উভামে যাত্রা শুরু করিবার দিন। ইহাকে সর্বপ্রকার আবিলতা হইতে মুক্ত রাখিতে হইবে, অন্তত একটি দিনের জন্ত সকলের সঙ্গে প্রাণের যোগে নিজেকে ধন্ত করিয়া তুলিতে হইবে— তবেই মধুস্রাবী হইয়া উঠিবে আমাদের সর্বসাধারণের জীবন।

MET - PROPERTY THE STREET OF THE STREET STREET

## আমার ছাত্রজীবনের এক টুক্রো স্মৃতিকথা

িরচনার সংকেতস্থত্ত ও প্রারম্ভিক ভূমিকা—কৈশোরের মধুমর স্বপ্প—'হার রে রাজধানী'—কলেজে ভর্তি হলাম—দিন কাটতে লাগল—বৃহত্তর নবতন জীবনের অন্তর্ভতি—কুলজীবন আর কলেজজীবন—মহাবিভালেরের সঙ্গে বিশ্বের সংযোগ—বিশ্ববিভার সঙ্গে পরিচয়—বিচিত্র নতুন অভিজ্ঞতা—সব অভিজ্ঞতা সমান প্রীতিকর নয়—আত্মব্যাপ্তিই জীবনের মূলকথা—উপসংহার।

আজ মনে পড়ছে অনেক কাল আগের সেই দিনটির কথা, যেদিন প্রবেশিকার গণ্ডী পার হয়ে প্রথম কলেজে এসে চ্কলাম। মফঃশ্বলের ছেলে আমি। বাংলাপল্লীর এক স্লিগ্ধমধ্র পরিবেশে নিরুদ্ধি জীবন গড়ে উঠেছিল।
শিক্ষার সঙ্গে প্রাত্যহিক জীবনখাত্রা কোনো পার্থক্যের প্রার্থিক ভূমিকা দারা নিয়ন্তিত ছিল না। মাঠে-ঘাটে-বাটে কেবল ছুটোছুটি করতাম, থালের জলে ঝাঁপিয়ে পড়তাম—নলেন রসের সন্ধানে নিশীথে চলত রোমাঞ্চকর অভিযান। স্পুরীবনের ছায়ায় আমাদের ছোট

নশাথে চলত রোমাঞ্চকর আভ্যান। স্থপুরাবনের ছায়ায় আমাদের ছোট স্থলবাড়িটি। তার চেহারায় কোনো আভিজাত্য ছিল না, স্বাতস্ত্র্যের কোনো ছাপ না। মাস্টারমশাইরা কেউ দাদা, কেউ-বা কাকার আসন অধিকার করে নিয়েছিলেন। তাঁদের শাসন ছিল, অনাবিল স্বেহও ছিল। প্রয়োজন হলে তাঁরা বেত মারতে জানতেন, আবার অস্থুণ হয়ে পড়লে তাঁরাই রাত জেগে সেবা করতে আসতেন।

স্কুল থেকে বেরিয়ে কলকাতার কলেজে পড়তে আসব, কতদিন মনে মনে

এ নিয়ে কত বিচিত্র স্থপ্রজালই-না বুনেছি! দ্র্যানী কল্পনার কত উত্তাল তরক্ব
তথন মনটিকে আকুল করে তুলত, সে কথা ভাবলে হাসি পায়। তারপর
প্রত্যাশিত সে-শুভদিনটিও এলো। কিন্তু চিরপরিচিত
কৈশোরের মধুমর স্থপ
দেশের কোল থেকে বিদায় নেবার মূহুর্তে সেদিন তুই
চোধ ভরে জল বেরিয়ে আসতে চাইল, বুকের ভিতর তীর ব্যথা বাজতে লাগল—
স্নেহের একটা পরম বিশ্বাসবন্ধনকে ছিঁড়ে না জানি কোন্ অনিশ্চয়ের দ্র দিগন্তে
ঝাঁপ দিতে চলেছি। পিতামাতার আর মাস্টারমশাইদের সম্মেহ ও সাশ্রু আনীবাদ
নিয়ে বেরিয়ে পড়লাম বুহত্তর জীবনের পথে।

এলাম কলকাতার। ইউ-পাধর-লোহার-গড়া মহানগরীতে পা দিতে প্রথমেই
মনে পড়ল কবিগুরুর সেই কাতর দীর্ঘধাস: 'হার রে রাজধানী পাষাণকারা'।
পলীর চোথজ্ড়ানো ভামত্রী এথানে নেই—সেই সঙ্গে পল্লীর প্রাণ্ড এথানকার
যন্ত্রচক্রের নীচে পিষে ব্ঝি চুর্মার্ হয়ে গেছে। মান্ত্রষ্
'হার রে রাজধানী'
মান্ত্রে এখানে বৈষয়িক সম্পর্ক, নিপ্রাণ সংস্রব।
বিহাতের আলো, জলের কল, বিপুল ঐশ্বর্য, ছারাচিত্রের দীপান্থিতা সবই আছে,
কিন্তু গ্রামের স্থিস্কুলর যে অনাড়ম্বর জীবন, সে এখানে কোথার ?

শ্রামবাজারের ছোট একটি গলিতে কাকার বাসা। আশেপাশে, ডাইনেবাঁরে, সন্মুথে-পশ্চাতে কত কত বাড়ী! এক ফালি আকাশ কোনোখানে উকি
দেয়না, একঝলক মুক্ত বাতাস আসবার পথ নেই। মনে পড়ল, বাংলাভূমির এক
দূর প্রান্তে অবস্থিত আমাদের গ্রামটি—যেখানে রয়েছে 'অবারিত মাঠ গগনললাট'। বাধামুক্ত আকাশের ডানামেলা পাখী যেন লোহার খাঁচায় বাঁধা পড়ল।

প্রথম দিন বিশ্রাম। পরের দিন ভর্তি করিয়ে দেবার জন্মে কাকামশাই
আমায় কলেজে নিয়ে গেলেন। কলেজ। প্রথম-দৃষ্টিতে রোমাঞ্চ হল। বিশাল
বাড়ি, অগুণতি ছাত্র গিজ্ গিজ্ করছে—একটা চাপা
কোলাইল। ভিতরে চুক্তেই আমার বুক যেন কাঁপতে
লাগল। কোথায় এলাম—এ কি শিক্ষায়তন, না আমাদের গ্রামের সোমবার
আর গুক্রবারের হাটের মতো বেচাকেনার ব্যাপার চলছে এখানে।

কাকামশাই দেখা করতে নিয়ে গেলেন প্রিন্দিপ্যালের সঙ্গে। অধ্যক্ষের নীল-পদা-দেওয়া একটা রহস্তময় ঘর, বাইরে টুলে বেয়ারা বসে আছে। আমার সর্বাঙ্গে একটা আতঙ্ক জাগতে লাগল—মনে হতে লাগল, ওই রহস্তাজ্ম ঘরের মধ্যে বুঝি কী একটা বিভীষিকা লুকিয়ে আছে।

ঘরে চুকলাম। সাহেবী কেতার আপিস। মাধার ওপর বোঁবোঁ করে পাথা ঘুরছে। টেবিলের উপরে নীল-শেড-দেওয়া ইলেকট্রকের আলো। বেতের ঝুড়িভতি কাগজ, কত বিচিত্র ফাইল, নানা রঙের কাগজ চাপা—কলিং

অধ্যক্ষ-সহাশরের অধ্যক্ষ-সংশার। কিন্তু আশ্চর্য, তাঁকে দেখে একটুও ভর তথ্যক্ষ-মশার। তিজ্ঞল গৌরবর্ণ প্রটল্যাওের প্রোঢ় একজন

ভज्रालाक, চোধে स्नात त्यश्माशाता पृष्टि। প্রথম-দর্শনেই প্রজায় মন ভরে গেল। ছ'চার কথার পর আমাকে উপদেশ দিয়ে বললেন: 'শুধু লেখাপড়া শেখাই যথেই নয়, মানুষ হতে হবে—তোমাদের কাছে এ-ই আমি চাই।' তাঁর সেই উপদেশবাণী আমার জীবনের মূলমন্ত্রের সন্ধান দিল।
কলেজে ভতি হলাম। বিরাট সেক্শন—প্রায় ত্'শো জন ছাত্র। কয়েকজন
সহপাঠিনীও রয়েছেন। বৈচিত্রাময় বেশবাস, বিচিত্র সকলের কথাবার্তা। আমাদের
গ্রামের ছেলেমেয়েদের চাইতে এরা কত আলাদা, যেন সম্পূর্ণ এক স্বতন্ত্র জগতের
অধিবাসী। তাদের মাঝধানে জড়োসড়ো হয়ে অতীব সংকোচে বসে রইলাম,

বেন কত অপরাধ করে ফেলেছি। অল্লকণের মধ্যেই
কলেজেভর্তি হলাম
এলেন ইংরেজী সাহিত্যের অধ্যাপক, তাঁর পড়ানোর
ভলি অভিনব—এ ধরণের ইংরেজী ভাষার সঙ্গে আমি যে একেবারে অপরিচিত!
নির্বাক বিস্ময়ে কত কী ভাবতে লাগলাম। বুঝি, আলাদীনের মায়াপ্রদীপের
স্পর্শে আলোকিত একটা স্থাময় অভুত জগতে এসে পড়েছি।

দিন কাটতে লাগল। আন্তে আন্তে সবকিছু সহজ হয়ে এল। একতলা সেই ছোট বাসাবাড়িতে এখন অভ্যন্ত হয়ে গেছি, মনকে তা আর পীড়া দেয় না তেমন। মাঝে মাঝে উন্মৃক্ত দিক্প্রান্তরের জন্মে প্রাণটা হাঁপিয়ে ওঠে বটে, কিন্তু এখন যেন নাগরিকতার কিছুটা নেশা এসে গেছে।

দিন কাটতে লাগল ছুটিতে গ্রামে যাই, কয়েকদিন পরেই অনিবার্যভাবে আকর্ষণ করতে থাকে যাতুময়ী কলকাতা মহানগরী। এখন আর একে পাষাণ-কারাগার বলে মনে হয় না; বরং মনে হয়, কলকাতার গতিময় এই বিপুল জীবনযাত্রার মধ্যে যেন চলমান বিশ্বসংসারের বৃহৎ হুৎস্পান্দন শুনতে পাচ্ছি।

কলেজ এখন আমার কাছে একটা অপরিচিত রহস্তলোক আর নয়। এখানকার নতুন পরিবেশের সঙ্গে মনের পরিপূর্ণ মিলন ঘটে গেছে। জীবন ষে কত বড়ো, কত যে ব্যাপ্ত, তার যে কতথানি বিপুল সম্ভাবনা, এখানে এসে তা উপলব্ধি করতে পেরেছি। গ্রামের স্কুলে পড়বার সময় জ্ঞানসমূদ্রের যে তর্দগর্জন

অস্পষ্টভাবে গুনতে পেতাম, আজ সেই মহাসাগরের বিশাল রূপটি অনেকটা যেন প্রত্যক্ষ দেখতে পাই। পৃথিবীর শ্রেষ্ঠ মনীষীরা এখানে আমাদের পাশে জেগে আছেন—তাঁদের হাতে জলছে বিচিত্র বিভার উজ্জল দীপশিখা। প্রেটো, আারিস্টল, শংকর থেকে সেক্স্পীয়ার-মিল্টন, বিদ্ধান-রবীন্দ্রনাথ পর্যন্ত সকলেই জ্ঞানের এই মহাতীর্থে আমার পরম শ্রদ্ধাম্পদ সঙ্গী। দেশবিদেশের বরণীয় আচার্যেরা তাঁদের বিবিধ ভাব ও ভাবনার স্পর্শমণির হোঁয়া দিয়ে আমার অন্তর্মক সমৃদ্ধ করে তুলছেন। আজ শুধু নিজের দেশ নয়, বড়ো পৃথিবীর সঙ্গে যেন

আমার যোগস্ত্র স্থাপিত হয়েছে।

কলেজজীবনের ফাঁকে ফাঁকে প্রায়ই মনে পড়ে পিছনে-ফেলে-আসা স্কুল-জীবনের কথা। বাইরের একটা স্কুশুন্ধল নিয়ন্ত্রীশক্তি সেখানে জীবনকে বিশেষ একটা নির্দিষ্ট পথেই পরিচালিত করতে চেয়েছে—অনেক সময় তাকে অকরুণ বন্ধন

স্থলজীবন আর
তাদেরই একমাত্র সত্য বলে ভেবেছি; তার বাইরে যে
পড়ে রয়েছে বিশাল জীবন ও অনন্তবিস্তার জ্ঞানের

ক্ষেত্র, একথাটি সেদিন তেমন অন্তেব করিনি। স্কুলের প্রাতাহিক জীবনধারা একটা সংকীর্ণ পরিধির মধ্যেই নিয়ত আবর্তিত হয়েছে। আজ ওই প্রবাহের মধ্যে যে একটা বিশালতা এসেছে, কলেজে কিছুকাল কাটিয়ে তা বিশেষভাবে উপলব্ধি করলাম। কলেজের নানা বিতর্কসভা, স্থবিপুল গ্রন্থাগার, সাহিত্যসমিতি, শিল্পমিতি প্রভৃতির সঙ্গে যথন মনের গভীর মিলন সংগঠিত হল তথন ব্রুলাম, মান্ত্রের জীবনের পরিধি কত বিস্তৃত, হাদয়মন ও বৃদ্ধির বিচিত্রতা কত-না বিশারাবহ।

ষতদিন স্কুলে ছিলাম ততদিন সমাজের পারিপার্শ্বিক গণ্ডীটিও বুঝি সীমাব্দ্দ ছিল। কিন্তু তথন এ সম্পর্কে তেমন সচেতন ছিলাম না। একই মানুষকে প্রতিদিন দেখেছি, প্রতিদিন চোখের সামনে ভেসে উঠেছে একই পুরাতনের

মহাবিতালয়ের দক্ষে পুনরাবৃত্তি, তথাপি মনকে তারা কোনো রকমের পীড়া দিয়নি। কিন্তু মহানগরীর মাঝে এসে, কলেজের জানৈশ্বর্যশালায় প্রবেশ করে প্রথম বুঝলাম, উচ্চতর

বিভানিকেতনের সঙ্গে অনুখা নাড়ীর সংযোগ রয়েছে বিপুল বিশ্বের—কলেজের মর্মকেল্রে যেন স্পন্দিত হচ্ছে দূরব্যাপ্ত প্রাণলোকের বিচিত্র ছন্দ। কেবল-মাত্র পুঁথির জগৎকে কেন্দ্র করে এখানকার বিভা আবর্তিত হ্য না, এখানে রয়েছে নিত্যনতুন পরিচিতি, নিত্যনতুন বিশ্বয়।

তাই স্কুলের কুদ্র সীমানায় যথন দিন অতিবাহিত হয়েছে, তথন স্বাভাবিক কারণেই মনের জগতে, ভাবকল্পনার ক্ষেত্রে তেমন কোনো হৃহৎ আলোড়ন

বিশ্ববিভার দকে

এদে পড়েছি অজ্স্ত্র-কল্লোলমুখর মহাসমুদ্রে। এর
গতির মধ্যে রয়েছে একটা তীব্র বেগ, আর নিরন্তর

পরিবর্তমানতার অপরপ ভঙ্গি। সব রকমেত্র পরিবর্তনই বে ভালো, সে কথা আমি বলছি না। কিন্তু পরিবর্তন ছাড়া যে বিচিত্রতার আস্থাদ পাওয়া যায় না, সে-কথাটি অবশ্যুই স্বীকার্য। কলেজে এসে পরিচয় ঘটছে বিশ্ববিভার সঙ্গে, এখানে প্রবেশ করে মনের মধ্যে অঙ্কুরিত হচ্ছে অর্থনীতি, রাজনীতি, সমাজনীতি ও সাহিত্যবোধের বীজ। আবার, এরই সঙ্গে সঙ্গে অন্তর করছি একটা বিশেষ দায়িত্ব। ভবিশ্বৎ জীবনের কর্মপন্থার কত ইন্ধিত মনের কোণে উকি দিয়ে যাছে। ক্রমেই ব্রুতে পাছি, সম্পূর্ণ নিজের দায়িত্বে, একটি প্রনির্দিষ্ট পথে আমাকে অবিরত এগিয়ে থেতে হবে।

কলেজে কত নতুন বন্ধবান্ধব পেয়েছি, কত বিভিন্ন শুরের তরুণপ্রাণের সঙ্গে পরিচয় হয়েছে। তাদের সঙ্গে চিন্তার সংঘাত ঘটে, কত নতুন জিনিস জানতে পারি, বুঝতে পারি। এদের কারোর মধ্যে বিচিত্র নতুন ভাবীকালের রাজনীতিক প্রচছন হয়ে আছে, কেউ-বা ভাবী বিজ্ঞানী, কেউ-বা ভবিয়তের শিল্পী, কেউ-বা অনাগত কালের সাহিত্যস্ক্র্যা। এখানে আমার চারিদিকে যেন ভবিয়ৎ-ভারতবর্ষ ধীরে ধীরে উন্দেষিত হয়ে উঠছে।

অবশ্য স্ব অভিজ্ঞতাই সমান প্রীতিকর নয়। কেউ ভালোবেসেছে, কেউ প্রতারণা করেছে। কিন্তু স্বকিছু মিলে কলেজজীবনকে আমার মূল্যবান সম্পদ

বলেই মনে হয়। প্রামের শান্ত স্থলজীবনে সরলতা ছিল, আত্মতৃপ্তি ছিল—অকুণ্ঠ ভালোবাসা সেধানে অযাচিতভাবেই পেয়েছি। এখানেও সে-সব যে একেবারেই পাইনি, তা নয়। কিন্তু পল্লীর কোলে সেই দিনগুলি—তার সঙ্গে এর তুলনা হয় না।

তা না-ই হোক। নিছক আত্মগুপ্তি বড়ো কথা নয়, আত্মব্যাপ্তিই জীবনের মূলকথা। শিক্ষার সঙ্গে দে যে-বিশাল মানবসংসারের বার্তা এখানে পেয়েছি, আমার সমস্ত ভবিষ্যৎ তার ওপরে গড়ে উঠবে। আত্মবাপ্তিই জীবনের মূলকথা এখান থেকে যে-জ্ঞান, যে-অভিজ্ঞতা সঞ্চয় করলাম—
আমার গ্রামখানিকে, আমার দেশটিকে উজ্জীবিত করে তুলবার পথে ওইগুলিই আমায় পাথেয় যোগাবে। পল্লী আর নগরের পারম্পরিক সহযোগিতাই ভাবী ভারতের মহিমা-উজ্জ্ল রাষ্ট্রীয় রূপ।

প্রার্থির নাংশা-ভজ্জ্বশ রারার র্মাণা
প্রার্থিত পারে, নিজের ভবিস্তৎ সম্পর্কে আমার সংকল্প কী। সংক্ষেপে
তার উত্তর দেওয়া শক্ত। শুধু এইটুকু বলতে পারি, অধ্যক্ষমশাইয়ের সেই কথাকয়টিকেই আমার ভাবী জীবনের মূলমন্ত্র করে নিয়েছি।
উপসংহার
শুধু বিদ্বান নয়—মাহ্যমণ্ড হতে হবে। আর, মাহ্য হয়ে
বেদনাজর্জর দেশের প্লানিকলক্ষ মোচন করতে হবে, চতুপ্পার্থের কুশ্রীতার নাগপাশ

ছিন্ন করে দেশকে অনাবিল মুক্তির সন্ধান দিতে হবে। আমি শিল্পী হই, বিজ্ঞানী হই, ব্যবসায়ী হই, বা শিক্ষাব্রতী হই, আমার একটি-মাত্র আদর্শ থাকবে,—আর সে আদর্শের কথা এদেশের একজন মহাপ্রাণ কবি বহুপূর্বেই উচ্চারণ করে গেছেন: 'আমরা ঘুচাব মা তোর কালিমা, মাহুষ আমরা, নহি তো মেষ,—দেবী আমার, সাধনা আমার, স্বর্গ আমার, আমার দেশ।'

# আঘার জীবনের একটি স্মরণীয় ঘটনা ত্রেক ঝটিকাক্ষুর রাত্রির ভয়াবহ অভিজ্ঞতা ]

রিচনার সংকেতস্ত্র ঃ প্রারম্ভিক ভূমিকা—পূর্ণস্থতিরোমস্থন—দীপপ্রকৃতির কোলে—বছবিচিত্র প্রাকৃতিক দৌন্দর্গ —হুর্থোগের পূর্বাভাগ—উন্মন্ত ঝটিকার আবির্ভাব—নিনারণ বিপদের মুখে—পরের দিন সকালে—উপসংহার।

মানবজীবন অবিরল ঘটনাপ্রবাহে ভাসমান—বহুবিচিত্র ঘটনার ছোটবড়ো তরঙ্গাভিঘাতে মানুষের চেতনালোক প্রতিদিন প্রতিমূহুর্তে আন্দোলিতআলোড়িত হচ্ছে। বহিলোকের ঘটনার আবর্ত যেখানে নেই সেখানে আমাদের
প্রাণচেতনাও স্তিমিত। কিন্তু অনস্ত মূহুর্তের অস্তহীন
ঘটনার সবগুলিকে আমরা অরণে রাখিনা। অনেকশুলির ওপর বিশ্বতির যবনিকাপড়ে, কতকগুলি মনের অবচেতন স্তরে আত্মগোপন
করে; আর, অতীতের ত্-একটি বিশেষ ঘটনা আমাদের শ্বতিলোকে এমন অক্ষয়
পদচিহ্ন মুত্রিত করে যায় যে, জীবনে তাদের আমরা কদাপি ভুলতে পারি না—
তারা অবিশ্বরণীয়। চিন্তের বিচিত্র অন্তভূতিকে আপ্রয় করে তারা দীর্ঘকাল বেঁচে
থাকে, ক্ষণে ক্ষণে জাগ্রৎ চেতনাকে ধাকা দিয়ে যায়, মূহুর্তে মৃত অতীত যেন
প্রত্যক্ষণমা বর্তমানের মতো একেবারে জীবন্ত হয়ে ওঠে। প্রত্যেক মানুষের
চিত্তদেশে এরপ শ্বরণীয় ঘটনার স্বাক্ষর চিহ্নিত রয়েছে। তাদের কোনোটি
আনন্দের, কোনোটি বেদনার, কোনোটি বা আত্ম্বের।

আমার জীবনের যে-শারণীয় ঘটনাটি এখানে আমি বাণীবদ্ধ করতে যাচ্ছি তা একান্ত ভয়াবহ। তার শঙ্কামিশ্র শ্বতি এখনো আমাকে মাঝে মাঝে কেমন যেন বিহবল করে তোলে, সমস্ত চিত্তদেশ নিমেষে কম্পমান বিবর্ণতায় আচ্ছিয় হয়ে পড়ে। সেই সমুদ্রবেষ্টিত দ্বীপ, সেই ঝঞ্চামথিত ত্রোগমগ্রী রাত্রি, সেই ক্ষতপ্রকৃতির উন্মাদ নৃত্য, সেই আতঙ্কপাণ্ডুর অভিজ্ঞতা। এ সব মিলিয়ে যে অহভৃতি, তা ভুলবার নয়।

অনেকদিন পূর্বের ঘটনা। তথন কলকাতার কলেজে পড়ি। একবার পূজোর ছুটিতে দেশে—চাটগায়—গেছি। ছুটির অর্থেকটা নিজগ্রামে নানান্ আমোদপ্রমোদে কাটিয়ে দিলাম। তারপর হঠাৎ একদিন মনে ইচ্ছে জাগলো, ছুটির বাকি-কয়টা দিন গ্রামের বাইরে কাটাবো—বেশ

পুর্বস্থিতিরোমন্থন

কিছুটা দূরে; সঞ্চয় করবো আদেখা জায়গায় বেড়ানোর
নতুন অভিজ্ঞতা। বিচিত্রের স্থাদ কে না পেতে চায়; বৈচিত্রাজনিত আনন্দের
আকর্ষণ, দূরের ডাক, কাকে না চঞ্চল করে তোলে? আমিও চঞ্চল হয়ে উঠলাম।
স্থির করলাম, সম্ত্রপথ অতিক্রম করে কয়েক দিনের জক্তে এক নির্জন দ্বীপের
অধিবাসী হব। আপনারা হয়তো জানেন, চাটগাঁর থেকে কিছুটা দূরে কয়েকটি
দ্বীপ রয়েছে। তার মধ্যে কুত্বদিয়া একটি। ওথানে পৌছুতে থ্ব বেশী সময়
লাগে না। চট্টগ্রামশহর থেকে মাত্র ছয়সাত ঘন্টার পথ, স্মীমারের ভাড়াও অয়।
ছেলেবেলাকার ত্জন প্রাণোচ্ছল বল্পকে নিয়ে একদিন কুত্বদিয়ায় গিয়ে

কুতুবদিয়া। অনন্তপ্রসারিত বলোপসাগরের বিশাল অঙ্কে মসীবিন্দ্র মতো ছোট্ট একটি ভূথগু। দ্বীপটি জনমানবশ্য নয়, তবে দ্রে দ্রে স্বল্পলাকের বসতি। এথানে শিক্ষিত মান্ত্রের অন্তিত্ব একরূপ নেই বললেই চলে। বাসিন্দাদের মধ্যে অধিকাংশই নিরক্ষর চাষী-মুসলমান আর জেলে

ধীপথকৃতির কোলে

এবং তাঁতি। প্রায় সকলেই দারিদ্রাক্লিই। কঠোর কায়িক
পরিশ্রমে ষে-তুপয়সা রোজগার করে তাতেই কোনোরকমে তাদের সংসার
চলে। পাকাবাড়ি কাকে বলে, তা এরা জানে না। কাঁচামাটির অথবা বেড়ার
ঘরই বেশি—খড়ের ছাউনি। কদাচিৎ টিনের ছাউনি চোখে পড়ে। একটি ইস্কুল
আছে, আরু আছে সরকারের খাসমহল বা কাছারি, এবং একটি পোষ্টাপিস ও
থানা।

বে-বাড়িটিতে আমরা উঠলাম তা কাঁচামাটি দিয়ে তৈরী, উপরে টিনের আছাদন। চারদিকে অনেক দ্র পর্যন্ত লোকজনের বসতি নেই, সন্মুধে অন্তংশীন সমুদ্র দিক্চক্রবালে মিশে গেছে, স্থনীল জলরাশি দিনরাত তর্লায়িত হচ্ছে— ডাইনে-বাঁয়ে-পিছনে বালুর চর। কেবল আমাদের বাড়িটির প্বদিকে থানিকটা জায়গা জুড়ে বিরাজমান রয়েছে কতকগুলি আমগাছ, অনেকগুলো স্থপুরি গাছ

আর একটি মন্তবড়ো বটগাছ। প্রকৃতির সংসার কতথানি নির্জন নিন্তর ও স্থগন্তীর হতে পারে, এথানে না এলে তা ঠিক উপলব্ধি করা যাবে না। এ স্থানটিতে শিক্ষা ও সভ্যতার আলোকপ্রাপ্ত মান্তবের সন্ধ স্থলভ নয়, আধুনিক জীবনযাত্রার উপযোগী উপকরণও এ জায়গায় মিলবে না। দিগন্তপ্রসারী নীল সমুদ্র, উদার আকাশ ও সাদা ঝক্ঝকে বহুবিন্তীর্ণ বালুচরই এথানে মান্তবের সবচেয়ে বড়ো সন্ধী। এখানকার আদিম প্রকৃতির প্রীতিশ্বিশ্ব আতিথ্য শহরবাদিদের কাছে লোভনীয়ই মনে হবে।

প্রকৃতিলালিত এবেন একটি বিরলবসতি দ্বীপে উন্তু আকাশ-বাতাস-সমুদ্রের সঙ্গে সংজ সথ্য পাতিয়ে আমরা তিনবন্ধুতে সপ্তাহ্থানেক থুব আনন্দে কাটালাম। ছিন্নবাধা পলাতক বালকের মতো ভাবনামুক্ত মন নিয়ে সমুদ্রতীরে যুরে বেড়াতে কী যে ভালো লাগতো তা ভাষায় প্রকাশ করা একরূপ অসম্ভব। সকালে উদয়লয়ে প্রাকাশে স্থাকে হুচোথ ভরে দেখে নিতাম। পশ্চিম-

বছবিচিত্র
প্রাকৃতিক দৌন্দর্য
শক্ষ্যার মুহুর্তে স্থা দূর দিগন্তে মিলিয়ে যেতো, তাও
নির্নিমেষ দৃষ্টিতে দেখতাম। স্বচেয়ে ভালো লাগতো

শুরুপক্ষের রাত্রিতে জ্যোৎসালোকিত জনশৃত্য বালুচরটির দৃশ্য। জেলেরা সামুদ্রিক মৎশ্য ধরে সেই চরে বিছিয়ে রাখতো। এক রকমের মাছ আছে, তাদের গায়ে প্রচুর পরিমাণে ফস্করাস, সেগুলো রাত্রিবেলা এক উজ্জল আলো বিকিরণ করতো। সমুদ্রবিহন্দ পাধার ঝাপটায় দশদিক সচকিত করে দল বেঁধে তীব্র গতিবেগে কোথায় চলে যেতো—দেখে মনটা উদাস হয়ে উঠতো। নৌকা ভাসিয়ে জেলেদের বিচিত্র রকমের মাছ-ধরা, সেও এক দেখবার জিনিস। নিসর্গসংসারের নিকটতম সায়িধ্যে এসে পর্যাপ্ত অবকাশের মধ্যে নির্ভাবনায় ঘুরে বেড়ানোর কাজ নিয়ে সেই অপ্রান্তকদমন্ত্রিত ক্ষুপরিসর দ্বীপটিতে দিনগুলি বেশ কাটছিল। কিন্তু স্বপালু, মাধুর্যমন্তিত, আনন্দচঞ্চল ওই মুহ্রতগুলির স্মৃতিকে শেষ পর্যন্ত মানস্পটে অক্ষর রেখায় মুদ্রিত করে রাখতে পারলাম না। এক ভয়াল প্রাকৃতিক ঘ্রোগের শঙ্কাতুর অন্তভ্তি একদিন অক্ষাৎ তাদের কোথায় উড়িয়ে নিয়েগেল। এখন সেই ভয়াবহ অভিজ্ঞতার কথাই বলি।

কার্তিক মাস। কালীপূজোর ত্-একদিন পরে। যেদিনকার ঘটনার কথা বলতে যাচ্ছি সেদিন সকালবেলা থেকেই আকাশটা মেঘাচ্ছর। মাঝে মাঝে টিপ্্ টিপ্ করে কয়েকবার বৃষ্টিও হয়ে গেছে। সমস্ত প্রকৃতির মুখে কেমন একটা বিষল্প গান্তীর্য। স্থানেঘে ঢাকা পড়েছে, এলোমেলো বাতাস বইছে। নিস্গুলোকের প্রসন্নতা হতে সকলেই বঞ্চিত। ধীরে ধীরে বেলা গড়িয়ে গেল, বিকেল হয়ে এলো। বৃষ্টি ধরে গেছে। বালুচরে সামান্ত কয়েকজন মানুষ আনাগোনা করছে।

প্রকৃতির বিশ্নপতাকে উপেক্ষা করে সাহসী জেলের দল সম্প্রবক্ষ কিন্তু নৌকা ভাসিয়েছে। মাছ তাদের ধরতেই হবে, না হলে পরের দিন তাদের অন্ন জুটবে না। আমারা তিনবন্ধু ঘর ছেড়ে সন্মুখে চরে এসে বসলাম। সমুদ্রে অনেকগুলি নৌকো ভাসমান, অনেক দ্রে একখানি ছোট স্টীমারও চোখে পড়লো, চিমনির কালো ধুঁয়ো উড়িয়ে ফ্রুতগতিতে চলে মাছে। সন্ধ্যাও ঘনিয়ে আসছে। প্রকৃতি অপ্রসন্ন বটে, কিন্তু এতক্রণ পর্যন্ত তার মধ্যে তেমন কোনো লক্ষণীয় অশান্ততার ভাব দেখা যায়নি।

কিন্তু ক্ষণপরেই সমস্ত প্রকৃতিলোকে সহসা এক অভাবনীয় পরিবর্তন লক্ষ্য করলাম। আকাশের এককোণে বহুদ্র পর্যন্ত এক অস্বাভাবিক রক্তাভার বিচ্ছুরণ দেখা গেল। বাতাসের গতিবেগ তীব্র হতে তীব্রতর হয়ে উঠল, ঘনকৃষ্ণ পুঞ্জপুঞ্জ মেঘ নভোদেশের একপ্রান্ত থেকে অন্তপ্রান্তে প্রচণ্ড গতিতে ছুটে আসতে লাগলো, সঙ্গে সঙ্গে শুনতে পেলাম ঝড়ো হাওয়ার তীক্ষ এক-

উন্নত্ত খটিকার আবির্ভাব টানা শেঁশেশ। শব্দ— ক্ষুর ঝটিকার উন্মন্ত গর্জন। দেখতে দেখতে বাত্যাতাড়িত মহাসমুদ্র পংক্ষর হয়ে এক প্রলম্বংকর মূর্তি ধারণ করল, লক্ষলক কেনিল তরঙ্গের রুদ্রন্তা শুরু হল। মনে হচ্ছিল, কে যেন একসঙ্গে কোটি কোটি শঙ্খের মুথে ফুৎকার হান্ছে। প্রমন্ত সমুদ্রের তরক্ষণ্ডলি যেন এক-একটি চলমান পর্বত, দানবীয় আক্রোশে ছুটে আসছে তটভূমির দিকে, আছড়িয়ে পড়ে বুঝি তারা চূর্ণবিচূর্ণ করে দেবে মাটির পৃথিবীর সবকিছুকে। এতক্ষণ বর্ষণ ছিল না, তা-ও আরম্ভ হল। মুহুর্ম্ভ বিত্যুৎবহ্লি ঝলসিত হয়ে গোটা আকাশটাকে যেন বিদীর্ণ করে দিতে চাইল। উধ্বে-নিমে, ডাইনে-বায়ে, সন্ম্বে-পশ্চাতে—যতদ্র দৃষ্টি চলে দেখা যায় শুধু জ্মাটবাধা নীরদ্ধ অরুকার, কানে আসে কেবল বাধাবদ্ধহারা ঝড়ের হাহাধ্বনি, আর আতঙ্কবিহ্বল দ্বীপটির অশান্ত আর্তনাদ।

ঘরে এসে আমরা দরজার কপাট বন্ধ করে দিলাম। ঝড়ের ত্রন্ত ঝাপটায় জানলাত্যার কেঁপে কেঁপে উঠছে, তুর্বার শক্তিতে এক বিপুলকায় তুর্ধব দানব ব্ঝি বাড়িটার ঝুঁটি ধরে নাড়া দিছে। বাড়ির পিছনের বটগাছ-আমগাছ-স্থপুরিগাছ-গুলি শিকলিবাঁধা আহত অতিকায় পাথীর মতো কেবল ছটফট করছে। ঝটিকা-শিলার্ষ্ট-ব্জুধ্বনির সমবেত ক্রুদংগীত—এ কী ভীষণ তুর্যোগম্যী রাত্তি! আকাশ-

हिल ना।

সমুত্র-পৃথিবী অন্ধকারে মিলেমিশে একাকার হয়ে গিয়ে প্রকাণ্ড মরণের করাল মূর্তি পরিগ্রহ করেছে। প্রচণ্ড ঝঞ্চার তাড়নে প্রথমে আমাদের ঘরের জানালার কপাট খদে পড়ল, তারপর আর-একটি আচমকা ধাকায় মাথার উপরের টিনের ছাউনি হতে কয়েকখানি টিন চক্ষের নিমেষে কোথায় নিদারণ বিপদের মুখে আদৃশ্য হল । সাংঘাতিক বিপদ গণলাম । বাড়িতে আমরা তিনটি প্রাণী ও সেধানকার অধিবাসী একজন আধ্বয়সী ভূত্য ছাড়া অন্ত কেউ ছিল না। ভৃত্যিটি এ পর্যন্ত নানাকথা বলে আমাদের মনে সাহস যোগাচ্ছিল। হঠাৎ বাইরের চরের দিকে তাকিয়ে সে চিংকার করে বলে উঠল: বেরিয়ে আস্থন, বেরিয়ে আস্ন, পুলিশ্থানার দিকে চলুন-একমুহূর্তও দেরি নয়। সীমাহীন শঙ্কায় আমাদের মুখ বিবর্ণ হয়ে গেল, কী এক অজ্ঞাত ভয়ে সমন্ত শরীর থর্ণর্ করে কাঁপছে। যেদিকে সমুদ্রতীর তার বিপরীত দিকে আমরা বেরিয়ে পড়লাম, ভূত্যটিকে অনুসরণ করে রুদ্ধানে দৌ জিয়ে এগিয়ে যেতে লাগলাম। মিনিট দশ-পনেরো পরে, বজ্র-বিত্যৎ-বৃষ্টিধারা কোনো কিছুতেই জক্ষেপ না করে, সিক্তদেহে থানার সন্মুখে এসে পৌছালাম। জায়গাটি অনেক উচু। সেখানে আমাদের মতো विপদ্গ্রন্থ আরো অনেকগুলি মাত্র্য এসে জড়ো হয়েছে। থানার বড়বাবু সকলকে ঘরের প্রশন্ত বারান্দায় শান্তভাবে অবস্থান করতে বললেন। দূরে বাতিঘরে রক্তবর্ণ এক অভুত আলো জলে উঠেছে – নিদারুণ বিপদের সংকেত। সমুদ্রে জলফীতি, পর্বতাকার ছ-তিনটি ঢেউ আসলেই চরটিকে—গোটা দ্বীপটিকে—একেবারে নিশ্চিহ্ন করে দেবে। আচম্বিতে পর্বতপ্রমাণ হুটি ঢেউয়ের প্রচণ্ড আবির্ভাব আমরা অমুভব করলাম, বিহাতের শিখায় উন্মাদিনী সমুদ্রপ্রকৃতির তাওবন্তা পাংগু দৃষ্টিতে দেখে নিলাম। তারপর মুখ ফিরিয়ে নিয়ে চোথ বুজলাম। অকম্পিত চিত্তে

অনেকটা মূছাহত অবস্থায় থানার বারালায় সমস্ত রাতটি কাটালাম। ঠাওা বাতাসে শরীর হিম হয়ে গেছে। কখন সকাল হয়েছে জানতে পারিনি, সেই ভৃত্যের ডাকে চেতনা ফিরে এলো। তার মুখে গুনলাম, মাঝরাত্রেই ঝড়ের বেগ মন্দীভূত হয়ে এদেছিল, বৃষ্টির প্রচণ্ডতাও কমে গিয়েছিল। পরের দিন সকালে কিন্ত ঝটিকাবিক্ষুর সমুদ্রের গোঙানি এখনও থামেনি। স্থের মুখ দেখা গেল, আকাশে ছেঁড়া ছেঁড়া মেঘ ক্ষণে ক্টেকি দিয়ে যাছে। যা হোক, থানার আশ্রয় ছেড়ে সকালবেলা আমাদের পূর্বতন আশ্রয়ে ফিরে এলাম। ঘরের তিনটি দেয়াল খদে পড়েছে, একটিমাত্র দেয়াল কোনোরকমে দাড়িয়ে

সমুদ্রের ওই প্রলম্বংকর রূপ দেখবে এমন সাহস, মানসিক হৈর্য ও শক্তি কারো

আছে। চরের দৃশুটি বীভৎস, অবর্ণনীয়। কত কত গোরু-মোষ-ছাগলের মৃতদেহ সেখানে পড়ে রয়েছে। জলের ধারে অনেকগুলি ভাঙা নৌকা ও জেলেদের শব ভেদে বেড়াছে। জেলেপাড়ার ছেলে-মেয়ে-পুরুষ-নারী বিপর্যন্ত চরটিতে উপস্থিত হয়েছে বাড়ি-না-ফেরা নিজেদের স্বামীপুত্রের সন্ধানে। কী অসহায় তাদের দৃষ্টি, কী মর্মছেদী তাদের বুক্কাটা ক্রন্দন!

প্রকৃতি কতথানি নিঠুরা, কতথানি ভয়ংকরী হতে পারে এ ধারণা পূর্বে একেবারেই ছিল না। সেই করাল রাত্রিতে নিসর্গসংসারের অন্তরালস্থিত অন্ধ জড়শক্তির সর্ববিধ্বংদী ভীষণ রূপটি প্রত্যক্ষ করলাম।

ত্রবগাহ এই প্রকৃতির রহন্ত। সে কথনো শান্তিময়ী— স্থেদীলা জননীর মতো কোমলা, স্থেদা, প্রাণদা; আবার, কথনো সে বিভীষিকা-ময়ী—দয়া নাই, মমতা নাই, নির্মহদয়া। এই সম্পূর্ণ বিপরীত ছটি মূতিতে আত্ম-প্রকাশ — পাশাপাশি একঠাই দয়া আছে দয়া নাই — এ কি ছই দেবতার লীলা-থেলা, না, একই দেবতার প্রাণলীলার দৈতে প্রকাশ, তা মানববৃদ্ধির অগম্য।

সে যাক্। ঝড় থামল, সমুদ্র শাস্ত হল, সোনালী রোদের ছোঁয়ায় পৃথিবীর সুথে আবার হালি ফুটল। স্বন্ধির নিশাস ফেললাম। সেই দিনটি অপরের আগ্রায়ে কাটিয়ে পরের দিন ফীমারে চেপে চাটগাঁ-সদরের দিকে রওনা হলাম।
বিপদ কাটলেও তার আতঙ্কটা কিন্তু মন থেকে মুছে ফেলতে পারিনি।

সে-কতকাল হল দ্বীপে বেড়াতে গিয়েছিলাম, কিন্তু এখনো মাঝে মাঝে প্রাকৃতিক তুর্যোগমূহুর্তে অতীতের সেই ঝটিকাক্ষ্ক রাত্রিটির ভয়াবহ অভিজ্ঞতার স্মৃতি মনে জাগে—তাকে কিছুতেই ভুলতে পারি না।

# আমার কলেজ-জাবনের প্রথম দিনটি

রচনার সংকেতস্থতা ঃ প্রারান্তক ভূমিকা—মফর্ষলের ছেলের বর্গ—বর্প্পের দাফল্য—কলেজ থোলার দিনটিতে বিচিত্র অন্তর্ভূতি—কলেজের প্রবেশপথে—ছাত্রদের প্রতি অধ্যক্ষ মহাশয়ের দক্তাবণ—ক্লাদরুমে ঃ প্রথম ঘণ্টা—ক্লাদরুমে ঃ ছিতীয় ঘণ্টা—তৃতীয় ঘণ্টা ঃ কোতৃহলী মন দিয়ে নানাকিছুর দক্ষে পরিচয়্যাধন—ক্লাদরুমে ঃ চতুর্থ ঘণ্টা—উপদংহার।

একাদিক্রমে চার-চারটি বছর একই কলেজে কাটিয়ে দিলাম। আমার কলেজটি! নিবিড়তম পরিচয়স্থতে তার সঙ্গে শতপাকে জড়িয়ে গেছি, এ মহাবিতালয়ের প্রতিটি ধূলিবালিকেও যেন আমি চিনি। নিজের প্রতিটি হৃৎস্পেশনে আমার প্রিয় বিভানিকেতনটির বিপুল স্পাদন আমি নিরন্তর অন্তব করি। এখানে বহু সতীর্থের সঙ্গে অন্তরন্ধ প্রীতির সম্পর্ক গড়ে উঠেছে; বহু বিশিষ্ট অধ্যাপকের নিকট-সান্নিধ্যে এসেছি, তাঁদের মধুমন্ন স্নেইম্পর্শ পেন্নে ধন্ত হয়েছি; বিচিত্র বিভার আলোকে সাধ্যমতো অজ্ঞানের অন্ধকার দূর করবার চেষ্টা করেছি, আর সঞ্চয় করেছি অনেক অভিজ্ঞতা—বৈচিত্র্য তার কম নন্ন। এখানে আমার কলেজ-জীবনের শুরু এবং এখানেই তা সমাপ্তির মুখে। আজ চতুর্থ বার্ষিক শ্রেণীর নির্বাচনী পরীক্ষান্ন বসে কলেজে প্রথম দিন্টির কথা স্মরণ করতে হচ্ছে—অতীত স্মৃতির রোমন্থন। অনেক-পিছনে-ফেলে-আসা দিন্টিকে অবচেতনের মৌন থেকে চেতনলোকের মুখরতান্ন ফিরিয়ে আনতে হবে। প্রায়-বিশ্বতকে শ্বতির পটে কতথানি উজ্জ্ল করে ধরতে পারবো, জানিনে। তবু চেষ্টা করবো।

কুলজীবনটা কেটেছে একেবারে পাড়াগাঁয়ে, কলকাতা থেকে চারশ মাইল

দ্বে পূর্ববন্ধের এক অখ্যাত পল্লীর নিভ্তিতে। নিজ গ্রামের কুলে আট বছর পড়া
শেষ করে ম্যাট্রিক পরীক্ষা দিলাম, পরীক্ষায় কৃতকার্য হলাম। প্রথম-বিভাগে
উত্তীর্ণ ছাত্রদের মধ্যে গেজেটে যাদের নাম উচুতে মুদ্রিত হয়েছে, সেখানে নিজের

নামটি দেখে অশেষ আনন্দে এবং কিছুটা গর্বে মনটা
ভরে উঠল। তারপর আমার উচ্চশিক্ষাগ্রহণ-বিষয়ে

অনেক গবেষণা হলো, মকস্বল কলেজে পড়বার তেমন কোনো অস্থবিধে ছিল
না। কিন্তু বরাবরই আমার স্বপ্থ—কলকাতার কোনো একটি বড়ো কলেজে
পড়বো। কলকাতায় পড়বার স্থোগটিকে পৃথিবীতে এক ছর্লভ বস্ত বলে মনে
করে এসেছি। এই মহানগরী কী এক আশ্রুর্থ যার্ম্পক্তিতে আমাকে যেন
তীব্রভাবে আকর্ষণ করতো। আমার শুভার্থী স্কুলের মাস্টারমশাইদের অন্ধরোধেই
বোধ করি বাবা আমাকে কলকাতা পাঠাতে বেশি আপত্রি জানালেন না।

মফস্বলের ছেলে। বিশাল নগরীতে এলাম। জুনের শেষাশেষি যথাসময়ে এক শুভদিনে কলেজে ভর্তি হলাম। ক্লাস আরম্ভ হতে এখনো সাত-আটদিন বাকী। এ কয়টা দিন কিছুতেই যেন কাটতে চায় না, দিনগুলিকে অত্যন্ত মহুর

মনে হতে লাগলো; ভাবতাম, তাদের চলার গতি কেন ক্ষততর হয় না। রোজ একবার করে কলেজে যেতাম, অগাধ ঔংফ্কা নিয়ে নোটিশবোর্ডের দিকে তাকাতাম—দেখতে হবে, কোন্দিন থেকে ক্লাস স্থক্ষ হচ্ছে, কটিন টাঙিয়ে দেওয়া হয়েছে কিনা। অবশেষে সেই বহুপ্রত্যাশিত দিনটি এলো। ফার্স্ট ইয়ার ক্লাস খুলছে সকাল সাড়ে দশটায়। সেদিনকার মনের অবস্থাটি আজো বেশ-কিছুটা স্মরণ করতে পারি, কিন্তু ভাষার মাধ্যমে তাকে যথায়থ প্রকাশ করার ক্ষমতা আমার

কলেজ খোলার দিনটতে বিচিত্র অমুভূতি নেই। সে এক বিমিশ্র অন্তৃতি। জীবনে এই প্রথম নতুন পথে পা বাড়াচ্ছি, এতকালের স্বপ্ন সফল হতে চলেছে। গ্রামের স্কুল থেকে একেবারে মহানগরীর

মহাবিভালয়ে—আনন্দ, কোতৃহল, কেমন একটা অজানা শঙ্কা ও উদ্বেগ, মনের অন্ত একপ্রকার অস্বস্তি—স্বকিছু জড়িতমিশ্রিত হয়ে আমাকে অস্বির চঞ্চল করে তুলল। আগে কখনো কলকাতায় আসিনি, নাগরিক চালচলন একেবারে অজাত; গায়ে এখনো পাড়াগাঁর গন্ধ, ভাষার ছাঁদ সম্পূর্ণ পূর্ববদ্ধীয়, পোশাক-পরিচ্ছদও তেমনি গ্রাম্য। অপরিচিত পরিবেশে গিয়ে সতীর্থদের সঙ্গে কেমন করে কথা বলবো, অধ্যাপকমশাইরা কোনোকিছু জিজ্ঞাসা করলে কী তার উত্তর দেব, ওই উত্তর ইংরেজীতে দিতে হবে, না, বাংলায়, বিদেশী ভাষায় বক্তৃতা যদি বুঝতে না পারি তাহলে কী অবস্থাটি দাঁড়াবে—এ সমস্ত বিষয় ভাবতে ভাবতে অনেকটা কিংকর্তব্যবিমৃঢ়ের মতো যথাসময়ে কলেজের সমূথে এসে দাঁড়ালাম।

কী প্রকাণ্ড দালান, কত উচুতে উঠে গেছে বড়ো বড়ো থামগুলি, কী প্রশন্ত দিঁড়ি, কী চওড়া বারান্দা! কলেজবিল্ডিং-এর বিশালতা ও গান্তীর্য আমাকে অভিভূত করে ফেলল। প্রবেশপথে কণকাল আমি

কলেজের প্রবেশপথে নির্বাক হয়ে দাঁড়িয়ে রইলাম, বুকের ভেতরটা যেন কেঁপে উঠল। তারপর একবার এদিকওদিক তাকালাম। অসংখ্য ছাত্র গিজ্-গিজ্ করছে, অনেকেরই হাবভাবে একটা চাঞ্চল্যের প্রকাশ, যেন অকারণ ব্যস্তা। একটিও চেনামুখ চোখে পড়ল না। তা কী করে হবে, এ-ভো আমার গ্রামের ইস্কুলটি নয়! আজ যথার্থই উপলব্ধি করলাম: 'The old order changeth yielding place to new'।

ঘুরানো সিঁড়ি দিয়ে অগণিত ছাত্র ওঠানামা করছে, আমি ধীরে ধীরে দেয়াল ঘেঁষে দোতলায় উঠে গেলাম। নোটিশবোর্ডে-টাঙানো কটিনটি দেখে নিলাম, তাতে ক্লাসক্ষমের নির্দেশ দেওয়া রয়েছে। ক্লাসের দিকে এগিয়ে যাচ্ছি,

কয়েকজন বিছার্থীর মুখে শুনলাম, আজ প্রথমদিন ছাত্রদের প্রতি অধ্যক্ষ-মণাইয়ের সম্ভাষণ প্রকটি প্রশস্ত ঘরে তাদের সঙ্গে প্রবেশ করলাম। ত্

এক্মিনিট পরে আমাদের অধ্যক্ষমশাই এলেন। আমরা সকলে উঠে দাঁড়ালাম,

তিনি চেয়ারে বসলে আমরাও বসলাম। তাঁর প্রসন্ন ম্থ, সৌম্য মূর্তি, গোর বর্ণ, পরণে খদরের ধুতিপাঞ্জাবী। তাঁকে দেখামাত্রই শ্রদায় সকল মন ভরে উঠল। তিনি ছই চোখ বুজে প্রথমে উপনিষদের ছ-একটি শ্লোক উদান্ত স্থরে আবৃত্তি করলেন। একটি শ্লোক—'অসতো মা সদগময়, তমসো মা জ্যোতির্গময়, মৃত্যোমামৃতং গময়, আবিরাবীর্ম-এধি'—এখনো আমি স্পষ্ট শ্রবণ করতে পারি। একটা গন্তীর পরিবেশ স্প্তি হল। শেহসম্ভাষণ জানালেন তিনি, কলেজজীবনের গুরুদায়িত্ব আমাদের শ্রবণ করিয়ে দিলেন, স্বাধীনতা ও স্বেচ্ছাচারের পার্থক্য ব্রিয়ে দিলেন, ছাত্রজীবনে শৃল্লা ও নিয়মায়ুর্বিতা কতখানি প্রয়েজন, সংক্রেপে ও প্রাঞ্জল ভাষায় সকলকে তা বোঝালেন। সর্বশেষে তিনি বললেনঃ ছাত্রসম্প্রদায়ই কলেজের গৌরব, ছাত্রসম্প্রদায় দেশের গৌরব—আমরা যেন সেই গৌরব অক্ষুর রাখতে পারি। আমরা সকলে পূর্ণ ময়্মুত্ব অর্জন করি, এ-ই তাঁর অন্তর্বের কামনা। পরম শ্রদ্ধাস্পদ অধ্যক্ষমশাইয়ের উপদেশ কদাণি ভূলবার নয়।

মনের অস্বস্থিকর ভাব এতক্ষণে অনেকখানি কেটে গেছে। এবার ক্লাসে। সিভিক্স-এর ক্লাস। প্রবেশ করে দেখি, ক্লমটি একেবারে ভর্তি হয়ে গেছে, পেছন দিকের একটি বেঞ্চে স্থান করে নিলাম। পৌরবিজ্ঞানের অধ্যাপক এলেন। অধ্যাপকর্নের একটি বিশেষ মূর্তি মনে মনে কল্পনা করে নিয়েছিলাম—যেমন

ক্লাদর্ম: প্রথম ঘন্টা পাতিত্যের তেমনি গান্তীর্যের প্রতিমূর্তি তাঁরা; অনেকথানি দ্রের মায়্য, তাঁদের ভাবভিদ্দ স্বতন্ত্র, সম্পূর্ণ আলাদা জগতের অধিবাসী। কিন্তু আমাদের পি. এস্.-এর মূর্তির সঙ্গে আমার সেই কল্লিত মূর্তির মিল কোথাও দেখলাম না। তাঁর চেহারায় তেমন ভারি গান্তীর্য নেই, সাজপোশাকে বিলুমাত্র পারিপাট্য নেই, মাথার চুলগুলো পর্যন্ত তিনি ভালো করে আঁচড়ে আসেননি, ওদিকে যেন তাঁর এতটুকু থেয়াল নেই। লক্ষ্য করলাম, তাঁর চোখে বুদ্ধির শাণিত দীপ্তি। নিজের আসনটিতে বসে, ছাত্রদের দিকে তাকিয়ে একটুখানি হেসে রেজিস্টার-খাতাখানি খুলে রোল্কল করলেন, সঙ্গে সঙ্গে প্রত্যেকর নাম বলে যেতে লাগলেন। 'ইয়েদ্ শুর', 'প্রেজেন্ট শুর্', 'ইয়েদ্ প্রিজ' ইত্যাদি ধ্বনি কানে কেমন নতুন শোনাতে লাগল। ইংরেজী বক্তৃতা বুঝতে পারব কিনা, এ বিষয়ে মনে একটা ভয় ছিল। সেই ভয়টিও দ্র হলো। আন্তে আন্তে তিনি কথা বলে গেলেন, ভাষা একেবারেই সহজ, ছোট ছোট ইংরেজী বাক্য, কী স্থলর উচ্চারণ! প্রথম দিনটিতে তাঁর বক্তৃতার বিষয় ছিল পৌরবিজ্ঞানপাঠের প্রয়োজনীয়তা। চল্তি ছনিয়াতে এ শাস্ত্রটি এবং

ইকনমিক্স-পলিটিক্স ইত্যাদির সঙ্গে পরিচয় না থাকলে যে বিশুর অস্থবিধা, তা যথাসাধ্য তিনি আমাদের বোঝালেন। মাঝে মাঝে তিনি ইংরেজীর পরিবর্তে বাংলায় কথা বললেন। কিন্তু অবাঙালী ছাত্ররা এতে আপত্তি জানাল। তথন তিনি বললেন, বাংলা দেশে যারা আসবে তাদের বাংলা শিথে নেওয়াটা বাঞ্জনীয়। তারপর একটু হাসি, আবার ইংরেজী বক্তৃতা শুরু। খুব ভালো লাগল। মনের স্বাচ্ছন্য প্রায় ফিরে পেলাম।

দ্বিতীয় ঘণ্টায় ইংরেজীর ক্লাস—পত্যের। ইংরেজীর অধ্যাপক এস্ কে. বি. ক্লাসে এলেন। পরনে কোটপ্যাণ্ট, তাঁর চালচলনে একটা আভিজাত্যপূর্ণ গান্তীর্য লক্ষ্য করলাম। চেয়ারে বসলেনই না, দাঁড়িয়েই রোল্কল্ করলেন। চশ্মাটি মুছে আবার চোথে লাগালেন। পাশের হ্'একজন ছাত্রের মুথে শুনলাম, ইংরেজি

সাহিত্যের অধ্যাপক-হিসেবে সারা কলকাতায় ক্লানক্ষমেঃ দিতীয় ঘণ্টা তাঁর অশেষ থ্যাতি। শ্রদ্ধা বেড়ে গেল। তাঁর বক্তৃতা শোনবার জন্মে উৎকর্ণ হয়ে রইলাম। মনে পড়ছে,

সেদিন তিনি আমাদের পড়াতে আরম্ভ করেছিলেন বিখ্যাত কবি ওয়াণীর ডি. লা. মেয়ার-এর ছোট্ট একটি কবিতা। সামান্ত কবিপরিচিতি দিয়ে কবিতাটির মূলবক্তব্য বলে গেলেন। তারপর কোন্ গুণে কাব্যকবিতা উৎকর্ম লাভ করে তা সংক্ষেপে বোঝাতে চেষ্টা করলেন। কবিতা সম্পর্কে একটা নতুন দিক আমার কাছে উন্মোচিত হল। তাঁর মূথে এমন-সব কথা গুনলাম, স্থূলের শিক্ষকদের মূথে যা কখনো শুনিনি। ইংরেজীর অধ্যাপকের বলবার বিশেষ ভঙ্গি, বক্তৃতার ছন্দোময় বাণীবিস্তাস, স্থানর আবৃত্তি আমাকে বিশেষভাবে মুগ্ধ করল। হয়তো সেদিন অনেককিছুই ব্ঝিনি, তথাপি তাঁর বক্তৃতা শুনে গভীর আনন্দ পেয়েছিলাম, তা আজ অবধি শ্বরণ করতে পারি।

পরের ঘণ্টা। কোনো ক্লাস ছিল না রুটিনে। ইচ্ছে হলো, এ অবকাশে চারদিকে ঘুরে কলেজের সবকিছু একবার দেখে নিই। তিনতলায় উঠলাম।

তৃতীয় ঘণ্টা ঃ কোতূহলী মন নিয়ে নানা কিছুর সঙ্গে পরিচয়সাধন সেধানে প্রকাণ্ড লাইব্রেরীঘর। অসংখ্য আলমারি পর পর সাজানো, তাতে কত শত বিচিত্র বই। এত বই জীবনে কোনোদিন চোধে দেখিনি। অবাক দৃষ্টিতে কিছুক্ষণ চেয়ে রইলাম—কী বিশাল জ্ঞানসমূত্র!

লম্বা এবং বড়ো অনেকগুলি টেবিল পাতা রয়েছে। বহু ছাত্র বেঞ্চিতে বসে, লম্বা টেবিলে বই রেখে নিঃশব্দে পড়ছে, কেউ-বা নোট করে নিচ্ছে। দেখে মনটা চঞ্চল হয়ে উঠলো। আমি নিজে বই পড়তে খুব ভালোবাসি, কিন্তু গ্রামে ধাকতে তেমন ভালো বই পড়বার স্থোগ কখনো ঘটেনি। মনে মনে বললাম, এবার বই পড়ার স্থোগ ছাড়ব না। গ্রন্থাগারিকের কাছে গেলাম, তাঁকে জিজেস করলাম, আমাদের কখন বই দেওয়া হবে। উত্তর এলো, ষ্থাসময়ে ক্লাসে নোটিশ পাঠানো হবে—বই দেওয়ার কার্ড এখনো প্রস্তুত হয়নি।

जिन्नां नाहें दिवती, क्रांमक्रमं व्याहि मांच-व्याहि । চांत्रचनां दिनांम । त्यांन मांहि स्वाहि नाहि स्वाहि स्वाह स्वाहि स्वाहि स्वाहि स्वाहि स्वाहि स्वाहि स्वाहि स्वाहि स्वाह स्वाहि स्वाहि स्वाहि स्वाहि स्वाहि स्वाहि स्वाहि स्वाहि स्वाह स्वाहि स्वाहि स्वाहि स्वाहि स्वाहि स्वाहि स्वाहि स्वाहि स्वाह स्वाह स्वाहि स्वाह स्वाह स्वाहि स्वाह स्वाह

তার পরের ঘণ্টা, অর্থাৎ চতুর্থ ঘণ্টাটি। এবার বাংলার ক্লাস। প্রথম ঘটি ঘণ্টা ইংরেজী ভাষায় ব্জৃতা গুনেছি, এবার মাতৃভাষায় বজৃতা গুনবো। এটাও একটা কম স্বন্তি ও কম আনন্দের কথা নয়। অপরাপর

ক্লাসকনে: চতুর্থ ঘণ্টা অকটা কম স্বাস্ত ও কম আনন্দের কথা নয়। অপরাপর ছাত্রদের মধ্যেও সহজ স্বাচ্ছন্যের একটি ভাব লক্ষ্য করলাম। ইংরেজী আমরা কতথানিই বা বৃঝি! অনেক কথা কানে যায়, মনে প্রবেশ করে সামান্ত। কিন্তু বাংলাভাষার সঙ্গে আজন্ম পরিচয়, স্ত্তরাং মাস্টারমশাইদের কথা বুঝাতে তেমন অস্থবিধে হয় না। সিভিক্স ও ইংরেজীর অধ্যাপক—বাঁরা আগে পড়িয়ে গেলেন—তাঁরা প্রোচ্তের সীমান্তবর্তী। বাংলার অধ্যাপক ক্লাসে প্রবেশ করলে দেখলাম তিনি তরুণ, বয়সে ত্রিশ-প্রতিশের ওদিকে কিছুতেই যেতে পারে না। দূর থেকেই সজীব প্রাণের—একটা অনির্বাচ্য তারুণ্যের স্পর্শ পেলাম।

যথারীতি রোল্কল্ শেষ হল। তারপর উঠে দাঁড়িয়ে চেয়ারটা একটুখানি পাশে সরিয়ে রাখলেন তিনি। ক্লাসের সমস্ত ছাত্রদের দিকে একবার দৃষ্টি প্রসারিত করে ধরলেন। কী উজ্জল তাঁর চাওনি, চোধেমুথে অসাধারণ প্রতিভার ছাপ। দেখেই তাঁকে কেমন যেন স্বতন্ত্র মনে হলো। অধ্যাপক আর. এন. জি-র মুখ থেকে এবার কথা বেজলো। বললেন, আজ আমি তোমাদের একজন আধুনিক বাঙালী কবির কবিতা পড়াবো। এই কবির নাম তোমাদের সকলের জানা—নজরুল ইসলাম্। কবিতার নাম—'দারিদ্রা'। আশা করি, তোমাদের সকলের ভালো লাগবে। বক্তৃতা আরম্ভ করলেন, নজরুলের ব্যক্তিজীবন ও কবিজীবনের পরিচয় দিলেন, যে-যুগে তাঁর আবিতাব সেই যুগটির সম্বন্ধে অনেক কথা বললেন; সাহিত্যের সঙ্গে যুগের সম্পর্ক কী, তা বোঝালেন; নজরুল এবং কয়েকজন সমসাময়িক আধুনিক কবির রচিত নানা কবিতার অংশ অনর্গল আর্ত্তি করে যেতে লাগলেন। একটুও থামতে হচ্ছে না, একটুও ভাবতে হচ্ছে না, তাঁর বক্তৃতাকে ঝর্ণার অনিরুদ্ধ স্থাতোধারা বলে মনে হলো, যেমন গতিশীল তেমনি তর্লায়িত ও সংগীতমুখর। মাতৃভাষার উপর তাঁর আশ্চর্ম দথল, ভাষাকে পোষাপাখীর মতো তিনি খেলাচ্ছেন—বাংলাভাষা কতথানি স্থলর হতে পারে তা এই সর্বপ্রথম জানলাম।

জ্বতগতিতে তিনি কথা বলে যাচ্ছিলেন, একটি ছাত্র মাঝখান থেকে উঠে বললে: একটু আস্তে শুর্, ব্রুতে পারছিনে। অধ্যাপক আর. এন. জি. হেসে উত্তর করলেন—'কবিতা ব্রুবার জন্তে নয়, বাজবার জন্তে'। কথাগুলির তাৎপর্য সেদিন কিছুই ব্রিনি, পরে চারবছর ধরে তাঁর কাছে পড়ে ওই উক্তির তাৎপর্য উপলব্ধি করতে পেরেছি। ইংরেজী-সাহিত্যের অধ্যাপকের বক্তৃতা আমাকে মুগ্ধ করেছিল, আর বাংলাসাহিত্যের এই অধ্যাপকের বক্তৃতা আমাকে সঞ্জীবিত করল। সমস্ত ক্লাস একবারে নিশ্চুপ হয়ে গেছে, সকলে নিশ্চল প্রজাপতির মতো নিঃশব্দে বসে রয়েছে, সকলেরই যেন সন্মোহিত একটা অবস্থা। চল্লিশ মিনিট কখন কী করে কেটে গেল ব্রুতে পারিনি, ব্রুতে পারলাম যখন টঙ্ করে ঘণ্টা বাজল। একটি স্থলর স্বপ্ন ভেঙে গেল—অস্বস্তি বোধ করলাম, আরো অনেকক্ষণ পরে ঘণ্টা বাজলে বোধ করি আমরা সকলে খুশি হতাম। পাণ্ডিত্যের সঙ্গে রসবোধের এমন বিশ্বয়াবহ মিশ্রণ সতাই হুর্লভ—বাংলার অধ্যাপকমশাইকে সশ্রদ্ধ চিত্তে মনে মনে প্রণাম জানালাম। আবার কোন্ দিন তাঁর ক্লাস পাব তা ভাবতে ভাবতে ক্লম্ থেকে বেরিয়ে এলাম।

ছুটির ঘণ্টা বাজল, সেদিন আর ক্লাস হল না। বাড়ীতে যথন ফিরলাম তথন মন হাল্কা, তুর্তাবনার লেশমাত্র নেই। আমার কলেজকে অনেকখানি ভালোবেদে ফেললাম। কলেজে প্রথম দিনটি। স্থদীর্ঘ চারটিবছর পরে আজ তাকে স্মৃতির আলোকে দেখছি। প্রথমদিনের অভিজ্ঞতা অনেক ফিকে হয়ে এসেছে, তাকে উজ্জ্ল করে ফুটাতে পারলাম না। অপর-কোনো দিনের ঘটনা হলে হয়তো-বা উপরে বর্ণিত কথাগুলিও স্মরণে আনতে পারতাম না। প্রত্যেকটি দিনের কথা আমরা মনে রাখি না—কেবল কয়েকটি বিশেষ দিনই স্মরণীয়। কলেজজীবনের প্রথম দিনটিতে

ত্ত্পদংহার

একটি কথা বারবার মনের কোণে উকি দিচ্ছিল—
মহাবিভালয়ে নিজের নবলর স্বাধীনতার কথা। ইস্কুলে
চতুর্দিকে শাসনের রক্তচক্ষু, এখানে কিন্তু আমরা অপেক্ষাকৃত স্বাধীন। ইচ্ছে করলে
ক্লাসে আমি না যেতে পারি, লেক্চার শোনার বদলে কমনক্রমে গিয়ে থেলতে
পারি, বন্ধবান্ধবদের সঙ্গে বসে গল্লগুজবে সময় কাটিয়ে দিতে পারি; অথবা ক্লাসে
গিয়ে অমনযোগী হলেও কেউ আমাকে একটি কথাও বলবে না। ক্ষণপরে
ভাবলাম, একে তো স্বাধীনতা বলে না, এর নাম উচ্ছু আলতা। ষেখানে সত্যকার
স্বাধীনতা সেখানে রয়েছে অনেক কর্তব্য, অনেক দায়িছ। উপলব্ধি করলাম,
বাইরের কারো কাছে জ্বাবদিহি করতে না হলেও নিজের বিবেকবৃদ্ধির কাছে
একদিন সকলকেই জ্বাবদিহি করতে হয়—অন্থশোচনার হাত থেকে মুক্তি কারো
নেই। অঙ্গীকার করলাম, স্বাধীন জীবনের অপব্যবহার করবো না—ছাত্রজীবনকে স্থলর করে গড়ে তুলব, মানুষ হব। নবতর ও মহত্তর জীবনের তুয়ার
আমার কাছে থোলা, সেখানে প্রবেশ করবার সম্মানিত অধিকার আমি পেয়েছি,
ষ্টেছায় সে-অধিকার থেকে নিজেকে বিচ্যুত করলে জীবনে ধিকার ছাড়া কিছুই
আর মিলবে না।

সেদিনের সেই অঙ্গীকার আজোপ্রাণপণে রক্ষা করে চলছি। ছাত্রজীবনের গুরুতর দায়িত্ব কদাপি ভুলিনি, অধ্যাপকমশাইদের উপদেশনির্দেশ কথনো লজ্যন করিনি। প্রথমদিনটিতে অধ্যক্ষমশাই বলেছিলেন, ছাত্রদলই কলেজের গৌরব, দেশের গৌরব,—তাঁর সেই মহতী বাণী এখনো আমার কাণে বাজছে।

### যে-বাংলা বইখানি আমার খুব ভালো লাগে

White the street of the

[রচনার সংকেতস্থূত্রঃ প্রারম্ভিক ভূমিকা—আমার প্রিয় বইখানির নামঃ 'মৈমনিদিংহগীতিকা'—অধুনা গ্রামীণ সংস্কৃতি ক্ষয়িষ্ট্রার মুখে—পল্লীগীতিকার স্বাদ অভিনব—পল্লীগাথার সাহিত্যিক
সৌন্দর্যঃ কবির কঠোর সংঘম—এগুলিতে দৃশুকাব্যহলভ নাটকীয় গুণ—নাটকীয় সৌন্দর্যের দুষ্টান্তঃ
মহুয়া-মলুয়া-চক্রাবতী—গীতিকাসাহিত্যের লিরিক আবেদন—চরিত্রচিত্রণে কবির আশ্চর্য কুশলতা—মানবীয়
রদের অপূর্ব উৎসার—ভাষা ও কবিত্বের সৌন্দর্য।

কোনো একটি বই পড়ে—ভালো লেগেছে, এই কথাটি বলা যতথানি সহজ, ভালো-লাগার হেতু নির্দেশ করা ততথানি সহজ নয়। ভালো-লাগা ব্যাপারটি যে ব্যক্তিগত কচির ঘারা অনেকখানি নিয়ন্ত্রিত এ বিষয়ে কোনো সন্দেহ নেই। তথাপি এ সত্যটিও অনস্বীকার্য যে, ভালো বইয়ের মধ্যে এমন একটি অনির্বাচ্য গুণ রয়েছে যা সহদয় পাঠকচিন্তের উপর—অন্থীলিত মনের উপর পারন্তিক ভূমিকা প্রভাব বিস্তার করবেই, তাকে সহজ স্বীকৃতি করে। দেখতে পাই, মানুষের ক্লচি বিভিন্ন হওয়া সত্ত্বেও উত্তম শিল্প-

জানাতেই হবে। দেখতে পাই, মানুষের রুচি বিভিন্ন হওয়া সত্ত্বেও উত্তম শিল্প-স্পৃষ্টির রসাস্থাদনের ক্ষেত্রে রুচির ওই ভিন্নতা প্রায়শ তেমন কোনো বিরোধ বাধায় না; সাহিত্যের ভোজে বসে, কম হোক বেশি হোক, রসিকজনেরা আনন্দ আহরণ করে।

পড়ে অশেষ আনন্দ পেয়েছি—সত্যি আমার থুব ভালো লেগেছে—এরপ একথানি বইয়ের নাম আমি উল্লেখ করব। এবং এও আমার দৃঢ় বিশ্বাস, যেবইখানি আমাকে আনন্দ দিয়েছে, অপর দশজন রসজ্ঞ পাঠককেও তা আনন্দ দেবে। বইখানি কেন আমার ভালো লেগেছে [ আগেই বলেছি, এ প্রশ্নের উত্তর দেওয়া একটু কঠিন ] তা-ও আমি সাধ্যমতো বলতে চেষ্টা করব, তার য়ৌজিকতা স্ক্রীজনেরই বিচার্য।

ভূমিকার পালা শেষ হল। এবার আমার প্রিয় বইথানির নাম বলি—
'মৈমনসিংহ-গীতিকা' কলকাতা বিশ্ববিভালয় কর্তৃক প্রকাশিত, আচার্য দীনেশচন্দ্র
সেনের সম্পাদিত। পূর্ববেদর কয়েকটি মনোজ্ঞ পল্লীগাথা এতে সংকলিত হয়েছে।
এই গাথাগুলি বাংলার লোকসাহিত্যের পর্যায়ভুক্ত।
আমার প্রিয় বইথানির নামঃ এতকাল গেয়ো মায়্ষের মুখে মুখে এগুলি প্রচলিত
'মেমনসিংহ-গীতিকা'
ছিল, আচার্য দীনেশচন্দ্রের অক্লান্ত উভামে কতিপয়
বংসর পূর্বে এসব গীতিকা সংগৃহীত হয়ে ছাপার অক্লরের মাধ্যমে দেশের শিক্ষিত-

সমাজে আত্মপ্রকাশ করেছে। দীনেশচন্দ্র পল্লীবাংলার এক অমূল্য সাহিত্যসম্পদ্র আমাদের হাতে তুলে দিয়েছেন, এজন্ম তাঁকে অজন্ত ধন্যবাদ।

অধুনা বাংলার সমাজজীবনের সংহতি বিনষ্ট হয়ে গিয়েছে, পল্লীর সঙ্গে আমাদের যোগস্ত্রটি ছিন্নপ্রায়। তাই এককালে বাংলার বিভিন্ন অঞ্চলে যে-সব চিত্তহারী লোকগীতিকা আমরা গুনতে পেতাম, বর্তমানে তা আর গুনতে পাই না

অধুনা গ্রামীণ সংস্কৃতি ক্ষয়িঞ্তার মূথে —নাগরিক সংস্কৃতি গ্রামীণ সংস্কৃতিকে ধীরে ধীরে গ্রাস করে ফেলছে। ফলে লোকসাহিত্যের ধারাটি উপেকার মরুপ্রান্তরে ক্রমেই বিলুপ্ত হয়ে যাচছে। শহুরে

সভ্যতার আক্রমণ হতে আমরা আত্মরক্ষা করতে পারছি না, এ কম পরিতাপের কথা নয়। একালের গীতি নাগরিক গীতি, একালের সাহিত্য নাগরিক সাহিত্য। ছোটবড়ো শহরের বাইরে যে-বিশাল জনপদ পড়ে রয়েছে তার হুৎস্পলন এ সাহিত্যে শ্রুতিগোচর হয় না, তাই প্রাণের পিপাসাও সম্পূর্ণ মিটে না। পল্লী ও নগর—পরস্পর কাছে থেকেও এরা কত দূরে! উভয়ের মধ্যে বিচ্ছেদের কথাটি ভাবলে মন বেদনায় ভরে ওঠে।

শহরবাসী হয়েও পল্লীকে আমি ভালোবাসি, আমার পূর্ববাংলার গ্রামাঞ্চলকে আমি ভুলতে পারি না। সেই গ্রামগুলির সরল অনাড়ম্বর জীবন্যাত্রার পাশে নাগরিক জীবনের পরিবেশটি একান্তই ক্রত্রিম বলে মনে হয়। এখানে চতুপ্পার্শ্বের ক্রত্রিমতার চাপে প্রাণটা যখন হাঁপিয়ে ওঠে তখন অবসরক্ষণে চোখ বজে আমি ছদও পল্লীর কথা ভাবি, পল্লীর বুকে স্বপ্রপ্রাণ করি, মনে কেমন একটা শান্তি পাই—ম্বিশ্ব স্থম্পর্শের শান্তি। বোধকরি আমার এই সহজাত পল্লীপ্রীতিই আমাকে পূর্ববাংলার গ্রাম্য গীতিকাগুলির এতথানি অন্বর্গা করে তুলেছে। সত্যই, পূর্বক্ষণীতিকার আকর্ষণ আমার কাছে অত্যন্ত প্রবল। এমন কি, সাম্প্রতিক কালের বড়ো সাহিত্যাশিলীর লেখা বই হাতের কাছে থাকতেও, সময় পেলে, আমি এই গীতিকাসাহিত্যের মধ্যে মনকে ভুবিয়ে দিই, অনাবিল আনন্দে স্থাত হই।

আধুনিক বাংলা সাহিত্য বহুগুণাঘিত। বিচিত্র তার প্রসাধনকলা বা অলংকরণসজ্জা, তার কল্পনার পরিধি বিস্তৃত, জীবনজিজ্ঞাসা গভীর ও জটিল, মননের ঐশ্বর্ধে
সে দীপ্ত, তাঁর বাচনভিদতে চমকপ্রদ কত নৈপুণ্য, ভাষায় কত বর্ণাঢ্য শিল্লস্থমা!
এ সাহিত্য বারা রচনা করেছেন তাঁদের সকলেই শিক্ষার আলোকপ্রাপ্ত, তাঁরা
আত্মসচেতন শিল্পী। একালের কাব্যক্বিতা ইত্যাদির বিশেষ একটি স্থাদ ও
সৌন্ধ্র রয়েছে। আমি যে-গীতিকাসাহিত্যের কথা উল্লেখ করেছি, তার স্থাদ ও

সৌন্দর্য কিন্তু এর থেকে সম্পূর্ণ স্বতন্ত্র। উচ্চকোটির সাহিত্যের বিষয়বস্তু ও প্রকাশ-ভিন্নির সঙ্গে এসব লোকগীতিকার বিষয়বস্তু ও প্রকাশভিদ্যর মিল কোণাও চোখে পড়ে না। এই গীতিকাগুলি পল্লীর নিরক্ষর ক্রষককবির রচিত। শিল্পীহিসাবে কেউ

তাঁরা আত্মসচেতন ছিলেন না, কবিখ্যাতি তাঁদের প্রবুদ্ধ পল্লীণীতিকার স্বাদ অভিনব করেছে বলে মনে হয় না। তাঁরা কথনো উচ্চশিল্প-নৈপুণ্য অনুশীলন করেননি—হৃদয়ের আবেগ-অনুভৃতিকে লৌকিক ছন্দে আড়ম্বহীন ভাষায় প্রকাশ করেছেন। পল্লীর নরনারীর অন্তরের যে-মাধুর্যের ধারাটি অত্তরঙ্গ স্রোতস্বিনীর মতো তৃঃখদারিদ্যের উপলথণ্ডের ভিতর দিয়ে বয়ে চলছিল, পল্লীর মানবমানবীর কারুণ্যমিশ্র যে-মধুময় হুদয়রহস্ত স্থর ও ছন্দের অপেক্ষা করছিল, সেই হৃদয়মাধুর্য, দেই হৃদয়রহত্তই এইসব কৃষককবিদের কবিতার প্রধান উপজীব্য। পল্লীপ্রকৃতির সঙ্গে পল্লীর মানুষকে একস্থতে গেঁথে নিয়ে পল্লীর ভাষাতেই তাঁরা গান বেঁধেছেন স্বাভাবিক ভঙ্গিতে। শিল্পের চাতুর্য তাঁরা শেথেননি, তাই তাঁদের রচনায় এতটুকু কৃত্রিমতার স্পর্শ নেই। জননীর সেহাঞ্চলাশ্রয়ী শিশুর মুখের অস্ফুট কাকলি যে-কারণে আমাদের মনোহরণ করে, ঠিক সেই কারণে নিরক্ষর গ্রাম্যকবিদের রচিত গাথাগুলি আমাদের চিত্ত আকর্ষণ করে। 'মৈমনসিংহ-গীতিকা'র বিষয়বস্তুর মাধুর্য ও প্রকাশভগির সহজ সৌন্দর্য দৃষ্টি এড়াবার নয়। ছোট ছোট ছেলেমেয়েদের হৃদয়ভাব ও ভাষার সঙ্গে বয়স্ত মান্ত্যের হৃদয়ভাব ও ভাষার যে-পার্থকা, উক্ত লোকগীতিকার সঙ্গে মধ্যযুগ ও বর্তমান যুগের উচ্চ-কোটির সাহিত্যের পার্থক্যটি তজপ। গীতিকাগুলি যেন গ্রাম্যপ্রকৃতির দান, এবং এখানেই তার লক্ষণীয় বিশিষ্টতা। যা স্বকীয় বৈশিষ্ট্যে দীপ্যমান, তাকে কি আমরা সহজে উপেক্ষা করতে পারি ? পূর্ববাংলার 'মৈমনসিংহ-গীতিকা' সাহিত্য-স্ষ্টি-ছিসাবে উপেক্ষণীয় নয়।

এই পল্লীগাথাগুলির সাহিত্যিক সৌন্দর্য লক্ষ্য করবার মতো। কাব্যবোধ বাঁদের রয়েছে তাঁরা সহজেই বুঝতে পারবেন, এসব গীতিকার মাধ্যমে পল্লীকবিরা

পল্লীগাথার সাহিত্যিক সৌন্দর্যঃ কবির কঠোর সংযম আমাদের একাধারে পরিবেশন করেছেন আখ্যানকাব্য, নাটক ও গীতিকবিতার রস। আখ্যানকাব্যের বিশেষত্ব তার কাহিনীর অবিচ্ছিন্ন গতি, ঘটনার স্থসংবদ্ধ বিস্থাস। এথানে অবাস্তর প্রসঙ্গের অবতারণার এতটুকু

অবকাশ নেই, কোথাও থেমে কবির এদিক-ওদিক তাকাবার সময় নেই; কেননা, তাঁর আসল কাজ ঘটনাবর্ণনার সাহায্যে কাহিনীটিকে এগিয়ে দেওয়া। আধ্যান-কাব্যের লক্ষণীয় গুণ—বর্ণনার ভিতরে কঠোর একটা সংযম। এই সংযম

সুস্পষ্ট চোখে পড়ে পল্লীগাথাগুলিতে। আপনারা অনেকেই মঙ্গলকাব্যের সঙ্গে পরিচিত। সেখানে দেখবেন, কাহিনীর অবিচ্ছিন্ন গতির বিষয়ে কবিরা মোটেই সচেতন নন, সংযমশিক্ষা তাঁদের তেমন ছিল বলে মনে হয় না। তাই যেখানেই সুযোগ পেয়েছেন মঙ্গলকাব্যের কবিদল সেখানে অবান্তর প্রসঙ্গের মধ্যে পদক্ষেপ করেছেন। এতে পাঠকের ধৈর্যচ্যতিঘটে, রসভঙ্গহয়। অথচ নিরক্ষর রুষককবিরা এ বিষয়ে কত সচেতন! তাঁদের বর্ণিত কাহিনীতে কোনো রকমের আক্ষিক উৎপাত নেই, গল্লাংশের স্বচ্ছন্দ গতি কোথাও ব্যাহত হয়নি—গল্ল বলার কোশলটি তাঁরা বেশ আয়ত্ত করে নিয়েছিলেন। আমি এখানে তিনটি-মাত্র গাণার নামোল্লেখ করছি—'মহুয়া', 'মলুয়া', 'চন্দ্রাবতী'। এই তিনটি পল্লীগাথায় আপনারা এমন কোনো ঘটনার বর্ণনা পাবেন না, যা পড়ে এতটুকু অবান্তর বলে মনে হবে। গল্লের স্রোত এখানে নির্মারিণীর মতো নির্বাধ গতিতে প্রবাহিত হয়েছে। ঘটনার অথগুতা, কাহিনীর নিটোল সমগ্রতা গীতিকাগুলির গৌরব বাড়িয়েছে।

তারপর গীতিকাসাহিত্যের নাটকীয় গুণ। 'এপিক'-জাতীয় রচনায় আমরা ঘটনাকে পাই বর্ণনার মাধ্যমে, কিন্তু নাটকে ঘটনাগুলিকে আমরা চোধের সন্মুখে জীবন্তভাবে দেখি—যেহেতু নাটক দৃশুকাব্য। নাটকের আরো একটি বৈশিষ্ট্য

ক্ষণীয়। ঘটনার আক্সিকতার কথাই বলছি। যাকে
নাটকীয় গুণ
নাটকীয় পরিস্থিতি বলা হয় তা অচিন্তিতপূর্ব, একেবারে
আক্সিক। ঘটনার কার্যকারণ-সম্পর্কের স্থাট
হঠাং ছিন্ন হয়ে যায়, ঘটনা সহসা এমন একটা পরিণতিলাভ করে, একমূহুর্ত
পূর্বেও যার কথা একবারও চিন্তা করিনি, কল্পনা করিনি। ঘটনাপ্রবাহের এই

আকস্মিক গতিপরিবর্তন নাট্যসাহিত্যকে উপভোগের সামগ্রী করে তোলে। দৃশুকাব্যের উপরিউক্ত গুণ-তৃইটি আলোচ্যমান লোকগীতিকার মধ্যে স্থপরিস্ফুট।

'মহুয়া' পালাটিতে ঘনায়মান সন্ধার আধো-আলো আধো-অন্ধকারের কুছেলিকামণ্ডিত পরিবেশে জলের ঘাটে নদের চাঁদের সঙ্গে বেদের মেয়ে রূপদী মহুয়ার দেখা, উভয়ের কথাবার্তা, 'বাভার ছেড়ি'কে নদের চাঁচুরির দৌলর্মের দৃষ্টান্ত: মহুয়ান্ম্যা-চল্রাবতী আশ্রম নিয়ে মহুয়ার ওই প্রেমনিবেদনকে প্রত্যাখ্যান, তারপর উভয়ের পরস্পার নিকটতম সায়িধ্যে আসা, ছোমরা বাভার রোষ, নদের চাঁদকে হত্যা করবার জন্তে মহুয়ার হাতে বিষলক্ষ্যের ছুরি তুলে দেওয়া, প্রায়স্পদের বুকে ছুরি বিসমে দেওয়ার পরিবর্তে তাকে নিয়ে বেদের মেয়ের

পলায়ন, অরণ্যপ্রদেশে নদীতীরে বণিকের সঙ্গে তাদের সাক্ষাৎ, ওই সদাগরের নৌকায় তৃজনের নতুন বিপদ, কৌশলে সদাগরের বিনাশসাধন, অতঃপর ভণ্ড সন্মাদীর কবল থেকে নিজেদের মুক্ত করে নিয়ে উভয়ের পলায়ন, মিলনমুখে কিছুকাল দিনযাপন, অবশেষে বেদের দলের সেখানে উপস্থিতি এবং প্রেমিক-প্রেমিকার শোচনীয় মৃত্যু—প্রত্যেকটি ঘটনা নাটকীয় দৃশ্য হয়ে উঠেছে, এবং ঘটনাগুলির আকম্মিক পরিণতি আমাদের চিত্তকে মুগ্ধ করে।

শেল্রমা' এবং 'চক্রাবতী' পালাহটিতেও আমরা একই নাট্যসৌন্দর্য দেখতে পাই। জলের ঘাটে প্রস্কৃট্যৌবনা মলুয়ার সঙ্গে চাঁদবিনোদের সাক্ষাৎ, তারপর উভয়ের তরুণ হৃদয়ে প্রেমের উন্মেষ, ছ'জনের বিবাহমিলন, স্থন্দরী মলুয়ার প্রতি ছৃষ্ট কাজির পাপদৃষ্টি, কাজির হাতে চাঁদবিনোদের অশেষ লাঞ্ছনা, পাঁচ ভাইয়ের সাহায়ে প্রতিশোধপরায়ণ কাজির হাত থেকে মলুয়া কর্তৃক স্বামীর উন্ধারসাধন, দেওয়ান সাহেবের ঘরে মলুয়ার বন্দিনীজীবনযাপন, তিন মাস পরে সেই বন্দিনীজীবনের অবসান, স্বামীর ঘরে অভাগিনী মলুয়ার দাদীবৃত্তি, সপাঘাতে বিনোদের মৃত্যুআশক্ষা, মলুয়া কর্তৃক স্বামীর প্রাণরক্ষা, স্বামীর হাতে মলুয়ার নারীত্বের চরম অবমাননা, সর্বশেষে নদীর জলে নোকা ভুবিয়ে দিয়ে অভিমানিনীর প্রাণত্যাগ—এ ঘটনাগুলিও পাঠকের চোপে একেবারে প্রত্যক্ষ হয়ে ওঠে। এখানেও ঘটনার বিষাদময় নাটকীয় পরিণতি চমৎকারিত্বের স্প্রে করেছে।

'চন্দ্রাবতী' পালাটিতে চন্দ্রার ব্যর্থ প্রেমজীবনের কাহিনী বিয়োগান্ত দৃশ্য-কাব্যের হুর্লভ মহিমায় সমুজ্জল হয়ে উঠেছে। চন্দ্রার সঙ্গে জয়চন্দ্রের প্রথমসাক্ষাৎ থেকে আরম্ভ করে এই গীতিকার শেষ দৃশ্যটি পর্যন্ত নাটকীয় সংঘাতে মুখর। পিতার শিবপূজার জন্ম চন্দ্রা প্রতিদিন ফুল তুলতে যেত পুকুরের ধারে। সেই নির্জন পুকুরধারে একদিন জয়চন্দ্রের সঙ্গে তার সাক্ষাৎ হল। ধীরে ধীরে অপরিচয়ের ব্যবধান দূর হয়ে উভয়ের জীবন প্রণয়ের য়ত্রে বাঁধা পড়ল। হজনের বিবাহমিলনে কোনো সামাজিক বাধা ছিল না। বিবাহের প্রভাব উঠল, চন্দ্রার পিতা তা সমর্থন করলেন। স্থতরাং বিবাহ-অয়্প্রানের উত্যোগ-আয়েজন গুরু হল। অকস্মাৎ ঘটনাধারা ভিয়মুথে বইল। একদিন শোনা গেল, জয়চন্দ্র একজন মুসলমান-রমণীর প্রণয়াসক্ত হয়েছে। বিনামেঘে যেন বজ্রপাত হল—চন্দ্রার চিত্তবেদনার গভীরতা সহজেই অয়ুমেয়। হদয়টিকে পাষাণ করে নিয়ে এই ভাগ্যবিড়িখিতা নারী বাকি জীবন শিবপূজায় কাটিয়ে দেওয়ার সংকল্প করল। নিজে কত বড়ো ভুল করেছে, জয়চন্দ্র তা অল্পলালের মধ্যেই বুঝতে পারল। অয়ুতাপের তাড়নায় একদিন সে চন্দ্রার সঙ্গে দেখা করতে এল। চন্দ্রা কিন্তু মন্দিরের দ্বার তাড়নায় একদিন সে চন্দ্রার সঙ্গে দেখা করতে এল। চন্দ্রা কিন্তু মন্দিরের দ্বার

খুলল না, দেবালয়ের পাষাণদেবতার মতো তার হৃদয়টিও মর্মঘাতী বেদনায় বুঝি পাষাণে পরিণত হয়েছে। নিজের প্রার্থনা বার্থ হলে পর জয়চন্দ্র মালতীর ফুল দিয়ে তার জীবনের শেষ কথা দেবালয়ের রুজদারে লিখে রেখে গেল। সেইদিনই চন্দ্রানদীর ঘাটে গিয়ে দেখতে পেল জয়চন্দ্রের মৃতদেহ জলে ভাসছে। ছটি জীবনের কী শোকাবহ পরিণতি! কেবল বর্ণনার মাধ্যমে নয়, রুষককবি ঘটনার ঘাতপ্রতিঘাতের মাধ্যমে চন্দ্রাবতী ও জয়চন্দ্রের অভিশপ্ত জীবনের অশ্রুসক্তি কতকগুলি দৃশ্য উন্মোচিত করেছেন। তিনটি পালাই বিয়োগান্ত, ট্র্যাজেডির রসে অভিবিক্ত—পড়লে পাঠকের হৃদয় কর্ষণাবিগলিত হয়, অন্তরের নিভৃত প্রদেশ হতে বেরিয়ে আসে অতি সকরণ একটি দীর্ঘনিশাস।

এবার আমরা গীতিকাগুলির বিশায়কর 'লিরিক' আবেদন সম্পর্কে ত্-একটি কথা বলব। এই অপূর্ব লিরিকমাধুর্যের গুণেই এ সমন্ত গাণা ষথার্থ কাব্য হয়ে উঠেছে। নরনারীর প্রেমাত্মভবকে পল্লীর প্রায়-নিরক্ষর গীতিকাসাহিত্যের লিরিক অবেদন
আবেদন
প্রেম অন্ধ, সে কোনোপ্রকার শাসন মানে না, পার্বত্য

নদীর মতো উদাম বেগে ছুটে চলে, জগৎকে প্লাবিত করতে চায়। অশিক্ষিত হলেও পল্লীকবিরা মনস্তব খুব ভালো বুঝতেন, রহস্তময় প্রেমের স্থান্দিটি তাঁরা চিনতেন। তাই এত স্থানর করে তাঁরা নায়কনায়িকার মৃক অন্তর্বেদনার মুখে ভাষা দিতে পেরেছেন। প্রেমের ও জগতের অন্ধাতিকেই তাঁরা শুধু দেখে গেছেন, প্রেমজীবনের কোনো নৈতিক সমালোচনা করতে বসেননি। মানবমানবীর স্থাত্থে, হাসিকালার প্রতি তাঁদের যে সমবেদনা তার কোনো পরিমাপ হয়না। কবিচিত্তের এই অতলম্পর্শ সহাত্ত্তিই গীতিকাগুলির প্রতিটি ছত্তের ভিতর দিয়ে সংগীতমূর্ছনায় ফেটে পড়েছে—মানবজীবনে স্থাপ্রের হাসি স্থাপ্রে কাঁদন' দেখে পল্লীকবিরা নিঃশব্দে অশ্রুমোচন করেছেন।

চরিত্রাঙ্কনের ক্ষেত্রে এইসব কবি আশ্চর্য কুশলতা দেখিয়েছেন। এখানে আপনারা লক্ষ্য করবেন যে, পুরুষচরিত্রগুলি অপেক্ষাকৃত ছুর্বল। কিন্তু নারী-

চরিত্রগুলি প্রেমের বীর্ষে অশঙ্কিনী, প্রেমের বিপুল কুশলতা শক্তিতে শক্তিমতী। একনিষ্ঠ প্রেম নারীকে কতথানি মহীয়সী করে তোলে, প্রেমকে পাথেয় করে সে কী

গর্বিত পদক্ষেণে সহস্র আঘাতসংঘাতের কাঁটার পথে এগিয়ে চলে, এবং প্রেমের তপস্থাবলে কীভাবে সতীত্ব ও নারীত্বকে বাঁচিয়ে রাখে, তার উজ্জ্বল স্বাক্ষর গাথা-গুলির পাতায় পাতায় মুদ্রিত রয়েছে। ক্রমককবিদের স্বচেয়ে বড়ো ক্রতিত্ব এই

যে, একই প্রেম তাঁদের রচনার উপজীব্য হলেও প্রত্যেকটি নায়িকাকে তাঁরা ব্যক্তিবৈশিষ্টো উজ্জ্বল করে তুলেছেন, নায়িকারা কোনো একটা বিশেষ প্রেণীর নায়ীর
প্রতিনিধি অর্থাৎ 'টাইপ' হয়ে ওঠেন। 'মছয়া', 'মল্য়া' ও 'চক্রাবতী—তিনজনেই
প্রেমিকা নায়িকা, অথচ তাদের চরিত্র স্বাতন্ত্রের দীপ্তিতে সমুদ্রাসিত। বেদের
পালিতা কল্পা মছয়ার তুঃসাহসিক কার্যকলাপ আমাদের বিস্মিত করে, সে যেন
বিষধরসর্পজড়িত একটি চন্দনতরু, যেন বজ্রগর্ভ বিদ্যুৎলতা—আরণ্য আদিমতা
তার চরিত্রে স্প্রেকাশ। মল্য়া হিন্দুসমাজের একেবারে খাঁটি ভালো মেয়ে। সে
বিপ্রব বাধাতে পারে না, বিজোহ ঘোষণা করতে জানে না, সমস্ত অপমান-লজ্জা,
তুঃখকন্ট নীরবে সহ্থ করে। তার নারীত্বের অবমাননা মখন অসহনীয় হয়ে উঠেছে
তথন আত্মবিসর্জন করে সে সকল লাঞ্ছনার অবসান ঘটয়েছে। চন্দ্রারতী মেন
শুভ্রভাস একটি শ্বেতপন্ন, পবিত্র প্রেমের প্রতিমূর্তি সে। চন্দ্রার প্রেমান্থতব আত্মন্ত
সংযম-শাসনে শাসিত। কোমলেকঠোরে তার চরিত্র অপূর্ব হয়ে উঠেছে। ত্রবিষহ
বেদনার মূহুর্তেও সে নিজের চিন্তটিকে নিক্ষপ দীপশিথার মতো প্রশান্ত হৈর্যে
অবিচল রেথেছে—'না কান্দে না হাসে চন্দ্রা নাহি বলে বাণী, আছিল স্কন্দরী কল্লা
হইল পাষাণী'।

এই গীতিকাগুলির মতো এমন স্থানর মানবীয় রদের কবিতা বাংলাসাহিত্যে খুব বেণী নেই, একথা যদি বলি, তাহলে বোধ করি খুব ভুল করা হয় না। প্রেমের সোন্ধ ও প্রেমের তপভার চিত্র পল্লীকবিদের হাতে কী চমৎকার ফুটেছে!

নরনারীর প্রেমজীবনের রহস্তময় অন্তঃপুরে তাঁরা মানবীয় রসের অপূর্ব অবলীলায় প্রবেশ করেছেন, প্রেমকে লৌকিক সীমার উৎসার

মধ্যে আবদ্ধ রেখেও তাকে সমস্ত অশুচিতার উংধর্ব তুলে

ধরেছেন। এসব লৌকিক প্রেমগীতিকার অস্তুলরের এতটুকু স্পর্ণ নেই, সুল বাসনার বিক্ষোভ নেই, সর্বত্র একটা স্পিঞ্চ গুচিতা ও শালীনতা বিরাজমান। বৈষ্ণবপদগুলিও প্রেমের কবিতা। কিন্তু সেই প্রেম অপ্রাকৃত, পার্থিব নরনারীর প্রণয়ত্ব্য পদাবলীর রেল মিটবার নয়—বৈষ্ণবের গান শুধু বৈকুঠের জন্তে। কিন্তু আলোচ্যমান গাণাগুলিতে যে-প্রণয়কণা বর্ণিত হয়েছে তা আমাদের এই বাস্তব-সংসারের চিরপরিচিত মানবমানবীর, মর্ত্যের আকৃতিই এগুলির মধ্য দিয়ে প্রতিস্পালিত হয়েছে। তাই এইসব পল্লীগাণার আবেদন সার্বজনীন। গীতিকার ভাষা নিরাভরণ অথচ অপূর্ব্ব সৌলর্থে মণ্ডিত, প্রকাশভিন্নসরল অথচ ব্যঞ্জনাসমূদ্ধ। এখানে প্রণয়-আলেখ্য ইন্দ্রিয়গ্রাহ্ অথচ স্থুলতার উংবর্চারী। অশিক্ষিত হয়েও পল্লীকবিরা এমন চিত্তহারী প্রেমগাণা কী করে রচনা করলেন, তা-ই অবাক হয়ে ভাবি।

পল্লীগীতিকাগুলির ভাষা ও কবিছের সৌন্দর্য-মাধুর্যের সামান্ত পরিচয় দিয়ে আমরা বর্তমান আলোচনা শেষ করব। অনলংকৃত বাকাও যে কেমন সহজে চিত্তচমৎকার কাব্য হয়ে ওঠে, তা যদি কেউ দেখতে চান, তাহলে আমাদের অন্ধরোধ, তাঁরা যেন এইসব গীতিকার দিকে একবার ভাষা ও কবিছের সৌন্দর্য দৃষ্টিপাত করেন—পল্লীকবির সহজ কবিছে তাঁরা অবশুই মুয় হবেন। কয়েকটি বিচ্ছিন্ন দৃশ্য ও বর্ণনা এখানে উদ্ধার করছি। আশাকরি, সহদয় পাঠক এগুলি থেকেই সমালোচ্য গীতিকাসাহিত্যের কাব্যোৎকর্ষবিষয়ে কিছটা ধারণা করে নিতে পারবেন।

পালার নাম 'মহুয়া'। বেদেরা গ্রামে এসেছে, থেলা দেখাবে। নহার ঠাকুর সেই থেলা দেখতে গিয়ে এই প্রথম মহুয়াকে দেখল। প্রথমদর্শনেই নদের চাঁদের হৃদয়ে অনুরাগের সঞ্চার হল। এই অনুরাগের বহির্দ্ধ প্রকাশটি কবির হাতে কী স্থলর ফুটেছে:

> 'যথন নাকি বাভার ছেড়ি বাঁশে নাইল লাড়া। বস্তা আছিল্ নভার ঠাকুর উঠ্যা অইল থাড়া॥ দড়ি বাইয়া উঠা। যথন বাঁশে বাজি করে। নভার ঠাকুর উঠ্যা কয় পইড়া। বুঝি মরে॥'

— 'পইড়া ব্ঝি মরে' কথাগুলি নদের চাঁদের পূর্বরাগরঞ্জিত হাদয়টিকে সর্বসাধারণের কাছে একেবারে অনাবৃত করে ধরেছে। ওই আচরণ একজন নির্লিপ্ত
দর্শকের নয়, নিঃসন্দেহে প্রেমিকের। তারপর, আসয় সদ্ধার নির্জনতায় জলের
ঘাটে স্থলরী মহয়াকে নদের চাঁদ কীভাবে আত্মনিবেদন করছে, তার অয়পম চিত্রটি
একবার দেখুন। ভীরু প্রণয়ী সংকোচকম্পিত কপ্তে বেদের মেয়ে মহয়ার কাছে
তার মাতাপিতার পরিচয় চাইলে মহয়া বোধকরি একটা দীর্ঘনিশ্বাস ফেলে
বললে:

'নাহি আমার মাতাপিতা গর্জদোদর ভাই। স্রোতের হেওলা অইয়া ভাসিয়া বেড়াই॥'

মত্য়া স্রোতের শেওলাই বটে। তার কথা শুনে নছার ঠাকুর হৃদয়াবেগ সংবরণ করতে পারল না, মনের গোপন কথাটি প্রকাশ করে ফেলল: 'তোমার মত নারী পাইলে আমি করি বিয়া।' বেদের মেয়ে হলেও মত্য়া চিরকালের নারী। সে মনে মনে ভাবল, নদের চাঁদের কাছে বৃঝি তার হৃদয়ের তুর্বলতাটি প্রকাশ পেয়ে গেল। পুরুষের কাছে এত সহজে ধরা দিতে হল, কী লজ্জার কথা! তাই কুত্রিম রোষ দেখিয়ে বললঃ

> 'লজ্জা নাই নিলাজ ঠাকুর লজ্জা নাইরে তর। গলায় কলসী বাইন্ধ্যা জলে ডুব্যা মর॥'

প্রেমার্তির স্থতীর বেদনা যে-মান্ত্রটি অহর্নিশ নিঃশব্দে সহ্ করছে তাকে মহুয়া বলছে মৃত্যু বরণ করতে! নদের চাঁদ মরবে, কিন্তু প্রকৃতির সংসারের নদীতে ডুবে নয়—মহুয়ার হৃদয়য়মুনায় ডুব দিয়েঃ

'কোথায় পাইবাম কলসী, কন্সা, কোথায় পাইবাম দড়ি। তুমি হও গহিন গাঙ্ আমি ডুব্যা মরি॥'

প্রেমিকচিত্তের এই আশ্চর্যস্থলর অভিব্যক্তির মধ্যে যে-কবিষ্পোলর্য রয়েছে তার তুলনা হয় না। উপরের ছটি পঙ্ক্তি অবিশারণীয়।

'মলুয়া' পালাটির শেষ দৃখ্য অতিশয় করণ। ভাগ্যবিড়ম্বিতা, সমাজলাঞ্ছিতা
মলুয়ার শোচনীয় মৃত্যুর ঠিক পূর্বমূহুর্ত। মাঝনদীতে গিয়ে সে আস্তে আস্তে
নোকাটি ডুবিয়ে দিছে, আত্মীয়য়জন সকলে কাতরম্বরে তাকে আহ্বান করছে
ফিরে আসবার জন্মে। কিন্তু মলুয়া সংসারে আর ফিরবে না, নারীস্বের
অপমান তার কাছে অসহনীয় হয়ে উঠেছে। একে একে সকলকে প্রণাম
জানিয়ে সে বিদায় নিল। তারপরঃ

'পূবেতে উঠিল ঝড় গজি উঠে দেওয়া।
এই সাগরের কুল নাই ঘাটে নাই থেওয়া॥
ভুবুক ভুবুক নাও আর বা কতদ্র।
ভূইবাা দেখি কতদ্রে আছে পাতালপুর॥
পূবেতে গজিল দেওয়া ছুটল বিষম বাও।
কইবা গেল স্থলর কন্তা। মনপ্বনের নাও॥'

এহেন ট্রাজিডির চিত্র যে-কবি আঁকতে পারেন তাঁর কবিত্বশক্তি অস্বীকার

'রাত্রিকালে শরশয়া বহে চক্ষের পানি। বালিশ ভিজিয়া ভিজে নেতের বিছানি॥'

অসহ তার হৃদয়বেদনা। কত কথা চন্দ্রার মনে পড়ে। সেই অতর্কিত

পরিচয়, সেই অতর্কিত প্রেম, সেই মুগ্ধ আত্মনিবেদন, সেই বিচিত্রমধুর প্রেমস্থ্য—
একমুহুর্তে সব কোথায় অদৃশ্য হয়ে গেল! চল্রা জীবনে আর ঘুমোতে পারবে না,
চিরকালের জন্ম তার ঘুম টুটে গেছে। শিবপ্জায় মন দিলেও হতভাগ্য জয়চল্রকে
কি জীবনে সে ভ্লতে পেরেছিল? অসম্ভব। চল্রার হাদয়ের শ্ন্যতার পরিমাপ
করবে কে:

'শুধাইলে না কয় কথা মুখে নাহি হাসি। এক রাত্রে ফুটা ফুল ঝইরা অইল বাসি॥'

এই চিত্রটি দেখে কার চোখে-না জল আসে, কার চিত্ত-না হাহাকারে শ্বসিত হয়ে ওঠে?

পূর্ববঙ্গের 'মৈমনসিংহ-গীতিকা' বইখানি কেন আমার ভালো লাগে, উপরে তা আমি যথাসাধ্য বোঝাবার চেষ্টা করেছি। এখন রসজ্ঞ পাঠকেরা বিচার করবেন আমার ভালো-লাগার হেতুনির্দেশ যুক্তিসহ কিনা।

## সবাক চলচ্চিত্র ঃ সমাজজীবনে ও জাতীয় জীবনে ইহার প্রভাব

্রিচনার সংকেতস্ত্রে ৪ এ যুগে চলচ্চিত্রের সর্বব্যাপ্ত প্রভাব—চলচ্চিত্রের জনপ্রিয়তার হেতুনির্দেশ—চলচ্চিত্রের প্রয়োজনীয়তাবিচার—চলচ্চিত্রের গুরুতর দায়িত্ব—নিকৃষ্ট চলচ্চিত্রের দূষিত প্রভাব—চলচ্চিত্র ও আনাদের নানসিক স্বাস্থ্যহানি—চলচ্চিত্র ও সমাজকল্যাণ—শিক্ষাপ্রচার ও আনন্দ্পরিবেশনে চলচ্চিত্র—উপসংহার।

আধুনিক বিজ্ঞানের বড়ো একটি দান সবাক চলচ্চিত্র। এই চলচ্চিত্রের সঙ্গে একালের নাগরিক জীবনের এক অবিচ্ছেন্ত সম্পর্ক গড়ে উঠেছে। ছোট-বড়ো শহরে যাঁরা বাস করেন তাঁদের সকলেই নিজেদের প্রত্যক্ষ অভিজ্ঞতা থেকে

এ মুগে চলচ্চিত্রের করে থাকবেন যে, চলচ্চিত্রপ্রতিষ্ঠান ক্রমশ সর্বব্যাপ্ত প্রভাব বিস্তার করে চলেছে। এক কথায় বলা যায়, এর

আকর্ষণ ত্র্বার। রঙ্গমঞ্চের আবেদনের জৌলুসও আজ চলচ্চিত্রের কাছে একেবারে নিপ্রভ হয়ে গিয়েছে। বর্তমানে আমাদের বাঙালীজীবনে তুর্গতিলাঞ্ছনার অন্ত নেই, আমরা দারিত্যক্রিষ্ট। ধাছাভাব, বস্ত্রাভাব দেশে দিন দিন প্রকট হয়ে উঠছে. জিনিসপত্রের দাম হু-হু করে বেড়ে যাচ্ছে। কিন্তু আপনি হুপুরে কিংবা সন্ধায় একটি চলচ্চিত্রগৃহের সন্মুখে দাঁড়ান, দেখতে পাবেন, সেখানে জনারণ্যের স্ষ্টি হয়েছে; টিকিটঘর থেকে আরম্ভ করে ফুটপাথের বহুদূর পর্যন্ত কত কত মাহুষ লাইন ধরে দাঁড়িয়ে আছে—বালকের দল, কিশোরের দল, প্রোটের দল, শ্রমিক-মজুর—বাদ কেউ নেই। যুদ্ধের দিনে রেশনের দোকানেও এত ভিড় আপনারা কখনো কেউ দেখেননি।

রান্তায় হাঁটুন, তুপাশের দেয়ালগুলির দিকে তাকান, দেখবেন, কত বিচিত্র রকমের পোন্টার দেয়ালের গায়ে মারা রয়েছে—জনপ্রিম চিত্রতারকাদের আকাজ্জিত মুখছেবি সেখানে প্রতিবিধিত। আপনার বাড়ীতে পুরাণো দৈনিক সংবাদপত্রের ফাইল যদি থাকে তাহলে বিজ্ঞাপনের পৃঠাগুলো এক নজরে দেখে যান; নিশ্চয়ই আপনার চোখে পড়বে, চলচ্চিত্র-সম্পর্কিত মনোহর বিজ্ঞাপনের আয়তন দিনের পর দিন কীরূপ ক্ষীত হয়ে উঠছে। শুধু দিনেমাজগৎকে নিয়েই আজকাল কতকগুলি চিত্তাকর্ষক পত্রিকা প্রকাশিত হছে। ওইসব পত্রিকা দেশের ছেলেমেয়েদের হাতে হাতে ঘুরছে, অভিনেতা-অভিনেত্রীদের নিয়ে কত রকমের তর্কবিতর্ক চলছে—ট্রামে-বাদে-রেক্ট্রেনেন্ট-পার্কে। এতেই সহজে উপলব্ধি করা যায়, ছায়াচিত্রের আকর্ষণ অপ্রতিরোধনীয়। স্বাক চলচ্চিত্র নাগরিক সভ্যতার অপরিহার্য অঙ্গ হয়ে উঠেছে বললে মোটেই অত্যুক্তি করা হয় না। সার্বজনীন এর আবেদন। স্নতরাং ব্যক্তিগত রুচির কথা যাই হোক, গোটা সমাজমনের উপর বাণীমুখর পর্দার অসামাত্য প্রভাব অন্ধীকার করার উপায় নেই।

চলচিত্রের এই অসামান্ত জনপ্রিয়তার কারণ নির্দেশ করা মোটেই কঠিন কিছু নয়। শহরে মান্তবের জীবন কিরূপ কর্মবান্ত, কতথানি যান্ত্রিক, তা কাকেও বুঝিয়ে বলা নিপ্রয়োজন। সকাল থেকে সন্ধ্যে পর্যন্ত স্বাই ক্র্যাসে ছুটে চলেছে জীবিকার সন্ধানে। কাজের ঘূর্ণীপাকে পড়ে এখানে মান্তবগুলি প্রতিমূহুর্তে

আবর্তিত হচ্ছে, সমস্ত দিনের মধ্যে এতটুকু বিশ্রাম চলচিত্রের জনপ্রিয়তার তাদের নেই। নিদারুণ কর্মব্যস্ততার পর তারা যথন হেতুনির্দেশ বাড়ী ফেরে তখন তাদের সকল দেহমন প্রান্ত ক্লান্ত

অবসাদগ্রন্ত। এরপ অবস্থার মন স্বভাবতই কিছুটা আনন্দ পেতে চায়, চিত্ত-বিনোদনের সামগ্রী খুঁজে কেরে, আমোদপ্রমোদের অভিলাষী হয়ে ওঠে। চিত্তের সজীবতা-প্রকুল্লতা ফিরিয়ে আনতে হবে, অপচ অধিক অর্থব্যায় করার মতো সামর্থ্য অনেকেরই নেই। এমন একটি পরিস্থিতিতে অল্লখ্রচায় তু-দণ্ডের আনন্দ-আহ্রণের বাসনা নিয়ে স্ক্রবিত্ত মানুসগুলি ছোটে শহরের প্রেক্ষাগৃহগুলির অভিমুখে। অবশ্য শ্রান্তি-অপনোদনের জন্মই যে সকলে সিনেমা দেখতে যায় তা নয়।
অভিনয়-নাচ-গান আর বহুবিচিত্র প্রাকৃতিক দৃশ্যের সহজ একটা আকর্ষণও তো
রয়েছে। ছায়াচিত্রে এ সমস্তকিছুই মেলে, এবং সামান্ত অর্থবায়ে। তাছাড়া,
বৃষ্টিবাদলার দিনে, কন্কনে ঠাণ্ডা ও শীতের সময়ে খেলার মাঠে, ঘোড়দৌড়ের
মাঠে, পার্কে, নদীতীরে আনন্দসঞ্চয়ের মানসে আশ্রয় নেওয়াটা তেমন নিরাপদ
নয়। কিন্তু প্রেক্ষাগৃহে সকালে-তুপুরে-সন্ধ্যায়-রাত্রিতে—যে-কোনো সময়েই—তুই
ঘণ্টা আড়াইঘণ্টাকাল নিশ্চিন্তে নিরাপদে কাটিয়ে দেওয়া যায়, এতটুকু অন্তবিধে
নেই। এসব কারণে বৈচিত্র্যাপিপান্ত আনন্দ-আকাজ্জী শংরবাসী মান্ত্রের পক্ষে
পর্দার কদর আজ এতথানি বেড়ে গেছে, তাই প্রেক্ষাগৃহগুলিতে প্রতিদিন অজ্যর্মান্ত্রের মিছিল। সকল বয়সের, সমাজের প্রত্যেকটি স্তরের মান্ত্র্যকে আনন্দ
যোগাতে পারে চলচ্চিত্র। সংবাদপত্র, রেডিও এবং ছায়াছবি—এগুলিকে বাদ
দিলে নাগরিক জীবন যে অনেকথানি বিশ্বাদ হয়ে পড়বে, এ বিষয়ে কোনো
সন্দেহ নেই।

বস্তুত নারীপুরুষ, বালকর্দ্ধ, ধনীনির্ধননির্বিশেষে প্রভৃত আননদপরিবেশনের ক্ষেত্রে চলচ্চিত্রের সঙ্গে অপর কোনো শিল্পের তুলনা হয় না। চোখের আর মনের তৃপ্তিসাধনের শক্তি এর অসাধারণ। কিন্তু এ সত্যটি ভুললে চলবে না যে,

সিনেমার মূল্য বা প্রয়োজনীয়তা শুধু চিত্তবিনোদনের চলচ্চিত্রের প্রয়োজনীয়তা-জত্যে নয়। শিল্পের সৃষ্টি মুখ্যত আনন্দদান বা মনোরঞ্জনের বিচার জন্ম হলেও, গৌণভাবে শিল্প সমাজকল্যাণবিষয়ে একেবারে উদাসীন থাকতে পারে না। আর্টের উপর কেবল আনন্দাভিলারী কিংবা রসিকচিত্তের নয়, বৃহত্তর সমাজেরও একটা দাবী রয়েছে। শিল্পের কাছ থেকে মালুষের প্রথম পাওনা হলো আনন্দ, আর উপরিপাওনা হলো শিক্ষা— বলিষ্ঠ জীবনাদর্শ। অভিনয়-নৃত্য-সংগীত-চিত্র ইত্যাদি একসময় এদেশে লোক-শিক্ষার বাহন ছিল। যাত্রা-পাঁচালী-কথকতা-কবিগান প্রভৃতির সঙ্গে পল্লীর মান্ত্রমাত্রেই পরিচিত। পল্লীজীবন থেকে নানাকারণে আজ আমরা দূরে সরে আসতে বাধ্য হয়েছি, এখন সকলেই ভিড় করছি শহরে। সে-কারণে পূর্বতন লোকশিক্ষামূলক তথা আনন্দপরিবেশনকারী প্রতিষ্ঠানগুলির সঙ্গে এর্গে আমাদের পরিচয় একরূপ নেই বললেই চলে। বর্তমানে ওইসব প্রতিষ্ঠানের স্থান গ্রহণ করেছে রঙ্গমঞ্চ, রেডিও, সংবাদপত্র ইত্যাদি—বিশেষ করে স্বাক চলচ্চিত্র। জনমতগঠনে, শিক্ষাপ্রচারে, জনসাধারণের রুচিনিয়ন্ত্রণে এ সকল প্রতিষ্ঠানের অশেষ ক্ষমতা। ব্যাপক প্রচারের জন্ম শিক্ষিত মনের উপর সংবাদপত্তের প্রভাব

অসামান্ত। কিন্তু এক হিসাবে এই ক্ষেত্রে ছায়াচিত্রের প্রভাব ব্যাপকতর। তার কারণ হলো, ছায়াচিত্র আনন্দের মাধ্যমে প্রচারণার কাজে অগ্রসর হয়, আমোদ-প্রমোদের সহায়ভায় মনকে সজোরে নাড়া দিয়ে দর্শকের দৃষ্টিকে বিশেষ কোনো শিক্ষণীয় বিষয়ের দিকে তুলে ধরে। অশিক্ষিতের কাছে সংবাদপত্র মৃল্যহীন। কিন্তু নিরক্ষর মান্ত্রমণ্ড ছায়াচিত্র থেকে কিছু-না-কিছু শিক্ষার খোরাক পায়। স্থতরাং চলচ্চিত্রের প্রয়োজনীয়তা ও সার্থকতাবিচারে সমাজসেবার প্রশ্নটি অবান্তর মোটেই নয়।

সিনেমাকে যদি এ যুগের নাগরিক সভ্যতার অপরিহার্য অঙ্গ বলে স্বীকার করে নেওয়া হয়, তাহলে বলবো, এর দায়িত্ত কম নয়। সার্থক শিল্প-शिमार्त अत्क स्मार्वे मानी मानरा श्रव—आर्टिं मर्शामा त्रका करत हमरा श्रव : এবং জনকল্যাণের বাহনরূপে একে লোকশিক্ষার অন্তম সহায়কের ভূমিকায় অবতীর্ণ হতে হবে। কিন্তু অতীব পরিতাপের বিষয়, এদেশের চলচ্চিত্রপ্রতিষ্ঠানের मालिकशन এই সমন্ত ব্যাপারে একরূপ উদাসীন। চলচ্চিত্রের গুরুতর দায়িত্ব সিনেমা তাঁদের কাছে শিল্পরূপে বিবেচিত নয়, সামাজিক माशिएवर कथा अकराव ७ ठाँवा एडर एएथन वल मरन रह ना,- मिरनमांव वावमाशिक मिक्टिंहे जाँमित कांटि धकमां वित्वहा। हन्छिविकांनी थुल তাঁরা রাতারাতি লাধপতি হয়ে উঠতে চান, ব্যাঙ্কের অঙ্ক কী করে ফেঁপে উঠবে, क्वल (मिर्किट पृष्टि तार्थन। छेळ मालिकशर्भत এर्ट्न मरनाछित्र करल শহরের প্রেক্ষাগৃহগুলি অধুনা সমাজজীবনে ও জাতীয় জীবনে ক্রমাগতই হুষ্টপ্রভাব বিস্তার করে চলেছে। দেখানে যে-সকল চিত্র সাধারণত প্রদর্শিত হয় তাতে সুস্থ সবল জীবনাদর্শের কোনো প্রতিবিম্বন নেই, মান্ত্রের মহৎ বৃত্তিগুলির রূপায়ণ নেই, চারিত্রমহিমা নেই, বাস্তব জীবনের বিশ্বস্ত প্রতিফলন নেই, অভিনয়ে-নৃত্যে-সংগীতে নেই কোনো উচ্চতর শিল্পস্বমার প্রকাশ। বেশীর ভাগ চিত্রের অবলম্বন প্রেমকাহিনী, অবিশ্বাস্ত রোমাঞ্চকর ঘটনা কিংবা সমাজবিরোধী কার্যকলাপ। কিন্তু এসকল ঘটনা মহত্তর জীবনের প্রতি কোনো ইন্সিত বহন করে না, নিত্য-কালীন মানবসত্যের পরিচয় দেয় না—কেবল অস্ত্র মনোবিকার, হীনতম প্রকৃতির व्यक्तिक विद्याह, हेलिदात प्रसार्ग, अञ्चलदात कनर्य मूथलिमात विदक्ते नर्गदकत সকল মন ও দৃষ্টিকে আকর্ষণ করে।

মানবচিত্তের উপর এর প্রতিক্রিয়া সত্যই বিষময়। সিনেমাতে গিয়ে যেঅর্থ আমরা বায় করি তার প্রতিদানে আমরা কী পাই ? পাই নিজেদের পশুপ্রকৃতিগুলিকে জালিয়ে তোলবার ইয়ন, পাই বহুকালের কল্যাণপ্রদ সমাজ-

বন্ধনকে অস্বীকৃতি জানিয়ে তাকে ব্যক্তিগত থেয়ালথুশিতে ছিন্নবিচ্ছিন্ন করার অশুভ প্রেরণা, পাই কুশ্রীতার ক্লেদপিছিল স্পর্ণ। ফল কী দাঁড়াচ্ছে—প্রতিনিয়ত

নিজেদের আমরা বিকৃত ক্ষুধার ফাঁদে বন্দী করে ক্ষেলছি, গুভংকর মহুয়াত্বের উচ্চাদর্শ হতে খালিত হয়ে ধীরে ধীরে নৈতিক অধঃপভনের অন্ধগহরে প্রবেশ

করছি; দিন দিন হারিয়ে ফেলছি সৌন্দর্ববাধ, সমাজবোধ, ধর্মবোধ, এতে বিকৃত হচ্ছে আমাদের শ্রেষ্ঠ সম্পদ মানবধর্ম। আপনারা বলুন, ষে-সব চিত্র প্রায়শই প্রেক্ষাগৃহে দেখে থাকেন, অশ্লীলতায়-ভরা যৌনআবেদন ও সন্তা দেশপ্রেমের বুলি ছাড়া অন্তকোনো আকাজ্যিত বস্তু কি তা থেকে আহরণ করেন? সত্যের মুখের দিকে যদি তাকান তাহলে আপনারা এ প্রশ্নের ষে-উত্তর দেবেন তা নেতিবাচক হতে বাধ্য। আপনারা এরূপ সন্দেহ পোষণ করবেন না, আমরা নীতিবাগীশ। চলচ্চিত্র-রঙ্গমঞ্চকে নিশ্চয়ই আমরা নরক বলে মনে করি না—সত্যকার আটকে যে স্বাগত জানাতে পারে না, মাত্র্য নামের অযোগ্য সে। কিন্তু আটের গলাজল ছিটিয়ে অস্বাস্থ্যকর সমাজবিরোধিতা, অশ্লীলতা, নোঙ্রামি, ভাঁড়ামি আর বীভৎসতাকে নির্বিচারে গ্রহণ করতে রাজী আমরা নই। স্থলরের বেদীতে কার্যতার ন্তকারজনক উলঙ্গ-উদ্ধাম নৃত্য একেবারে অসন্থ। কুরুচিপূর্ণ নিরুপ্তশ্রেণীর চলচ্চিত্র মালিকদের অর্থাগমের পথ স্থগম করে তুলছে, কিন্তু গোটা জাতীয় জীবনকে ঠেলে দিচ্ছে শোচনীয় অপমৃত্যুর দিকে।

সিনেমা আমাদের মানসিক স্বাস্থ্যকে কতথানি পঙ্গু করে দিছে তার একটুখানি ইন্ধিত দিই। আজকালকার তরুণসম্প্রদায়ের দিকে লক্ষ্য করুন, অনেকেরই সাজপোষাক, চলনবোলন, ভাবভন্ধি সিনেমাগন্ধী। এদের কাছে

চলচ্চিত্র ও আমানের বস্তু । এতকাল আমরা মহামানবকে, জাতীয় বীরকে, ইতিহাসের মহৎ চরিত্রকে, আন্তর ঐপ্রর্থে দীপ্যমান আদর্শ

পুরুষকে, আনন্দলোক-বিরচনকারী শিল্পস্থাকে শ্রনা-ভক্তি-পূজা নিবেদন করে এসেছি। কিন্তু এদের কাছে পূজা পায় একমাত্র চিত্রতারকার্ন্দ—ছায়াচিত্র-জগতের বাইরে আর-কিছুরই যেন অন্তিত্ব নেই। সিনেমার কাহিনী, সিনেমার গান, সিনেমাবিষয়ক আলাপআলোচনা, তর্কবিতর্ক নিয়েই এরা মেতে রয়েছে। চলচ্চিত্রের নিপুণ অভিনেতা-অভিনেত্রীকে তাঁদের প্রাণ্য মর্যাদা অবগ্রুই আমরা দেব, যথাস্থানে তাঁদের সংবর্ধনা জানাব। এতে আপত্তির কিছুই নেই, বিপদেরও কোনো সংগত কারণ নেই। বিপদ সেখানে, যেখানে চিত্রতারকার্নের স্বপ্ন দেখা

ছাড়া অন্তকিছু আমরা ভাবতে পারি না, চিন্তা করতে পারি না। এরূপ একটি অবহা আমাদের মানসিক দৈলের হচক বলেই শোচনীয়। অহত মানসিকতা এ দেশের তরুণতরুণীর দলকে কোথায় টেনে নিয়ে যাচ্ছে? বাস্তব জীবনটা কি শুধু সিনেমার স্বপ্ন দিয়েই তৈরী? চলচ্চিত্রের জনপ্রিয় অভিনেতা-অভিনেত্রীদের খেলার মাঠে নামিয়ে তাদের হাতে ক্রিকেটের ব্যাট তুলে দিলেই তবে আমাদের আর্ত্রাণের তহবিল ভরবে, নতুবা ওই তহবিল শুন্ত থাকবে—এরূপ একটি অবহা বা ঘটনা কি স্কৃত্ব মানসিকতার পরিচায়ক? এর আশু প্রতিকারের পথ চিন্তনীয়।

ইচ্ছা থাকলে—স্বার্থবৃদ্ধির একটুথানি উথেব নিজেদের তুলে ধরতে পারলে
—দেশের প্রেক্ষাগৃহগুলিকে আবিলতামুক্ত আননদদানের ও নানামুখী-শিক্ষাপ্রচারের শ্রেষ্ঠ কেন্দ্রে পরিণত করা যায়। পৃথিবীর উন্নত দেশগুলিতে তাই করা
হয়েছে এবং হছে। এই বিপুল বিশ্বসংসারে মান্ত্রের কতকিছু দেখবার জানবার
শিখবার রয়েছে। স্কুলকলেজে বই পড়ে, শিক্ষকদের

চলচ্চিত্র ও সমাজকল্যাণ মুথে শুনে, আমরা কতটুকু জ্ঞান সঞ্জয় করি ? আর, আমাদের দরিত্র দেশের কয়জনই-বা শিকালাভের স্থযোগ পায়? বিভালয়-মহাবিভালয়ে দীর্ঘকাল ধরে পাঠ নিয়েও যা আমরা শিথতে পারি না, উৎকৃষ্ট চলচ্চিত্র থেকে তা সহজেই শেখা যায়। পৃথিবীর সর্বত্র ভ্রমণ করে মানবসংগার ও প্রকৃতিলোকের সর্ববিধ অভিজ্ঞতা অর্জন করা কোনো মান্ন্যের পক্ষেই এক জীবনে সম্ভব নয়। কিন্তু চলচ্চিত্রের সাহায্যে বড়ো পৃথিবীকে আমরা হাতের মুঠোয় পেতে পারি, ক্রদার প্রেক্ষাগৃহের একটি চেয়ারে বদে ছ-ঘণ্টা আড়াই ঘণ্টা সময়ের মধ্যে গোটা ত্নিয়ার নানা বস্তু নানা দৃশ্যের উপর আমরা অবলীলায় চোধ বুলিয়ে যেতে পারি। এমন প্রত্যক্ষ অভিজ্ঞতাসঞ্য় আর কোন্উপায়ে সন্তব? উত্তরমেরু আর দক্ষিণমেরু, দূরপ্রসারিত অগিঢ়ালা মরুপ্রান্তর, গহণ অরণ্যানী, উত্তুক পর্বতশৃত্ব, অতলম্পর্শ সমুদ্র—জগৎসংসারের দ্রদ্রান্তকে আপন চোধে দেখে নিয়ে জীবনকে ধন্য করতে হলে চলচ্চিত্রের আশায় নেওয়া ছাড়া গত্যন্তর নেই। সার্থক চলচ্চিত্র দূরকে কাছে এনে দেবে, অদেখাকে চাকুষ করাবে, অপরিচিতকে পরিচয়ের আলোকে উজ্জল করে তুলবে, অজানাকে জানাবে। সবকিছুকে নিজের চোথে দেখে, জগতের অশ্রুত বাণীকে নিজের কানে শুনে আমরা কৃতকৃতার্থ হব। ইতিহাস, ভূগোল, প্রকৃতিবিজ্ঞান, সমাজবিজ্ঞান, দিকে দিকে বিকীর্ণ অজম শিল্পসম্পদ, প্রকৃতির সৃষ্টি আর মাত্র্যের অতন্ত্র সাধনার সৃষ্টিকে প্রত্যক্ষ জীবন্ত প্রেক্ষণীয় করে তুলতে পারে একমাত্র সর্বাক চলচ্চিত্র। এর मलावनात मौमायतिमौमा त्नरे।

শিক্ষাব সংক আনন্দশরিবেশনের বৌগণছ ঘটিছেছে প্রগতিনীল দেশগুলির চলচ্চিত্র। অথচ আমরা তত শিহুনে পড়ে রয়েছি হাজা আমোদপ্রমোদ, ইন্কো রহুকৌতুক, সভা দেশাগুরোবের পরিচিত বুলি, বাত্তবসম্পর্কবিরহিত পুরীভূত ক্লেকে আকীর্ণ প্রেমকাহিনী, অবিধাক্ত রোমাঞ্চর ঘটনার চমক—এই

তো আমাদের চলচ্চিত্রের পু'লি। অচিরে এওলির feminite o त्मार स्थामात्तव काष्ट्रीतक शहर, सक वास्त्रवय महत्त्व আনন্দগতিবেশনে চলচ্চিত্ৰ नवटकन कवटक करन, व्यवस्थित व्यवस्थित व्यवस्थानाव বৃত্তিনু ফাছৰ না উভিছে চুঃৰলৈকেভৱা ব্যসম্ভাকউকিত সমাজজীৱন ও জাতীয় कीवरनव निर्क नकरनवहें पृष्टि भरवक कवरण हरन। हमछिए जब नाविष अरनक-খানি। বে-সকল বনীয়ালিক ছাছাছবিকে গুলু লাভজনক বাবসাছলপেই দেবতে श्रकाच, बार्डिव कर्डवा कीएवर चार्वाछ नृष्टिक ममासम्बी करव रकाला। मदकारबद সেশবৰোৰ্ড কুক্চিপূৰ্ব ছালাচিত্ৰবিষয়ে পূব সাববাদ এবং কঠোর মনোভাবাপত্র হবেন,—প্ৰায় প্ৰতিক্ষিত অশ্লীলতাকে স্বভাৱ বেন ক্ৰনই ব্যুলাভ না কল্পেন। সিনেমাশিলীগণ্ডেও সমাজকলাাও-সম্পর্কে সচেতন হতে হবে। অভিনয়-মৃত্য-সংগীতের মধা দিয়ে জারা যদি জনসাধারণের কৃচিবিকৃতি ঘটান, তাহলে লোব গলায় বলক—ভারা ক্ষার অংবাগা। ভালো বই প্রায় দেখানো হলে দর্শকদের অভাব নিক্তঃ হবে না। চিত্রপরিচালকেরা জেনে রাগুন, উৎকট জীবনচিত্র দেববার প্ৰবোগ শেলে অন্যাবারণ ক্বনো নিক্ট বসের দিকে প্রকরে না। দেশের মান্ত্রের ৰিজত কচিব জল তাবাই যে অনেক্ৰানি ৰাষী, আ সভাটি উপলবি ক্ৰাব সময় এলেছে। প্রত্যেকটি মার্থকে বলি তারা হীন প্রবৃদ্ধির প্রবর্ণ মনে করেন তাহলে বলতে হবে, লোকমনঅবের বিষয়ে বারণা তালের একেবারেই নেই।

মোটকথা, চলচ্চিত্রশিরকে সমাজকল্যাথের বাহন করে কুলতে হবে, জনচিত্রবিনোরন ও লোকশিকাকে একস্থনে এখিত করতে হবে। সোভিয়েট রাশিয়া, ইংলও প্রকৃতি দেশে একস্থে এই ছুইটি কাজ প্রচাক্ত্রণে সম্পাদিত হচ্ছে। সেধানে বিভিন্ন প্রেণীর দর্শকের জয়ে বিভিন্ন

ত্ত ক্ষেত্ৰ চিত্ৰপ্ৰদানৰ বাৰ্থা ব্যেছে—ভূলকলেজৰ চাৰ্ডালীৰ জলে বে-বাৰ্থা, অনিক্ষজ্বেৰ জলে দে-বাৰ্থা নৱ। শিক্ষাপ্ৰচাৰেৰ ক্ষেত্ৰ শিল্প কৰানি সহায়তা কৰতে পাৰে, উক্ত দেশগুলিৰ দিকে তাকালে তা ৰখাৰ্থ উপলব্ধি কৰা বাবে। ও বিৰ্ধে বাষ্ট্ৰেৰ উভ্যপ্ৰচেটা থাকা চাই, বাই উন্পোদীন কলে জাতীয় জীবনেৰ অগ্ৰগতি বাহিত হতে বাৰা। সিনেমাৰ প্ৰচাৰমূল্য সূৰ্বজনখীয়ত, উৎস্ট শিল্পটিৰ লোকশিকাৰ সাৰ্থক বাহন হতে কোনো বাধা

নেই। চলভিত্রশিয়ের প্রচোজনীয়তা আমরা শীতার তরি, জনভিত্রের উপর এর প্রভাব ততনানি তাও পূব ভালো রকমে আনি। আমাদের আগরিক ভামনা, চলভিত্র সভাভার আভীয় শিয়ের গৌতবলীয় মহালা লাভ তকত, আগ্রভার নর-নারীর অগ্রের আনাবিল আনন্দের বাবা প্রবাহিত তরে বিত, আর গলে শঙ্গে স্পের অগবিত মাহবতে পরিচালিত তকত গুল্লাস মহত্রে শীবনের পথে।

#### वर्षात भिरम कलकाला

্রচনার সংক্রেক্সরের নার্ভিক কৃষিকা—নারে দিনে কনকাকার রাজানাটোর কৃত-কাল কানে বানবারক ও প্রচাটারের কর্মা—কা কৌরুক্সটা—নক্ষের কারে বারে এই কৌরুক্সর ক্রিক্রিয়া ন্যাক্স বা—ব্যারিক রাজ্যানর স্থাতি—উপন্যারার । )

বর্ণার বে একটি বিশেব লগলোঁকর বংহার কা শালীআহে কেবৰ উপালতি ও উপ্তোপ করা বাব, কেবনি প্রতঃ—বিশেষত ক্ষাকালার বালো প্রতঃ—কর। কল্যাকাল বিশ্বনার পর্যন্ত বিশ্বত বাট কোবার, আহবাগান-বাশ্বাধান কোবার, কোবার প্রকাশ্ব নহী, আর বাল-বিশ-বাগ্র ক্ষাক্তরণাত্তিক আলাপ্ট বা প্রধানে কোবার প্রথাবেরস্করতাতে ব্রাভ আবিসাধের

सार्थिक स्थित व्यक्ति विश्व हिन्द्र । दिनादि वास्त्रामा व्यक्ति हिन्द्र । दिनादि वास्त्रामा वास्त्र किल् तिहें, नारामार कार्य वनस-दिना विश्व वि

তথাপি বলব, এ মহানগরীতে বর্ষার আবির্ভাব একেবারে উপেক্ষণীয় নয়।
এখানে ঋতুবৈচিত্রোর কিছুটা সংবাদ নিয়ে আসে বর্ষা আর গ্রীয়। অপরাপর
ঋতুর—শরৎ-হেমন্ত-শীত-বৃসন্তের—সত্যকার রূপটি পাষাণকায়া কলকাতার বৃকে
তেমন ফোটে না। শরতের সোনামাথা মিষ্টি রোদ, শিউলির স্থরতি, কাশের বনে
মূহ বাতাসের দোলা, চারদিকে অজস্র খুশির টেউ; হেমন্তের ধানকাটা মাঠে
সন্ধার বিষয়তা, জ্যোৎস্বরাতে পাতলা কুয়াশার অবওঠনের তলে শরৎলক্ষীর
অক্ষহলছল চোধ; শীতের নিরাভরণ তপিষনীমূর্তি, সাজ-খসাবার ও সকল
আসক্তিমোচনের ইন্দিত; মায়াবী বসন্তের উলাম ক্ষ্যাপামি, ফুলফোটাবার অপ্রান্ত
উল্লাস, তরুলতার পুলিত প্রলাপ, প্রকৃতিলোকে ও জীবলোকে নির্বাধ জীবনচাঞ্চল্য—মহানগরী কলকাতায় এ সমন্ত-কিছুরই তো প্রবেশ নিষেধ। এখানে সহজ
প্রবেশের পথ পায় শুরু বর্ষা ও গ্রীয়ে। গ্রীয় তার খরদহনে, বর্ষা তার মেঘান্ধকার
ও প্রবল বর্ষণে নিজ নিজ অন্তিত্ব ঘোষণা করে। তাই বলছিলাম, নিস্কাসংসারের
রূপবৈচিত্রের স্বাদ কলকাতা শহরে না মিললেও বর্ষাঋতুকে উপেক্ষা করা
চলে না।

\*

বর্ধার কলকাতা—কথনো উপভোগ্য, কখনো বিরক্তিকর। এই কর্মনুখর বিশাল শহরটিতে বর্ষাদিনের একটি দৃশ্য কল্পনা করুন। আকাশে মেঘ করেছে, নভোদেশে বেশ একটা থম্থমে ভাব দেখা যাছে। খানিক পরে একটু বাতাস বইতে আরম্ভ করল, গুঁড়িগুঁড়ি বুষ্টি গুরু হল। এবার পথচারীর কথা ভাবুন।

বেগার কলকাতার রাস্তাখাটের দৃশ্য বিরূপতাসম্পর্কে এতকণ যারা অসতর্ক ছিল, এখন তাদের সতর্ক না হয়ে উপায় নেই। সকলের চলার বেগ ফ্রুতব হল। কেউ রাস্তার গাড়ীবারান্দায় আগ্রায় নিচ্ছে, যাদের ছাতারয়েছে তারা ওটা খুলে জোরে জোরে পা ফেলছে, কেউ ট্রামে-বাসে চাপবার জন্মে ব্যস্ত। 'রিক্সা—রিক্সা' বলে কেউ চীৎকার করছে, আর যাদের পকেট ভারি তারা চট্ট করে ট্যাক্সিতে উঠে পড়ছে। মুহুর্তমধ্যে সারা কলকাতার চেহারাটি

বৃষ্টি ধরে না, বর্ষণ প্রবলতর হয়ে আসে। দেখতে দেখতে কতকগুলি বিশেষ রাডায় জল জমে ওঠে। এরূপ অবস্থায় ছাতা, বর্ষাতি, 'ক্যাপ' সবকিছু নির্থক। জল বেড়েই চলে, ফুটপাথ ডুবে যায়। কোথাও হাঁটু পর্যন্ত, কোথাও কোমর পর্যন্ত

रयन अरकवादत वमत्न यात्र।

জল। বড়ো চওড়া রাস্তাগুলি তথন ধরস্রোতা ধালের রূপ ধারণ করে। অল্লক্ষণ পরে ট্রামের গতি শুর হয়েআসে, তারা এগুতে আর পারে না, একটার পর একটা সারিসারি দাঁড়িয়ে যায়। যাত্রীবোঝাই বাসগুলি প্রবল বর্ষণ আর জলস্রোতকে

উপেক্ষা করে কিছুক্ষণ চলতে থাকে, চলার বেগে জলের প্রবল বর্ষণে যানবাহন ও বুকে বড়ো বড়ো টেউ জাগে। ওই টেউয়ের আঘাত পথচারীদের অবস্থা গিয়ে লাগে তুপাশের দোকানগুলির দরজায়, কোনো

কোনো পথচারী ঢেউয়ের ধাকা সামলাতে না পেরে কাৎ হয়ে পড়ে জলের মধ্যে, জামাকাপড়ের অবস্থা শোচনীয় হয়ে ওঠে—দেখলে মায়া হয়। অশান্ত বেবিট্যাক্সি-গুলি শান্তভাবে যথন জলের মধ্যে প্রায়-অর্ধেক ডুবে থাকে, তথন তাদের দিকে তাকিয়ে মনে হয়, ঢ়য়ু ছেলেকে কেউ অনেকক্ষণ চুপ করে দাঁড়িয়ে থাকবার শান্তি দিয়েছে বৃঝি। কিন্তু কোমরজল ভেঙে রিক্সাওয়ালা ঠুংঠুং শব্দ করে এগিয়ে চলে—ডবল ভাড়ার লোভ সে সামলাতে পারে না।

চারদিকে জল থৈ-থৈ করছে। এ যেন শহরে মান্ন্যগুলিকে নিয়ে পিতামহী প্রকৃতির নির্ভূর কৌতুক। পায়ের জ্তো তথন হাতে ওঠে, কাপড় গুটোতে গুটোতে কথন যে হাঁটুর উপরে চলে আসে বর্গা কৌতুকসমী তারোঝাই যায় না,পাংলুন গুটিয়ে হাঁটবার অভ্ত ভিনিট দেখলে হাসি চেপে রাখা কঠিন হয়ে পড়ে। মেয়েদের অবস্থা আরো করণ। দামী শাড়ীতে কাদামাথা জল, শালীনতাবোধে শাড়ী গুটিয়ে নেবার অস্ত্বিধে, তৃ'পায়ের

শাড়াতে কাদামাৰা জন, নানান্তাবোৰ স্থানর স্থাণ্ডেল জলের তলায় নিমজ্জিত, কাঁধে-ঝোলানো ব্যাগটি সম্পূর্ণ সিক্ত, ভেজা স্থানর স্থাণ্ডেল জলের তলায় নিমজ্জিত, কাঁধে-ঝোলানো ব্যাগটি সম্পূর্ণ সিক্ত, ভেজা কুমাল দিয়ে ঘনঘন মাধার চুল মোছা—সে এক কাক্ণামিশ্রিত কোতৃকজনক দৃশু।

ত্রন্ত ছেলেরা ভারি মজা পায়, থালি পায়ে তারা রান্ডায় নেমে এসে
কোমরজলে সাঁতার কাটবার চেষ্টা করে। কেউ ভাঙা তক্তাপোষ অথবা থালি
কোমরজলে সাঁতার কাটবার চেষ্টা করে। কেউ ভাঙা তক্তাপোষ অথবা থালি
পিপে ভাসিয়ে দিয়ে তার উপর চেপে বসে ভারি আমোদ পায়। ছোটশিশুরা
পিপে ভাসিয়ে তার উপর চেপে বসে ভারি আমোদ পায়। ছোটশিশুরা
দরজা-জানালার ধারে স্রোতহীন বদ্ধজলে কাগজের নৌকো ভাসাতে
ভালোবাসে। ইস্কলে 'রেনি-ডে' হলে ছেলেরা দল

সকলের কাছে বর্ধার বেঁধে ভিজতে ভিজতে বাড়ী ফেরে। কেউ-বা প্রতিক্রিয়া সমান নয় চলচ্চিত্রগৃহাভিমুপে অভিযান করে, টিফিনের প্রসা

বাঁচিয়ে সিনেমা দেখে। বড়বাবুর বড়ো কথার ভয়ে কেরানীকুলের অনেকেই জলকাদা ভেঙে ঝড়ের কাকের মতো সিক্তদেহে আপিসের দিকে চলতে থাকে। জলকাদা ভেঙে ঝড়ের কাকের মতো সিক্তদেহে আপিসের দিকে চলতে থাকে। তাদের মধ্যে যারা একটু বেপরোয়া তারা বাড়ীতে ফিরে দিবানিদা উপভোগ করে। বাইরে না গেলে যাদের চলে তারা গল্পগুজবে, অথবা আধ্থোলা জানালার।

কাছে বসে আকাশের দিকে তাকিয়ে সময় কাটিয়ে দেয়। যাদের কবিমন তারা বৃষ্টির স্থরে নিজেদের প্রাণের স্থর মেলায়, বাদলা দিনের বাতাস তাদের হৃদয়ের উত্তাপকে স্থিমিত করতে পারে না। তবে একথাও সত্য যে, পাষাণপুরী কলকাতা 'অলকাম্বপ্ল' দেখার উপযুক্ত স্থান মোটেই নয়।

কলকাতা শহরে যেমন পাকাবাড়ীর প্রাচ্র্য, তেমনি পুরাণো জীর্ণ বস্তি-বাড়ীরও অসন্তাব নেই। এসব ঘরে অসংখ্য দরিদ্র মানুষ বাস করে। ঘনবর্ষার দিনে এরাই স্বচেয়ে বেশি কন্ত পায়, এদের তুর্ভোগের সীমা থাকে না। দরিদ্র মানুষের তুর্গতি

দরিত্র মানুবের তুর্গতি

জল পড়তে থাকে, জামাকাপড় বিছানাপত্র সব ভিজে
যায়। বাইরের প্রবল জলস্রোত বিচিত্র রকমের আবর্জনা নিয়ে নীচু জায়গার
ঘরগুলিতে চুকে পড়ে—তথন এক ছঃসহ কদর্য অবস্থার স্পষ্ট হয়। এরপ অবস্থায়
অক্তকোনো বাড়ীতে আশ্রয় নেওয়া কিংবা রাস্তায় এসে দাঁড়ানো ছাড়া
বস্তীবাসীদের গত্যন্তর থাকে না। শহরের বস্তিগুলি ধনতান্ত্রিক সমাজের কলঙ্কের
পরিচয় বহন করে।

তবে কলকাতার স্বল্পবৃষ্টি তেমন খারাপ লাগে না, বিশেষত রাতের বেলা। প্রচণ্ড উত্তাপে এখানকার মাত্রস্বগুলোর কী যে কষ্ট হয়, তা বর্ণনাতীত। বেশির ভাগ মাত্রস্বই তো গরীব, ক্য়জনের বাড়ীতেই-বা ইলেকট্রিক পাথা রয়েছে। আর, স্থের থরতাপে চারদিকের বাতাস যথন আগুনের মতো হয়ে ওঠে তথন ফ্যানের

ভপসংহার
হাওয়া তো গায়েই লাগে না। দিনের বেলাটি কাজকর্মে কোনো রকমে কেটে যায়। কিন্তু দীর্ঘ রাতটি—
কিছুতেই সে কাটতে চায় না। অসহ্থ গরমে বিছানায় ছটপট করতে হয়, ঘুম
চোখে আসে না, বদ্ধ ঘরে গুমোট হাওয়ার প্রকোপ একেবারে ত্র্বিষ্ঠ। প্রীয়ের
দিনে একপ অবস্থায় মাহ্ম আকাশের দিকে চেয়ে থাকে, মেঘের আনাগোনা
দেখলে তারা খুশিই হয়, ঠাণ্ডা বাতাসে ভর করে বৃষ্টি নামলে স্বস্তির নিশ্বাস ফেলে
বাঁচে। রাত্রে একটুথানি ঘুমোতেও যদি না পারল তাহলে শহরের দারিদ্যালাস্থিত
মাহ্মযগুলি বাঁচে কী করে? তাই কলকাতাবাসীর জীবনে অন্তর্ম্ভি—ভিজে
বাতাসের কিছুটা স্পর্শ—স্থেরই বলতে হবে। কদমকেয়ার গন্ধ হাওয়ায় ভেসে
না-ই বা এলো, মন্দাক্রান্তা ছন্দে 'মেঘদ্ত'-আবৃত্তি সম্ভব্পর না-ই বা হলো,
তর্মলতার শ্রামল সোন্দর্যের সমারোহ চোখে না-ই বা পড়লো, সাতরঙা রামধন্মর
বিচিত্র বর্ণবিলাস না-ই বা দেখা গেল—গ্রীশ্বতপ্ত মহানগরীতে হালকা বর্ষণ যে
স্থেদায়ক, এ বিষয়ে মতবৈধের অবকাশ নেই।

## হিমালয়-অভিযান ঃ এভাৱেষ্ট-বিজয়

্রচনার সংকেতন্ত্র ও প্রারম্ভিক ভূমিকা—এভারেক্টের উচ্চতানির্ণয় রাধানাথ শিকদার—দেশদেশান্তরের ত্রংসাহনী মানবসন্তানের ত্র্বার আকাজ্ঞা—শুরু হইল হিমালয়-অভিযান— তৃতীয় অভিযান—চতুর্থ অভিযান—১৯৫১ সালের অভিযান—১৯৫৩ সালের অবিশারণীয় অভিযান—এভারেক্ট-অভিমুখে তেনজিং ও হিলারী—উপসংহার।

যুগ্যুগান্তর হইতে পর্বতশ্রেষ্ঠ হিমালয় বিশ্বের মান্ত্রের এক চিরন্তন বিশ্বয়ের বস্তু হইয়া রহিয়াছে। ভারতবর্ষের ভৌগোলিক সীমা বর্ণনা করিয়া পুরাণশাস্ত্রকার বলিয়াছেন—'সমুদ্রের উত্তরে হিমাদ্রির দক্ষিণে অবস্থিত যে-বর্ষ তাহারই নাম ভারতবর্ষ।' সিন্ধুগলার উপত্যকাভূমি আর্যাবর্ত এই হিমালয়েরই স্ষ্টে। ভারতীয়েরা কল্পনা করিয়াছেন পিতা হিমালয়, ক্যা গঙ্গা; তাই ভারতীয় চিন্তাধারায় ও কবিকল্পনায় অত্রংলিহ সমুচ্চ হিমাচল লাভ করিয়াছে এক মহিমাভাম্বর মৃতি। হিমালয়ের তুষার-সমাবৃত তুর্গম শৃদ্পগুলি স্মর্ণাতীত কাল হইতে ধর্মপ্রচারক, ভূতাত্ত্বিক, বিজ্ঞানী, অভিযাত্রিক ও কাব্যকারগণের অন্তরে এমন এক আকর্ষণের স্ষ্টি করিয়াছে যাহার প্রভাব তুর্বিক্রমণীয়। এই তুর্বার আকর্ষণবৃশে ইংহাদের মধ্যে কেহ কেহ অগ্রসর হইরাছেন হিমাচলের তুর্গম শৃলে আরোহণের জন্ত। আর, বাঁহারা হিমালয়ের প্রত্যক্ষ কোনো অভিজ্ঞতা অর্জন করিতে পারেন নাই তাঁহারা স্বপ্নকল্লনার বিচিত্র বর্ণে আপনার মানদলোকে ইহার রহস্তময় মূতিটি আঁকিয়া লইয়াছেন। গলোতী, কেদারনাথ, ব্দরীনারায়ণ, মানস্পরোবর ও কৈলাস প্রভৃতি পুণ্যতীর্থক্ষেত্রে ভারতীয় সন্ন্যাসীদলের শঙ্কাহীন যাত্রা একদিকে যেমন আধ্যাত্মিক মহিনার মণ্ডিত, অপর্বিদকে তেমনি হ্রধিগম্য এই নভোম্পর্শী পর্বতের छर्निवात चाकर्षा शृर्।

এই আকর্ষণ ভারতীয়গণকে যেমন প্রভাবিত করিয়াছে, ঠিক তেমনি সমানভাবেই দ্রদ্রান্তের তু:সাহসী বিদেশীর চিত্তকে নিঃশন্ধ আহবান জানাইয়াছে।

হিমালয়ের উত্তরপূর্ব অঞ্চলের ভূমিজরীপবিষয়ে তথ্য
এভায়েকের উচ্চতানির্ণয়ঃ
সংগ্রহকালে বাংলার হিল্কলেজের গণিতশান্তে মেধাবী
ছাত্র রাধানাথ শিকদার সার্ভেয়র-জেনারেল শুর
জর্জ এভারেস্টের অধীনে 'গ্রেট ট্রগোনোমেট্রক্যাল সার্ভে অব্ ইণ্ডিয়া'র দপ্তরে
সমীক্ষাবিভাগের কাজে নিষ্ক্ত হইয়াছিলেন। পরে তিনি আপন কৃতিত্বের
জ্বোরে এই বিভাগের প্রধান 'কম্পিউটর'-এর পদে উয়ীত হন। ইংরেজি ১৮৫২

শালে এই প্রতিভাবান বাঙালী তাঁহার অকাট্য যুক্তিপ্রমাণের দ্বারা দেখাইলেন যে, হিমালয়ের সর্বোচ্চ শৃলের উচ্চতা উনত্রিশ হাজার তুই ছুট। এই চূড়াটির তিব্বতী নাম ছিল 'চোমোলাংমা' অর্থাৎ জগজ্জননী। কিন্তু ভারতশাসক ইংরেজকর্তৃপক্ষ ইহার নৃতন নামকরণকালে বাঙালী রাধানাথের ক্বতিত্বের কথা স্মরণ করিলোন না—সমীক্ষাবিভাগের পূর্বতন অধ্যক্ষ জর্জ মন্ট এভারেস্টের নাম স্মরণ করিয়া ইহাকে 'মন্ট এভারেস্ট' নামে চিহ্নিত করিলেন। পরে সাধারণের মুখে মুখে 'মন্ট এভারেস্ট' পরিবর্তিত হইল 'মাউন্ট এভারেস্ট' নামে। ধীরে ধীরে পৃথিবীর চতুর্দিকে বিশ্বের সর্বোচ্চ গিরিশ্লের কথা ছড়াইয়া পড়িল—চঞ্চল হইয়া উঠিল অভিযাত্রীদলের চিত্ত।

মান্ত্ৰই কেবল বলিতে পারে—'যেমন করে ঝর্ণা নামে তুর্গম প্রতে— নির্তাবনায় ঝাঁপে দিয়ে পড় অজানিতের পথে'। তুঃসাহসিকতার প্রদীপ্ত অকরেই

দেশদেশস্তিরের ছঃসাহস মানবসন্তানের ছ্র্বার আকাজ্ঞা মরণবিজয়ী মান্থবের নিত্য-অগ্রসরমানতার উজ্জল
ইতিহাস লিখিত। তাহার চিত্তের অবিচল সংকল্ল—
অজানাকে জানিবে, দ্রকে নিকট করিবে, তুর্গমের বুকে
আঁকিয়া দিবে নিজের পদচিহ্ন। পৃথিবীর তুর্লজ্য বাধাকে

সে কোনোদিন মানে নাই, প্রকৃতির কৃটিল জ্রকুটিকে সে ডরায় নাই, নিশ্চিত মৃত্যুর মুখোমুখী দাঁড়াইয়া সে ভীতিবিহ্বলতা অন্তব করে নাই। স্থান্র অজানিতের, অপরিচিতের রহস্তময়তা তাহাকে নিরন্তর অহ্বান জানাইয়াছে। এই আহ্বানে সাড়া দিয়া সে বলিয়াছে:

'তপতী কুমারী মরু চাহে আজ প্রথম পায়ের ধূলি, অজানা নদীর উৎস ডাকিছে ঘোমটা আধেক থূলি; নিসন্ধ গিরিচ্ড়া

তুহিন-তুষার-শয়নে আমারে স্মরিছে বিরহাতুরা। উত্তরমেরু মোরে ডাকে ভাই, দক্ষিণমেরু টানে, ঝটিকার মেঘ মোরে কটাক্ষ হানে।'

প্রকৃতির কোনোরূপ বাধা মান্তবের আকাজ্ঞা-উত্তমকে প্রতিহত করিতে পারে নাই,—জলে-স্থলে-নভোদেশে তাহার গতি অপ্রতিহত। মৃত্যুর মূল্যে মান্তব মেরুপ্রদেশ জয় করিল। ইহার পরবর্তী সংকল্প ত্রারোহ হিমালয়শৃকে অভিযান—এভারেস্টবিজয়।

বাহির হইয়া পড়িল অসম সাহসী অভিযাত্রীদল। ১৯১১ সালে সর্বপ্রথম এভারেস্ট-অভিযান শুরু হয়—ইহার নেতৃত্ব করিলেন কর্ণেল হাওয়ার্ড বেরি। এজক্ত ইংলণ্ডের 'রয়েল জিওগ্রাফিকাল সোসাইটি'কে ধন্তবাদ। রুদ্র প্রকৃতির প্রতিকুলতার কিন্তু এই অভিযান সাফল্যমণ্ডিত হইল না, কিছুদ্র অগ্রসর হইরা
পর্বতারোহিরা ফিরিয়া আসিলেন। ব্যর্থতা সফলতার
ডেরু হইল হিমালর-অভিযান

সোপান। ইহাতে মানুষের অপরাজেয় আকাজ্রনা আরো
উদ্দীপ্ত হইয়া উঠে। ১৯২২ সালে অপর একদল পর্বতারোহী দিতীয় অভিযান
শুরু করিলেন—জেনারেল ব্রুস্ ছিলেন ইংগদের নেতা। এই অভিযাত্রীদলের
মধ্যে ম্যালোরি, নর্টন ও সোমারভেল-এর নাম সবিশেষ উল্লেখযোগ্য। ইংগরা
২৭০০০ ফুট পর্যন্ত আরোহণ করিতে সমর্থ হইয়াছিলেন। এক তুষারহ্রদে পড়িয়া
সাতজন শেরপার আকিন্মিক মৃত্যুহেতু দ্বিতীয় অভিযানও ব্যর্থ হইল।

তৃতীয় অভিযান আরম্ভ হইল ১৯২৪ সালে—জেনারেল ক্রসের নেতৃত্বে। পূর্ববর্তী অভিযানের ম্যালোরি এবং নর্টনপ্ত এই দলের সঙ্গে ছিলেন। ইঁহারা ২৮০০০ হাজার ফুট পর্যন্ত অতিক্রম করিয়া অবশেষে ফিরিতে বাধ্য হইলেন।

দৈহিক অস্ত্ৰতা স্থদক পৰ্বতারোহী সোমারভেল-এর

ত্তীয় অভিযান

অগ্রগতির পথে বাধা ইইয়া দাঁড়াইল, আর তুষারে
প্রতিফলিত অত্যুজ্জল স্থাকিরণ নটন-এর দৃষ্টিশক্তি সম্পূর্ণ বিনষ্ট করিয়া দিল। এহেন
মর্মান্তিক বিপর্যয় দেখিয়াও ম্যালোরি কিন্তু সাহদ হারাইলেন না, তিনি আরো
একশত ফুট উচ্চে আরোহণ করিলেন। তারপর কিন্তু ম্যালোরির কোনো সন্ধান
মিলিল না—তিনি এবং তাঁহার সঙ্গী আরভিন নিথোঁজ ইইয়া গেলেন। অনেকের
ধারণা, রংবুক-তুষারহ্রদেই তাঁহারা স্মাধিস্থ ইইয়া রহিয়াছেন।

চতুর্থ অভিযান হিউ রাটলেজের নেতৃত্বে ১৯৩০ সালে পরিচালিত হইরাছিল। এই দলের এরিক শিপটন ও ফ্রাঙ্ক আইথির নাম উল্লেখনীয়। কিন্তু ইংহারা ২৮১০০ ফুটের বেশী পর্বতশৃত্বে আরোহণ

চতুর্থ অভিযান
করিতে পারেন নাই। ১৯০৪ সালে মরিস উহলসন
নামক এক ব্যক্তি একাকী এভারেস্টশৃলে আরোহণের চেষ্টা করেন এবং অবশেষে
তিনি মৃত্যুমুখে পতিত হন। ইহার অল্লকাল পরেই দিতীয় মহাযুদ্ধ বাধে, যুদ্ধের
জন্ম হিমালয়-অভিযান কিছুকালের জন্ম বাধে।

১৯৫১ সালের অভিযাত্রীদল হিমালয়ের পথদাট, আবহাওয়া ইত্যাদি
পর্যবেক্ষণ করিয়া ফিরিয়া আসেন। তাঁহাদের সংগৃহীত তথ্যের উপর নির্ভর
করিয়া 'স্কুইস ফাউণ্ডেশন ফর আলপাইন রিসার্চ'
১৯৫২ সালের অভিযান
১৯৫২ সালে এভারেস্ট-বিজয়-অভিযানে বাহির হইলেন।
মোট এগার জন সদস্ত। ইহাদের মধ্যে আটজন পর্বতারোহী ও তিনজন

বৈজ্ঞানিক ছিলেন। এই দলের নেতার নাম উইস ডুরাণ্ট। স্থইস-অভিযাত্রীরা দক্ষিণ দিকের নতুন পথে অভিযান চালনা করিয়া ২৮,২১৫ ফুট পর্যন্ত আরোহণ করেন। স্থইসদলের সহিত বর্তমানে বিশ্ববিখ্যাত তেনজিং শেরপা পর্বতারোহণ করিয়াছিলেন। ইনি সর্বপ্রথম সমুচ্চ এভারেস্টশৃঙ্গে উঠিয়াছিলেন বিলিয়া নেপালের মহারাণা সন্মানস্টক 'নেপাল-প্রতাপবর্ধক' পদক ইহাকে দান করিয়াছিলেন।

এই অভিযানের পর শারীরিক ও সাংসারিক নানা কারণে তিনি নিজেকে যথন বিড়ম্বিত মনে করিতেছিলেন তথন বিধাতার আশীর্বাদের ন্থায় তাঁহার কাছে অন্তরোধ আসিল ১৯৫০ সালের ব্রিটিশ অভিযাত্রীদলের নেতা কর্ণেল হাণ্টের—ছিমালয়-অভিযানে তাঁহার [হাণ্টের] সহ্যাত্রী হইবার জন্ম। এই অন্তরোধে তেনজিং সানন্দে সাড়া দিলেন, জানাইলেন—হাণ্টের

তুবারশার্থল তেনজিং
সহবাত্রী হইতে তিনি সম্মত আছেন। সুইস আলপাইন ক্লাব ও ব্রিটিশ রয়েল জিওগ্রাফিকাল সোসাইটি ব্যাভাবে এই অভিযাত্রীদল
গঠন করেন। ইহার সদস্তসংখ্যা ছিল বারজন। অধিনায়ক হইলেন কর্ণেল
এইচ. সি. হাণ্ট। ২০ জন শেরপা, ০৬২ জন মালবাহী শ্রমিক ও দশ হাজার
পাউও মাল লইয়া অভিযান গুরু হয়।

১৯৫৩ সালের ১০ই মার্চ অভিষাত্রিগণ চিররহস্তাবৃত এভারেক্ট-গিরিশৃঙ্গের দিকে যাত্রা আরম্ভ করিলেন। তাঁহারা চলিয়াছেন চড়াই-উৎরাই অতিক্রম করিয়া। ১০০০০ হাজার ফুট উচ্চে নামচে বাজারে পৌছিয়া পর্বতারোহিগণ বিশ্রাম লইলেন। ইহার পর তাঁহাদের অগ্রসরণ কিন্তু পূর্বের মতে। আনলপ্রদ হইল না—বিরূপ প্রকৃতির সহিত সংগ্রাম করিয়া তাঁহাদিগকে আগাইয়া যাইতে হইবে। ২১০০০ ফুট উচ্চে কর্ণেল হাণ্ট প্রথম তাঁবু ফেলিলেন। ২৬শে মে

আরোহীদল অপ্তম তাঁবুতে পৌছিলেন। চতুর্দিকে প্রচণ্ড বাতাস প্রবাহিত হইতে লাগিল। সঙ্গে সঙ্গে শুরু হইল অবিপ্রান্ত তুবারপাত—অসহ্য ঠাণ্ডায় অভিযাতীরা

জিমিয়া ষাইবার মতো হইলেন। পরের দিনও প্রকৃতির এই তুর্যোগময়তা সমানভাবে চলিল। তার পরের দিন প্রকৃতি কিছুটা শাস্তভাব ধারণ করিল। সকলেই
অস্ত্রতা অত্নভব করিতেছেন, দেহে-মনে নামিয়াছে ক্লান্তি—অবসাদ। এরপ
অবস্থার মধ্যেও তাঁহারা ২৭,৯০০ ফুট উচ্চে উঠিলেন। নবম তাঁব্ হইতে গ্রেগরী,
লোনে ও নিমা নীচের তাঁব্তে নামিয়া আসিলেন। রহিলেন কেবল হিলারী ও
তেনজিং। ইংবারা হইজনে সারারাত ধরিয়া জ্তা প্রভৃতি প্রয়োজনীয় সামগ্রী

সোঁতের আগুনে গ্রম করিলেন, এবং তিন্দণ্টা ধরিয়া অক্সিজেন লইয়া নিজেদের স্থা রাখিলেন।

ক্রমে ভোর হইয়া আদিল। প্রভাতে তুষারশার্ত্ব তেনজিং আর নিউজিল্যাণ্ডের অধিবাদী হিলারী আবার যাত্রা আরম্ভ করিলেন। তুষারস্ত্রপের উপর
দিঁ ড়ি কাটিয়া কাটিয়া তাঁহারা অতি মহর গতিতে অগ্রসর হইলেন। কোথাও-বা
টিকটিকির মতো হাঁটিয়া, কোথাও-বা কুঁজো হইয়া হামাগুড়ি দিয়া চলিতে চলিতে
দেখিলেন চড়ার একধার চেপ্টা, অনুধার খাড়াই—উঠিবার

এভারেন্ট-অভিমুখে তেনজিং কোনো উপায় নাই। ক্ষণকালের জন্ত তাঁহারা বিহবলতা ও হিলারী অনুভব করিলেন। প্রমূহুর্তেই তেনজিং-এর মুখ হইতে

নির্গলিত হইল উল্লাসিত ধানি—'আমরা উঠিয়াছি, উঠিয়াছি।' হিলারী তেনজিংকে প্রশান্ত হাস্থে অভিনন্দন জানাইলেন। ১৯৫০ সালের ২৯শে মে শেরপা তেনজিং পৃথিবীর সর্বোচ্চ গিরিশিখরে ভারত, নেপাল, ব্রিটেন ও রাষ্ট্রসজ্যের পতাকা বর্ফ-কাটা কুঠারে বাঁধিয়া তুলিয়া ধরিলেন। ১৮৫২ সালে বাঙালী রাধানাথ প্রথম এভারেস্টের উচ্চতা নির্ণয় করেন, আর ১৯৫০ সালে বাংলার তথা ভারতের তেনজিং বিশ্বের উচ্চতম পর্বতশৃঙ্গে আরোহণ করিলেন। তাঁহার একমাত্র সহ্যাত্রী নিউজিল্যাণ্ডের হিলারী।

এভারেস্ট-বিজয়-অভিযান সফলতামণ্ডিত হইল, মানুষের কাছে এতকাল পরে উদ্ধৃত গিরিচ্ছা মন্তক অবনত করিল। পূর্বতা অভিযাত্রিগণের হুঃখ-বিপদ-মৃত্যুবরণের মূল্যে আহত অভিজ্ঞতা তেনজিং ও হিলারীর যাত্রাপথের পাথের হইয়াছে, পূর্বগামীদের ব্যর্থতা ইহাদিগকে সফলতার পথে অগ্রসর করিয়া দিয়াছে।

এভারেস্ট-অভিযান পৃথিবীর মানবসভ্যতার ইতিহাসে
তপদংহার
একটি অবিশারণীয় ঘটনা। এই ছঃসাহসিক অভিযান
প্রমাণ করিল, মানুষের মহতী আকাজ্ঞার কাছে অজ্ঞেয় বলিয়া কিছুই নাই—
প্রকৃতির কোনো বাধার সন্মুথে সে পরাভব স্বীকার করিবে না। জন্ম হোক
মানবমনের অমিত ইচ্ছাশক্তির, জন্ম হোক মানুষের অকম্পিত সংকরের।

CONTRACTOR OF THE PROPERTY OF

#### বেতাৱবার্ত 1

রিচনার সংকেতস্ত্রে ৪ প্রারম্ভিক ভূমিকা—দূরকে নিকট করিবার আকাজ্ঞা হইতেই বিতারবার্তার স্বষ্টি—রেডিওর প্রেরকযন্ত্র ও গ্রাহকযন্ত্র—বেতারবার্তার বছবিধ উপযোগিতা—সংস্কৃতি ও লোকশিক্ষাপ্রচারের ক্ষেত্রে বিজ্ঞানীর বড়ো একটি দান রেডিও—জনকল্যাণসাধনের মাধ্যমহিসাবে রেডিও—বেতারবার্তাকে সর্বসাধারণের সম্পদ করিয়া তুলিতে হইবে—উপসংহার।

মাহুষের জ্ঞানের পরিধি যতই প্রসারিত হইতেছে, বুদ্ধিশক্তি যতই বিকশিত হইরা উঠিতেছে, ততই তাহার চোধে ধরা পড়িতেছে রহস্তময়ী প্রকৃতির নানা গোপন তথ্য। যে-প্রকৃতির ভীষণতার কাছে মাহুষ একদিন অসহায়ভাবে

প্রারম্ভিক ভূমিকা পরিয়াছিল, সেই প্রকৃতিকেই আজ সে
নিজের আয়ত্তে আনিয়া নানাকাজে লাগাইতেছে—
মান্থবের বৃদ্ধির কাছে উদ্ধৃত নিস্গপ্রকৃতিকে পরাভব স্বীকার করিতে হইয়াছে।
কৌতূহলী বিজ্ঞানী যেদিন বিহাৎশক্তি আবিষ্কার করিল, যেদিন তাহার কাছে
ধরা পড়িল ইথর আর ইলেক্ট্রনের গোপন রহস্ত, সেদিন মান্থবের জয়য়াত্রার
ইতিহাসে এক নৃতন অধ্যায়ের স্প্টে হইল—টেলিফোন-টেলিগ্রাফের উদ্ভাবনা এক
পরমাশ্চর্য বস্তুরূপে জগৎকে চমৎকৃত করিল। ইহার পরেই বিশ্লয়কর বেতারবার্তার
স্পিটি।

টেলিপ্রাফ, টেলিফোনে আমরা দেখি, তারের সহায়তায় কথা ও শব্দ একস্থান হইতে দ্রবর্তী অক্সন্থানে অতি সহজেই প্রেরিত হইতেছে। মান্ত্র ইহাতেও যেন তৃপ্ত থাকিতে পারিল না, সে চাহিল বিনাতারে জগতের একপ্রাক্ত হইতে অক্সপ্রান্তে মনের কথাকে প্রেরণ করিতে। দৈনন্দিন জীবনে পরস্পরের

দূরকে নিকট করিবার আকাংজ্ঞা হইতেই বেতার-বার্তার স্বষ্ট সঙ্গে ষধন আমরা আলাপ-আলোচনা করি, তথন কোনো তারের সাহায্য আমাদিগকে লইতে হয় না। বিজ্ঞানী ভাবিল, অল্ল-দূরত্বের মধ্যে যদি বিনাতারে পরস্পরের সহিত কথা বলা সম্ভব হয় তবে দূরদ্রান্তরে

অবস্থিত মান্তবের ক্ষেত্রে ইহা সম্ভব হইবে না কেন? বিজ্ঞানীর দূরকে নিকট করিবার এই যে অপ্রান্ত প্রয়াস, ইহার ফলে একদিন আবিষ্কৃত হইল রেডিওফোন, আবিষ্কৃত হইল বেতারবার্তা। এখন মুহুর্তমধ্যে একদেশের সংবাদ অন্তদেশে প্রচারিত হইতেছে,—মান্তবের কাছে পৃথিবীর দূরত্ব আজ একেবারে ঘুচিয়া গিয়াছে। ইতালীয় বিজ্ঞানী মার্কনিকে আমরা রেডিও-র আবিফারক বলিয়া জানি। কিন্তু এই বিম্ময়াবহ ষত্রটি তিনি একক প্রচেষ্টায় উদ্ভাবন করেন নাই, ইহার আবিফারের পিছনে রহিয়াছে বহু বিজ্ঞানীর অক্লান্ত পরিশ্রম ও গবেষণা।

ষাহাকে শব্দ বলা হয়, তাহা ইণরের কম্পনসমষ্টি ছাড়া আর-কিছু নয়। বেতারকেন্দ্রে মাইক্রোফোনের সাহায্যে যে-শব্দতরক উথিত হয়, তাহাকে প্রথমে বিহ্যুৎতরক্ষে এবং বিহ্যুৎতর্ক হইতে পরে ইণরতরক্ষে পরিণত করা হয়।

ইথরতরঙ্গে পরিণত হইয়া ইহা দিগ্দিগন্তে বিকীর্ণ হইতে

বেভিও-র প্রেরক্যন্ত্র ও পাকে। বেভারকেন্দ্রে যে-মৃত্রটি থাকে তাহাকে বলা হয় প্রেরক্যন্ত্র; অন্তদিকে বাহারা বেভারবার্তা শুনিতে চায় তাহাদেরও একটি যন্ত্রের প্রয়োজন হয়, উহার নাম গ্রাহক্যন্ত্র। প্রেরক্যন্ত্র হুইতে উথিত ইথরতরঙ্গ গ্রাহক্যন্তের সঙ্গে সংশ্লিষ্ঠ 'আকাশতারে' আদিয়া প্রতিহত হয়। সেই প্রতিহত তরঙ্গধননিকে গ্রাহক্যন্ত্রটি প্রথমে বিচ্যুৎতরঙ্গে রূপান্তরিত করিয়া পরে শন্তরঙ্গে পরিণত করে। তথনই আমরা এক্সান হুইতে প্রচারিত কথা, সংগীত ইত্যাদি অন্তর্থানে বিদিয়া সহজ স্বাভাবিক্তাবে শুনিতে পাই।

বিজ্ঞানীদলের বিচিত্র আবিষ্ণার মান্ত্রের সভ্যতা ও সংস্কৃতিকে বিশ্বমুখী করিয়া তুলিয়াছে—বিশ্বমানবের কল্যাণেরপণটি উন্মৃক্ত করিয়াধরিয়াছে। রেডিও-যন্ত্রের আবিষ্ণারের মধ্যেও রহিয়াছে মানবকল্যাণের অজস্র সম্ভাবনা। আনন্দ-

দানে, শিক্ষাপ্রচারে, জ্ঞানবিতরণে রেডিও-র সীমাহীন বেতারবার্তার বছবিধ উপযোগিতা সহজেই উপলব্ধি করা যায়। 'ব্রিটিশ উপযোগিতা ব্রডকান্টিং কর্পোরেশন' এবং 'আমেরিকান রেডিও

ব্রডকাস্ট' লক্ষ লক্ষ মাতুষকে আনন্দ, শিক্ষা ও জ্ঞান বিতরণ করিতেছে। ভারতবর্ষে কলিকাতা, বোঘাই প্রভৃতি হানে বেতারপ্রচারকেন্দ্র প্রতিষ্ঠিত হইয়াছে। আমাদের দেশে বর্তমানে বহু ধনীর গৃহে, বড়ো বড়ো দোকানে রেডিওফোন দৃষ্ট হয়। আশা করা যায়, একদিন এমন একটি সময় আসিবে, যখন প্রত্যেক শহরে, প্রামে গ্রামে, সাধারণ গৃহস্থারে পর্যন্ত বেতার্যন্ত্রের অসভাব হইবে না।

বেতারবার্তা সত্যই আধুনিক যুগের একটি বিশায়কর আবিদ্ধার। জগতের কোন্ একপ্রান্তে একজন মনীষী বক্তৃতা করিতেছেন, তাহা আমরা নিজের ঘরে বিদিয়াই শুনিতে পাইতেছি। পৃথিবীর কোন্ দ্রতম প্রান্তে একটি ঘটনা ঘটিল,— পরমূহুর্তে বেতারবার্তার সহোয্যে সেই সংবাদ জগতের অন্তপ্রান্তিত মানুষের কাছে গিয়া পৌছিল। পৃথিবীর দূরত্ব ও মানুষে-মানুষে ব্যবধানটি যেন আজ একেবারে

বুচিয়া গিয়াছে, জগদাসীর মানসমিলনক্ষেত্রটি সহজ ও প্রশন্ত হইয়া উঠিয়াছে। মান্তবে-মান্তবে এই যে ঘনিষ্ঠ মিলনের ভাব, ইহাই তো আধুনিক সভ্যতার

সংস্কৃতি ও লোকশিক্ষা-প্রচারের ক্ষেত্রে বিজ্ঞানীর বড়ো একটি দান রেডিও সবচেয়ে লক্ষণীয় বিশিষ্টতা। রেডিওফোন মাত্রুষকে শুধু আনন্দবিতরণের মাধ্যম নয়, কেবলমাত্র সংগীত, অভিনয় ইত্যাদি শুনাইয়াই ইহার প্রয়োজন শেষ হইয়া যাইবে না—ইহা মাত্রুকে দিবে শিক্ষার আলো,

তাহার দারে পৌছাইয়া দিবে জ্ঞানের বার্তা। সাহিত্য, বিজ্ঞান, দর্শন, সমাজনীতি, রাজনীতি, অর্থনীতি ইত্যাদি বিষয়ক নৃতন নৃতন ভাবধারা ও চিন্তাধারা জগতের মধ্যে নিরন্তর যে-আলোড়ন স্টে করিতেছে, তাহারও সঙ্গে সহজে প্রত্যেক মান্ত্রের ঘনিষ্ঠ পরিচয় ঘটাইয়া দিতে পারে এই বেতারবার্তাবাহী যন্ত্রটি।

বর্তমানে উন্নত দেশগুলিতে শিক্ষাপ্রচার ও নানাবিধ জনকল্যাণের ক্ষেত্রে খুব বড়ো দায়িত্ব গ্রহণ করিয়াছে সেখানকার বেতারপ্রচারকেন্দ্রগুলি। অল্লবয়ক্ষ ছেলেমেয়ে এবং প্রাপ্তবয়ক্ষ ব্যক্তিদের মনের আনন্দ ও জ্ঞানবিতরণের ক্ষেত্রে

জনকল্যাণসাধনের মাধ্যম হিসাবে রেডিও বেতারকেন্দ্রের প্রচেষ্টা সতাই প্রশংসার্হ। মাত্রহকে মাত্রষ করিয়া তোলা, তাহাকে পরিপূর্ণ জীবনের ইন্ধিত দেওয়া পাশ্চান্তা দেশগুলির কর্তৃপক্ষ নিজেদের প্রধান

কর্তব্য বলিয়া মনে করেন। ওই সকল দেশের বেতারবার্তার প্রচারআদর্শ যদি আমাদের দেশেও অনুস্ত হয়, তবে দেশের অগণিত অধিবাসী তাহাদের মহয়ত্তবিকাশের পথে অনেকধানি সহায়তা লাভ করিবে।

পৃথিবীর অক্তান্ত দেশের তুলনায় শিক্ষাব্যাপারে আমরা অবিধাস্তভাবে পিছনে পড়িয়া আছি। অশিক্ষা ও কুশিক্ষা আমাদের মনের চারিদিকে অন্ধকারের প্রাচীর তুলিয়া দিয়াছে। এদেশের সরকার ইচ্ছা করিলে বেতারবার্তার সাহায্যে অতি সহজে জনশিক্ষা সম্পর্কিত বিরাট দায়িত্ব পালন করিতে পারেন—কুসংস্কারে

বেতারবার্তাকে সর্বদাধারণের সম্পদ করিয়া তুলিতে হইবে আচ্ছন দেশবাদীর চিত্তদৈত দ্ব করিতে পারেন।
লঘুপ্রকৃতির গীতবাছ, নীচু শুরের অভিনয়কে প্রাধান্ত না দিয়া, বেতারে যদি বিশিষ্ট মনীষীদের নানাবিষয়িনী বক্তৃতাপ্রচারের ব্যবস্থা করা হয়, স্বস্তরের নরনারীর জন্ত

ষদি প্রচারস্কী প্রস্তুত করা যায়, তবে অত্যন্ত্রকাল-মধ্যেই জনসাধারণ অশিকা ও কুশিকার হাত হইতে মুক্তি পাইতে পারে। রেডিওকে শুধু শহরের মধ্যে আবদ্ধ করিয়া রাখিলে চলিবে না—গ্রামে গ্রামে যাহাতে সকলেই বেতারবার্তা শুনিবার সুযোগ পায়, সরকারকে তাহার প্রতিও দৃষ্টি রাখিতে হইবে। বেতারবার্তা আজ মান্তবের কত বিচিত্র প্রয়োজন সিদ্ধ করিতেছে। সমুদ্রগামী স্মীমারে, আকাশচারী এরোপ্রেনে, তুর্গম হলপথ ও জলপথের যাত্রীদের সঙ্গে একটা করিয়া রেডিও-যন্ত্র থাকে। সংবাদপত্রের দৈনন্দিন ধবর সর-বরাহের জন্ম বেতারবার্তা অবশুপ্রয়োজনীয় সামগ্রী হইয়া উঠিয়াছে। কিন্তু বর্তমান যুগে বিভিন্ন বিজ্ঞানীর আবিদ্ধার একদিকে যেমন মান্তবের বহুবিধ কল্যাণ-

সাধন করিতেছে, অন্তদিকে মান্ত্যকৈ নানাভাবে উপসংহার বিপথগামী করিয়াও তুলিতেছে। যুদ্ধকালীন পৃথিবীতে দেখা গিয়াছে, বেতারবার্তা মিথ্যাপ্রচারের দ্বারা দেশের জনগণকে নির্বিচারে সর্বনাশের পথে অগ্রসর করিয়া দিয়াছে। এখনও দেখা যাইতেছে, বেতারবার্তা অজ্ঞদ্র মিথ্যা, অর্থসত্য প্রচার করিয়া জনসাধারণকে বিভ্রান্ত ও প্রবঞ্চিত করিতেছে। ইহা কিন্তু রাষ্ট্রের অমঙ্গলই ডাকিয়া আনিতেছে। এজন্ত দায়ী হইল হীনস্বার্থপ্রেণাদিত মান্ত্যের অশুভ বৃদ্ধি। বেতারবার্তাপ্রচারের পিছনে যদি শুভবৃদ্ধির প্রেরণা বর্তমান থাকে, তবে ইহা বিশ্বের জনকল্যাণের ক্ষেত্রে যুগান্তর আনিতে পারে। বেতারবার্তার এই উজ্জ্জল ভবিয়ৎই আমরা কামনা করি।

### ধর্মঘট

্রিচনার সংকেতস্তুত্ত ঃ প্রারম্ভিক ভূমিকা—ধনতান্ত্রিক সমাজব্যবস্থা ও প্রেণীসংগ্রাম— শ্রমিকধর্মঘটের আত্মপ্রকাশ—যান্ত্রিক উৎপাদন ও প্রমিকশোষণ—শ্রমিকের সভ্যশক্তি ও প্রকাচেতনার প্রয়োজনীয়তা—ধর্মঘট সংগ্রামী শ্রমিকের সবচেয়ে বড়ো অন্ত্র—ধর্মঘটের ক্ষতিকর দিক—উপসংহার।

সম্প্রতি পৃথিবীতে পরস্পরবিরোধী তুইটি শ্রেণী মাথা তুলিয়া দাঁড়াইয়াছে—
পুঁজিপতি ধনিকশ্রেণী ও সর্বহারা শ্রমিকগোন্তী। এই শ্রেণীবিরোধ যতই জটিল
রূপ ধারণ করিতেছে, সমাজে ততই একদিকে দেখা
প্রারম্ভিক ভূমিকা দিতেছে নিচুর শোষণপ্রবৃত্তি, অক্সদিকে উগ্র হইয়া
উঠিতেছে ভয়াবহ অসন্তোষ ওপুঞ্জীভূত বিজোহের ভাব। মান্ত্রের জ্ঞান-বৃদ্ধি-শক্তির
পরিধি দিন দিন প্রসারিত হইতেছে, প্রতিনিয়ত কত বৈজ্ঞানিক আবিদ্ধার-উদ্ভাবন
হইতেছে। কিন্তু আশ্রেরে বিষয়, সেই অন্ত্রপাতে মান্ত্র্য মানসিক শান্তি ও

স্বাচ্ছন্দ্যের অধিকারী হইতেছে না। তাই মনে হয়, বর্তমানের এই বাস্ত্রিক সভ্যতার মধ্যে কোথায় যেন একটা অভিশাপ লুকাইয়া রহিয়াছে।

আধুনিক যুগটিকে আমরা ষত্রবৃগ-নামে চিহ্নিত করিতে পারি। এই ষত্রবৃগে পৃথিবীর প্রায় সকল দেশেই শ্রমিক ও কলকারখানার মালিকদের মধ্যে একটা অনভিপ্রেত সংঘর্ষের ভাব প্রকট হইরা উঠিয়াছে। ধনতান্ত্রিক সমাজব্যবস্থাকে কেন্দ্র করিয়াই বর্তমানে আর্থিক জগতের চাকা ঘুরিতেছে। মালিকগণ নিজেদের মূলধনে কলকারখানা প্রতিষ্ঠিত করিয়া সেখানে শ্রমিকদের নিযুক্ত করে,

থবং শ্রমিকের কঠোর শ্রমের সহায়তায় উৎপাদিত পণ্যাদি বিক্রয় করিয়া মোটা লাভের অংশ নিজেরাই ভোগ করিয়া থাকে। ফলে দেথা যায়, একদিকে

মালিকসম্প্রদায়ের ঐশ্বর্য ও স্থেষাচ্ছল্য দিন দিন বৃদ্ধি পাইতেছে, অক্তদিকে অগণিত শ্রমিকের তৃঃখদারিদ্রা ও আর্থিক অসচ্ছলতা ক্রমশই বাড়িয়া চলিয়াছে। শ্রমিকসম্প্রদায় ধনী মালিকের কাছে নিজেদের অভাব-অভিষোগের কথা জানায়, কিন্তু ধনিকরা সেদিকে সহজে কর্ণপাত করে না। ধনিকশ্রেণীর এই অবহেলাই শোষিত শ্রমিকগোষ্ঠীর মধ্যে জাগাইয়া তুলিয়াছে আত্মশক্তি ও সজ্মশক্তির চেতনা। এই নবপ্রবৃদ্ধ সজ্মশক্তিকে তাহারা আজ ধনিকের অক্তায়-অবিচারের বিক্লমে সংগ্রামের অন্তর্মপে ব্যবহার করিতে শিধিয়াছে। শ্রমিকের ক্যায়্য দাবী যখন অবিরত উপেক্ষিত হইতে থাকে, তখন তাহারা সমবেতভাবে কলকারখানার মালিকের বিক্লমে দাঁড়ায় এবং সকল অক্তায়-অবিচার-প্রতিরোধের শেষ অস্ত্র-হিসাবে কারখানায় নিজেদের কর্ম হইতে বিরত হয়। শ্রমিকদলের এই যে এক্ষোগে কর্মবিরতি, ইহাকেই আমরা বলি ধর্মটে।

ধর্মণটের জন্মইতিহাস কিন্তু খুব বেশী দিনের নয়। সমাজের সহজ সরল আর্থিক ব্যবস্থায় পুঁজিতত্র প্রবেশ করিবার পর হইতেই শ্রমিকধর্মণটের শুরু। ইউরোপে শিল্পবিপ্লব আরম্ভ হইবার পর দেখা গেল, একদল ব্যক্তি নিজেদের

শ্রমিক বর্মবটের পুঁজি খাটাইয়া অন্ত ব্যক্তিদের উপর প্রভূত্ব করিতে আরম্ভ করিয়া দিয়াছে। এই সব পুঁজিপতি শিল্প-প্রতিষ্ঠানে যন্ত্রের সাহায্য গ্রহণ করাতে ক্ষুদ্র ক্ষুদ্র

কুটীরশিল্প বিনर্থ হইল, বৃহদায়তন শিল্পের প্রতিষ্ঠা হইল এবং তাহাতে বহুলোৎপাদন শুরু হইল। ফলে শিল্পের ক্ষেত্রে প্রতিযোগিতা দেখা দিল। যে-সকল মালিকের পুঁজি অল্প, বাধ্য হইয়াই নিজেদের পরিচালিত কুটীরশিল্প ও কুডায়তন শিল্প তুলিয়া দিয়া তাহারা বৃহৎ কারধানার আশ্রয় লইল জীবিকার্জনের জন্ম। এভাবে

সমাজে ধীরে ধীরে পরস্পরবিরোধী তৃইটি স্বার্থ দেখা দিল—শ্রেণীবৈষম্য ও শ্রেণীসংঘর্ষ আত্মপ্রকাশ করিল। পশ্চিমের শিল্পবিগ্রব এদেশের শিল্পের উপর যে-প্রভাব বিস্তার করিল, তাহা সামাত্য নয়।

বড়ো বড়ো কলকারখানার ধনী মালিকগণ নিঃস্ব শ্রমিকের অসহায়তার স্থযোগ লইয়া নানা অপকোশলে তাহাদিগকে শোষণের জাল বিস্তার করিতে আরম্ভ করিয়া দিল—শ্রমিকদের স্বার্থের প্রতি ধনিকরা বিশেষ দৃষ্টি দেওয়া

যান্ত্ৰিক উৎপাদন ও শ্ৰমিকশোষণ প্রয়োজন মনে করিল না। শ্রমিকগণকে অল্প বেতনে বেশী থাটাইয়া লইয়া আপনাদের পুঁজি বাড়াইয়া তোলাই হইল ধনিকশ্রেণীর প্রধান লক্ষ্য। এককভাবে

সকল শ্রমিকই শক্তিহীন। কিন্তু যে-দিন তাহাদের মধ্যে জাগিল সজ্যচেতনা, সেদিন তাহারা নিজেকে আর অসহায় বলিয়া মনে করিল না। তাহাদের ভাষ্য দাবী অস্বীকৃত হইলে শ্রমিকরা সমবেত কপ্তে প্রতিবাদ জানাইতে আরম্ভ করিল। এই প্রতিবাদ ধ্বনিত হইল ধর্মঘটের মধ্য দিয়া। ধর্মঘট স্বরিক্ত শ্রমিকের নিরম্ভ সংগ্রাম। কিন্তু ইহার বিপুল শক্তি সশস্ত্র বিজোহ অপেক্ষা কোনো অংশে কমন্ত্র। ভারতবর্ধে শ্রমিকধর্মঘটের ইতিহাসটিও পাশ্চান্ত্যের কলকার্ধানায় শ্রমিক-ধর্মঘটের অন্তর্মণ।

ধর্মঘটের সাফল্য নির্ভর করে শ্রমিকদের সভ্যশক্তি ও ঐক্যচেতনার উপর। সভ্যশক্তি ব্যতীত শক্তিশালী ধনিকগোষ্ঠীর বিরুদ্ধে সংগ্রামে অবতীর্ণ হওয়া শ্রমিকদের পক্ষে সম্ভব নয়। ধনী মালিকসম্প্রদায় অর্থবলে বলীয়ান—ধনতদ্বের

ভিত্তিতে গঠিত রাষ্ট্রশক্তিও তাহাদের স্বার্থের অনুকৃলে। এক-একটি কারখানায় বহু শ্রুমিক কাজ করে। এক-একটি কারখানায় বহু শ্রুমিক কাজ করে। জন্মভায়ের প্রতিবাদকল্পে যদি সভ্যবদ্ধভাবে তাহারাধর্মদট

লা করে, তবে ওই ধর্মঘট ব্যর্থ হইতে বাধ্য। তাই শ্রমিকদের স্বার্থরক্ষা করিবার জন্ত এবং কারখানার বিত্তশালী মালিকদের নিষ্ঠুরতার কবল হইতে তাহাদিগকে রক্ষা করিবার জন্ত বর্তমানে শ্রমিকসজ্য গড়িয়া উঠিয়াছে। এই শ্রমিকসজ্যের ক্রমবর্ধমান প্রভাবহেতু ধর্মঘট প্রায়ই সাফল্য অর্জন করিতেছে, এবং কলকারখানার মালিকগণ শ্রমিকের দাবী পূর্বের মতো তেমন আর উপেক্ষা করিতে পারিতেছে না।

ধর্মঘট যে শ্রমিকসম্প্রদায়ের স্বার্থরক্ষার দর্বোৎকৃষ্ট পন্থা, সে বিষয়ে সন্দেহের অবকাশ নাই। কলকারাধানার মালিকদের উদ্ধত অবিচার, সামান্ত বেতনের পরিবর্তে শ্রমিককে দিয়া অধিক পরিমাণ কাজ আদায় করিয়া লইবার হীন মনোবৃত্তি শ্রমিকদলের জীবনযাত্রা সত্যই তুর্বিষহ করিয়া তুলিয়াছে। মালিকগণ যথন নিজেদের শোষণনীতি বজায় রাখিবার চেষ্টা করে ও শ্রমিকসম্প্রদায়ের

ধর্মঘট সংগ্রামী শ্রমিকের সবচেয়ে বড়ো অন্ত্র স্বার্থের প্রতি দৃষ্টি দিতে অনিচ্ছা জানায়, তথন আপনার স্বার্থ অক্ষুগ্ন রাথিবার জন্ত ধর্মঘটের আশ্রয় লওয়া ব্যতীত শ্রমিকদের অন্তর্কানো উপায় থাকে না। ধর্মঘট

আজ শুধু কলকারথানার গণ্ডীর মধ্যে আবদ্ধ নয়, ইহা সমাজের নানা শুরে ব্যাপকভাবে ছড়াইয়া পড়িয়াছে।

অল্প সময়ের ব্যবধানে ধর্মঘটের অবাঞ্চিত পুনরাবৃত্তি বর্তমান কালের যান্ত্রিক-সভ্যতা-কণ্টকিত সমাজের অসুস্থতারই পরিচয় বহন করে। ধর্মঘটের প্রয়োজন যে আছে, সে-কথা অস্থীকার করা যায় না। কিন্তু অতি সামান্ত কারণে ধর্মঘট করা কিছুতেই বাঞ্নীয় নয়। কারণ, ইহার ফলে সমাজজীবনে নানা রকমের

বিশৃজ্ঞালা দেখা দেয়, ব্যবসায়-বাণিজ্যের প্রভূত ক্ষতি হয়। বিশেষত, জনকল্যাণ্মূলক প্রতিষ্ঠানগুলিতে বর্মঘট দেখা দিলে সমাজের সকল ক্ষেত্রেই ইহার বিষময় ফল অন্তভূত হয়। ধর্মঘট সাফল্যমণ্ডিত না হইলে তাহাতে শ্রমিকরাই যে শুধু ক্ষতিগ্রস্ত হয় তাহা নয়, ব্যবসায়-বাণিজ্য বন্ধ থাকার ফলে জনসাধারণের ক্ষতিরপ্ত অন্ত থাকে না। আবিচার-অক্যায়ের প্রতিবাদের জন্ম কোনো পথই যখন খোলা থাকিবে না, একমাত্র তথ্যার প্রাপ্তাবের আশ্রয় লওয়া যাইতে পারে। ধর্মঘট যদি শৃল্ঞালাসহকারে ও শান্তভাবে পালন করা না হয়, তবে আনেক ক্ষেত্রে ইহা হিংশ্র বিদ্যোহের আকার ধারণ করে। তখন শান্তি ও শৃল্ঞালারক্ষার জন্ম সরকার ধর্মঘটাদের উপর অন্তবল প্রয়োগ করিতে বাধ্য হন। ফলে ধর্মঘটের প্রধান উদ্দেশ্য ব্যর্থ হয় এবং শ্রমিকদের স্থায় দাবী অপূর্ণ থাকিয়া যায়।

ধর্মঘট যত অল্ল হয় ততই সমাজের মঙ্গল। তবে একথাও সত্য যে, সরকার কিংবা ধনী মালিক বলপ্রয়োগ করিয়া কখনও ধর্মঘট বন্ধ করিতে পারিবে না। মূল কারণগুলি দুরীভূত না হইলে ইহার পুনরাবৃত্তি অব্খন্তাবী। কলকার-

উপসংহার

থানার পুঁজিপতি যদি তাহাদের মোটা লাভের কিছুটা
অংশ দরিদ্র শ্রমিকদের মধ্যে বণ্টন করিয়া দেয়, তাহারা

যদি শ্রমিকদের স্বার্থ, স্বাস্থ্য ও দৈননিন জীবনে স্থাস্বাচ্ছন্যের প্রতি কিছুটা
মনোযোগী হইরা। উঠি, তবে তুর্গত শ্রমিকদের মধ্যে বিক্ষোভ আর ধ্যায়িত হইরা
উঠিবে না। শ্রমিকদের কাজের সময় ক্যাইতে হইবে, জীবনধারণের উপযোগী
বৈতন তাহাদিগকে দিতে হইবে, তাহাদের জন্ত স্বাস্থাকর বাসগৃহ এবং শিক্ষা ও

আনন্দের ব্যবস্থা করিতে হইবে। শ্রমিকদের স্বার্থের সঙ্গৈ ধনীর স্বার্থও যে অচ্ছেন্তরূপে জড়িত, এ কথা বিশ্বত হইলে চলিবে না। শ্রমিকগণ যদি অর্ধভুক্ত এবং অর্ধনগ্ন না থাকে, তবে তাহাদের অভিযোগ ও অসন্তোষ বিদ্রিত হইবে। তথন তাহারা আর প্রতিবাদমূলক কোনো আন্দোলনের আশ্রয় লইবে না। শিল্পনিকর সহাদয় মনোভাব এবং সরকারের গণতান্ত্রিক দৃষ্টিভিশিই একমাত্র ধর্মঘটের অবসান ঘটাইতে পারে।

# সংবাদপত্র ও সাংবাদিকতা

রচনার সংকেতস্থত্ত ও প্রারম্ভিক ভূমিকা—আধুনিক সমাজজীবনে সংবাদপত্ত একটি অপরিহার্ষ বস্তু—সংবাদপত্তের জাবির্ভাব—সংবাদপত্তের দ্রুত্তির বিজ্ঞান—সংবাদপত্তের জনপ্রিয়তার হৈতুনির্দেশ—জাতীয় জীবনে সংবাদপত্তের প্রভাব—সংবাদপত্তের ক্ষতিকর প্রভাব—সাংবাদিকের গুরুত্তর দায়িত্ব—সাংবাদিকতার ক্ষেত্তে আমাদের অনগ্রমরতা—উপসংহার।

আধুনিক সমাজজীবনে সংবাদপত্তের প্রভাব ও প্রচলন যে কতথানি ব্যাপক তাহা কাহাকেও ব্ঝাইয়া বলিবার প্রয়োজন নাই। রেল-দ্বীমার-বিমানপোত ষেমন এ যুগের মান্ত্যের কাছে পৃথিবীর দূরত ঘুচাইয়া দিয়াছে, সংবাদপত্তও তেমনি জগতের দূরদ্রান্তের মান্ত্যকে একান্ত কাছের করিয়া তুলিয়াছে, অচেনা-অজানার সঙ্গে আমাদের নিকটতম প্রিচয়ের যোগস্ত রচনা

প্রান্তিক ভূমিকা করিয়াছে। পৃথিবীর একপ্রান্তে এই মুহুর্তে একটি
ঘটনা ঘটল, আর সংবাদপত্রের মাধ্যমে পরমুহূর্তেই ঘরে বিদিয়া আমরা তাহার
খবর পাইতেছি। বিশ্বের কোটি কোটি মান্ত্র্যকে, মান্ত্র্যের বিচিত্র কার্যকলাপ ও
চিন্তাধারার বাস্তব রূপায়ণকে প্রত্যক্ষভাবে দেখিয়া লইবার হ্রুযোগস্থাবিধা কাহারো
ঘটে না। কিন্তু প্রতিদিনকার সংবাদপত্রের উপর চোখ বৃলাইলেই এসব অদেখা
মান্ত্র্যকে আমরা দেখিতে পাই, তাহাদের প্রাত্যহিক জীবনের কর্মধারার সহিত্
আমরা পরিচিত হই, বিশাল পৃথিবীর রূপটির সঙ্গে আমাদের সাক্ষাৎকার ঘটে।
সংবাদপত্র আজ বড়ো পৃথিবীর প্রতিবিহ্ন নিজের বুকে চিত্রিত করিয়া আমাদের
ছোট ঘরে আত্মপ্রকাশ করিতেছে। নিখিল জগতের সঙ্গে পরিচয়্বসাধনের
আক্রাজ্যা যাহার মধ্যে প্রবল তাহার পক্ষে সংবাদপত্র অপরিহার্য।

বর্তমান যুগের সভ্য মান্ত্র সংবাদপত্তের অন্তিত্বহীনতার কথা কল্পনাও করিতে পারে না। কিন্তু এমন একদিন ছিল, ষধন পৃথিবীর কোনো দেশেই সংবাদপত্র ব্লিয়া কোনো বস্তু ছিল না। তথন কাছের মান্ত্র ছিল অনেক দূরে,

পৃথিবীর পরস্পর-সংলগ্ন দেশগুলি ছিল পরস্পর দংবাদপত্র একটি অপরিহার্ধ বস্তু লোক তাহাদের নিকট অদেখা অপরিজ্ঞাত দেশের ঘটনা

উংকর্ণ হইয়া শুনিত—তথন এইভাবেই নিবৃত্ত হইত মাত্রবের অজানাকে জানিবার ত্র্বার কৌতৃহল। সভ্যতার ক্রমবিকাশের সঙ্গে দশেবিদেশে সংবাদসংগ্রহের প্রয়োজনীয়তাও মাত্রষ উপলব্ধি করিল, এবং এই প্রয়োজনের তাগিদেই একদিন আবির্ভাব হইল সংবাদপত্রের।

বহুশত বংসর পূর্বে চীনদেশেই প্রথম সংবাদপত্রের প্রচলন হয়। মুদ্রাঘত্ত্রের উত্তরও এই চীনদেশে। মানবসভাতার ক্রত বিস্তারের ক্ষেত্রে চীনমহাদেশের এই ছুইটি দান স্মরণীয় হইয়া থাকিবে। ভারতবর্ধে মোগলআমলে হস্তলিখিত সংবাদপত্রের আবির্ভাব সংবাদপত্রের প্রচলন ছিল, এবং তখন পর্যন্ত ইহার অন্তিত্ব সীমাবদ্ধ ছিল রাজ্যশাসনসংক্রান্ত ব্যাপারে— গণজীবনের সঙ্গে সংবাদপত্রের ধোগ তখনও সংস্থাপিত হয় নাই। ইউরোপে সংবাদপত্রের প্রথম প্রচলন হয় ইতালীতে, তারপর জার্মানীতে এবং পরে ইংলণ্ডে। বাংলাদেশে সংবাদপত্রের প্রথম প্রচলন হয় ইংরাজ্আমলে। এজন্ত বাংলাদেশ ইংরেজ-মিশনারীদের নিক্ট চিরকাল ঋণী থাকিবে।

সংবাদপত্র আজ সমাজমান্ন্রের দৈনন্দিন জীবনের একটি অপরিহার্য বস্তু বলিয়া স্বীকৃত। মুদ্রাষত্ত্বের বিশ্বরুকর উন্নতি, সংবাদিকতার প্রতি শিক্ষিতসম্প্রদারের অন্নরাগ, গণতন্ত্রের ক্রমপ্রতিষ্ঠা সংবাদপত্রের ব্যাপক প্রচারকে স্বরাঘিত করিয়া দংবাদপত্রের ক্রত ও ব্যাপক প্রচলন হইল সংবাদপত্র, এবং জনমতগঠনে ইহার প্রভাব অপরিসীম। আধুনিক যান্ত্রিক যুগে মান্ন্রের জীবন্যাত্রা

যতই জটিল হইয়া উঠিতেছে, সংবাদপত্তের প্রয়োজনীয়তা ততই উত্তরোত্তর বৃদ্ধি পাইতেছে। এতদ্বাতীত জনগণের মধ্যে রাজনীতিক ও সমাজমুখী চেতনার উদ্বোধন সংবাদপত্তের প্রচারকে আশ্চর্য গতিদান করিয়াছে।

আজিকার দিনে প্রভাতে ঘুম ভাঙিতে না ভাঙিতেই আমাদের হাতের কাছে চাই একখানি সংবাদপত্র। ইহার এতথানি জনপ্রিয়তার কারণ কী? সংবাদপত্রে কেবল চল্তি ছনিয়ার কয়েকটি নির্দিষ্ট খবরই যে মুদ্রিত থাকে, তাহা
নয়—রাজনীতি, সমাজনীতি, শিল্প, ব্যবসায়, বাণিজ্য, বিজ্ঞান, খেলাধূলা, বিচিত্র

সংবাদপত্রের জনপ্রিয়তার
নানাকিছুই সংবাদপত্রে স্থানলাভ করিতেছে। স্থতরাং
হতুনির্দেশ
সকল শ্রেণীর, সকল রুচির মান্নুষ্ট সংবাদপত্রের

প্রয়োজনীয়তা অন্নভব করে। বাহিরের বড়ো পৃথিবীকে আমাদের হাতের মুঠোর তুলিয়া ধরিবার ভার লইয়াছে এই সংবাদপত্র, ইহার পৃষ্ঠায় মুদ্রিত অক্ষরগুলি যেন নিথিল বিশ্বের হুৎস্পন্নেরই প্রতীক।

জাতীয় জীবনে সংবাদপত্ত্রের প্রভাব অনেকখানি। ইহা একদিকে বুহত্তর
পৃথিবীর বহুতর সংবাদ পরিবেশন করে, অক্তদিকে প্রতিদিনের গুরুত্বপূর্ণ ঘটনাগুলির ব্যাখ্যা করে, ভাষ্ম রচনা করে। ফলে, ইহার মাধ্যমে পাঠকপাঠিক।
জাগতিক পরিবেশ ও অজ্প্র তথ্যের সঙ্গে বেমন পরিচিত হয়, তেমনি ইহার

পৃষ্ঠায় মুদ্রিত প্রতিদিনকার সম্পাদকীয় মন্তব্যগুলি জাতীর জীবনে সংবাদপত্ত্রর প্রভাব প্রভাব চেতনার উদ্বোধন ঘটায়। এইভাবে জনমত গঠিত হয়,

মান্থৰ বহির্বিশ্ব সম্পর্কে সচেতন হইয়। উঠে, ব্যক্তিজীবনের সঙ্গে বৃহত্তর রাষ্ট্রিক জীবন ও সমাজজীবনের সম্পর্ক স্থাপিত হয়। সংবাদপত্রের মধ্য দিয়া রাষ্ট্রের অন্ত্র্যুত নীতি ও বহুবিধ কর্মপন্থার পরিচয় লাভ করি, আবার সরকারের জন-কল্যাণবিরোধী নীতির সমালোচনা করিবার স্থযোগও পাই। সমাজের ও রাষ্ট্রের অক্যায়-অবিচারের যথার্থ প্রতিকার করিতে হইলে সংবাদপত্রের আশ্রয়গ্রহণ অত্যাবশ্যক হইয়া উঠে।

গণতন্ত্রের সার্থক প্রতিষ্ঠার সঙ্গে সংবাদপত্রের স্বাধীন অন্তিত্ব অঙ্গাঙ্গীভাবে জড়িত। বর্তমান পৃথিবীতে রাজনীতির চর্চাই মুখ্যস্থান অধিকার করিয়াছে; আবার, ইহার সঙ্গে সম্পৃক্ত রহিয়াছে অর্থনীতি। তাই আধুনিক যুগে প্রায় সকল সংবাদপত্রেরই প্রধান আলোচ্য বিষয় হইল রাজনীতি ও অর্থনীতি। সেজক্য রাজনীতিবিদ্, সরকার ও জনসাধারণ নিজ নিজ মতামতের প্রচার ও প্রতিষ্ঠার জক্য সংবাদপত্রের উপর নির্ভর্মল। সংবাদপত্র জনসাধারণকে রাজনীতি, সমাজনীতি, অর্থনীতি-বিষয়ক শিক্ষাদান করে এবং সমাজের নানা তুর্নীতি ও কুসংস্কার বিদ্রিত করিয়া মাহ্যের নৈতিক দৃষ্টিভঙ্গিকে উন্নত করিয়া তুলিবার যথেষ্ট সহায়তা করে। জাতীয় জীবনগঠনে, জনসেবায়, লোকশিক্ষাপ্রচারে উন্নত শ্রেণীর সংবাদপত্রের দান অসামান্ত। সংবাদপত্র আধুনিক সভ্যতার একটি। বড়ো অঙ্গ

দেখা ষায়, পৃথিবীতে খুব কম বস্তুই মাত্তবের পক্ষে অবিমিশ্র কল্যাণকর। সংবাদপত্রের দিকে দৃষ্টিপাত করিলেও দেখা যাইবে, ইহা জনগণের যেমন কল্যাণসাধন করিয়াছে, তেমনি ইহা দারা সময় সময় মাত্তবের বহু অকল্যাণ্ড

সংবাদপত্রের ক্ষতিকর প্রভাব সাধিত হইয়াছে। সংবাদপত্তের পরিচালকবর্গ জনসেবার মহৎ উদ্দেশ্য বিশ্বত হইয়া দলগত ও সম্প্রদায়গত স্বার্থসিদ্ধির মানসে যথন ইহাকে অন্তব্দ্ধপ গ্রহণ করে,

তথন সমাজজীবনে ইহার প্রভাব মারাত্মক হইয়া উঠে। দেশে উগ্র সম্প্রদায়িকতা ও প্রাদেশিকতা, রাজনীতিক দলাদলি ও বিদ্বেষ্ট্ট মনোভাব, নানারকম কুংসা ও মিথ্যা প্রচারের জন্ম অনেক ক্ষেত্রে দায়িছজ্ঞানহীন সাংবাদপত্রই দায়ী। হীন স্বার্থসাধনের বশবর্তী হইরা সাংবাদিক যথন স্থায়ধর্ম, বিবেকবৃদ্ধি ও মন্ত্রত্মত্ব ভূলিয়া ব্যার, তথনই সংবাদপত্র জনসাধারণের অকল্যাণের আকর হইয়া উঠে।

সাংবাদিকের কর্তব্য হইল জনসাধারণকে সত্য ও মঙ্গলের পথে পরিচালিত করা। ইহার পরিবর্তে কুদ্রখার্থের প্রভাবে পড়িয়া যাঁহারা অশিক্ষিত ও অর্থশিক্ষিত মাহুষকে মিধ্যা প্রচারণায় বিভান্ত করিয়া তোলেন তাঁহারাঁ সমাজের

শাংবাদিকের দায়িব শাংবাদিকের দায়িব ভারতার, তাঁহার কর্তব্য সত্যই কঠোর। তাঁহাকে হইতে হইবে বথার্থ জনসেবক, সত্যনিষ্ঠ, নির্জীক, নিরপেক্ষ,—দলীয় সংকীর্ণ সার্থের উপ্পর্ব উঠিতে না পারিলে সংবাদপত্র কথনো জনকল্যাণসাধন করিতে পারে না। পক্ষপাতহীন সংবাদপত্র দেশে আজো বিরলদৃষ্ঠ।

বৃত্তিহিদাবে সাংবাদিকতা আমাদের দেশের শিক্ষিতসম্প্রদায়ের দৃষ্টি এখন পর্যন্ত তেমন আরুষ্ট করে নাই। উন্নত ধরণের সাংবাদিকতার জন্ত যে বিশেষ ধরণের শিক্ষার প্রয়োজন, সে-ধারণা আমাদের অনেকেরই নাই। কোনো একটা বিষয়ে বিশ্ববিভালয়ের উচ্চডিগ্রীধারী হইলেই ষ্থার্থ দাংবাদিক হওয়া হায় না।

কাংবাদিকতার ক্ষেত্রে আমাদের অনগ্রদরতা অর্থনীতি, সমাজবিজ্ঞান প্রভৃতি নানা বিষয়ে সমাক্ জ্ঞান, সংবাদেসরবরাহ ও পরিবেশন-বিষয়ে বিচক্ষণতা, ঘটনার

বিশ্লেষণ ও ব্যাখ্যান-ব্যাপারে নিপুণতা; চাই সত্যনিষ্ঠা, চিন্তহৈর্য, নির্ভীকতা এবং আরো নানাকিছু। সার্থক সাংবাদিকতা যে একটি উচ্চশ্রেণীর আর্ট এ কথাটি বিশ্বত হইলে চলিবে না। পৃথিবীর বিভিন্ন দেশে সাংবাদিকতা শিক্ষা দেওয়ার বিশেষ ব্যবস্থা আছে। এই অত্যাবশ্যক শিক্ষণীয় বিষয়টি কিন্তু আমাদের দেশে এখনো উপেক্ষিতই রহিয়া গিয়াছে। জাগতিক পরিবেশের পটভূমিকায় প্রতি-

দিনের গুরুত্বপূর্ণ সংবাদগুলিকে বিশ্লেষণ ও ব্যাখ্যা করিতে গেলে যে কতথানি বিভাবৃদ্ধি ও দ্রদৃষ্টির প্রয়োজন, তাহা সহজেই অনুমেয়। সংবাদসরবরাহ ও প্রকাশনার দায়িত্ব সতাই গুরুতর।

আদর্শ সাংবাদিককে যথার্থ জনসেবক হইতে হইবে, বৃহত্তর সমাজকল্যাণকে তুলিয়া ধরিতে হইবে দলীয় স্বার্থের উথেব । দেশের জনগণকে রাজনীতিক ও সমাজনীতিক চেতনায় উদ্বুদ্ধ করিয়া তোলা, জাতিকে ন্তায় ও সত্যের পথে পরিচালিত করা, জনসাধারণের মধ্যে নানাবিষয়িনী উপসংহার শিক্ষার আলোক বিকীণ করার মহৎ দায়িও তাঁহাকে প্রসন্ন চিত্তে বহন করিতে হইবে । সংবাদপত্রসেবার উদ্দেশ্ত ও লক্ষ্য সম্বন্ধে সকলে যদি সচেতন হইয়া উঠি, তাহা হইলে সংবাদপত্রের স্বাস্থ্যকর প্রভাবে জনগণ ষে অচিরেই আদর্শ নাগরিকের স্বরে উনীত হইবে, সে বিষয়ে কোনো সন্দেহ নাই।

### স্বাধীন ভাৱতে ইংৱেজী ভাষাৱ স্থান

্রিচনার সংকেতস্থ্রঃ প্রারম্ভিক ভূমিকা—সামাজাবাদী মেকলে সাহেবের উদ্ধত উদ্ধি—
ভারতে এককালে ইংরেজী ভাষার অভাবনীয় প্রতিপত্তি ছিল—ইংরেজীশিক্ষার বিপুল বার্থতা—ইংরেজী
শিক্ষার মারাত্মক প্রভাব—ইংরেজীশিক্ষার স্থফলের দিক—ইংরেজী ভাষা গ্রহণীয়, না বর্জনীয়—ভারতের
ক্রেন্দ্রীয় সরকারের শিক্ষামন্ত্রীর অভিমত—রাষ্ট্রিক ক্ষেত্রে ইংরেজী ভাষার প্রয়োজনীয়তা কতথানি—দেশের
শিক্ষাব্যবস্থায় ইংরেজীকে আমরা কতথানি স্থান দিব—উপসংহার।

ব্রিটিশের প্রায় তুইশত বংসরের শাসনশৃত্থল ছিন্ন করিয়া ভারতবর্ষ বর্তমানে আধীনতা লাভ করিয়াছে। ইংরেজ কতৃ ক ভারতবিজয় ভারতবাসীর পক্ষে একটি কলিতার্থময় ঘটনা। রাজনীতিক পরাধীনতা জাতির জীবনে কত বড়ো অভিশাপ ডাকিয়া আনে, ব্রিটিশশাসিত ভারতের দিকে প্রার্থিক ভূমিকা তাকাইলে তাহা ঘণার্থ উপলব্ধি করা যাইবে। ভারতবর্ষের সত্যকার পরাজয় সেইদিন স্টিত হইল, যে-দিন হইতে ইংরেজী ভাষা দেশের রাষ্ট্রভাষারূপে স্বীকৃতি লাভ করিল—যে-দিন হইতে ইংরেজী ভাষা গৃহীত হইল ভারতের কোটি কোটি মানুষের শিক্ষার মাধ্যমক্সপে। রাজনীতিক পরাধীনতা

মারাত্মক সন্দেহ নাই, কিন্তু ইহার চেয়ে অনেক বেশী মারাত্মক সাংস্কৃতিক পরাধীনতা।

স্বেচ্ছায় হোক কিংবা অনিচ্ছায় হোক, ইংরেজী ভাষাকে শিক্ষার বাহন হিসাবে গ্রহণ করিয়া জাতীয় জীবনে সাংস্কৃতিক পরাভবকেই আমরা স্বাগত জানাইলাম। বিজয়ী জাতির ভাষা বিজিত জাতির জীবনকে কতথানি প্রভাবিত করে ও গ্লানিময় করিয়া তুলিতে পারে, তাহার নির্ভুল পরিচয় রহিয়াছে সাম্রাজ্য-বাদী মেকলে সাহেবের এই উক্তিটির মধ্যে: 'We must at present do

সামাজ্যবাদী মেকলে সাহেবের উদ্ধত উক্তি our best to form a class who may be interpreters between us and the millions whom we govern—a class of persons, Indian in

blood and colour but English'in taste, in opinions, in morals, and in 'intellect'। ভারতবর্ষে ইংরেজী ভাষাকে শিক্ষার বাহন করিবার প্রচেষ্টা সার্থক হইলে পর মেকলে জয়গর্বে উল্লাসিত হইয়া এই কথাগুলি উচ্চারণ করিয়াছিলেন। সে যাহা হোক, ইংরেজী ভাষা যথাসময়ে রাষ্ট্রভাষার গৌরব অর্জন করিল, শিক্ষার মাধ্যম-হিসাবে স্বীকৃত হইল, এবং ইহারই ফলে ব্রিটিশের আমলাতন্ত্র-পরিচালনা অনেকথানি বাধামুক্ত হইয়া উঠিল। ভারতবাসী বর্তমানে তাহার মাত্তভাষাকে যতথানি চিনে না, তাহার চেয়ে অনেক বেশী চিনে ও জানে ইংরেজী ভাষাটিকে। এরূপ একটি অবস্থা জাতীয় জীবনে কতথানি গ্লানিজনক, বর্তমানে তাহা আমরা কিছুটা অন্নভব করিতে পারিতেছি।

ভারতবর্ষে একদিন বিজাতীয় ইংরেজী ভাষার প্রভূত আভিজাত্য ছিল, স্থাচুর সম্ভ্রমমর্যাদা ছিল। ইংরেজী না শিধিলে সে-সময় কেহ চাকরি পাইত না,

ভারতে এককালে ইংরেজী ভাষার অভাবনীয় প্রতিপত্তি ছিল ইহাকে আয়ত্ত করিতে না পারিলে কোনো মান্ত্রষ দেশের লোকের কাছে সম্মান লাভ করিত না। সেদিন আমাদের কাছে ইংরেজী-শিক্ষা ছিল যেন কল্পতরু— দেশবাসীর উচ্চ আশাআকাজ্ঞা ও বাস্তব জীবনে

ফলসিদির নিয়ামক। আজ কিন্ত ইংরেজ জাতি ভারত ত্যাগ করিয়াছে, আমরা স্বাধীন মাহুষের স্বাতন্ত্র্য অর্জন করিয়াছি। এখন আমাদের প্রশ্ন ইইতেছে, স্বাধীন ভারতে ইংরেজী ভাষার স্থান কতথানি ?

এ প্রশ্নের উত্তর দিতে হইলে আমাদের জাতীয় জীবনে ইংরেজী শিক্ষার স্কল ও কুফল—এই তুইটি দিকেরই ষ্ণার্থ বিচার করিতে হইবে। প্রথমে বলা ষাইতে পারে, এই ভাষাটির একাধিপত্য ভারতবাসীর সাংস্কৃতিক জীবনের উপর

যে অনেকথানি ক্ষতিকর প্রভাব বিস্তার করিয়াছে, সে সম্বন্ধে মতদ্বৈধের অবকাশ নাই। ইহা আমাদের জক্ত বহন করিয়া আনিয়াছে নিদারণ ব্যর্থতা। মারুষের

সুপ্ত মনুয়ত্তকে উদোধিত করিয়া তোলা, মানুষকে ইংরেজী-শিক্ষার বিপুল জাগতিক পরিবেশের সঙ্গে পরিচিত করিয়া দিয়া বার্থতা তাহাকে জীবনসংগ্রামে জয়ী হইবার শক্তিসামর্থ্য দান

করা, জনগণের চিত্তে জ্ঞানের আলোক বিকিরণ করিয়া জাতির জীবনকে বৃহত্তর কল্যাণের পথে অগ্রসর করিয়া দেওয়াই হইল যথার্থ শিক্ষার প্রধান লক্ষ্য।

কিন্তু স্থানীর্ঘ কালের ইংরেজী শিক্ষা আমাদের ব্যক্তিষের স্কুরণ ঘটায় নাই, মনুগুত্বকে উদ্বোধিত করে নাই, জাতির চিৎপ্রকর্ষপাধন করে নাই, দেশবাসীর মানসিক শক্তিকে পরিপুষ্ট করিয়। তোলে নাই, জনগণকে ব্যবহারিক জীবনে আত্মনির্ভরশীল হইবার মতো সামর্থ্য দান করে নাই। ইহা দেশের সার্বজনীন শিক্ষার প্রবাহকে ক্রগতি করিয়াছে, আমাদের মাত্তাষা ও জাতীয় সাহিত্যকে

ইংরেজী-শিক্ষার মারাত্মক প্রভাব বিচ্ছেদ ঘটাইরা জাতির সংহতিশক্তিকে একরূপ বিনষ্ট করিয়া ফেলিয়াছে। ইংরেজীশিক্ষিত ও ইংরেজীতে

অনভিজ্ঞ, দেশে এই যে তুইটি সম্প্রদায় গড়িয়া উঠিয়াছে, ইহা সাংঘাতিক রকমের জাতিভেদ। ইহারই রন্ধ্রপথে বহু অকল্যাণ, বহুবিধ গ্লানি প্রবেশ করিয়া জাতিকে সর্বনাশের পথে টানিয়া আনিয়াছে। ইংরেজী শিক্ষার এই কুফলের প্রতি দৃষ্টি নিবন্ধ করিয়াই মহাআজী বলিয়াছিলেন: 'Among the many evils of foreign rule this blighting imposition of a foreign language upon the youth of the country will be counted by history as one of the greatest. It has estranged them from the masses'। ইংরেজী শিক্ষা আমাদিগকে যতথানি মৃশ্ধ করিয়াছে ততথানি সঞ্জীবিত করে নাই—এই অপ্রান্ত সভাটি কে অস্বীকার করিবে?

তবে ইংরেজীশিক্ষা-দারা আমরা যে কিছুটা উপক্বত হইয়াছি, সে-কথাটি বিশ্বত হইলে চলিবে না। ইংরেজী ভাষার মাধ্যমেই আমরা রুরোপীয় চিত্তের,

পাশ্চান্ত্য মানসিকতার নিকট-সংস্পর্শে আসিয়াছি।

ইংরেজী-শিক্ষার স্ফলের

র্বোপের সাহিত্য-বিজ্ঞান-দর্শন-রাজনীতি-সমাজনীতির

সহিত পরিচিত হওয়ার ফলে আমাদের মানসলোকে

নবচেতনার জাগরণ ঘটিয়াছে, আমাদের জ্ঞানের ক্ষেত্র প্রসারিত হইয়াছে, জগৎ ও জীবন সম্পর্কিত ধারণার মধ্যে অভিনবত দেখা দিয়াছে—এককথায়, আমাদের

₹->0

কিয়ৎপরিমাণ চিৎপ্রকর্ষ সাধিত হইয়াছে। দেশবাসীর সংকীর্ণ আচার-বিচার-সংস্কারের অচলায়তনকে বিধ্বস্ত করিল য়ুরোপীয় মনের প্রবল জন্দমশক্তি— ইহারই ফলে একদিন ভারতবর্ষে দেখা দিয়াছিল রেনেসাঁ বা পুনর্জাগরণ। য়ুরোপীয় চিত্তের সংঘাতপ্রভাবে ভারতবাসীর সমাজজীবনে ও রাজনীতিক জীবনে একটা নৃতন প্রাণের সাড়া জাগিয়াছিল, য়ুরোপের নিকট হইতেই আমরা পাইয়াছিলাম দেশাত্মবোধের দীক্ষা। এইসব দিক হইতে বিচার করিলে ইংরেজী

দেড়শত বছরের অধিক কাল ধরিয়া যে-ভাষার অন্থালন আমরা করিতেছি, আমাদের জাতীয় জীবনে তাহার প্রভাব যে গভীর ও দ্রপ্রসারী হইবে তাহাতে বিশ্বিত বোধ করিবার কিছুই নাই। ফাধীনতালাভের পর হইতে ইংরেজী ভাষার প্রয়োজনীয় প্রয়োজনীয়তা সম্পর্কে আমাদের মনে নানা প্রশ্ন জাগিয়াছে। এই ভাষাটির বিষয়ে অনেকেরই মনেবিরপ্র মনোভাব দেখা ঘাইতেছে।

জাগিয়াছে। এই ভাষাটির বিষয়ে অনেকেরই মনে বিরূপ মনোভাব দেখা ঘাইতেছে। যেহেতু দেশে আজ ইংরেজশাসনের অবসান ঘটিয়াছে, সেহেতু এখন বাহির হইতে অন্ত কেহ আমাদের উপর ইংরেজী ভাষাকে জোর করিয়া চাপাইয়া দিতে পারে না। বর্তমানে আমাদিগকেই স্থচিন্তিতভাবে স্থির করিতে হইবে—ইহা গ্রহণীয়, না বর্জনীয়।

ভারতের কেন্দ্রীয় সরকারের শিক্ষামন্ত্রী পরলোকগতমৌলানা আবুল কালাম আজাদ এ সম্বন্ধে যে-অভিমত প্রকাশ করিয়াছিলেন তাহা প্রণিধানযোগ্য। তিনি

ভারতের কেন্দ্রীয় সরকারের
শিক্ষামন্ত্রীর অভিমত
শিক্ষার ক্ষেত্রে ও সরকারী কাজকর্ম-পরিচালনার ক্ষেত্রে
কেন্দ্রের ক্ষেত্রে ও সরকারী কাজকর্ম-পরিচালনার ক্ষেত্রে
কেন্দ্রের ক্ষেত্রে ও সরকারী কাজকর্ম-পরিচালনার ক্ষেত্রে
কেন্দ্রের আব ক্ষেত্রে ও সরকারী কাজকর্ম-পরিচালনার ক্ষেত্রে
কৈন্দ্রির আব ক্ষেত্রে ও সরকারী কাজকর্ম-পরিচালনার ক্ষেত্রে
কিন্তা আব ক্ষেত্রে কালার কালার ক্ষেত্রে ত ক্ষেত্র ক্ষেত্র

কালক্রমে হিন্দীভাষা যে সর্বভারতীয় রাষ্ট্রভাষার্রপে গৃহীত হইবে, সে-বিষ্ট্রে কিনেনেই সন্দেহ নাই। তবে আন্তপ্রাদেশিক ক্ষেত্রে ভাবের সহজ আনার্ম-প্রদান ও সরকারী কার্য স্বষ্ঠুভাবে পরিচালনার জন্ত হিন্দীভাষাকে উপযুক্ত ক্রিয়া গড়িয়া তুলিতে হইলে আমাদিগকে আরও দশপনর বংসর ইংরেজী ভাষাকেই প্র

রাষ্ট্রভাষার স্থানে অধিষ্ঠিত রাখিতে হইবে। এই কতিপয় বৎসরের মধ্যে হিন্দী
যদি ব্যবহারিক ক্ষেত্রে প্রয়োজনীয় পরিভাষাসম্ভারে
রাষ্ট্রিক ক্ষেত্রে ইংরেজী ভাষার
সমৃদ্ধ হইরা উঠে, তাহা হইলে ইংরেজীকে বর্জন
প্রয়োজনীয়তা কতথানি
করিলে কোনো ক্ষতির সম্ভাবনা আর থাকিবে না।

এ গেল রাষ্ট্রক ক্ষেত্রে ইংরেজীর প্রয়োজনীয়তার দিক।

এখন আমাদের শিক্ষাব্যবস্থায় ইংরেজীর কথাটি বিবেচা। প্রাথমিক ও মাধ্যমিক শিক্ষাব্যবস্থার ক্ষেত্রে ভারতের আঞ্চলিক বা প্রাদেশিক ভাষাগুলিকেই মাধ্যমন্ধ্রপে গ্রহণ করিতে হইবে। মাতৃভাষাকে শিক্ষার বাহন করিতে না পারিলে শিক্ষা কথনই যথার্থ ফলপ্রস্থ হইয়া উঠিতে পারে না। মাধ্যমিক স্তরে ইংরেজীকে একটি সহায়ক ভাষান্ধ্রপে [subsidiary language] গ্রহণ করা যাইতে পারে। উচ্চশিক্ষার ব্যাপারেও দেশীয় ভাষাকে উপযুক্ত পরিভাষার সাহায্যে সমূর্র করিয়া তুলিয়া যাহাতে শিক্ষার বাহনন্ধ্রপে গ্রহণ করা যায়, আমাদিগকে সেদিকেও বিশেষ লক্ষ্য রাখিতে হইবে। তাহা যতদিন সম্ভবপর না হয়, ততদিন ইংরেজীই উচ্চ-

দেশের শিক্ষাব্যবস্থায় ইংরেজীকে আমরা কতথানি স্থান দিব শিক্ষার বাহন থাকিবে। মৌলানা আজাদ বলিয়াছিলেন, প্রচেষ্ঠার ত্রটি না ঘটিলে, আগামী দশ বৎসরের মধ্যে ভারতীয় একটি ভাষাকে [হিন্দীকে] আমরা এমন সমৃদ্ধ করিয়া তুলিতে পারিব, যাহা আমাদের জাতীয়

জীবনের সর্বক্ষেত্রে অনায়াসেই ইংরেজীর স্থানটি দথল করিতে সমর্থ হইবে'। বিশ্ববিভালয়ের উচ্চতর শিক্ষার ক্ষেত্রে ইংরেজীকে আবশ্রিক শিক্ষণীয় ভাষারূপে পাঠ্যতালিকাভুক্ত করিবার প্রয়োজন আছে। তবে বর্তমানে পরীক্ষাপাশের ব্যাপারে ইহার উপর যতথানি গুরুত্ব আরোপ করা হয়, ভবিষ্যতে ততথানি না করিলে ক্ষতি নাই। ইংরেজী ভাষার প্রতি মোহান্ধতার ভাবটি আমাদিগকে কাট্যইয়া উঠিতে হইবে, অন্তদিকে দেশীয় ভাষা ও সাহিত্যের সর্বাদ্ধীণ বিকাশ-সাধনের দিকে সকলকে মনোযোগী হইতে হইবে।

ভাষার সমস্রাটি যেমন গুরুত্বপূর্ণ, তেমনি জটিল। ইহার সমাধানে খুবই সতর্কতার প্রয়োজন—অন্ধরাদেশিকতা আমাদের যুক্তি ও বিচারবুদ্ধিকে থেন আচ্ছন্ন করে। ইংরেজী ভাষাকে একেবারে বর্জন করিলে বিশ্ববিভার দার আমাদের নিকট রুদ্ধ হইয়া যাইবে। সমগ্র পৃথিবীর জ্ঞান-ভাসাংহার সাধনার ফলসিদ্ধি এই ভাষাটিতেই নিবদ্ধ রহিয়াছে।

ইহার প্রতি উপেক্ষা প্রদর্শন করিলে বৃহত্তর জগতের চিন্তা ও ভাবসাধনার সঙ্গে আমাদের চিত্তের যোগস্ত্রটি ছিন্ন হইয়া যাইবে। এরূপ একটি অবস্থা জাতীয় জীবনে অগ্রগতির পক্ষে সতাই ক্ষতিকর। একদিকে ইংরেজীর প্রতি অন্ধমোহ, অন্তদিকে ইহার বিরুদ্ধে অন্ধাদেশিকতার মনোভাব—এই তৃইয়ের মধ্যে সামঞ্জস্তবিধান করিতে পারিলে ইংরেজী ভাষার অন্ধালনে আমরা যে যথার্থই উপক্বত হইতে পারিব তাহাতে কোনো সন্দেহ নাই।

# স্বাধীন ভাৱতে সামাৱিক শিক্ষা

িরচনার সংকেতস্ত্র ঃ প্রারম্ভিক ভূমিকা—বর্তমান জাগতিক পরিবেশ অহিংসানীতির অনুকূল নয়—আত্মরকার জন্তও সংগ্রামপ্রস্তৃতি প্রয়োজন—ভারতবাদীর শক্তিসাহদ জগতের কোনও জাতি অপেকা কম নয়—সামরিক শিক্ষার ক্ষেত্রে ভারতবর্ধ অত্যন্ত অনগ্রসর—সাম্প্রতিক যুদ্ধ সর্বাত্মক ও যান্ত্রিক—বিপুলায়তন ভারতবর্ধের জন্ত বিশাল সেনাবাহিনী প্রয়োজন—শান্তির সময়েও সেনাবাহিনীর মূল্য উপেক্ষণীয় নয়—শক্রুর আক্রমণ হইতে ভারতবর্ধকে রক্ষা করার দায়িত্ব ভারতবাদীর—উপসংহার।

পৃথিবীর প্রত্যেক স্বাধীন রাষ্ট্রেই জনগণকে সামরিক শিক্ষা দান করা জাতীয় শিক্ষারই একটা অপরিহার্য অন্ধ বলিয়া পরিগণিত হয়। সামরিক শিক্ষার প্রয়োজনীয়তা সম্পর্কে কোনোরূপ বিরুদ্ধ প্রশান দেশের জনসাধারণের মনে প্রারম্ভিক ভূমিক।

কিন্তু ভারতবাসীর ক্ষেত্রে সামরিক শিক্ষা এতকাল একটি প্রধান সমস্রার বিষয় ছিল। এরূপ অবস্থার জন্ত দায়ী ভারতের স্কুদীর্যকালের রাজনীতিক পরাধীনতা। বিগত দেড়শত বংসর পর্যন্ত ভারতের ভাগ্যবিধাতা ইংরেজজাতি ভারতবাসীকে বিশ্বাস করিতে পারে নাই। তাহাদের প্রতিনিয়তই একটা ভয় ছিল, যদি পরাধীন ভারতবাসী সামরিক শিক্ষায় পারদর্শী হইয়া উঠে, তবে স্কুযোগ পাইলেই তাহারা রাষ্ট্রের বিরুদ্ধে অন্ত্রধারণ করিবে, স্বাধীনতার জন্ত সংগ্রাম চালাইবে। এই রক্ষের ভয় ও অবিশ্বাস আমাদের সামরিক শিক্ষালাভের অধিকারের বিপক্ষে বারবার মাথা তুলিয়া দাঁড়াইয়াছে।

অন্তদিকে, বিগত কয়েক বৎসর ধরিয়া ভারতের মধ্যে প্রচারিত হইরাছে অহিংসানীতি—যে-নীতি সংগ্রামকে প্রশ্রম দিতে চায় না, হিংসাকে হিংসার

বর্তমান জাগতিক পরিবেশ অহিংসানীতির অনুকূল নয় তাহার প্রতারক, তাঁহারা বলেন, বুদ্ধ পশুশক্তিরই একটা অভিব্যক্তি, পশুবলকে পশুবল দিয়া জয় করা যায় না—ইহাকে জয় করিতে হইলে চাই প্রেম, প্রীতি ও আত্মিক সাধনালক্ধ শক্তি। নীতি-হিসাবে অহিংপাকে অগ্রাহ্ করা যায় না—কয়েকজন বিশিষ্ট মানবের পক্ষে এই আত্মিক শক্তিতে শক্তিমান হইয়া উঠাও অসম্ভব নহে। কিন্তু সমগ্র জাতিকে অধ্যাত্মসাধনমত্ত্বে উদ্বুদ্ধ করিয়া তোলা সম্ভব কিনা, এ কথাটি বিশেষভাবে বিবেচ্য। মান্তবের সীমাহীন লোভ, প্রবল জিগীবা ও জিঘাংসার যতদিন পর্যন্ত না বিনাশ ঘটিবে ততদিন মান্ত্র সহিংস সংগ্রাম হইতে বিরত থাকিবে না বলিয়াই আমাদের বিশ্বাস।

অন্ততঃ পক্ষে আত্মরকা করিবার জন্ম হইলেও সংগ্রামপ্রস্তুতির প্রয়োজন রহিয়াছে। অহিংসানীতি যেখানে প্রবলের অত্যাচার-উৎপীড়ন রোধ করিতে পারে না, সেখানে হিংসানীতি বা যুদ্ধের আশ্রয় গ্রহণ করিতেই হইবে। পৃথিবীতে

আত্মরক্ষার জন্মও সংগ্রাম-প্রস্তুতি প্রয়োজন মান্থবের মতো বাঁচিবার অধিকার প্রত্যেকেরই আছে। বর্তমান পৃথিবীতে নানা কারণে সংগ্রাম যথন অনিবার্য

এবং অহিংসানীতিও যখন সর্বক্ষেত্রে প্রযোজ্য নয়,
তখন মাতুষকে বাঁচিয়া থাকিবার জন্ম আধুনিকতম সংগ্রামকোশল আয়ন্ত
করিতে হইবে। স্বাধীন-জাতি-হিসাবে যদি বাঁচিবার অধিকার আমাদের থাকে,
তবে ভারতবাসীর সামরিক শক্তিলাভের দাবী কেহ অগ্রাহ্থ করিতে পারিবে না।
স্বাধীন ভারতের আত্মরক্ষার প্রস্তুতির ক্ষেত্র নির্মাণ করিতে হইলে আমাদের
সামরিক শিক্ষার প্রয়োজনীয়তা অবশ্রম্বীকার্য। ব্রিটিশজাতি আজ এদেশ ছাড়িয়া
গিয়াছে, কিন্তু স্কুযোগ পাইলেই অপর কোনো জাতি ভারতকে আক্রমণ করিতে
বিশ্বমাত্র বিধাবোধ করিবে না।

সামরিক শিক্ষা ভারতবাসীর পক্ষে নৃতন কিছু নয়। সাম্রাজ্যবাদী ব্রিটিশের আমলেই ভারতের জনগণ যুদ্ধবিভা ও অস্ত্রব্যবহার ভুলিয়া গিয়াছে নানা বিধিনিষেধের ঘূর্ণাচক্রে পড়িয়া। ভারতবর্ষ নানা বৈদেশিক জাতির আক্রমণ

ভারতবাদীর শক্তিদাহদ কোনো জাতি অপেক্ষা কম নয় বহুবার সহু করিয়াছে; বহিঃশক্রর আক্রমণ হইতে ভারতকে রক্ষা করিবার জন্ম তথন আমাদিগকে ব্রিটিশের সাহায্য লইতে হয় নাই। অতীত ভারতের

রাজপুত, শিথ ও মারাঠা জাতির শৌর্যবীর্য ও রণকুশলতার কাহিনী ইতিহাসের পৃষ্ঠায় এখনও মুদ্রিত রহিয়াছে। বিগত ছইটি বিশ্বযুদ্ধে ভারতের বহু সেনা বিভিন্ন রণান্দনে তাহাদের প্রশংসনীয় শক্তিসাহস ও রণকুশলতার পরিচয় দিয়াছে।

ভারতে সামরিক শিক্ষার ব্যবস্থা যে একেবারেই হয় নাই, আমরা সে কথা বলিব না। কিন্তু যে-ব্যবস্থা হইয়াছে তাহা ভারতের প্রয়োজনের তুলনায় অকিঞ্চিৎকর বলিলে অত্যুক্তি হইবে না। দেরাছন সমরবিভালয়ে ভারতবাসীকে কিছুটা সামরিক শিক্ষা দেওয়া হইতেছে। কিন্তু সেখানে মাত্র মুষ্টিমেয় শিক্ষার্থীর শিক্ষালাভের ব্যবস্থা করা হইয়াছে। এতদ্যতীত ভারতীয় সেনাদলে সকল

প্রামেরিক শিক্ষার ক্ষেত্রে ভারতবর্গ অন্তর্গ অনুধার ভারতবাসীদের মধ্যে সমরে পটু [Martial] ও সমরে অপটু [Non-martial] এই রক্ষেরে জাতিবিভাগ মোটেই বাঞ্ছনীয় নয়। সাম্প্রতিক যুদ্ধে পাঞ্জাব প্রভৃতি প্রদেশের সমরপটু সেনার পাশে তথাকথিত সমরে অপটু বাঙালী কিংবা মাদ্রাজী সেনা সমান কৃতিত্বই প্রদর্শন করিয়াছে। স্থবিধা ও স্রযোগ লাভ করিলে বাংলা, মাদ্রাজ প্রভৃতি প্রদেশের যুবকও যে যথেষ্ঠ শক্তিমন্তার পরিচয় দিতে পারে, সে বিষয়ে সন্দেহের কোনো কারণ থাকিতে পারে না।

বিজ্ঞানের ক্রম-উন্নতি এবং প্রসারের সঙ্গে সঙ্গে যুদ্ধের প্রকৃতিও প্রতিনিয়ত পরিবর্তিত হইতেছে। এ যুগের যুদ্ধ জলে-স্থলে-আকাশে পরিব্যাপ্ত হইরাছে, বর্তমান যুদ্ধের ভীষণতা ও মারণশক্তি বিশ্ববাসীকে ভয়ার্ত স্তন্তিত করিয়া তুলিয়াছে। ভারতে যে-সামরিক শিক্ষাপদ্ধতি প্রচলিত আছে তাহা আধুনিক

সাম্প্রতিক বৃদ্ধ সর্বাত্মক ও বৃদ্ধের জন্ম প্রস্তুতির ক্ষেত্রে যথেষ্ঠ বলিয়া মনে হয় না।
ফ্রান্তিক বৃদ্ধ সর্বাত্মক ও ফ্রান্ত্রাহিনী, নৌবাহিনী এবং বিমানবাহিনী যাহাতে
অধুনা আবিষ্কৃত অস্ত্রচালনায় নিপুণতা লাভ করিতে

পারে তাহার স্থব্যবহা করা একান্ত প্রয়োজন। পরিখার্দ্ধের দিন আজ অতিবাহিত হইয়া গিয়াছে, বর্তমানের যুদ্ধ অতিমাত্রায় যান্ত্রিক যুদ্ধে রূপান্তরিত হইয়াছে। স্তরাং এদেশে বিজ্ঞানসমত উপায়ে যান্ত্রিক যুদ্ধবিভাশিক্ষার প্রণালী প্রবর্তন করিতে হইবে। সংগ্রামের আকৃতি ও প্রকৃতির রূপান্তরের সঙ্গে আমরাও যদি সমান তালে চলিতে না পারি তবে সামরিক শিক্ষা অসম্পূর্ণ থাকিয়া যাইবে।

আয়তনে ভারতবর্ষ একটি বিশাল দেশ—হাজার হাজার মাইলব্যাপী ইহার সীমান্তভাগ বিস্তৃত। বৈদেশিক আক্রমণ হইতে আত্মরক্ষার জন্ম ভারতের সীমান্ত-

বিপুলায়তন ভারতবর্ধের জন্ম বিশাল দেনাবাহিনী প্রয়োজন

ভাগের স্থানগুলি বিশেষভাবে স্থরক্ষিত রাখা প্রয়োজন। ভারতের সমুদ্রতীর অনেক হাজার মাইল ব্যাপিয়া প্রসারিত। এদেশের উত্তর-পশ্চিম এবং উত্তর-পূর্ব দীমান্ত হইতে যে-কোনো মুহুর্তে বহিঃশক্রর উপদ্রব আরম্ভ

হুইবার সম্ভাবনা রহিয়াছে। এই যে এতবড় একটি দেশ, ইহাকে রক্ষা করার দায়িত্ব ভারতবাসীর। স্থতরাং তাহার জন্ম চাই স্থশিক্ষিত নোবাহিনী, বিমানবাহিনী এবং স্থলবাহিনী। ভারতবর্ষ রাজনীতিক, আর্থনীতিক ও দেশরক্ষাবিষয়ক ব্যাপারে আজ যে-স্বাধীনতা অর্জন করিয়াছে, সেই স্বাধীনতাকে সর্বপ্রকার বিপদ্মুক্ত করিবার জন্ম চাই সামরিক বিভায় নিপুণ অজ্ঞ ভারতীয় সেনা। ভারত-বিভাগ সামরিক শিক্ষার প্রয়োজনীয়তাকে বহুগুণ বাড়াইয়া তুলিয়াছে। আমাদের দ্রবিস্তার একটি সীমান্ত রহিয়াছে, সেথানে কোনো প্রাক্তিক বাধানাই। দেশের শান্তি ও নিরাপত্তারক্ষার জন্ম সেথানে বিশাল সৈত্রাহিনী রাথিতে হইবে। এ সভ্যটি ভুলিলে চলিবে না যে, বর্তমান পৃথিবী রণোন্মন্ত হইয়া উঠিয়াছে।

জিগীষা ও জিবাংসার্তি মাহবের রক্তের সংস্কার। এইসব বৃত্তি সমূলে উৎপাটিত না হইলে পৃথিবী হইতে কথনও সংগ্রামের বিরতি ঘটিবে না। ভারতবাসীকেও সতত সেই সংগ্রাম ও আত্মরকার জন্ম প্রস্তুত থাকিতে হইবে।

শান্তির সময়েও সেনাবাহিনীর মূল্য উপেক্ষণীয় নয় শুধু সংগ্রামের জক্ত নয়, শান্তির সময়েও সেনাদলের প্রয়োজন আছে। এ দেশে বক্তা, ছর্ভিক্ষ, মহামারীর প্রাছ্ঠাব প্রায়ই ঘটয়া থাকে। এয়প ছর্মোগ ও বিপ্রয়ের মৃহুর্তে দেশে শান্তি, নিয়মার্বতিতা ও শৃঝ্লা-

রক্ষার জন্ত সেনাবাহিনীর সাহায্যের প্রয়োজন আছে। স্থাঠিত জাতীয় সেনা-বাহিনীর মূল্য শান্তির সময়েও উপেক্ষণীয় নয়।

স্বাধীনতা অর্জনের পর ভারতবাসীর দেশরক্ষার দায়িত্ব শতগুল বাড়িয়া গেল। ইংরেজজাতি এদেশ পরিত্যাগ করিয়াছে সত্য, কিন্তু তাহার সামাজ্যবাদী কুটনীতি সমগ্র দেশকে হুর্বল পদু করিয়া দিয়াছে। আমাদের চ্কুদিকে

শক্রর আক্রমণ হইতে ভারতবর্ধকে রক্ষা করার দায়িত্ব ভারতবাসীর বিপদের কালো মেঘ আজ পুঞ্জীভূত হইয়া উঠিতেছে।
তদ্পরি তৃতীয় বিশ্বযুদ্ধ অসম্ভব কিছুই নয়। এরপ
অবস্থায় স্বাধীন ভারতবর্ষ বিদি সামরিক শক্তিতে
শক্তিমান হইয়া না উঠে তাহা হইলে তাহার অভিসরকা

কঠিন হইয়া পড়িবে। প্রেম, মৈত্রী ও প্রীতির সদিচ্ছাপূর্ব বাণী পররাজ্ঞালোভী মান্নবের পশুমনোভাব বিদ্রিত করিতে পারিবে বলিয়া আমরা বিশ্বাস করি না। তাই অস্ত্রকে অস্ত্রের দ্বারা, পশুবলকে মারণশক্তির দ্বারা প্রতিহত করিতে হইবে।

অগণিত ভারতবাসী স্বেচ্ছাপ্রবৃত্ত হইয়াই বিগত যুদ্ধে যোগদান করিয়াছিল এবং বৃটিশের পাশে দাড়াইয়া জীবন পণ করিয়া অবিরাম সংগ্রাম চালাইয়াছিল।
মিত্রপক্ষের যে যুদ্ধবিজয় হইল, তাহার পিছনে ভারতীয় সেনার দান সামাত নয়।
য়ুদ্ধক্ষেত্রে ও যুদ্ধক্ষেত্রের বাহিরে যে-সব ভারতীয় তরুণ সামরিক অভিজ্ঞতা লাভ

করিয়াছে, বর্তমানে তাহাদিগকে যদি আরও শিক্ষিত করিয়া তোলা যায়, তাহা হইলে ভারতের সামরিক বিভাগ বিশেষ শক্তিসম্পন্ন হইয়া উঠিবে।

ভারতবাসীকে ব্যাপকভাবে সামরিক শিক্ষায় পারদর্শী করিয়াতুলিতে হইলে সামরিক বিভালয়ের ব্যাপক প্রসার একান্ত আবশুক। তা ছাড়া সমরে পটু এবং সমরে অপটু, এ রকম শ্রেণীবিভাগ অচিরেই তুলিয়া দিতে হইবে। প্রাদেশিকতার

সংকীর্ণ মনোভাব এখনও যদি আমরা বর্জন করিতে না পারি তাহা হইলে দেশরক্ষাব্যাপারে ভারতবর্ষ বিপন্ন হইয়া পড়িবে। ভারতের নানাজায়গায় সামরিক বিভালয় প্রতিষ্ঠিত করিবার প্রয়োজন আছে। প্রত্যেক প্রদেশের স্বাস্থাবান তরুল যুবক এইসব বিভালয়ে যাহাতে সহজে শিক্ষালাভের স্থযোগ পায় তাহার ব্যবস্থা করিতে হইবে। আমরা স্বাধীনতা পাইয়াছি বটে, কিন্তু স্বাধীন মানুষের মনোভগি এখনও অর্জন করিতে পারি নাই। সেজ্ম ভারতবাসীর চরিত্রে এখনও নানারকমের চুর্বলতা বিভ্যমান। দেশকে গৌরবমণ্ডিত করিয়া তুলিবার জন্ম আমাদিগকে সকল রক্মের চারিত্রিক হুর্বলতার উপ্রেক্ত উঠিতে হইবে। দেশপ্রীতি, শৃঙ্খলা, নিয়মানুষ্বিতিতা প্রভৃতি গুণের অভাব না ঘটিলে ভারতবাসী অদূর ভবিয়তে সামরিক শক্তিতে নিশ্চয়ই চুর্বার ও ছর্জার হইয়া উঠিতে পারিবে।

## শিক্ষা ও আনন্ধের ক্কেত্রে দেশল্লমণ

রিচনার সংকেতস্থা । বিভালয়ের শিক্ষা অসম্পূর্ণ—দেশভ্রমণ বিভালয়প্রদত্ত শিক্ষাকে সম্পূর্ণতা দান করে—দেশভ্রমণ চিত্তের প্রমার ঘটে—দেশভ্রমণ আমাদের জীবনদৃষ্টিকে দ্র্যানী করিয়া তোলে—দেশভ্রমণ বিচিত্র অভিজ্ঞতা অর্জ নের সহায়ক—শুধু ব্যক্তিগত মানসউৎকর্ষসাধনের জন্ম নয়—দেশের উন্নতিবিধানের জন্মও দেশভ্রমণ বাঞ্দীয়—দেশভ্রমণ আনন্দলাভেরও একটি বড়ো উৎস—উপসংহার।

মান্থবের সমগ্র জীবন ব্যাপিয়া শিক্ষার ধারাটি প্রবাহিত। মান্থবের আযু্ফালের বিশেষ একটা সীমারেখার মধ্যে শিক্ষাকে আবদ্ধ করা যায় না। কিন্ত

বিভালয়ের শিকা সাধারণ মায়, দেশের বিভানিকেতনকে কেন্দ্র করিয়াই সাধারণ মায়্মের শিক্ষাজীবন আবর্তিত হয়। আবার, বিভার্থীরা সেখানে যে-শিক্ষা লাভ করে তাহা প্রধানত পুঁপিগত ও সংকীর্ণ, বাত্তবের সঙ্গে ওই শিক্ষার এবং অজিত জ্ঞানের প্রত্যক্ষ কোনো সংযোগ নাই। এজন্ত শিক্ষা ও বিভার মধ্যে সচরাচর ত্তর একটা ব্যবধান

পরিলক্ষিত হয়। বাস্তব-সম্পর্ক-বিরহিত কোনো বিস্থাই জীবনে যথার্থ কলপ্রস্থ হইরা উঠিতে পারে না। স্বতরাং ইহাকে অসম্পূর্ণই বলিতে হইবে। পরোক্ষ জানকে কলপ্রদ করিয়া তুলিতে হইলে আমাদের আর-একটি জিনিসের সহায়তা গ্রহণ করিতে হইবে—এই জিনিসটি হইল দেশভ্রমণ। পাশ্চান্ত্য দেশে ভ্রমণকে শিক্ষারই একটি অপরিহার্য অঙ্গরূপে ধরিয়া লওয়া হয়। ইংলণ্ডে-আমেরিকায় শিক্ষার্থীরা বিশ্ববিদ্যালয়ের শিক্ষাসমাপনের পর দেশভ্রমণে বাহির হইয়া পড়ে। তাহাদের বিশ্বাস, দেশভ্রমণ না করিলে শিক্ষার সত্যতাই অস্তৃত হয় না।

বহির্বিশ্বকে নিজের চোথে দেখিয়া যে-জ্ঞান আমরা আহরণ করিতে পারি, প্রাচীরবেষ্টিত স্কুলকলেজের মধ্যে তাহা অর্জন করা কথনও সন্তব নয়। নির্দিষ্ট একটা বয়দ পর্যন্ত মাত্র বিশেষ একরকমের শিক্ষাই দেখানে দান করা হয়।

বিভালয়ের শিক্ষার্থীরা বৃহত্তর পৃথিবীকে দেখিবার স্থযোগ-দেশভ্ৰমণ শিক্ষাকে স্থবিধা লাভ করে না। বিগানিকেতনে আমরা ইতিহাস সম্পূর্ণতা দান করে পড়ি, বিজ্ঞান পড়ি, ভূগোল পাঠ করি, এবং এই রকমের আরও নানাশান্ত আমাদিগকে অধ্যয়ন করিতে হয়। কিন্তু পুঁথির পাতা হুইতে যে-জ্ঞান ও ধারণা জন্মায় তাহা অস্পষ্ঠ, অস্বচ্ছ। ইহাকে স্কুস্পষ্ট করিয়া তুলিবার জন্ম প্রয়োজন ব্যাপক দেশভ্রমণের সাহচর্য। ইতিহাস, বিজ্ঞান, ভূগোলের শিক্ষণীয় বিষযগুলি সমস্ত পৃথিবীর মধ্যে বিচ্ছিন্নভাবে ছড়াইয়া আছে। বহির্নাণের প্রত্যক্ষতা ও দৃখ্যনানতার সাহায্যে উহারা যথন সত্যতর হইয়া উঠে, কেবল তথনই অধীত বিভা চরিতার্থতা লাভ করে। বিচিত্র মানবসমাজ, বিচিত্র প্রাণী, বিচিত্র বস্তপুঞ্জের কথা বইয়ের পাতায় মুদ্রিত থাকে। এগুলিকে আমরা চিন্তা দিয়া, বুদ্ধি দিয়া জানি মাত্র। কিন্তু বাহিরের জগতে পরিভ্রমণকালে এ সব বস্তকে যখন আবার নানা ইল্রিয়ের মাধ্যমে উপলব্ধি করি, তখন পূর্বের জানাটি কতথানি বান্তব হইয়া উঠে! এজন্তই দেশভ্ৰমণ সৰ্বথা শিক্ষার অপরিহার্য অরূপপে পরিগণিত হওয়া উচিত।

অক্তদিকে নিজের সীমিত গৃহের ক্ষুদ্র-পরিসরের মধ্যে দীর্ঘকাল আবদ্ধ ধাকার ফলে আমাদের মন ও হৃদয় সংকৃচিত হইয়া আসে—ইহাতে চিত্তের স্বাভাবিক প্রসারের গতিটি ব্যাহত হয়। প্রাত্যহিক জীবনের নানা সংকীর্ণতা ও প্লানি তখন জীবনকে আচ্ছ্রম করিয়া ফেলে। ক্ষুদ্র স্বার্থ, প্লানিময় আত্মকে জিকতা

মাত্রষকে ধখন বিরিয়া ধরে, তখন তাহার বৃহত্তর সতা মরিতে বসে, তখন মাত্রষের 'ছোট-আমি' তাহার 'বড়ো-আমি'কে অস্বীকার করে। এই রকমের একটি অবস্থা মানবের পক্ষে অপমৃত্যুর সমান। গ্রাম্যজীবনে আমরা যে নিরন্তর হানাহানি ও দলগত বিবাদ-বিসংবাদ দেখিতে পাই, তাহা এই মানসিক সংকীর্ণতারই জন্ত। পল্লীর মান্ত্রয় দীর্ঘকাল ধরিয়া একটি জায়গায় আবদ্ধ হইয়া থাকে, কেবল নিজের গ্রামটিকেই তাহারা সত্য বলিয়া জানে—বহিঃপৃথিবীর বিপুল প্রাণম্পন্দনের ক্ষেত্র হইতে তাহারা একেবারে বিচ্ছিন। তাহাদের মনের এই সংকীর্ণতা ও ক্ষুদ্রতাকে বিদ্বিত করিতে পারে বহিবিশ্বে ভ্রমণলন্ধ শিক্ষা ও সজীব অভিজ্ঞতা।

পল্লীর মান্ত্রষ অন্তত একবারও যদি কিছুকালের জন্ম দূরবর্তী দেশ দেখিয়া লইতে পারে, তাহা হইলে নৃতন দেশের নৃতন শিক্ষা, নৃতন সন্ধ, নৃতন আচার-ব্যবহার সম্পর্কিত অভিজ্ঞতা তাহার মনগড়া বিচারের ক্ষেত্রটিকে অবশুই উদার করিয়া তুলিবে। মানসিক উন্নতি ও জীবনদৃষ্টির দেশভ্রমণ আমাদের জীবন-

দৃষ্টিকে দুর্যানী করিয়া তোলে প্রসারসাধনের জন্ত মান্ত্যের পক্ষে দেশভ্রমণ একান্ত অপরিহার্য। আমরা যতক্ষণ বদ্ধ ঘরে থাকি ততক্ষণ আমাদের ক্ষুদ্র স্থপ, ক্ষুদ্র হঃথ বড়ো হইয়া দেখা দেয়, সামান্ত কারণেই আমরা নিজেকে গীড়িত ও ব্যথিত মনে করি। কিন্তু পৃথিবীর দূরবিন্তার প্রাণলোকের প্রেকাপটে নিজেকে যখন আমরা দেখি, তখন সেই ক্ষুদ্রতা-তুচ্ছতা বিদ্রিত হইয়া যায়। জগতে জন্মগ্রহণ করিয়া জগতের বিচিত্রতাকে উপলব্ধিনা করার মতো হর্ভাগ্য মান্ত্যের জীবনে আর কিছুই নয়। বৃহত্তর মানবসমাজের পটভূমিকায় আপনাকে উপলব্ধি করিতে না পারিলে মান্ত্যের মাত্রাজ্ঞান জন্মায় না, মান্ত্যেন দ্রত্যের আড়ালটি মুছিয়া যায় না। ইহার জন্ত প্রয়োজন ভ্রমণের—বিদেশে না হোক, অন্তত স্বদেশভূমির নানা জায়গায়।

দেশবিদেশে ভ্রমণের ফলে শুধু যে আমাদের শিক্ষালাভ হয় তাহা নয়, ইহাতে আমরা বিচিত্র অভিজ্ঞতাও সঞ্চয় করিয়া থাকি। যে-মানুষ জাতির

দেশভ্রমণ বিচিত্র অভিজ্ঞত।
অর্জনের সহায়ক
তমতির পথে পরিচালিত করিবেন, যিনি হইবেন জাতির
প্রেষ্ঠ প্রতিত্ব, তাঁহার পক্ষে বৃহিবিশ্বভ্রমণের বিশেষ
প্রয়োজনীয়তা আছে। বিভিন্ন দেশের, বিভিন্ন রাষ্ট্রের রাজনীতি, অর্থনীতি,
সমাজনীতির সহিত বিশেষভাবে তাঁহাকে পরিচয়সাধন করিতে হইবে।
রবীজ্রনাথ, জওহরলাল, রাধাক্ষণ্ডন্ প্রমুথ মনীষীদের বিদেশভ্রমণজনিত শিক্ষা ও
অভিজ্ঞতার ফলে দেশের মহৎ উপকার সাধিত হইয়াছে। দেশবিদেশে ভ্রমণের
ফলে কবিগুরু রবীক্রনাথ যে কত বিচিত্র অভিজ্ঞতা ও আনন্দ সঞ্চয় করিয়াছেন,

তাহার প্রমাণ পাওয়া যায় কবির রচিত 'রাশিয়ার চিঠি', 'জাপানয়াত্রীর ডায়েরী', 'পারখভ্রমণ', 'পথের সঞ্চর' প্রভৃতি মূল্যবান গ্রন্থ হইতে।

ব্যবসায়-বাণিজ্য-শিল্প প্রভৃতিকে উন্নত করিতে গেলেও দেশের ব্যবসায়ীকে, শিল্পপ্রতিষ্ঠানের মালিককে বিদেশভ্রমণের অভিজ্ঞতা সঞ্চয় করিতে হইবে। এই

শুধু ব্যক্তিগত মানস্টৎকর্ষ-সাধনের জন্ত নয়, দেশের উন্নতিবিধানের জন্তও দেশত্রমণ বাঞ্নীয় সব ক্ষেত্রে শুধু দেশের চিরাচরিত প্রথাকেই আঁকড়াইয়া ধরিয়া থাকিলে চলিবে না। বিভিন্ন দেশের অগ্রগতির সঙ্গে সমান পদক্ষেপে চলিতে না পারিলে দেশ সমৃদ্ধি-শালীহইয়া উঠিতেপারেনা। ইহার ফলে জাতির দারিদ্রা বাড়িবে, জনগণের জীবনমান নীচু হইয়াযাইবে। এক্ষেত্রে

বিদেশঅমণের সার্থকতা বর্তমানে আমরা কিছুটা যেন উপলব্ধি করিতে পারিয়াছি। আজকাল বড়ো বড়ো ব্যবসায় ও শিল্পপ্রতিষ্ঠানের ধনী মালিকের অর্থসাহায়ে এদেশের অনেক শিক্ষিত যুবক ভারতের বাহিরে যাইবার স্থযোগলাভ করিতেছে।

দেশভ্রমণ হইতে আমরা যে কেবল শিক্ষালাভ ও অভিজ্ঞতা সঞ্য় করি তাহা নয়, ইহার আরও একটি উপকারিতা আছে। তাহা হইল—আনন। বছরের পর বছর ধরিয়া একই পরিবেষ্টনীর মধ্যে কালাতিপাত করার জন্ম আমাদের হৃদয়মন নৃতনত্বের অভাবে ক্লান্ত ও নিরানন্দ হইয়া উঠে। তথন ইহা চায় বাহিরের

দেশভ্রমণ আনন্দলাভেরও একটি বড়ো উৎস

ত্ত আলোবাতাস, বাহিরের রং, বাহিরের স্থর। বাহিরকে জানিবার কৌতৃহল, বিশ্বপ্রকৃতি ও মানবপ্রকৃতি সম্পর্কিত সীমাহীন জিজ্ঞাসা মানুষের মনে চিরজাগ্রৎ।

প্রাত্যহিকতার পুনরাবৃত্তির মলিনতা হইতে হৃদয় আর মনকে মৃক্তি দিতে হইলে আমাদিগকে বহিঃপৃথিবী-ভ্রমণের সহায়তা গ্রহণ করিতে হইবে। শুধু মাতুষই মাতুষকে সঙ্গ ও আনন্দ দান করে না, এই বিরাট বিশ্বপ্রকৃতিও মাতুষের চিরক্রালের সঙ্গী—মাতুষকে ঘিরিয়া নিরস্তর চলিয়াছে নিসর্গলোকের আনন্দলীলা।

বিজ্ঞানের আবিকারে দেশভ্রমণ বর্তমানে সহজ হইরা উঠিরাছে এবং ইহার জন্ম অধিক অর্থব্যয়েরও প্রয়োজন হয় না। এই স্থযোগ আমাদের প্রত্যেকেরই গ্রহণ করা উচিত। কৃপমণ্ডুকতা যেমন অভিপ্রেত নয়, তেমনি কেবল অর্থসঞ্চয়ই মান্থ্যের জীবনের বড়ো কাম্য জিনিস নয়। মান্ত্র প্রকৃতির

উপসংহার অবারিত প্রসন্ম সানিধ্য লাভ করুক, দেশে দেশে মানব-কীতির স্বাক্ষরগুলিকে চিনিয়ালউক—তবেই দেখা দিবে তাহার জীবনের সার্থকতা। মানুষ যে কত বড়ো, তাহার শক্তি যে কী বিপুল, মরণশীল হইয়াও যে মানুষ মৃত্যুঞ্জয়, ভ্রমণ ব্যতীত একথার সত্যতা উপলব্ধি করা তাহার পক্ষে কথনও সম্ভব নয়।

#### আমাদের শিক্ষাসংস্থার

্রচনার সংকেতস্ত্র ৪ ভূমিকা—শিক্ষার উদ্দেশ্য ও লক্ষ্য—শিক্ষাসংস্কারের গোড়ার কথা
—গান্ধীপরিকল্পনা ও সাজে উ-পরিকল্পনা—এদেশের মাধ্যমিক শিক্ষাব্যবস্থা—দেশে বৃত্তিশিক্ষা ও
কারিগরী শিক্ষার অভাব—বৃত্তিমূলক শিক্ষার প্রয়োজনীয়তা—নারীশিক্ষা—শিশুশিক্ষা—শিক্ষার মাধ্যম—
দেশের উচ্চতর শিক্ষাপদ্ধতি—শিক্ষকের কথা—উপসংহার।

স্থানিকত ইংরেজ-জাতির শাসনাধীনে থাকিয়া বিগত দেড়শত বছরের মধ্যে আমরা যে-শিকা অর্জন করিয়াছি, তাহার লাভক্ষতির হিসাবনিকাশের একটা উভম আজ আমাদের মধ্যে দেখা যাইতেছে। জাতীয় জীবনের জাগরণের কেত্রে ইহাকে নিশ্রেই আমরা শুভবুদ্ধির পরিচায়ক বিলিয়া মনে করিতে পারি।

স্থাবিকালের স্থাচ্ছির দৃষ্টিকে অপসারিত করিয়া আজ আমরা প্রকৃতই উপলব্ধি করিতে পারিতেছি যে, ইংরেজী-শিক্ষা আমাদিগকে যতথানি মৃগ্ধ করিয়াছে ততথানি সঞ্জীবিত করে নাই। করে নাই বলিয়াই এই শিক্ষাব্যবস্থা আমাদের পক্ষে একটা বোঝার মতো হইয়া দাঁড়াইয়াছে, এবং বর্তমানে ইহা জাতির অগ্রগতিকে প্রতিপদে ব্যাহত করিতেছে। শিক্ষার নামে এত বড়ো বঞ্চনা ও নির্মম পরিহাস জগতের কোনও সভাদেশে দেখা যাইবে বলিয়া আমাদের ধারণা নাই।

শিক্ষার লক্ষ্য ও উদ্দেশ্য হইল মন্ত্রয়ত্বের উদ্বোধন করা, মানুষের স্থপ্ত শক্তিকে জাগ্রৎ করিয়া তোলা, জাগতিক পরিবেশের সঙ্গে মানুষের পরিচয়-সাধন করিয়া দেওয়া, ব্যক্তিজীবন ও সমষ্টিজীবনের মধ্যে ঐক্যের সেতু গড়িয়া

শিকার উদেশ্য ও লক্ষ্য করিয়া স্থাপ্ত বার্ত্রের ভিত্তি রচনা করা।
কিন্তু ইংরেজের প্রদন্ত শিক্ষা আমাদিগকে মার্থ্য
করিয়া তোলে নাই, আমাদের আআশক্তির বিকাশসাধন করে নাই, ব্যক্তিজীবন
ও সমাজজীবনের মধ্যে কোনও যোগস্তা রচনা করিতে পারে নাই। দীর্ঘকাল
ধরিয়া তথাকথিত শিক্ষালাভের পরও আমাদের শিক্ষায়তন ওব্যবহারিক জীবনের
মধ্যে বিচ্ছেদজনিত শৃত্যতা পূর্ব হইয়া উঠিল না। এই শিক্ষাপদ্ধতি আমাদের মহাত্যত্ত,
আমাদের মর্যাদাবোধ ও শুভবুদ্ধিকে সম্পূর্ণভাবে হত্যা করিয়াছে—আধীন মার্থ্য,
বিশিষ্ঠ সমাজ, স্বাধীন রাষ্ট্র গড়িবার সকল শক্তি পঙ্কু করিয়া দিয়াছে। স্ক্তরাং
আমাদিগকে জাতীয় শিক্ষাপ্রবর্তনের স্থনির্দিষ্ট পরিকল্পনা রচনা করিতে হইবে।
শোচনীয় আর্থনীতিক পরাধীনতার হাত হইতে মুক্তি পাইতে হইলে আমাদের

শিক্ষাধারার মধ্যে আমূল পরিবর্তন আনিতে হইবে। স্বাধীন মান্ত্র, স্বাধীন রাষ্ট্র যদি গড়িতে হয়, তবে গণতান্ত্রিক শিক্ষার ব্নিয়াদ রচনা করা ছাড়া অন্ত কোনো উপায় নাই।

আমাদের শিক্ষাসংস্থারের গোড়ার কথা হইবে সার্বজনীন শিক্ষাব্যবস্থার প্রসারসাধন। দেশের প্রত্যেকটি মান্ত্র যাহাতে শিক্ষার আলোক পাইতে পারে, তাহার ব্যবস্থা এখনও আমাদের দেশে হয় নাই। আমরা আজ গণতল্পের স্বপ্ন

দেখিতেছি—সেজন্ম সর্বাত্রে চাই গণশিক্ষার বিভার।
আমাদের শিক্ষানংস্কারের
তাহাকেই গণশিক্ষা বলিব, দেখানে সমাজ্যের
প্রত্রের, সকল বয়সের নরনারী ও শিশুর রহিয়াছে
শিক্ষালাভের অধিকার। প্রাথমিক শিক্ষা ও বয়স্কদের শিক্ষার কোনও উচ্চ
আদর্শ আমাদের নাই বলিলে অত্যুক্তি হইবে না। আবিশ্রিক ও অবৈতনিক প্রাথমিক শিক্ষা-সম্পর্কিত যে-আইন বাংলাদেশে প্রবর্তিত হইয়াছে, তাহা দেশের স্ব্র অভাবধি কার্যকরী হইয়া উঠে নাই। অধুনা আবিশ্রিক শিক্ষার নানা প্রিকল্পনার কথা আমরা শুনিতেছি।

গান্ধীজী সাত হইতে চৌদ্দ বৎসর বয়সের বালকবালিকাদের জন্ত সাত বৎসর পরিসরের আবিত্যিক বুনিয়াদি শিক্ষার কথা বলিয়াছিলেন। সার্জেন্ট-পরিকল্পনায় আবিত্যিক শিক্ষার পরিসর আট বৎসর—ছয় হইতে চৌদ্দ বছরের বালকবালিকারা এই শিক্ষাব্যবস্থার স্থযোগ লাভ করিবে। এ সব পরিকল্পনা

গান্ধীপরিকলনা ও অনশন কিছুটা বিদ্রিত হইবে। যে-প্রাথমিক শিক্ষা-গান্ধে উ-পরিকলনা ব্যবস্থা এখন দেশে প্রচলিত আছে, উহা দ্বারা বালক-

বালিকারা যথার্থ শিক্ষালাভ করিতেছে না। বহুদিনের পুরাতন পরিত্যক্ত পদতিতে শিক্ষার্থীগণকৈ আজও বিভাচর্চা করিতে হইতেছে। ইহাতে আনন্দ নাই, শিশুমনন্তব্যের স্থান নাই, বৈজ্ঞানিক পদতি নাই; আছে শুধু শুদ পুঁথির বোঝা ও শাসনদও। অল্লবয়সে পুঁথিতে মনসংযোগ করা অপেক্ষা হাতেকলমে কাজ করার মধ্য দিয়াই ছেলেমেয়েরা ফলপ্রস্থ শিক্ষা লাভ করে। অগ্রসর দেশগুলিতে সেজত্য ইন্দ্রিম্লক শিক্ষা ও কর্মকেন্দ্রিক শিক্ষার ব্যবস্থা রহিয়াছে ছোট ছোট বালক্বালিকার জন্ত। ফ্রোয়েবেল ও মণ্টেসরি-পদ্ধতিতে এ রক্মের শিক্ষাধারার একটি বিশিপ্ত অভিব্যক্তি দেখিতে পাওয়া যায়।

মাধ্যমিক শিক্ষাব্যবস্থা এদেশে মোটেই উন্নত নয়, এবং এ রকমের শিক্ষা-প্রভিষ্ঠানের সংখ্যাও দেশের লোকসংখ্যার অনুপাতে নিতান্ত স্বল্প। এতন্ত্যতীত এইসব প্রতিষ্ঠানে যে-শিক্ষার ধারা প্রবাহিত, তাহা আমাদের ব্যবহারিক জীবনের ক্ষেত্রে সম্পূর্ণ অমুপযোগী। একটিমাত্র আদর্শে আমরা প্রত্যেক শিক্ষার্থীকে গড়িয়া

এদেশের মাধামিক শিক্ষাব্যবস্থা তুলিতে প্রয়াস পাইতেছি। পুঁথিগত মাধ্যমিক শিক্ষা শেষ করিয়া উচ্চতর শিক্ষালাভের জন্ম কলেজের অভিমুধে ধাবিত হওয়াই দেশের প্রত্যেক তরুণতরুণীর

জীবনের একমাত্র লক্ষ্য হইরা উঠিয়াছে। উচ্চতর জানবিজ্ঞান, হক্ষ-ভাবভিত্তিক সাহিত্য যে দকলের জন্ম নয়, এ সত্যটি এখনও আমরা উপলব্ধি করিতে পারি নাই। দেহেতু এদেশে মাধ্যমিক শিক্ষাব্যবস্থার বৈচিত্যের এমন অভাব পরিলক্ষিত হয়।

বৃত্তিশিক্ষাদানের তেমন কোনোরূপ উত্যোগ আমাদের বিভালয়গুলিতে পরিদৃষ্ট হয় না। কৃষি, শিল্প, কারিগরী ও ব্যবসায়ী শিক্ষার স্থব্যবস্থা যদি না থাকে, তাহা হইলে আমাদের দেশের শিক্ষার্থীরা ভবিষ্যৎ জীবনে কোনোদিনই আত্ম-

নির্ভরশীল হইয়া উঠিতে পারিবে না—ব্যবহারিক ক্ষেত্রে
কারিগরা শিক্ষার অভাব
জীবনমুদ্ধে জয়লাভ করিবার শক্তিসামর্থ্য মাহাতে
শিক্ষার্থীরা অর্জন করিতে পারে, তাহার জন্ম মাধামিক শিক্ষাকে অনেকটা
স্বয়ংসম্পূর্ণ করিয়া তুলিতে হইবে। বিদ্যালয় ত্যাগ করার পর তাহারা মাহাতে
সমাজে প্রবেশ করিয়া স্বাধীন মান্ত্র্য বলিয়া নিজেদের পরিচর দিতে পারে,

আমাদের মাধ্যমিক বিদ্যায়তনে তাহার উপযুক্ত ব্যবস্থা থাকা একান্ত প্রয়োজন।
শিক্ষাকৈ অর্থকরী ও স্বাবলম্বী করিয়া তুলিবার জন্ম গান্ধীজী তাঁহার ওয়ার্থাপরিকল্পনায় শিল্পকেন্দ্রিক শিক্ষার প্রবর্তন করিতে চাহিয়াছিলেন। অবিশ্রান্ত কর্মপ্রবাহের ভিতর দিয়াই মাহ্যের জীবনের অগ্রসরণ। শিক্ষার ক্ষেত্রে কর্মের

বৃত্তিমূলক শিক্ষার

একটা বিশেষ স্থান আছে। অথচ শিক্ষাকে আমরা
কর্মকেন্দ্রিক ও শিল্পমূখী না করিয়া পুস্তককেন্দ্রিক
করিয়া তুলিয়াছি। ফলে আধুনিক শিক্ষা আমাদের

কাছে একটা বোঝার মতো হইয়া দাঁড়াইয়াছে। প্রত্যেক শিক্ষার্থীর মানসিক প্রবণতা অহুবায়ী শিক্ষাদানের ব্যবস্থা যতদিন না হয়, ততদিন নানা হুর্ভোগ আমাদিগকে সহ্ করিতে হইবে—কেরাণীজীবনের দাসত্ব হইতে আমরা ততদিন পর্যন্ত কিছুতেই মুক্তিলাভ করিতে পারিব না।

নারীশিকার ব্যবস্থাও এদেশে নিতান্ত অসম্পূর্ণতার তবে রহিয়া গিয়াছে।
সমাজে নারীর স্থাননির্দেশপূর্বক বিশেষ রকমের শিকাপদ্ধতির গোড়াপত্তন এখনও

আমরা করিতে পারি নাই। অসংখ্য ক্রটিতে পরিপূর্ণ পুরুষের শিক্ষার আদর্শই আমরা মেয়েদের সন্মুখে তুলিয়া ধরিয়াছি। ইহাতে আমাদের সমাজ ও পারি-বারিক জীবন কেল্রচ্যুত হইয়া বিক্ষিপ্ত হইয়া পড়িতেছে। বাহিরের জগতে পুরুষের

সহিত আর্থিক প্রতিযোগিতা করিবার প্রবৃত্তি নারীসমাজে আজ প্রবলরণে দেখা যাইতেছে—ইহাতে নারী এবং পুরুষ কাহারও কল্যাণ দেখা দিবে না। পারিবারিক জীবনকে কেন্দ্র করিয়া নারীশিক্ষার আদর্শ গড়িয়া তুলিতে হইবে। তাহাদের জন্ম প্রথমিক ও মাধ্যমিক শিক্ষান্তরে বিবিধ বৃত্তিশিক্ষার ব্যবস্থা করিতে হইবে। কুটারশিল্প-বিষয়ক শিক্ষালাভ করিলে মধ্যবিত্তসমাজের কিছুটা আর্থিক সচ্ছলতা আসিতে পারে। বিজ্ঞাতীয় শিক্ষার প্রভাবে আমাদের সমাজে নারীর মন বহিম্ থী হইয়া পড়িয়াছে, উহাকে গৃহাভিম্থী করিয়া তুলিবার প্রেরণা স্ঠেই করিতে হইবে। বহিক্ষে তে মেয়েদের কর্মজীবন নিতান্ত সীমাবদ্ধ। সেজস্ঠই নারীশিক্ষাব্যবস্থায় পরিবর্তন আনিবার প্রয়োজন আমরা অন্তত্ব করিতেছি।

পাঁচবৎসরবয়স্ক ও তৎনিম শিশুদের নার্সারী স্কুলে শিক্ষাদানের ব্যবস্থা এদেশে নাই বলিলেও চলে। পাশ্চান্ত্যদেশে নার্সারী স্কুলের ব্যাপক প্রসার ইয়াছে বলিয়া সেখানে অল্লবয়স্ক ছেলেমেয়েরা শিক্ষা-

শিশুশিকা

নিকেতনে স্বাস্থ্য ও আনন্দের ঝণীধারা ছুটাইয়া চলিয়াছে।
আনতশিরে, স্লানম্থে ছয়সাত ঘণ্টা ধরিয়া পুঁথির মধ্যে মনোনিবেশ করিতে হয়
আমাদের দেশের ছেলেমেয়েকে। ইহা নির্মাতার নামান্তর মাত্র, এবং এরূপ
নির্মাতা তাহাদের পকে তুর্বিষহ।

এতদিন ইংরেজী ভাষাই ছিল আমাদের মাধ্যমিক ও উচ্চশিক্ষার বাহন। মাধ্যমিক শিক্ষাব্যবস্থায় বর্তমানে মাতৃভাষাকে আমরা শিক্ষার বাহনরূপে পাইয়াছি। মাতৃভাষার সাহাধ্য ভিন্ন কোনো শিক্ষাই সম্পূর্ণতা লাভ

শিক্ষার মাধ্যম করিতে পারে না—এতকাল পরে এই সত্যাটির সন্ধান
আমরা পাইরাছি। কিন্তু কেবল মাধ্যমিক স্তরেই নয়, উচ্চশিক্ষার ক্ষেত্রেও মাতৃভাষাকে মাধ্যম করিয়া তুলিতে হইবে, তবেই আমাদের শিক্ষা মধার্থ ফলপ্রস্থা হইয়া উঠিবে।

এদেশের উচ্চতর শিক্ষাপদ্ধতির মধ্যেও নানা তটি পরিলক্ষিত হয়। বিশ্ব-বিভালয়ের প্রধানকাজ সংস্কৃতির আদান প্রদানের ক্ষেত্রটিকে দেশের উচ্চতর শিক্ষাপদ্ধতি প্রশস্ত করিয়া তোলা। কিন্তু, আমাদের বিশ্ববিভালয় শুধু বিদেশের জ্ঞানবিভাই গ্রহণ করিতেছে, আপন দেশের জ্ঞানভাণ্ডারের দার বিশ্ববাসীর কাছে উন্মুক্ত করিয়া ধরিবার তেমন কোনও চেষ্টা করিতেছে না।
দেশীয় সংস্কৃতি, স্বদেশের ঐতিহ্য আমাদের বিশ্ববিত্যালয়ে দীর্ঘকাল ধরিয়াউপেক্ষিত
হইয়া আসিয়াছে। আমরা শুধু গ্রহণ করিতেই শিক্ষালাভ করিতেছি, অয়
দেশকে নিজের জিনিস দিবার উত্তম ও প্রেরণা আমাদের মধ্য হইতে লুপ্ত হইয়া
গিয়াছে। জাতীয় ভাবধারায় যাহাতে আমাদের জীবন পরিপুষ্ট হইয়া উঠে, এবং
অন্তদিকে বৈদেশিক উচ্চতর জ্ঞানবিজ্ঞান আয়ত্ত করিয়া যাহাতে আমরা আহত
বিতার পরিচয় দিতে পারি, বিশ্ববিত্যালয়কে তাহার ষ্পোপ্যুক্ত ব্যবস্থা অবলম্বন
করিতে হইবে।

শিক্ষাসংস্থারের কথা বলিতে বসিয়া শিক্ষককে বাদ দিলে আমাদের আলোচনা অসম্পূর্ণ থাকিয়া যাইবে। প্রাথমিক ও মাধ্যমিক বিভালয়ের এবং

মহাবিভালয়ের শিক্ষকদিগকে যে-বেতন আমরা দিয়া
পাকি, ভাহা নিতান্তই তুচ্ছ। এ জন্তই বিভালয়ে
বর্তমানে উপযুক্ত শিক্ষকের এমন অভাব দেখা য়াইতেছে। শিক্ষকের আর্থিক
অবস্থা উন্নত না ইইলে শিক্ষাব্যবস্থাও উন্নত হইবে না। জীবিকা অর্জনের ত্রশিক্তর্তী
ইইতে শিক্ষককে মুক্তি দিবার উপায় আমাদিগকে খুঁজিয়া বাহির করিতে হইবে।
শিক্ষককে বাদ দিয়া শিক্ষাসংস্কারের কোনো প্রস্তাবই উথাপিত হইতে পারে না।

শিক্ষকের বেতনবৃদ্ধি করিতে হইলে প্রাথমিক, মাধ্যমিক ও উচ্চশিক্ষাদানের প্রতিষ্ঠান বাড়াইতে হইলে, শিক্ষাবাবদ আরও অধিক পরিমাণ অর্থ
আমাদিগকে ব্যয় করিতে হইবে। সরকার যদি
উপসংহার
আমাদের শিক্ষাপ্রতিষ্ঠানগুলিকে অরুপণ হস্তে সাহায্য
করেন, এবং আমরাও যদি শিক্ষার প্রয়োজনীয়তা উপলব্ধি করিতে শিখি, তবে
আর্থের অভাব অবশুই বিদ্বিত হইবে। আমরা এখনও শিক্ষার জন্য আবদার
করিতেছি মাত্র—যেদিন প্রয়ত গরজ অয়ভব করিব, সেদিন নিশ্চয়ই শিক্ষার ক্ষেত্রে
আর্থের অসচ্ছলতা দেখা যাইবে না। আমাদের মনোবৃত্তির পরিবর্তনের উপরই
শিক্ষাসংস্কারের আরুতি-প্রয়তি এবং সমস্ত ভবিশ্বৎ নির্ভর করিতেছে।

### শিক্ষার মাধ্যমন্ত্রপে মাতৃভাষা

্রচনার সংকেতস্ত্র ঃ ইংরেজ কতৃ ক ভারতবিজয় একটি বিশেষ ফলিতার্থময় ঘটনা—জাতির চিত্তে পাশ্চান্তা সভ্যতার প্রভাব—সামাজাবাদী মেকলের প্রচেষ্টা—বাঙালীচিত্তের অর্থক্ট্ জাগরণ—ইংরেজীশিক্ষার ব্যর্থতা—বিদেশী শিক্ষার মাধ্যমে শিক্ষা ব্যর্থ হইতে বাধ্য—শিক্ষার ক্ষেত্রে বিপুল অপচয়—মাতৃভাষার সক্ষে জাতির প্রাণের যোগ—ইংরেজীশিক্ষার স্থ্যোগ সকলে গ্রহণ করিতে অসমর্থ—মাতৃভাষাকে শিক্ষার বাহন করিতে তাহার দৈন্ত ঘুচিবে—উপসংহার।

ইংরেজ কর্তৃক ভারতবিজয় শুধু যে রাজনীতিক ঘটনা হিসাবেই বিশেষ একটি অর্থপূর্ণ ব্যাপার তাহা নয়, ইহার প্রভাব আমাদের জাতীয় জীবনে যেমন গভীর তেমনি ব্যাপক। ইংরেজচিত্তের সহিত সংস্পর্শের মধ্য দিয়া আমাদের মনে লাগিয়াছে পাশ্চাত্ত্যের ভাবধারার ছোঁয়া—ইহারই কলে আমাদের শিক্ষা, সভ্যতা ও সংস্কৃতিতে আসিয়াছে আশ্চর্য রকমের একটা রূপান্তর। বণিকের

ইংরেজ কর্তৃক ভারতবিজয় দিল। দেশশাসনের গুরুভারের সঙ্গে জড়িত রহিয়াছে একটি বিশেষ ফলিতার্থময় ঘটনা জনসাধারণের মধ্যে শিক্ষাবিস্তারের দায়িত। ব্রিটিশের

সেই দায়িত্রবোধের মূলে যে-প্রেরণা ছিল তাহা অনেকটা আত্মকেন্দ্রিক, স্কৃতরাং সেই প্রেরণাকে বলা যায় স্বার্থগন্ধী। অর্থাৎ শিক্ষাপ্রচারের উদ্দেশ ছিল বিজিত জাতির মধ্যে জ্ঞান বিতরণ করা নয়, তাহার লক্ষ্য ছিল আমলাতন্ত্ররূপ যন্ত্রটির স্বষ্ঠু পরিচালনা। আমাদের রাজপুরুষদের ভাষা ছিল ইংরেজী। স্কৃতরাং দেশীয় লোকের মধ্যে ইংরেজী-শিক্ষাবিস্তারের প্রয়োজন দেখা দিল।

উনিশ শতকের তৃতীয় দশকের দিকে ইংরেজীশিক্ষা ও সভ্যতার ধারা এ দেশে বিশেষভাবে প্রসার লাভ করিতে থাকে। কিন্তু তাহার পূর্ব হইতেই আমরা

পাশ্চান্ত্য মান্দিকতার সংস্পর্শে আসিয়াছিলাম। ইহার জাতির চিত্তে কলে ছুইটি সম্পূর্ণ স্বতন্ত্র সভ্যতার পরস্পর পরিচয় ঘটতে পাশ্চান্ত্য সভ্যতার প্রভাব থাকে। ইউরোপীয় চিত্তের সংঘাতপ্রভাবে ভারতীয়

সমাজজীবন ও জাতির চিত্তে একটা নবজাগরণের সাড়া জাগিয়াছিল। নানাকারণে বাঙালীর মানসলোকে ইহার প্রভাব গভীরভাবে মুদ্রিত হইয়া গেল।

ইউরোপীয় শিক্ষাবিস্তারের সেই যুগসন্ধিক্ষণে শিক্ষার মাধ্যম লইয়া নানা মতভেদ দেখা দিল—শিক্ষার বাহন-হিসাবে কেহ চাহিল দেশীয় ভাষা, কেহ চাহিল আর্থভাষা সংস্কৃত; আবার, কেহ চাহিল ইংরেজ-রাজপুরুষের ভাষা ইংরেজী। কিন্তু শেষ পর্যন্ত, ইংরেজী ভাষাকে শিক্ষার বাহন করিবার ব্যাপারে মেকলে

সামাজ্যবাদী মেকলের স্থাধীনতা বিধ্বস্ত হওয়া সত্ত্বেও মেকলে সাহেব যেন বিশ্বস্ত থাকিতে পারিলেন না। তিনি চাহিলেন,

সংস্কৃতির ক্ষেত্রেও বিজিত জাতিকে পরাভূত করিয়া তাহাকে সম্পূর্ণ ব্যক্তিয়াতন্ত্র্য-বিবর্জিত করিতে। মেকলের এই সর্বনাশা উন্তমের তাৎপর্য সেদিন দেশবাসী উপলব্ধি করিতে পারে নাই।

ইহার পর হইতে শিক্ষার বাহন-হিসাবে ইংরেজী ভাষা এ দেশে স্প্রতিষ্ঠিত হইল, শিক্ষা ও সংস্কৃতির ক্ষেত্রে প্রবাহিত হইল,একটি নৃতন ধারা। এইভাবে শিক্ষার রূপ বদলাইয়া গেল, ধীরে ধীরে পাশ্চান্ত্য আদর্শে বিভালয়, বিশ্ববিভালয়ের প্রতিষ্ঠা হইল—ইউরোপীয় ভাবধারার প্রভাবে আমরা আচ্ছন্ন হইয়া গেলাম।

আমাদের জাতীয় জীবনে ও সাহিত্যে একদিন হয়তো পাশ্চান্তা চিত্তসংঘাতের প্রয়োজন ছিল। কারণ, আমরা বাস করিতেছিলাম সংকীর্ণ একটি জগতের মধ্যে। তাহার বাহিরে যে-বিরাট মানবসভ্যতার ধারা ইতিহাসের বিবর্তনপথে আবর্তিত হইতেছিল তাহা আমাদের বাস্তব অভিজ্ঞতার অগোচর ছিল। আমাদের

বাঙালীচিত্তের
অর্থকট জাগরণ

করিল ইউরোপীয় মনের জন্স শক্তি। তাহার ফলে
বাংলাদেশ তথা সমগ্র ভারতবর্ধে আসিয়াছিল 'রেনেসঁ।'

বা পুনর্জাগরণ। কিন্তু তখনও আমাদের স্থপ্তির ঘোর সম্পূর্ণ কাটে নাই, উজ্জীবন-মন্ত্র তখনও আমরা উদাত্ত কণ্ঠে উচ্চারণ করিতে পারি নাই।

মনের ও প্রাণের আচ্ছন্ন অবস্থায় লাভক্ষতির হিসাবনিকাশ করা তথন সম্ভব ছিল না—ইউরোপীয় শিক্ষা ও সভ্যতার স্রোতে তথন অবাধে আমরা গা ভাসাইয়া

ইংরেজী-শিক্ষার কাটাইয়া অনেক দূরে সরিয়া আসিয়াছি। এখন 
আমরা বুঝিতে পারিতেছি, ইংরেজী ভাষার ভিতর

দিয়া যে-শিকা আমরা লাভ করিয়াছি তাহা আমাদিগকে যতটুকু মুগ্ধ করিয়াছে ততটুকু সঞ্জীবিত করে নাই। ইংরেজী ভাষার মাধ্যমে শিক্ষাপ্রচারের চেষ্টা যে ফলপ্রস্থ হয় নাই—আমাদের জাতীয় জীবনে তাহা যে সম্পূর্ণ ব্যর্থ ইইয়াছে, তাহার প্রমাণ, একটি শতান্দী চলিয়া গেল, তবু এই তুর্ভাগা দেশের শতকরা পনেরো জনলোকও নিজেদের শিক্ষিত বলিয়া পরিচয় দিতে পারে না। জাতির যে-মৃষ্টিমেয়

ভগ্নাংশ ইংরেজী-শিক্ষালাভ করিয়াছে, তাহারাও স্বাদীণ মনুষ্ঠ অর্জন করিতে পারে নাই—জাতীয় জীবনের ক্ষেত্রে তাহারা প্রগাছাতুল্য। দেশের জনসাধারণের বৃহত্তম অংশ অক্তানের অন্ধকারে আচ্ছন, অশিক্ষাও কুশিক্ষায় আমাদের জাতীয় জীবন আজ কলম্কিত।

জাবন আজ কলাকত।

এই শিক্ষা ব্যর্থ হইল কেন? তাহার প্রধান কারণ, আমরা অন্তাবধি
মাতৃভাষাকে শিক্ষার মাধ্যম করিয়া তুলিতে পারি নাই। প্রকৃত বাহনের অভাবে
শিক্ষার ক্ষেত্রে আমাদের সকল প্রচেষ্টা শৃত্যতায় পর্যবস্তি
বিদেশী ভাষার মাধ্যমে শিক্ষা
হইয়াছে। পৃথিবীর প্রত্যেকটি সভাদেশে জনসাধারণের
ব্যর্থ হইতে বাধ্য

মাতৃভাষাই শিক্ষার বাহন। কিন্তু ভারতবর্ষে বিজাতীয়
একটি ভাষা দেশবাসীর মাতৃভাষাকে তাহার স্বস্থান ও স্বাধিকার হইতে দ্রে ঠেলিয়া
কিয়া শিক্ষাকেন্দ্রে আত্মপ্রতিষ্ঠা লাভ করিয়াছে। রাজনীতিক কারণে একদিন
ইংরেজী ভাষার যে-একটা বিশিষ্ট গৌরব ছিল, আমরা তথাক্থিত শিক্ষিতসম্প্রনায় এখনও উহাকে কাম্য ভাবিয়া আত্মন্তিপ্ত অমুভব করিতেছি।
ইংরেজী ভাষার প্রতি মোহের প্রভাব আজ পর্যন্ত আমরা কাটাইয়া উঠিতে

পারি নাই।

শিক্ষাসমস্তা এদেশে জটিল রূপ ধারণ করিয়াছে। নানা বাদবিস্থাদের পর

এতদিনে মাত্র মাধ্যমিক শিক্ষার ক্ষেত্রেই আমরা মাতৃভাষাকে শিক্ষার বাংন
করিয়া তুলিতে পারিয়াছি। উচ্চশিক্ষার ক্ষেত্রে মাতৃভাষার দার এখনও রুদ্ধ।

মাতৃভাষার মাধ্যম ব্যতীত যথার্থ শিক্ষাপ্রচার ও জ্ঞানবিস্তার যে বস্তুত অসন্তব,

তাহা কাহাকেও বুঝাইয়া বলিবার প্রয়োজন নাই।

শিক্ষার ক্ষেত্রে আমাদের শিক্ষার ক্ষেত্রে এতথানি মানসিক শক্তির শোচনীয় বিপুল অপচয় অপুচয় অপুচয় অপুচয় অধু আমাদের এই হতভাগ্য দেশেই সম্ভব। এই

অপচয় কেবল মানসিক নয়,—আত্মিক, আর্থিক, এবং দৈছিক শক্তিরও বটে। এমন একদিন ছিল, যেদিন ইংরেজী শিথিয়া, পরীক্ষায় পাশ করিয়া, আমরা সরকারী দপ্তরথানায়, আপিদে চাকরি পাইতাম। আজ সেই স্থবিধাও নিঃশেষ সরকারী দপ্তরথানায়, আপিদে চাকরি পাইতাম। আজ সেই স্থবিধাও নিঃশেষ হইতে চলিয়াছে। আমরা এখন পরীক্ষায় পাশ করি, কিন্তু বিভার আলো পাই হাতে চলিয়াছে। আমরা এখন পরীক্ষায় পাশ করি, কিন্তু বিভার আলো পাই না, উদরারের সংস্থান করিতে পারি না। পরীক্ষায় উত্তীর্ণ হওয়াই যেখানে আমাদের লক্ষ্য, সেখানে পাঠ্যবিষয় আমরা গলাধঃকরণ করি মাত্র—তাহা হইতে আমরা শক্তি ও রস আহরণ করিতে পারি না। ভোজ্যবস্তকে দেহের জারকারসের প্রভাবে রক্তে পরিণত করিতে না পারিলে যেমন স্বাস্থাহীন হইয়া পড়িতে হয়, শিক্ষার ক্ষেত্রেও আমাদের সেই অবস্থা দেখা দিয়াছে।

ভাষা শুধু ভাবের বাহন নয়—মাতৃভাষার ভিতর দিয়া জাতির প্রাণসতাটিও প্রকাশ এবং বিকাশ লাভ করে। যে-ভাষায় শৈশব হইতে আমরা ভাব-বিনিময়

মাতৃভাষার সঙ্গে জাতির প্রাণের যোগ করি, যে-ভাষার সঙ্গে আমাদের আবাল্য পরিচয়, তাহাকে বাদ দিয়া বিজাতীয় ভাষাকে শিক্ষা ও জ্ঞান-প্রচারের বাহন করিলে শক্তির অপচয় স্থনিশ্চিত।

মাতৃভাষার প্রত্যেকটি শব্দের সঙ্গে আমাদের যেন নাড়ীর সংযোগ রহিয়াছে। শেই যোগস্ত্র বিচ্ছিন্ন হইয়া গেলে আমাদের বুদ্ধি ও বোধশক্তি স্বাভাবিকভাবে পঙ্গু হইতে বাধ্য।

পাশ্চান্ত্য জ্ঞান-বিজ্ঞান-সাহিত্য-দর্শন প্রভৃতির প্রতি আমরা কটাক্ষপাত করিতেছি না। বিভা ও জ্ঞানের প্রসারের জন্ম ভিন্ন জ্ঞাতির জ্ঞানবিভার বিশেষ প্রয়োজন আছে। কিন্তু বিদেশী ভাবধারাকে গ্রহণ করিতে হইবে নিজ ভাষার ভিতর দিয়া—তথনই আহত বস্তু সর্বসাধারণের গ্রহণযোগ্য হইয়া উঠিবে।

ইংরেজী ভাষা শিক্ষা করিতে গেলে স্কুলকলেজ ও বিশ্ববিভালয়ের আশ্রম গ্রহণ করা ছাড়া অন্ত উপায় নাই। কিন্তু আধুনিক বিভাশিক্ষা-অর্জন-ব্যাপারে

ইংরেজী শিক্ষার স্থানাগ সকলে গ্রহণ করিতে অসমর্থ লাভ করিতে সমর্থ ? এমন অনেক ছাত্র দেখা সায়,

মাতৃভাষায় যাহাদের রহিয়াছে অঙ্ক রকমের দখল, অথচ তাহারা ইংরেজী ভাষা সহজে আয়ত্ত করিতে পারে না। ইংরেজী ভাষার উপর অধিকারের অভাবজনিত অপরাধে বিশ্ববিভালয়ের হারদেশ হইতে কি চিরকালই তাহাদের ফিরিয়া আসিতে হইবে?

তাই আশুতোষ, রবীন্দ্রনাথ প্রমুখ দেশপ্রেমিক মনীষীবৃদ্ধ মাতৃভাষাকে শিক্ষার বাহন করিবার জন্ম বিশ্ববিভালয়ের ঘারে কাতরচিত্তে আবেদন জানাইয়া-ছিলেন। যে-শিক্ষা দেশের মান্ত্র্যকে মান্ত্র্য করিয়া তুলে না, যে-শিক্ষা আমাদের অন্তর্মুখী মনকে ক্রমশ বহিমুখী করিয়া তুলিতেছে, যে-শিক্ষার ফলে আমরা দেশদেখা চোখ' হারাইতেছি, সেই শিক্ষার আমূল সংশ্বারসাধন করিতে না পারিলে আমাদের জাতীয় জীবনে কল্যাণ নাই। আমাদের শিক্ষাজীবনে ও ব্যবহারিক জীবনে, বিভায় ও ব্যবহারে আনিতে হইবে সামঞ্জন্ত্র—এই সামঞ্জন্ত্র-বিধান করিতে পারে একমাত্র মাতৃভাষায় রচিত সাহিত্য।

মাতৃভাষাকে শিক্ষার বাহন করিবার বিক্রম্নে অনেকে এইরূপ আপত্তি জানান যে, আমাদের ভাষা তুর্বল, ইহার শব্দসম্ভার পরিমিত, উচ্চচিন্তা ও বিচিত্র ভাবকে ধারণ করিবার সামর্থ্য ইহার নাই। তা ছাড়া, আমাদের মাতৃভাষার ভাণ্ডারে নাকি

মাতৃভাষাকে শিক্ষার বাহন করিলে শিক্ষার দৈল্ঞ ঘুচিবে জ্ঞানের সাহিত্যের একান্ত অভাব। এসব যুক্তি যে বালস্থলভ তাহা সহজেই বুঝা যায়। 'টাকা জনাইবার আগে কোন্ বুদ্ধিমান মান্ত্র টাকার থলি প্রস্তুত্তী করে ?' উপরি-উক্ত যুক্তিতর্কের প্রত্যুত্তর আমরা রবীক্রনাথের

ভাষায় দিতে পারি: 'আমরা রাষ্ট্রক্ষেত্রে স্বরাজ পাবার জন্তে প্রাণপণ তৃঃধন্ধীকার করি, কিন্তু শিক্ষার কেত্রে স্বরাজ পাবার উৎসাহ আমাদের জাগেনি বললে কম বলা হয়। শিক্ষাসরস্থতীকে শাড়ি পরালে আজও অনেক বাঙালী বিভার মানহানি কল্পনা করে।'

নান। পরাজয়ের গ্লানির হাত হইতে মুক্তি পাইতে হইলে, শিক্ষিত ও আশিক্ষিত-সম্প্রানায়ের মধ্যে সাতসমুদ্র-তেরোনদীর ব্যবধান ঘুচাইতে হইলে, মাতৃভাষাকে প্রাথমিক, মাধ্যমিক ও উচ্চশিক্ষার বাহন করিয়া তুলিতে হইবে। তবেই আমাদের চিন্তার দৈক, বুদ্ধির্ত্তির নাবালকত্ব

উপদংহার ঘুচিবে। যেদিন আমরা ইংরেজী ভাষার মোহ কাটাইয়া উঠিতে পারিব, সেদিনই ভারতে আসিবে আবার একটি 'রেনেসঁ'।— পুনর্জাগরণ,—তাহার মধ্য দিয়াই আজিকার আত্মবিশ্বত জাতি নিজের লুপ্ত সন্থিৎ ও স্বাতন্ত্র্য কিরিয়া পাইবে।

### মুত্তিশিক্ষা ও মুত্তিনির্বাচন

্রিচনার সংকেতস্ত্রে ৪ প্রারম্ভিক ভূমিকা—পুঁথিগত শিক্ষা আমাদের বেকারসমস্তা বাড়াইতেছে—বৃত্তিমূলক শিক্ষার অভাবজনিত কুফল—উচ্চতর বৃত্তিশিক্ষা সকলের জন্ত নয়—দেশে নিমতর বৃত্তিশিক্ষার ব্যবস্থা করিতে হইবে—বাঙালীর আর্থনীতিক পরাধীনতার মূল কারণ— মাধ্যমিক শিক্ষা-ব্যবস্থাকে ধ্যংসম্পূর্ণ করা প্রয়োজন—উপসংহার।

সমগ্র পৃথিবীতেই বর্তমানে একটা জ্রুত-পরিবর্তনের ধারা পরিলক্ষিত হইতেছে। যান্ত্রিক সভ্যতা ও শিক্ষার বিস্তার এই পরিবর্তনকে আরও গতিশীল করিয়া তুলিয়াছে। সামাজিক, রাজনীতিক এবং প্রারম্ভিক ভূমিকা আর্থনীতিক জীবনে আমরা যে আজ একটা বিরাট ওলটপালটের সমুখীন হইয়াছি, স্বচ্চ্চ্ছিসম্পন্ন ব্যক্তিমাত্রেই এ কথার সভ্যতা সহজে উপলব্ধি করিতে পারিবেন। বিগত সার্বিক যুদ্ধ বাঙালী তথা ভারতবাসীর জীবনে ডাকিয়া আনিয়াছে নানা বিপর্যয়। জাতির এই যে পরম সংকটময় পরিস্থিতি ও জগৎব্যাপী ক্রত-পরিবর্তনপ্রবাহ, ইহার প্রতি দৃষ্টি রাখিয়াই বর্তমানে আমরা আমাদের শিক্ষাব্যবস্থার মধ্যে একটা আমূল পরিবর্তনসাধনের প্রয়োজনী ছাতা অনুভব করিতেছি। শিক্ষাই জাতির আশাআকাজ্জার নিয়ামক, শিক্ষা জাতিকে দেয় পথচলার নির্দেশ—সমগ্র জাতির সর্বাঙ্গীণ উন্নতি ও কল্যাণ নির্ভর করে যুগোপযোগী শিক্ষাব্যবস্থার উপর।

আমরা তাহাকেই বলি বৃত্তিশিক্ষা, যাহা শিক্ষার্থীকে বাস্তব জীবনক্ষেত্রে একটি বিশেষ পেশার উপযোগী করিয়া তোলে, জীবিকা উপার্জনের ক্ষেত্রে তাহাকে প্রত্যক্ষভাবে সহায়তা করে। এরকম শিক্ষাব্যবস্থার প্রসার আমাদের

পুঁথিগত শিক্ষা দেশের বেকারদমস্তা বাড়াইতেছে প্রতিছি কেবল পুঁথিগত শিক্ষা। এই শিক্ষা ও

বিভাকে বাস্তব ক্ষেত্রে আমরা প্রয়োগ করিতে পারিতেছি না। ফলে আমাদের বেকারসমন্ত্রী দিন দিন উগ্র হইয়া উঠিতেছে, ক্রতগতিতে বাড়িয়া চলিয়াছে জাতির হুর্দশা আর দারিদ্রা। অতএব শিক্ষার সামগ্রিক আদর্শই যে ক্ষ্ম হইতেছে, তাহা কাহাকেও বুঝাইয়া বলিবার প্রয়োজন নাই। শুধু উচ্চচিন্তা ও ভাবসর্বস্থ জীবন লইয়া কোনো জাতি স্বাঙ্গীণ উন্নতির পথে অগ্রসর হইতে পারে না,—ভাবসাধনার সঙ্গে তাহার কর্মসাধনারও প্রয়োজন আছে।

দেড়শত বছর ধরিয়া বাস্তববিরোধী ইংরেজী-শিক্ষালাভ করার জন্মই আমরা আর্থিক দারিদ্যোর কবলমুক্ত হইতে পারি নাই। এ দেশের ছাত্রছাত্রীরা প্রাথমিক বিদ্যালয় হইতে মাধ্যমিক বিদ্যালয়ে, এবং সেখান হইতে বিশ্ববিদ্যালয়ের দিকে অন্ধভাবে ছুটিয়া চলে—ইহাদের সকলেরই লক্ষ্য উচ্চতর শিক্ষালাভ। কিন্তু

বৃত্তিমূলক শিক্ষার
অভাবজনিত কুকল
নিরাশ্রয় হইয়া পড়ে। অজম শিক্ষিত যুবকের মধ্যে মাত্র
মৃষ্টিমেয় ভগ্নাংশ সরকারী এবং সওদাগরী আপিসে

স্বল্লবেতনে চুকিয়া পড়ে, আর বৃহত্তর অংশ লক্ষ্যহীন-ভাবে পথে পথে ঘুরিয়া বেড়ায়। কেতাবী শিক্ষার পাশে দেশের ছাত্রছাত্রীকে যদি বৃত্তিমূলক শিক্ষাদান করা হইত তাহা হইলে জাতীয় জীবনে আজ এতথানি ব্যর্থতা আমরা লক্ষ্য করিতাম না—আমরা দেশের সম্পদ বাড়াইতে পারিতাম, দারিদ্রোর লাঞ্ছনা হইতে পরিত্রাণলাভ করিতাম। বৃত্তিশিক্ষার অভাবে এদেশের বিদ্যাণীরা তাহাদের মানসপ্রবণ্তা অন্থায়ী বৃত্তিনির্বাচন করিতেও অসমর্থ।

আমাদের দেশে বৃত্তিশিক্ষার ব্যবস্থা যে আদৌ হয় নাই, একথা অবশু আমরা বলিতেছি না। ডাক্তারী, ওকালতী, ইঞ্জিনিয়ারিং ইত্যাদি বৃত্তিশিক্ষা আমরা কিছুটা লাভ করিয়াছি। সাম্প্রতিক কালে উচ্চতর বৃত্তিশিক্ষা সকলের
কতিপয় কলেজে ব্যবসায়-বাণিজ্য ও কারিগরী প্রভৃতি

ডচ্চতর বাভাশকা সকলের কতিপয় জন্ম বিভিন্নিক

কতিপয় কলেজে ব্যবসায়-বাণিজ্য ও কারিগরী প্রভৃতি বৃত্তিশিক্ষাদানের কিছুটা ব্যবস্থা করা হইয়াছে। কিন্তু

দরিত্র দেশের সকলের পক্ষে এই শিক্ষালাভ করা সহজ ও স্থাপাধ্য নয়। ইহা ছাড়াও বলা যায়, ওকালতী, ডাক্তারী প্রভৃতি পেশার ক্ষেত্রে বর্তমানে বেশ ভিড় জমিয়া গিয়াছে, দেখা দিয়াছে তীব্র প্রতিযোগিতা। এইসব পেশা জাতির সীমাহীন দারিত্রা ও জটিল বেকারসমস্থা ঘুচাইতে সম্পূর্ণ অসমর্থ। স্থতরাং দেশের ছেলেমেয়েরা যাহাতে সল্লব্যয়ে নানারকমের বৃত্তিশিক্ষা পাইতে পারে, তাহার ব্যবস্থা আমাদিগকে করিতে হইবে।

নিয়তর বৃত্তিমূলক শিক্ষার প্রতিষ্ঠান আমাদের দেশে নাই বলিলেই চলে। এ দেশের জনসাধারণের বৃহত্তর অংশ কৃষিকে অবলম্বন করিয়া জীবিকা অর্জন

দেশে নিঃতর বৃত্তিমূলক করিতে পারি নাই। যাহারা কৃষিকে অবলম্বন করিয়ো শিক্ষার ব্যবহা করিতে হইবে আছে, বৎসরের অর্ধেক সময় তাহারা অলস জীবন

আছে, বংশরের অবেক সম্ব তাহার। বন্ধ বাবন বাবন বাবন বাবন বাবন করে। নানারকমের সহজ্যাধ্য শিল্পশিকা ও কারিগরীশিকার ব্যবহা যদি করা যায় তাহা হইলে দেশের অধিকাংশ শিক্ষার্থীর জীবিকা অর্জনের পথটি স্থগম হইয়া উঠে। বৃহদায়তন শিল্পপ্রতিষ্ঠান গড়িবার পথে আমাদের যে বিস্তর বাধা আছে, সেকথা অবশুলীকার্য। কিন্তু স্বল্লম্লধনে, সমবেত প্রচেষ্ঠায় আমরা ক্ষুদ্রায়তন শিল্পপ্রতিষ্ঠান গড়িয়া তুলিতে পারি। কিন্তু তাহার জন্তু উপযুক্ত শিক্ষাব্যবহার প্রবর্তন করিতে হইবে। বহুবিধ কুটীরশিল্পশিক্ষার প্রচলন হইলে দেশের অধিকাংশ অল্পশিক্ষিত মানুষ তাহাতে আত্মনিয়োগ করিতে পারে।

আর্থনীতিক পরাধীনতা বাঙালীর জাতীয় জীবনকে পঙ্গু করিয়া দিতেছে।
প্রাকৃতিক সম্পদে, জনশক্তিতে আমরা অন্তান্ত দেশ হইতে পিছনে পড়িয়া নাই।

কিন্তু এগুলির স্বষ্ঠু প্রয়োগে ব্যবসায়-বাণিজ্য-শিল্প বাঙালীর আর্থনীতিক পরাধীনতার মূল কারণ প্রকাশ করি নাই। ব্যবসায়ী শিক্ষা, বাণিজ্যশিক্ষা,

শিল্প-শিক্ষালাভ করিলে আমাদের দারিদ্রা ও পরমুখাপেক্ষিতার ভাব সহজেই ঘুচিতে পারে। তাই এ সব বৃত্তিশিক্ষার প্রয়েজনীয়তা আজ আমরা মর্মে মর্মে উপলব্ধি করিতেছি। কয়েক বৎসর পূর্বে স্থবিখ্যাত 'এয়াবট্-উড্ রিপোর্টে'-ও

করিয়া তুলিতে হইবে।

শিক্ষাব্যবস্থার মাধ্যমিক স্তরে ব্যাপক বৃত্তিমূলক শিক্ষাপ্রচলনের নির্দেশ দেওয়া হইয়াছিল। ভারতসরকারের শিক্ষাবিষয়ক কেন্দ্রীয়-পরামর্শ-সমিতি এবং ইণ্টার ইউনিভার্সিটি বোর্ড-ও এরূপ প্রস্তাব করিয়াছিলেন। গান্ধীজীরচিত 'ওয়ার্ধা-শিক্ষা-পরিকল্পনা'য় হাতেকলমে শিল্পশিকার উপর অধিক গুরুত্ব আরোপ করা হইয়াছে। কিন্তু এইসমন্ত নির্দেশ অনুযায়ী বাস্তবক্ষেত্রে এখনও শিক্ষার সংস্কার সাধিত रश नारे।

আমাদের শিক্ষাব্যবস্থার মাধ্যমিক স্তরে নানাপ্রকার বৃত্তিশিক্ষার দার উন্মৃক্ত করা যায়। মাধ্যমিক শিক্ষাকে কলেজী শিক্ষার সোপান হিসাবে না দেখিয়া উহাকে স্বরংসম্পূর্ণ ও আত্মস্বতন্ত্র করিয়া তোলা আবশ্যক। প্রতি বৎসর অগণিত

ছাত্র বিশ্ববিত্যালয় হইতে প্রবেশিকা পরীক্ষায় উত্তীর্ণ মাধ্যমিক শিক্ষাব্যবস্থাকে इरेटिण्ड। हेराम्ब अप्तरक ध्यान्हे निकाजीवन স্বয়ংসম্পূর্ণ করা প্রয়োজন হইতে বিদায় গ্রহণ করে। তাহার। যদি মাধ্যমিক

স্তরে কিছুটা বৃত্তিশিক্ষা পায় তাহা হইলে স্কুল হইতে বাহির হইয়া আদিয়া অনায়াদে আপন আপন কৃচি ও মানসিক প্রবণতা অনুযায়ী একটি বৃত্তি নির্বাচন করিয়া ভবিষ্যৎ জীবনে আত্মপ্রতিষ্ঠ ও স্বাবলম্বী হইতে পারে। উচ্চশিক্ষার উপযোগী মেধাবী ছাত্র সর্বদেশে সর্বকালেই বিরল। প্রতিভাসম্পন্ন ছাত্রছাত্রীর জন্ম উচ্চতর সাহিত্য-বিজ্ঞান-দর্শন প্রভৃতি শিক্ষার দার সর্বদাই উন্কু থাকিবে। কিন্ত আমাদের দেশে বৃত্তিমূলক শিক্ষার অভাব রহিয়াছে বলিয়াই শিক্ষাণাদের মধ্যে বৃত্তিনির্বাচনের চেষ্টায় সর্বথা বিশেষ ক্রাট পরিলক্ষিত হয়। ইহার ফলে वाकिषीवतन ववश ममाष्ठिवतन वहविध क्याकि । विम्बानात राष्टि हरेरा एक, আমাদের জাতীয় চরিত্রে আত্মশক্তির পঙ্গুতা বৃদ্ধি পাইতেছে।

वर्जमात्न जामात्मत नानाविध वृज्जिमिकात त्य वित्मव প্রয়োজन আছে, এ সত্যটি দেশবাসীর মধ্যে নিশ্চয়ই কেহ অস্বীকার করিবেন না। ইহাতে দেশের ছেলেমেয়ে শিক্ষাঅন্তে সমাজজীবনে স্বাধীন মাত্র্য হইয়া উঠিবে, এবং অজল্র অর্থ ও শ্রমের পরিবর্তে তাহারা যে-কেতাবী শিক্ষালাভ করিতেছে, তাহার বার্থতা হইতেও মুক্তিলাভ করিবে। অবশ্য একথাও আমাদের মনে রাখিতে হইবে যে, ছেলেমেয়েরা কেবলমাত্র বৃত্তিশিক্ষার স্থযোগ পাওয়া-মাত্রই দেশের বেকারসমস্তা ও দারিদ্র্য ঘূচিয়া যাইবে না। ইহার সঙ্গে সঙ্গে শিল্প এবং ব্যবসায়-বাণিজ্যের ক্ষেত্রটিকেও প্রসারিত

শিক্ষার ব্যাপক বিস্তার এবং শিক্ষার স্বাজাত্যকরণ ব্যতীত জাতির সর্বাঙ্গীণ

কল্যাণ ও শ্রীবৃদ্ধি যে স্থানুবাহত, একথাটি এতদিনেও কি আমরা উপলব্ধি করিতে পারি নাই? আমাদের বিশ্ববিভালয় আজ শিক্ষার এই বৈচিত্রাহীনতা সম্পর্কে কিছুটা সচেতন হইয়া উঠিয়াছেন—ইহা জাতীয় জীবনে কম আশা ও আনন্দের কথা নয়। স্বাধীন দেশে নৃতন শিক্ষাধারা বাস্তব রূপ পরিগ্রহ করুক, ইহাই সকলের অন্তরতর কামনা।

### वादीध्यका

[রচনার সংকেতস্থ্র ৪ প্রাচীন ও মধ্যযুগে নারীশিক্ষা—আধুনিক কালে নারীশিক্ষা— নারীশিক্ষাবিষয়ে আমাদের উপেক্ষা—নারীশিক্ষা-সম্পর্কিত আমাদের সমস্থা—নারীশিক্ষার প্রকৃতি কীরূপ হওয়া উচিত—প্রচলিত ইংরেজী-শিক্ষার বিপুল ব্যর্থতা—বাহিরে নারীর কর্মস্থল সংকীর্ণ—নারীশিক্ষার আমূল-সংস্কারসাধন করিতে হইবে—উপসংহার ]

নারীশিক্ষা এদেশে প্রাচীনকাল হইতেই প্রচলিত। বৈদিক যুগ হইতে আজিকার বিংশ শতাব্দী পর্যন্ত নারীশিক্ষার ধারাটি প্রবহ্মাণ। প্রাচীন ভারত-

বর্ষের সমাজব্যবস্থায় নারীর একটা বিশিষ্ট স্থান ছিল।
প্রাচীন ও মধ্যযুগে
নারীশিক্ষা
—পুরুষ তাহাকে সম্মান দিয়াছে, জ্ঞানচর্চার স্থযোগ

দিয়াছে, তাহার আত্মবিকাশের পথে তেমন বাধাস্টি হয় নাই। মতুর যুগে কিন্তু আমাদের সামাজিক ব্যবস্থায় রূপান্তর ঘটে। তাঁহার রচিত ন্তন বিধি প্রচারিত হওয়ার পর সমাজে নারীর স্থান অনেকখানি সংকীর্ণ হইয়া আসে, ফলে তাহাদের বিভাচর্চার স্থযোগ কমিয়া যায়। বৌদ্ধর্যুগে নারীশিক্ষার ধারাটি সংকীর্ণ হইলেও নানা মঠে শাস্ত্রজ্ঞ ভিক্ষুর পাশে বিত্যী ভিক্ষুণী বিবিধ শাস্ত্রজ্ঞান লাভ করিয়া পাঙিত্যের খ্যাতি অর্জন করিয়াছে। মুসলমানযুগে পর্দাপ্রথার জন্ত বয়য়া নারীয়া গৃহের বাহিরে আসিয়া বিভার্জনের স্থযোগ পায় নাই। তবে অল্পবয়সের মুসলমান বালকবালিকা অনেক স্থানে সহশিক্ষার স্থযোগ লাভ করিয়াছে।

এদেশে ইংরেজী-শিক্ষা ও সভ্যতা প্রচারিত হইবার পর আমাদের সমাজ-ব্যবস্থায় ও জীবনাদর্শে বিপুল পরিবর্তন ঘটিয়া গিয়াছে। নারীর জীবনধারার মধ্যেও আসিয়াছে অনেক পরিবর্তন। আমাদের সমাজে নারীর গতিবিধির গণ্ডী এখন পূর্বাপেক্ষা প্রশস্ততর—যুগপ্রভাবকে সমাজপতিরা অস্বীকার করিতে

পারেন নাই। অবশ্য নারীশিক্ষার ব্যাপক ব্যবস্থা আজ দেশে দেখা যাইতেছে, একথা বলিলে ভুল হইবে।
তবে তাহাদের শিক্ষালাভের বাধা যে অনেকথানি
বিদ্বিত হইরাছে, সে বিষয়ে কোনো সন্দেহ নাই। উনিশ শতকের দ্বিতীয়ার্ধ

বিষয়ে ত ইংরাছে, সে বিষয়ে কোনো সন্দেহ নাই। উনিশ শতকের দিতীয়াধ হইতে এদেশে নারীশিক্ষা-আন্দোলনের স্ত্রপাত হয়। ইহার ফলে আধুনিক নারীশিক্ষার যে-বীজ অঙ্কুরিত হইল, আজ তাহা বুক্ষের আকারে শাধাপ্রশাধায় পল্পবিত হইয়া উঠিয়াছে।

পুরুষের মতো নারীরও যে শিক্ষালাভের অধিকার আছে, একথা অস্থীকার করিবার উপায় নাই। সমাজের বৃহত্তর কল্যাণের জন্ম নারীপুরুষ উভয়েরই শিক্ষাব্যবস্থার বিশেষ প্রয়োজন রহিয়াছে। এই সহজ সত্যটির বিষয়ে আমরা

নারীশিক্ষা-বিষয়ে তেমন সচেতন ছিলাম না বলিয়া এদেশের নারীজাতি আমাদের উপেক্ষা বহুকাল ধরিয়া উপযুক্ত শিক্ষার আলোক হইতে বঞ্চিত ছিল। তাহারা পাঠশালায় প্রাথমিক তরের সামাক্ত

শিক্ষালাভ করিবার যে-স্থযোগ কোনো কোনো হলে পাইরাছে, তাহা চিত্তবৃত্তির সর্বাদ্ধীণ বিকাশের পক্ষে মোটেই অন্তর্কুল নয়। সেজক্র এ দেশের অধিকাংশ নারীই কুসংস্কার ও অজ্ঞানতাকে পাথেয় করিয়া জীবনের পথে যাত্রা স্তর্কুক করিতে বাধ্য হইয়াছে। তাহাতে সমাজের কল্যাণ সাধিত হয় নাই—নারীর অজ্ঞানতা আমাদের পারিবারিক জীবনে অনেক তৃষ্টক্ষতের স্পৃষ্টি করিয়াছে। পুরুষের কর্মক্রের বাহির-বিশ্বে, নারীর স্থান পরিবারের কেল্রন্থলে। পরিবারের মধ্য-বিশ্বির স্থিতিসাম্য যদি না থাকে, তবে জীবনে অকল্যাণ ও অশান্তি অনিবার্থ। স্থতরাং নারীশিক্ষার প্রচার ও প্রসার বাস্থনীয়।

নারীশিক্ষার প্রয়োজনীয়তা যে আছে, সে কথা বলা বাহুল্য মাত্র। কিন্তু বর্তমানে সমস্যা দাঁড়াইয়াছে মেয়েদের শিক্ষার বিন্তারসাধন ও প্রকৃতি লইয়া।

নারীশিক্ষা সম্পর্কিত প্রথমে দেশের নারীশিক্ষা-নিকেতনের কথাই ধরা যাক। গ্রামের পাঠশালায় এদেশের মেয়েরা প্রাথমিক শিক্ষার কিছুটা স্ক্যোগ পাইয়া থাকে। কিন্তু সম্যক্রপ

চিত্তোনোষের পক্ষে প্রাথমিক শিক্ষা মোটেই যথেষ্ট নয়। প্রাত্যহিক জীবনে চলার পথে যতটুকু জ্ঞানের প্রয়োজন, অন্তত মাধ্যমিক ন্তরাবধি শিক্ষা না পাইলে বালকবালিকারা তাহা অর্জন করিতে পারে না। অথচ মাধ্যমিক শিক্ষাব্যবস্থা

এখনও বাংলাদেশে তেমন প্রসারলাভ করে নাই। ছেলেদের জন্ম কিছুকিছু ব্যবস্থা হইয়াছে বটে, কিন্তু মেয়েদের শিক্ষার ব্যবস্থা নিতান্ত শোচনীয়।

আমাদের শহরগুলিতে মেয়েদের মাধ্যমিক শিক্ষাব্যবস্থা প্রাম অপেকা কিছুটা ভাল। কিন্তু দরিত্র দেশের কয়জন লোক ছেলেমেয়েকে শহরে পাঠাইয়া তাহাদের শিক্ষাসংক্রান্ত বায়ভার বহন করিতে সমর্থ? এ কারণে কত কত মেয়ে প্রতিদিন শিক্ষার আলোক হইতে বঞ্চিত হইতেছে। শিক্ষার ক্ষেত্রে এরপ নির্মাতা গুধু পরাধীন দেশেই সন্তব। পল্লীগ্রামে মেয়েদের শিক্ষার ব্যাপক প্রসার ঘটাইতে হইলে সরকারী অর্থসাহায় নিতান্ত প্রয়োজন। শহরাঞ্চলেও অবিকতর নারীশিক্ষাপ্রতিষ্ঠানের আবশ্যকতা আছে।

আমাদের দ্বিতীয় সমস্তা নারীশিক্ষার প্রকৃতি লইয়া। এদেশে স্থদীর্ঘকাল ধ্বিয়া নারী ও পুরুষের শিক্ষাপদ্ধতি একই পুরাতন ধারায় প্রবাহিত হইতেছে। প্রত্যেক দেশেই নারীর জীবনাদর্শের লক্ষণীয় বিশিষ্টতারহিয়াছে। এই বিশিষ্টতাকে

কেন্দ্র করিয়া তাহাদের জীবন আবর্তিত হইয়া থাকে।
নারীশিক্ষার প্রকৃতি
কীন্নপ হওয়া উচিত
পরিবারের কেন্দ্রন্থলে। সন্তানসন্ততির রক্ষণাবেক্ষণ,

গৃহের শৃঙ্খলা, আনন্দ, কল্যাণ সবকিছুই নারীর উপর একান্তভাবে নির্ভরশীল। নারীই এদেশে গৃহের কর্ত্রী, পরিবারে তাহার বিপুলা শক্তি অলক্ষ্যভাবে বিরাজ করে। পুরুষের কর্মজীবন বাহিরে প্রসারিত। এই ঘর এবং বাহিরকে লইয়াই আমাদের সামাজিক স্থুখান্তির প্রাত্যহিক আবর্তনের ধারাটি ক্রিয়াশীল। নারী ও পুরুষের জীবনবিকাশের ক্ষেত্র বিভিন্ন বলিয়া উভয়ের শিক্ষাপদ্ধতির পার্থক্যের কথাটি আপনা হইতেই আসিয়া পড়ে। অথচ আমাদের শিক্ষাব্যবহায় নারী-পুরুষের শিক্ষাদর্শের মধ্যে কোনো পার্থক্য পরিলক্ষিত হয় না। একই আদর্শে উভয়ের শিক্ষাপদ্ধতি বিবর্ভিত হইয়াছে বলিয়া বর্তমানে আমাদের সমাজে নানা অকল্যাণ প্রকট ইইয়া উঠিয়াছে।

দেড়শত বছরের ইংরেজী শিক্ষার হিসাব নিকাশ করিয়া আজ আমরা দেখিতেছি, ইহা এদেশের পুরুষের জীবনেও তেমন ফলপ্রস্থায় নাই, আমাদের

আত্মশক্তি দান করে নাই, দেশকে চিনিতে শিখায় নাই
প্রচলিত ইংরেন্নী শিকার

—ইহা জাতির জীবনে গুরারোগ্য পক্ষাঘাত স্টি
বিপুল বার্থতা

করিয়াছে। নারীদের সন্মুখেও যদি আমরা এই

বিজাতীয় শিক্ষার আদর্শ তুলিয়া ধরি, তাহা হইলে পুরুষের মতো নারীদের জীবনও বিড়ম্বনায় ভরিয়া উঠিবে। স্থতরাং এ সমস্যাটি সত্যই জটিল। যে-শিক্ষাব্যবস্থা অধুনা দেশে প্রচলিত রহিয়াছে, উহাতে শিক্ষিত হইয়া
স্বাধীনভাবে জীবিকা উপার্জন করা বর্তমানে নারীর পক্ষে নানা কারণে তৃঃসাধ্য

বাহিরে নারীর কর্মন্থল সংকীর্ণ ব্যাপক সেখানে নারীসম্প্রদায়ের আর্থিক উন্নতির পথটি খুঁজিয়া বাহির করা যে কঠিন, তাহা হয়তো অনেকে

ভাবিয়া দেখেন না। বাহিরে নারীর কর্মস্থলটি কত সংকীর্ণ! শহরের কয়েকটি আপিদে ও মৃষ্টিমেয় বিভালয়ে অর্থোপার্জন-বিষয়ক ভাগবাঁটোয়ারা করিয়া সমাজে নারী আত্মপ্রতিষ্ঠ হইতে পারিবে কিনা, সে কথাটিই আমাদের বিচার্ম। যে-শিক্ষা আমাদের চরিত্র স্থলর করিয়া গড়িয়া তুলিবে, যাহা আমাদিরকে আর্থিক সচ্ছলতা আনিয়া দিবে, আমাদের কুসংস্কার দ্র করিবে, এবং সর্বোপরি মন্মুত্ত্বের স্কান দিবে, সেরূপ শিক্ষাবিধিপ্রবর্তনের পথটি যাহাতে প্রশন্ত হয়, তাহার আশু ব্যবস্থা করিতে হইবে। জাতীয়-শিক্ষাপ্রবর্তনের ফলে পুরুষের আর্থিক অবস্থা উন্নত্তর হইলে আমাদের নারীসম্প্রদায় বাহিরের জগতে জীবিকার স্কানে ঘুরিয়া বেড়াইবে না বলিয়াই আমাদের বিশ্বাস। আর্থিক ত্রবস্থাই আমাদের স্কল তুর্গতির মূল কারণ।

সমাজে নারীপুরুষ উভয়েবই স্থানটি নির্দেশ করিয়া লইতে হইবে দেশের সংস্কৃতি ও ঐতিহ্যের ধারাটি অনুসরণ করিয়া। বাহিরের কর্মজগতে পুরুষের সঙ্গে

নারীশিক্ষার আমূল-সংস্কার-সাধন করিতে হইবে

নারীকে লাভ করিতে ক্রিকে আফুল রাখিবার শিক্ষাটি

নারীকে লাভ করিতে হইবে। সেজন্থ আবর্খক এদেশের নারীশিক্ষাপদ্ধতির আম্ল-সংস্থারসাধন। আমাদিগকে নৃতন করিয়া পাঠ্যতালিকা প্রস্তুত করিতে হইবে, পাঠ্যক্রম ও পরীক্ষাপদ্ধতির রূপান্তরসাধন করিতে হইবে, বিবিধ গৃহকেন্দ্রিক বৃত্তিশিক্ষার ব্যবহা করিতে হইবে। স্ফাশিরা, রন্ধনশির, গার্হস্থা স্বান্থাবিজ্ঞান, শিশুমনস্তম্ব, সাধারণ গণিত, ইংরেজী, বাংলা সাহিত্য, ভূগোল, ইতিহাস এবং ইহার সঙ্গে কিছুটা সংগীত নারীদের পাঠ্যক্রমের অন্তর্ভুক্ত করার বিষয়ে সকল শিক্ষাবিদই আজ চিন্তা করিতেছেন। বিশ্ববিভালয়ও এ বিষয়ে অনেকটা সচেতন হইয়া উঠিয়াছে। বিশেষ প্রতিভাসম্পন্ন নারী ও পুরুষ স্বদেশেই বিরল—উচ্চশিক্ষার পর্থাট তাহাদের জন্ম অবশ্রই খোলা রাথিতে হইবে।

উপযুক্ত কন্তা, উপযুক্ত পত্নী, উপযুক্ত মাতার স্থি করাই বর্তমানে প্রত্যেক অগ্রসর রাষ্ট্রে শিক্ষার প্রধান লক্ষ্য হইয়া উঠিয়াছে। কিন্তু এদেশের প্রচলিত শিক্ষাপদ্ধতি নারীজাতির আত্মবিকাশের একান্ত পরিপন্থী। ইহাতে আমাদের পারিবারিক ও সামাজিক জীবন নানাভাবে ফতিগ্রস্ত হইতেছে। আদর্শহীন,

লক্ষ্যহীন পথে চলিয়া জাতীয় জীবনকে পকু করিবার উপদংহার

সময় আজ উত্তীর্ণ হইয়া গিয়াছে। শিকার বিলাস

আমাদিগকে সম্পূর্ণভাবে বর্জন করিতে হইবে। আমাদিগকে যদি পরিপূর্ণক্লপে
বাঁচিতে শিথিতে হয়, তবে নারী ও পুরুষের উপযোগী শিকার পথটি প্রসারিত
করিয়া তুলিবার পন্থা খুঁজিয়া লইতে হইবে। তাহা যদি না হয় তবে আলেয়াকেই
আমরা আলো বলিয়া ভুল করিব, এবং ইহাতেই ঘটবে বাঙালীর অপমৃত্যু।

# ওয়াধ'া-শিক্ষাপরিকল্পনা

রিচনার সংকেতস্থত্ত ঃ জাতীয় জীবনে বিজাতীয় শিক্ষার প্রভাব মারাত্মক—গান্ধীজির প্রণীত ওয়ার্ধা-শিক্ষাপরিকল্পনা—ওয়ার্ধা-শিক্ষাপরিকল্পনার বর্ত্তপ—মহান্ত্রার রচিত শিক্ষাপরিকল্পনার বৈশিষ্ট্য —শিক্ষার উদ্দেশ্য ও লক্ষ্য—গান্ধীজির নৃতন শিক্ষাপরিকল্পনার প্রেরণা—ওয়ার্ধা-শিক্ষাপরিকল্পনার বিরুদ্ধ-সমালোচনা—উপসংহার।]

আমাদের জাতীয় জীবনে শিক্ষার সমস্তাই আজ বড়ো হইয়া দেখা দিয়াছে। বিগত একশ বছরেরও উপর ধরিয়া যে-শিক্ষা আমরা পাইয়া আসিতেছি, উহার

লাতীয় জীবনে বিজাতীয় জীবনের পোনা সংযোগ নাই। এ শিক্ষাবিধি শিক্ষার প্রভাব নারাত্মক আমাদিগকে আত্মনির্ভরশীল করিয়া তুলে নাই, আমাদের

ব্যক্তিসভার বিকাশসাধন করে নাই, জাগতিক পরিবেশের সঙ্গে আমাদের পরিচয় ঘটাইবার সহায়তা করে নাই। তাই স্বাধীন মান্ত্র হইয়া উঠিবার পরিবর্তে মসীজীবীর জীবনকেই আমরা সকলে একমাত্র সত্যবস্তু বলিয়া জানিয়াছি। দেশে আজ একদিকে অন্নবস্তুের অভাব, অন্তদিকে দেখা দিয়াছে শিক্ষার অনশন—আমাদের চতুর্দিকে বিরাজ করিতেছে ধুসর শৃহতা। এই বিজাতীয় শিক্ষার প্রভাবে ও সার্বজনীন শিক্ষাব্যবস্থার অভাবে আমাদের জাতীয় জীবনে এতথানি তুর্দশা ও সংকট আজ এমন উগ্রন্ধপে দেখা দিয়াছে।

দেশের শিক্ষাবিধির মধ্যে একটা আমূল পরিবর্তনসাধনের প্রয়োজনীয়তা

কেহ কেহ যে উপলব্ধি করেন নাই, তাহা নয়। কিন্তু নানাকারণে এই শুভ ইচ্ছা বাস্তবে রূপায়িত হইয়া উঠে নাই। আমাদের শিক্ষার ভিত্তিকে নৃতনভাবে গড়িয়া

গান্ধীজির প্রণীত
ওয়ার্ধা-শিক্ষাপরিকল্পনা
পরিকল্পনায়

তথ্যবিশ্বিকল্পনার

তথ্যবিশ্বেই নবতন বুনিয়াদি শিক্ষার ভিত্তি রচিত

হইল। এদেশের বিভালয় এবং শিক্ষার আকৃতি ও প্রকৃতির মধ্যে একটা মোলিক পরিবর্তন আনিতে না পারিলে যে জাতির ভবিয়াৎ কল্যাণ নাই, এ সত্যটি মহাত্মা মনেপ্রাণে উপলব্ধি করিয়াছিলেন।

আর্থিক অসচ্ছলতার জন্মই আমানের দেশে শিক্ষার প্রদার ঘটিতেছে না। এই আর্থিক দারিদ্রা যাহাতে জাতীয় শিক্ষাকে ব্যাহত করিতে না পারে তাহার জন্ম গান্ধীজী তাঁহার পরিকল্পনায় শিক্ষার ব্যয়ভার-বহনের একটা নৃতন উপায়

ওয়াধা-শিক্ষাপরিকল্পনার স্বরূপ উদ্ভাবন করিলেন। তিনি শিক্ষাকে করিতে চাহিলেন আত্মনির্ভরশীল, তাই তাঁহার নৃতন পরিকল্পনাটি শিল্প-কেন্দ্রিক ও কর্মকেন্দ্রিক—কোনো একটা বিশেষ শিল্পকে

কেন্দ্র করিয়াই এই শিক্ষার ধারা আবর্তিত হইবে। ক্রষিশিল্প, তাঁতশিল্প, চরকা-শিল্প, কার্চশিল্প প্রভৃতি বিষয়ে শিক্ষা দেওয়ার বিচিত্র আয়োজন গান্ধীজির শিক্ষা-পদ্ধতিতে স্থান লাভ করিয়াছে। নানা রকমের কারিগরী ও কুটারশিল্পশিক্ষার দলে সঙ্গে ইহাতে সাধারণ শিক্ষার ব্যবস্থাও করা হইরাছে। ইতিহাস, ভূগোল, বিজ্ঞান, অল্প, অর্থনীতি, রাজনীতি, চিত্র, সংগীত, ব্যায়াম ইত্যাদি এই নৃতন শিক্ষাপরিকল্পনা হইতে বাদ পড়ে নাই।

ইহা আয়ত্ত করিতে সময় লাগিবে সাত বৎসর। সাত হইতে চৌদ্দ বছরের বালকবালিকা সাত বছরের মধ্যে উক্ত সব বিষয় আয়ত্ত করিয়া লইবে। শিক্ষাণার স্থবিধার জন্ম গান্ধীজি মাতৃভাষাকেই শিক্ষার বাহনরূপে গ্রহণ

মহাত্মার রচিত
শিক্ষাপরিকল্পনার বৈশিষ্ট্য অন্ধৃষ্টি করিয়া রাখিয়াছে। বিদেশী একটি ভাষা
আমাদের শিক্ষার মাধ্যম বলিয়া শিক্ষণীয় বস্তুর আসল

রূপটি আমরা সম্যক্ভাবে দেখিতে পাই না, তাই শিক্ষার ক্ষেত্রে আমাদের এত অপচয়। গান্ধীজী তাঁহার ওয়ার্ধা-শিক্ষাপরিকল্পনায় ইংরেজী ভাষাকে একেবারেই স্থান দেন নাই। ইংরেজী ভাষা আমাদের জাতীয় জীবনে নানা ক্ষতিকর প্রভাব বিস্তার করিয়াছে বলিয়াই হয়তো ইহার প্রতি তাঁহার মনোভাব বিরূপ হইয়া উঠিয়াছিল।

জাতীয় শিক্ষাবিধি ব্যতীত জাতির জীবন গঠন করা সন্তব নয়, আবার জাতীয় জীবন গঠিত না হইলে দেশে রাজনীতিক ও অর্থনীতিক পরিবর্তনসাধন একপ্রকার অসম্ভব। ব্যবহারিক জীবনের সম্পর্কচ্যুত পুঁথিগত বিভার গুরুভারে আমাদের দেশের বালকবালিকার মননশক্তি প্রতিমূহুর্তে নিপীড়িত হইতেছে, তাহাদের বৃদ্ধির্তি পঙ্গু হইয়া পড়িতেছে। ব্যক্তিপুরুষের সম্যক্ বিকাশসাধন চিরাচরিত শিক্ষায় কখনো সন্তব নয়। একটি বিশেষ ছাঁচে প্রত্যেক শিক্ষার্থীকে গড়িয়া তুলিতে গেলে তাহারা জীবন্ত মাহুষ না হইয়া কলের পুতুল হইয়া উঠিতে বাধ্য। শিক্ষার্থীর মানসিক প্রবণতার দিকে লক্ষ্য রাখিয়া শিক্ষার ব্যবহা করিতে না পারিলে তাহাদের খাভাবিক আত্মপ্রকাশের প্রথটি ক্ষম্ব হইয়া যায়। ওয়ার্ধা-শিক্ষাপরিকল্পনার একটি লক্ষণীয় বৈশিষ্ট্য এই যে, ইহাতে প্রত্যেক শিক্ষার্থীকে তাহার আত্মপ্রকাশের ক্ষেত্রে স্বযোগদানের ব্যবহা করা হইয়াছে। মানসিক শক্তির অপচয় যাহাতে না ঘটে তাহার দিকে মহাত্মা বিশেষ দৃষ্টি রাধিয়াছিলেন।

মন্ত্র্যাত্ত্র বিকাশসাধনের সহায়ত। করা ও প্রাত্যহিক জীবনযুদ্ধে জয়ী হইবার কুশলতা-অর্জনের ক্ষমতা দান করাই শিক্ষার একটি প্রধান লক্ষ্য। অন্তদিকে, দেহ

শিক্ষার উদ্দেশ্য ও লক্ষ্য ও মনকে পূর্ণ গঠিত করিয়া তুলিয়া বৃহত্তর মানবসভাকে উপলব্ধি করার মধ্যেও একটা পরম আনন্দ নিহিত বহিয়াছে। মানুষ বিশেষ ভৌগোলিক সীমার মধ্যে

আবদ্ধ থাকিয়াও যে সমগ্র বিখের, এই সত্যটির উপলব্ধি আনিয়া দিতে পারে একমাত্র শিক্ষার আলো। সত্যকার মান্ত্র্য নিম্নতর পশুর মতো আত্মকেন্দ্রিক জীবনযাপন করিতে পারে না। হিংসা, দ্বেষ, প্রতিদ্বন্দ্বিতা, নির্ভূর হানাহানি, পরকে শোষণ করিবার প্রবৃত্তি মানুষের যথার্থ ধর্ম নয়। ব্যক্তির মানবীয় সভার ম্লে রিছয়াছে সত্য, স্থলর ও মললের আকাজ্ঞা। তাই প্রেম, প্রীতি, সহমর্মিতা, স্বার্থত্যাগ, আত্মবিসর্জন প্রভৃতি উচ্চতর বৃত্তি কেবল মানুষের মধ্যেই দৃষ্ট হয়। কিন্তু এইসব বৃত্তির সম্যক্ বিকাশের জন্ম চাই বিশেষ রক্মের শিক্ষাপদ্ধতি—চাই শিক্ষার মধ্য দিয়া মানবসত্যের প্রকাশ, চাই অহিংসামত্রে দীক্ষা।

গান্ধীজী ছিলেন সত্য ও অহিংসার মূর্ত প্রতীক। তাঁহার পরিকল্পিত শিক্ষাপদ্ধতিও সত্য ও অহিংসার ভিত্তিতে গঠিত। নৃতন যুগের মানুষের জন্ম যাহাতে নৃতন সমাজজীবন রচিত হইতে পারে, তাহার আয়োজন করিতে তিনি কুপণতা প্রদর্শন করেন নাই। কর্মে এবং চিন্তায় সহযোগিতা ও মিলনকে গান্ধীজী শিক্ষার মূলমন্ত্রন্ধপে গ্রহণ করিয়াছিলেন। দেশের শিক্ষাথীরা শিল্পশিক্ষা ও সাধারণ শিক্ষার সদ্ধে থেলাধূলা-আনন্দ-স্বাধীতার মধ্য দিয়া যাহাতে সহজ মানুষ হইয়া

উঠিতে পারে, এই নৃতন শিক্ষাপরিকল্পনায় তাহার একটা স্থলর পরিবেশ রচিত হইয়াছে। সাত হইতে চৌদ্দ বছরের বালকবালিকাকে

গান্ধীজির নৃতন শিক্ষা-পরিকল্পনার প্রেরণা হইরাছে। সাত হইতে চৌদ্দ বছরের বালকবালিকাকে মহাত্মা এমন ধারায় শিক্ষিত করিয়া তুলিতে চাহিয়াছেন, যাহাতে ভারতবর্ষের শিক্ষার্থীবৃদ্দ তাহাদের ভবিয়ুৎ

জীবনে নৃতন জাতি নৃতন সমাজ গঠন করিতে সমর্থ হয়। এই শিকাবিধি আত্মশক্তি-আশ্রমী, স্বাবলম্বী, শির্ধমী, মন্ত্যুত্বের উদ্বোধক।

অনেক শিক্ষাসমালোচক গান্ধীজির রচিত এই পরিকল্পনাকে গ্রহণীয় বলিয়া মনে করেন না। তাঁহাদের মতে, ইহাতে উচ্চতর জ্ঞানের শিক্ষা ও উচ্চতর শিল্পশিক্ষার অবকাশ নাই। সমালোচকের এরূপ বিরূপ মন্তব্যকে আমরা ত্বীকার

ওয়াধা-শিক্ষাপরিকল্পার বিরুদ্ধ সমালোচনা করিয়া লইতে পারি না। বর্তমান সময়ে আমাদের সমস্তা জীবনযুদ্ধে বাঁচার সমস্তা—আমরা চাই অরবস্ত্র এবং সার্বজনীন শিক্ষার আলো। যেথানে বিরাজ

করিতেছে দেশজোড়া অজ্ঞানের অন্ধকার, দেখানে অনুরন্ত আলোকবঞার স্বপ্ন দেখা বাস্তববৃদ্ধির পরিচায়ক নয়। ক্ষুত্র মাটীর প্রদীপেও যদি অশিক্ষা ও কৃশিকার আঁধার কিছুটা দ্রীভূত হয়, তবে তাহাকেই সাদরে গ্রহণ করিতে হইবে। দেশের দিকে দিকে সার্বজনীন শিক্ষার ধারাটি প্রবাহিত না হইলে উচ্চতর শিল্প ও বিজ্ঞানের প্রসার কথনও ঘটিতে পারে না। তহুপরি ওয়ার্ধাপরিকল্পনা ও বৃনিয়াদি শিক্ষাপদ্ধতির বর্তমান রূপটিই শিক্ষার ক্ষেত্রে শেষ কথা নয়। ইহার পূর্বে ও পরে রহিয়াছে প্রাকৃব্নিয়াদি, উত্তর-বৃনিয়াদি এবং প্রাপ্তবয়স্কদের শিক্ষাসমস্তা। 'রোম একদিনে তৈয়ারী হয় নাই'—শিক্ষার ক্ষেত্রেও যেন এই প্রবাদবাক্যটি আমরা বিশ্বত না হই।

পাশ্চান্ত্যের নাগরিক সভ্যতার মোহবশে আমরা ভারতবর্ষের গ্রামীণ সভ্যতাকে ভূলিতে বসিয়াছি। বর্তমান সময়ে আমাদের জাতীয় জীবনে সবচেয়ে বেশী প্রয়োজন দেশের ঐতিহ্য ও সংস্কৃতিকে চিনিয়া লওয়া—ওয়ার্ধা-শিক্ষা-

পরিকল্পনায় তাহার স্কুম্পন্ত ইন্ধিত রহিয়াছে। সত্য,
অহিংসা ও পারস্পরিক সহযোগিতার আদর্শে পুষ্ট
এই শিক্ষাধারাটিকে যদি আমরা দেশের মধ্যে প্রবাহিত করিয়া দিতে পারি, তাহা
হইলে অশিক্ষা-কৃশিক্ষা ও নানারকমের অভাবদৈন্তের হাত হইতে আমরা কিছুটা
পরিত্রাণ পাইব। পরের অন্তর্গ ও পরাশ্রমী মনোবৃত্তি লইয়া কোনো দেশ বৃহত্তর
কল্যাণের পথে অগ্রসর হইতে পারে না। রাজনীতিক ও আর্থনীতিক
পরাধীনতার শৃষ্কালপাশ হইতে জাতিকে মুক্ত করিতে হইলে শিক্ষার ক্ষেত্রে বিশেষ

সংখ্যারসাধনের প্রয়োজন আছে। গান্ধীজী শিক্ষাসংখ্যারের যে-নির্দেশ দিয়াছেন, তাহার কত্টুকু গ্রহণীয় কত্টুকু বর্জনীয় এদেশের শিক্ষাশাল্পী ও জাতীয় নেতৃত্বলকে তাহা স্কৃচিন্তিতভাবে বুঝিয়া লইতে হইবে। যে-কোনো প্রকারেই হোকু জাতিকে শিক্ষার অনশন হইতে, অন্নবন্তের অভাব-দারিজ্যের গ্লানি হইতে মুক্তি দিতে হইবে।

#### व्यिक्षारक ववीक्रवाथ

রিচনার সংকেতস্ত্রে ৪ কাবাশিল্পী ও জীবনশিল্পী রবীন্ত্রনার্থ—কবিগুঞ্জর চিন্তাধারার বহমুখী প্রকাশ—বাংলার শিক্ষাসমস্তা ও রবীন্ত্রনাথ—ইংরেজী শিক্ষার বার্থতা—আমাদের শিক্ষাবিধি লাতীয় কল্যাণের পরিপত্থী—ইংরেজী শিক্ষা আমাদের মানসিক শক্তির হ্রাস ঘটাইতেছে—মাতৃভাধাকে শিক্ষার বাহন না করিবার কুফল—বিজাতীয় শিক্ষার ফলে আমরা দেশদেখা চোথ হারাইয়াছি—বর্তমানে শিক্ষার ক্ষেত্রে আমরা পরারভোজী—কবিগুক্তর প্রতিষ্ঠিত শিক্ষানিকেতন—ভাবজীবনে ও কর্মজীবনে শিক্ষাকে সার্থক করিয়া তুলিতে হইবে।

রবীদ্রনাথের প্রতিভা ও ব্যক্তিত্বের কথা যখন ভাবি তখন বিশ্বরে হতবাক হইয়া যাই। প্রতিভা তাঁহার সর্বতোমুখী—উহার প্রকাশ বছরপী। আমরা সকলেই জানি, রবীদ্রনাথ অতুলনীয় সাহিত্যশিলী, তিনি রূপকার, বিখবনিত কবি। কিন্তু এইমাত্রই কি রবীদ্রনাথের পরিচয়? পৃথিবীর বহু মনীধীর প্রতিভা

কাব্যার কেত্রে, শিল্পের কেত্রে সার্থক হইয়া উঠিয়াছে, কাব্যশিলী ও জীবনশিলী রবীন্দ্রনাথ কোনো সংযোগ নাই। রবীন্দ্রনাথের কেত্রে আমরা

দেখিতে পাই, জীবনে তিনি শুধু যে সার্থক শিল্লস্টি করিয়াছেন তাহা নয়, তাঁহার সমগ্র জীবনটাই ছিল একটা শ্রেষ্ঠ শিল্লনিদর্শন। জীবন ও শিল্পের এমন স্থলর সমন্ত্র আমরা জগতের অন্ত কোনো শিল্পীর মধ্যে দেখিয়াছি বলিয়া মনে হয় না। আপন জীবনটাকেও তিনি শিল্পের মতো করিয়া গড়িয়াছিলেন—তাঁহার সমগ্র সাধনা ও চিন্তা, সকল কর্মপ্রবাহের মধ্যে এই জীবনশিল্পীকেই আমরা দেখিয়াছি। যে অন্তর্লীন ক্বিপুর্ষ রবীজনাথের কাব্যজীবনকে জ্যোভিন্ন করিয়া তুলিয়াছিল, তাঁহার স্থদীর্ঘ ব্যক্তিজীবনেও আমরা দেখিতে পাই সেই একই ক্বিপুর্বরে আত্ম-প্রকাশের বিচিত্র লীলা।

কবিকে আমরা শুধু হৃদয়াপ্তভৃতির অনিল্যস্থলর রূপায়ণের ক্ষেত্রে পাই নাই, তাঁহাকে আমরা পাইয়াছি চিস্তার নবনব-দার-উন্মোচনের ক্ষেত্রেও। এ দেশের সমাজ, ধর্ম, রাজনীতি, শিক্ষাব্যবস্থা কোনোকিছুই তাঁহার নানাম্থী চিস্তার

কবিগুরুর চিন্তাধারার বহুমুখী প্রকাশ পরিধি হইতে বাদ পড়ে নাই। বাংলাদেশের মাহ্রেষকে বহুমুখী প্রকাশ শুধু শিল্পরস্পিপাস্থ হিসাবে দেখিতে চাহেন নাই—আমাদিগকে তিনি গোটা মাহুর হিসাবে দেখিতে

চাহিয়াছিলেন। শিক্ষা ও সংস্কৃতির ক্ষেত্রে বাঙালী যেন পিছাইয়া না পড়ে, এই

ভাবনা তাঁহাকে ব্যাকুল করিয়া তুলিয়াছিল।

প্রকৃত শিক্ষাই মার্ষকে 'মার্ষ' করিয়া তোলে। এজন্ম রবীন্দ্রনাথ দেশবাদীর শিক্ষাবিধয়ে গভীর চিন্তা করিয়াছিলেন। তিনি যথার্থই ব্রিতে
পারিয়াছিলেন, যুগোপযোগী শিক্ষার, আধুনিক জ্ঞানবিভার আলোক না পাইলে
বাঙালী ভবিন্ততে মার্ম হইয়া উঠিতে পারিবে না। এই উপলব্ধি হইতেই বিগত
পঞ্চাশ বছর ধরিয়া বাংলার শিক্ষাসমন্তা, শিক্ষাপদ্ধতি সম্পর্কে নানা লেথায় তিনি

দেশের মাহুষের সর্বাঙ্গীণ উন্নতির চিন্তা তাঁহার মনকে কতদূর অধিকার করিয়াছিল, তাঁহার শিক্ষাসম্পর্কিত লেধাগুলি পড়িলেই তাহার পরিচয় পাওয়া যায়।

শিক্ষা বলিতে আমরা বুঝি বিশ্ববিভালয়প্রদত্ত শিক্ষা—যে-শিক্ষাধারা এদেশে নৃতন প্রবাহিত হইতে আরম্ভ করে ইংরেজ-আমলে। কিন্তু ইংরেজ-আমলের পূর্বেও সার্বজনীন শিক্ষাবিধির প্রচলন আমাদের দেশে ছিল। প্রবাসিনী আধুনিকী শিক্ষার প্রভাবে আমাদের সনাতন শিক্ষার প্রবাহ ক্ষীণ হইতে ক্ষীণতর

ইংরেজী শিক্ষার হইয়। অবশেষে ক্রুগতি হইয়া পড়িয়াছে—পাশ্চাত্তা
ব্যর্থতা

ইংরেজী শিক্ষার শিক্ষার শ্রেজি বিলুপ্ত
ইইতে বিসিয়াছে। ইংরেজী-শিক্ষা আমাদের জাতীয়

জীবনকে প্রতিমুহুর্তে যে-আত্মহত্যার পথে চালিত করিতেছে, এই অপ্রান্ত সত্যটা বর্তমানে কিছুটা উপলব্ধি করিতে পারিলেও, তাহার প্রতিকারের বিশেষ কোনো চেষ্টা আমরা করি নাই। এ দেশের শিক্ষার বিকলান্ত মৃতিটি কিন্তু খদেশপ্রেমিক রবীক্রনাথকে আত্মিত করিয়া তুলিয়াছিল।

রবীন্দ্রনাথ বলিতেছেন, এই আধুনিক শিক্ষাবিধির সঙ্গে আমাদের জীবনের সামঞ্জ সাধিত হয় নাই, আমাদের বিভা ও বাবহারের মধ্যে সতাকার একটা ভূর্ভেগ্ন ব্যবধান রহিয়াছে। আমরা যে-শিক্ষায় নিজেদের শিক্ষিত করিয়

আমাদের শিক্ষাবিধি জাতীয় কল্যাণের পরিপন্তী তুলি সেই শিক্ষা আমাদিগকে কেরাণীগিরি অথবা কোনো একটি ব্যবসায়ের উপযোগী করে মাত্র। স্কুল-কলেজের বাইরে যে-বিরাট দেশ পড়িয়া আছে, তাহার অস্তিহকে ভুলিলে চলিবে না। স্কুলকলেজের শিক্ষার

সঙ্গে দেশের একটি স্বাভাবিক যোগস্থাপন করিতে হইবে। অন্তদেশে সে-যোগ চেষ্টা করিয়া স্থাপন করিতে হয় না। সে-সকল দেশে বিভানিকেতন দেশেরই অচ্ছেত্ত একটি অন্ধ—সমগ্র দেশের আভ্যন্তরীণ প্রকৃতি তাহাকে গঠিত করিয়া তুলে, সেজ্জ্য দেশের সঙ্গে কোণায়ও তাহার বিচ্ছেদ নাই। আমাদের দেশের সঙ্গে আমাদের বিভায়তনের একপ ভেদচিহ্নবিহীন স্থলর ঐক্য স্থাপিত হয় নাই।

এই যে মানসিক-শক্তিহ্বাসকারী শিক্ষা, এ শিক্ষা আমাদের চিন্তাশক্তি ও কল্পনাশক্তিকে বাড়ার না। আমরা প্রচুর সংগ্রহ করিতে শিধিয়াছি, কিন্তু আভাবি নির্মাণ করিতে শিধি নাই। আমাদের বৃদ্ধি ও কল্পনার ক্ষেত্রে চিরকালীন নাবালকত্ব, শিক্ষাজীবন এবং ব্যবহারিক জীবনের মধ্যে অসামঞ্জন্ম ও বিচ্ছেদ একান্ত পরিস্টু। ইহার কারণ থুঁজিবার জন্ম আমাদিগকে বেশীদূর

ইংরেজী-শিক্ষা আমাদের মানসিক শক্তির হ্রাস ঘটাইতেছে याहेर् इस ना। धन्न श्र हरेगात रुठू श्रेन, आमता आमार्गत भिकात वाश्नि आक पर्यस्त पारे नाहे। धरे वाश्निवित अভाবেই वास्त्रकीवर्त आमता पन्न श्रेश पिष्ताहि, ममाककीवर्त पत्रस्थातत मर्था आमार्गत

প্রকাণ্ড বিচ্ছেদ। সাম্প্রতিক যুগে জগতে এমন কোনো সভাদেশ নাই, যেখানে মাতৃভাষা তাহার শিক্ষার বাহন নহে। মাতৃভাষার ভিতর দিয়াই সে-সব দেশে শিক্ষাব্যবস্থা সার্বজনীন বিস্তৃতি লাভ করিয়াছে। অথচ মাতৃভাষাকে উচ্চশিক্ষার বাহন করিতে এখনও আমরা সংশয়মিপ্রিত অনিচ্ছা প্রকাশ করি।

পশ্চিমের শিক্ষায় যে-সব ভালো জিনিস আছে তাহার অনেকথানি আমাদের নোটবুকেই মাত্র নিবদ্ধ থাকে। সে কী চিন্তায়, কী ভাবে, কী কর্মে ফলিয়া উঠিতে চায় না। ইংরেজী ভাষা আমাদের শিক্ষার বাহন বলিয়াই শিক্ষার ক্ষেত্রে আমরা এতথানি দীন। দেশে একদিকে সনাতন

মাতৃভাষাকে শিক্ষার বাহন না করিবার কুকল শিক্ষার ব্যাপ্তি রুদ্ধ, অত্থদিকে প্রবাসিনী বিভাকেও আমরা সমাক্ আয়ত্ত করিতে পারি নাই। ইহার

মারাত্মক ফল দাঁড়াইরাছে এই যে, দেশে আজ তুইটি সম্প্রদায় মাথা তুলিরা দাঁড়াইরাছে—ইংরেজীশিক্ষিত তথাক্থিত সভ্য বাঙালী আর নিরক্ষর জন- সাধারণ। ববীল্রনাথ বলিতেছেন: ইংরেজী শিখিয়া বাঁহারা বিশিষ্টতা পাইয়াছেন তাঁহাদের মনের মিল হয় না জনসাধারণের সঙ্গে। বর্তমানে দেশে সকলের চেয়ে বড়ো জাতিভেদ এখানেই—শ্রেণীতে শ্রেণীতে অস্পৃতা। ইহারই জন্ম আজ আমাদের জাতীয় জীবনের সংহতি বিনষ্ট হইতেছে, এবং রাষ্ট্রিক ক্ষেত্রে তাহারই বিষময় ফল অধুনা প্রতিনিয়ত আমরা প্রত্যক্ষ করিতেছি।

এই বিজাতীয় শিক্ষার ফলেই আমরা দেশদেখা চোথ হারাইতে বসিয়াছি, গবাক্ষলগুনের আলোর মতো আমাদের দৃষ্টির লক্ষ্য কেন্দ্রীভূত হইয়াছে শিক্ষিত-সমাজের দিকে। যেহেতু এই শিক্ষিতসম্প্রদায় বাস করেন শহরে, সেহেতু

বিজাতীয় শিক্ষার ফলে আমরা দেশদেখা চোখ হারাইয়াছি শহরটাকেই আমরা দেশ বলিয়া ধরিয়া লইয়াছি।
তাই আমরা 'মুথে বলি ভারতমাতা, ভারতলক্ষ্মী, বজমাতা, আমার সোনার বাংলা দেশ—কিন্তু মাতা যে
কোথায় প্রত্যক্ষ আছেন, তাহা কথনো স্পষ্ট করিয়া

ভাবি নাই—লক্ষ্মী দূরে থাকুন, তাঁহার পেঁচকটিকে পর্যন্ত কথনো চোথে দেখি নাই। বঙ্গনাতা—ভারতমাতা—যে আমাদের পল্লীতেই প্রশেষ পানাপুকুরের ধারে ম্যালেরিয়াজীর্ণ প্রীহারোগীকে কোলে করিয়া লইয়া তাহার পথ্যের জন্ত শৃত্ত ভাগুরের দিকে হতাশ দৃষ্টিতে চাহিয়া আছেন—এ দেখাই যথার্থ দেখা।'

এত শিক্ষা লাভ করিয়াও আমরা বিভালাভ করিতেছি না—সমগ্রভাবে মাত্মর হইয়া উঠিতেছি না। জার্মানীতে, ফ্রান্সে, আমেরিকায়, ইংলতে, জাপানে যে-সকল আধুনিক বিশ্ববিভালয় জাগিয়া উঠিয়াছে, তাহাদের মূল উদ্দেশ সমগ্র দেশবাদীকে মাত্মর করিয়া তোলা। দেশকে তাহারা স্কৃষ্টি করিয়া চলিয়াছে,

বর্তমানে শিক্ষার ক্ষেত্রে
আমরা পরাল্লভোজী

সেইরূপ শিক্ষা এ দেখে কোথায় ? সোভিয়েট
রাশিয়া শিক্ষার ক্ষেত্রে অসাধ্যসাধন করিয়াছে,

রবীজনাথ তাহা নিজ চোথে দেখিয়া আসিয়াছেন। তাঁহার 'রাশিয়ার চিঠি'র প্রতিছত্তে ভারতবর্ষে শিক্ষার অনশনের আক্ষেপ আছে। রাশিয়া অপেকা বাংলা দেশ কিংবা ভারতের শক্তি যে কম, তাহা নয়। আসল কথা হইতেছে, শিক্ষার ক্ষ্বা আমাদের এখনও জাগে নাই, তাই আমাদের উভ্তমের এভখানি অভাব। একদিন সমগ্র ভারতবর্ষ শিক্ষার ক্ষেত্রে আভিথাের আয়াজন করিয়াছিল। বৈদিক বুগের তপােবন, বৌদ্ধর্গের নালনা, বিক্রমনীলা, তক্ষনীলা দিকে দিকে শিক্ষার আলাে বিকীর্ণ করিয়া দিয়াছিল। এই সেদিনও বাংলার টোল-চৌপাড়ি

দেশের সনাতন শিক্ষাকে জীবিত রাখিয়াছিল। এই শিক্ষার ক্ষেত্রটিতেই আজ আমরা পরারতোজী। ইহার কারণ হইল, আমরা জাতীয় শিক্ষার ধারাটি হারাইয়া কেলিয়াছি। আকৃতিতে-প্রকৃতিতে-নিয়য়ণব্যবস্থায় আধুনিক শিক্ষা বিজাতীয়। বর্তমান শিক্ষাপদ্ধতির মধ্যে সবই আছে, কিন্তু দেশ কোথায় অদৃশ্র হইয়া গিয়াছে।

পূর্ব-পশ্চিমের শিক্ষার মিলন আজও ঘটে নাই। এ মিলনসাধন করিতে পারে যে-বাংলাভাষা, যে-বাংলাসাহিত্য, তাহা এখনও গড়িয়া উঠে নাই। পশ্চিমের জ্ঞানবিজ্ঞানকে আজও বাঙালী কিংবা ভারতবাসী আত্মসাৎ করিতে পারে নাই। পক্ষান্তরে আমাদের জ্ঞানসাধনার ফলসিদ্ধিও পশ্চিমকে আমরা দিতে পারি নাই। এই মিলনের অভাবেই পূর্বদেশ দৈন্তপীড়িত ও নির্জীব— আর ইহারই অভাবে পশ্চিম অশান্তির ঘারা ক্ষুর, সে নিরানন্দ।

শিক্ষার লক্ষ্য ও আদর্শ সম্বন্ধে যে-চিন্তা কবির মনে জাগিয়াছিল, তাহাকে তিনি রূপ দিতে চাহিয়াছেন শান্তিনিকেতনের 'বিশ্বভারতী'তে। প্রাচীন ভারতের শিক্ষার আদর্শ রবীক্রনাথের মনকে চিরদিনই নাড়া দিয়াছে। নিধিল চরাচরকে প্রাণের দারা, চেতনার দারা, হদয়ের দারা, বোধের দারা পাওয়াকেই

তিনি বড়ো পাওয়া বলিয়া মনে করিয়াছিলেন। এ জন্ম কবিগুরুর প্রতিষ্ঠিত শিক্ষায়তনেকেবল ইন্দ্রিয়ের শিক্ষা কিংবা শিক্ষানিকেতন কেবল জ্ঞানের শিক্ষাকেই তিনি প্রধান স্থান দেন

নাই—বোধের শিক্ষাকেও সেখানে বড়ো করিয়া তুলিতে চাহিয়াছিলেন—প্রকৃতির উদার পটভূমিকায় স্বতঃউচ্ছলিত আনন্দধারার মধ্যে তিনি শিক্ষার্থীর প্রাণপ্রবাহকে মুক্ত করিয়া দিতে চাহিয়াছিলেন। আত্মপ্রকাশের আনলে সিক্ত করিয়া শিক্ষাকে তিনি থেলার সামগ্রী করিয়া তুলিতে চাহিয়াছিলেন। কেবল অধ্যয়নই ছাত্রদের তপস্থা, একথা তিনি মানিয়া লইতে পারেন নাই। শান্তিনিকেতনের শিক্ষাবিধিকে নিয়ন্ত্রিত করিয়াছিল রবীক্রনাথের কবিপ্রকৃতি। তাই শান্তিনিকেতনের আশ্রম-প্রাঙ্গণে আমরা অধ্যয়নের পাশে দেখিয়াছি বিচিত্র উৎসব ও নৃত্যগীত। সেখানে ছাত্ররা গুধু বই মুখস্থ করিবে না, লেখাপড়ার ফাঁকে ফাঁকে তাহারা স্বহত্তে বাগান করিবে, গাছের গোড়া খুঁড়িবে, গাছে জল দিবে, বেড়া বাঁধিবে। এই পন্থায় তাহারা প্রকৃতির সঙ্গে কেবল ভাবের নয়—কাজের সম্বন্ধও পাতাইতে থাকিবে।

রবীজনাথ শিক্ষার ভিতর দিয়া ব্যক্তিপুরুষের যথার্থ বিকাশ দেখিতে চাহিয়া-ছিলেন, এবং সেই পূর্ণ-বিকশিত ব্যক্তিকে সমাজের সঙ্গে, জাতির সঙ্গে অচ্ছেছ বন্ধনে বাঁধিতে চাহিয়াছিলেন। তিনি জীবন ও শিক্ষার প্রকৃত সমন্থ্যসাধন
চাহিয়াছিলেন, এবং বুঝিতে পারিয়াছিলেন, শিক্ষাব্যবস্থাকে আমাদের
ভাবজীবন ও কর্মজীবনে
প্রতিদিনকার জীবনমাত্রার উপযোগী করিয়া তুলিতে
শক্ষাকে দার্থক করিয়া
তুলিতে হইবে
শিক্ষার আদর্শ ছিল—জাতির দ্রাজীণ চিংপ্রকর্ম।
এই চিংপ্রকর্মের কথাই আজ আমাদের সকলকে

ভাবিতে হইবে, এবং শিক্ষাকে ভাবজীবন ও কর্মজীবনের মধ্য দিয়া সার্থক করিয়া তুলিতে হইবে। যে-শিক্ষা চিত্তের উন্মেষ ঘটায় না, দেশকে চেনায় না, জাতিকে চেনায় না—সেই শিক্ষাবিধি বিষবৎ পরিত্যাজ্য। মনে রাখিতে হইবে, শিক্ষার প্রধান কাজ মান্ত্রের অন্তর্নিহিত শক্তির বিকাশসাধন করা, মান্ত্র্যকে বৃহত্তর কর্মজীবনে আত্মনির্ভরশীল করিয়া তোলা, তাহাকে গোটা মান্ত্র হইয়া উঠিবার শক্তিদান করা। য়ে-শিক্ষা ইহা করিতে পারে না, উহাকে প্রহসন ছাড়া আর কী বলিব ?

# ব্যবসায়-বাণিক্যমূলক শিক্ষার মূল্য

িরচনার সংকেতস্থ্র ঃ প্রারম্ভিক ভূমিকা—শিক্ষার উপযোগিতা—আমাদের শিক্ষাব্যবস্থা যুগোপযোগী নয়—কেতাবী শিক্ষার ব্যর্থতা—জাতীয় জীবনের গ্লানি হইতে যুক্তিলাভের উপায়—বিশেষ বৃত্তির জন্ম বিশেষ শিক্ষার প্রয়োজন—দেশে বাণিজ্যিক শিক্ষার আবশ্যকতা—ব্যবদায়-বাণিজ্যের ক্ষেত্রটি ক্রমেই জটিল হইয়া উঠিতেছে—বাণিজ্যিক শিক্ষাপ্রতিষ্ঠানের অভাবের পরিণাম—বাঙালী বর্তমানে কিছুটা বাস্তবসচেতন হইয়া উঠিয়াছে—আমরা ধাধীন মানুষ হইতে চাই—বাণিজ্যশিক্ষা আমাদিগকে বিভ্রমনাযুক্ত করিবে—উপসংহার।

আন্তর্জাতিক পটভূমিকায় ভারতবর্ষকে যখন দেখি, তখন চোখে পড়ে এদেশের শোচনীয় আর্থনীতিক অসচ্ছলতা, দেশবাসীর অভাবনীয় দারিদ্রা। বিপুল জনশক্তি ও অমেয় প্রাকৃতিক সম্পদের অধিকারী হইয়াও ভারত আজ পৃথিবীর শিল্পবাণিজ্যসমূল অভাত দেশের সহিত সমতা রক্ষা করিয়া চলিতে অসমর্থ। ফলে ভারতবাসীর আর্থিক জীবনে নিদারণ বিপর্যয় ঘটতেছে, বাস্তব ক্ষেত্রে তাহার অস্তিত্ব আজ বিপন্ন ইইয়া উঠিয়াছে।

এ সত্যটি কাহারও অজানা নাই যে, যুগোপযোগী শিকাই জাতির সকল আশাআকাজ্ঞার নিয়ামক। ইহা জাতিকে দেয় পণ্চলার নির্দেশ—সমগ্র দেশের স্বাঙ্গীণ উন্নতি ও সার্বিক কল্যাণ নির্ভর করে স্থারিকল্পিত শিকাব্যবস্থার

উপর। শিক্ষার উপযোগিতা বিবিধ। ইহা একদিকে
শিক্ষার উপথোগিতা
থেমন মানুষের অজ্ঞানতা ঘূচার, তাহার স্থা মনুষাত্তকে
উদ্বোধিত করে, অক্সদিকে তেমনি মানুষকে জীবনসংগ্রামে জয়ী হইবার উপযোগী
করিয়া তুলিয়া আত্মপ্রতিষ্ঠালাভে প্রত্যক্ষভাবে সহায়তা করে।

কিন্তু আমাদের শিক্ষাব্যবস্থা এই লক্ষ্যমুখে আমাদিগকে কতথানি পরিচালিত করিয়াছে? আমরা শিক্ষাজীবনের সঙ্গে ব্যবহারিক জীবনের কতথানি সমন্বয় ঘটাইতে সমর্থ হইয়াছি? বিচার-বিশ্লেষণ করিলে দেখা যাইবে, এ প্রশ্লের উত্তর একেবারেই নিরাশাব্যঞ্জক। দীর্ঘকাল ধরিয়া আমাদের সকলেরই দৃষ্টি পুঁথিঘেঁষা বিভার প্রতিই সন্নিক্দ, ইহার সঙ্গে বাস্তব জীবনের কোনো সংযোগ

নাই। ফলে বর্তমানে আমরা আর্থিক জগতের ক্ষেত্র আমাদের শিক্ষাব্যবস্থা হ্ইতে দূরে সরিয়া আসিয়া ভাবজগতের অধিবাসী যুগোপযোগী নয়
হইয়া উঠিয়াছি। চলতি তুনিয়ার কেনাবেচার হাটের

সঙ্গে যোগস্ত্র হাপন করিতে না পারিলে বর্তমান পৃথিবীতে কাহারও টি কিয়া থাকিবার যে উপায় নাই, ইহা সম্যক্ উপলব্ধি করিতে না পারার জ্ঞাই বাঙালীর আর্থিক তুর্গতি আজ চরমে পৌছিয়াছে। ব্যবসায়-বাণিজ্যে বাঙালী সকলেরই পিছনে পড়িয়া রহিয়াছে, দেশে দিন দিন বাড়িয়া চলিয়াছে উৎকট বেকারসমস্তা, চতুর্দিকে প্রকট হইয়া উঠিয়াছে নিদারণ অয়াভাব—বস্রাভাব। বাঁচিয়া থাকিবার কৌশলই যদি না শিথিলাম, তবে আমাদের এ শিক্ষার মৃল্য কী?

স্দীর্ঘকালের রাজনীতিক পরাধীনতা আমাদের আর্থনীতিক পরাধীনতাকে ডাকিয়া আনিয়াছে, ইহা যেমন সত্যা, তেমনি ভাবসর্বস্থ বিজ্ঞাতীয় শিক্ষাব্যবস্থা

আমাদিগকে মদীজীবী দাসজাতিতে পরিণত করিয়াছে, কেতাবী শিক্ষার ইহা ততোধিক সত্য। জাতির অবমাননাস্থচক ও ব্যর্থতা বেদনাদায়ক এই পরিস্থিতি হইতে পরিত্রাণলাভের পথ

আমাদিগকে খুঁজিয়া বাহির করিতেই হইবে। আর্থিক ক্ষেত্রে দৈন্ত সমগ্র জাতির মৃত্যুর পথই উন্তুক্ত করে মাত্র। আমাদের জনবলের অভাব নাই, প্রমশক্তির অভাব নাই, ক্ষমিজ ও খনিজ সম্পদের অপ্রাচুর্য নাই। তথাপি দেশবাসীর দারিদ্রা ঘুচিতেছে না,—এইরূপ একটা অবস্থা সতাই শোচনীয়। এই ঘ্ণা পরিবেশ হইতে মুক্তি পাইবার উপায়—দেশে ব্যবসায়-বাণিজ্যমূলক শিক্ষার প্রবর্তন। শিক্ষাজীবনের সহিত ব্যবহারিক জীবনের, উচ্চতর জ্ঞানসাধনার সহিত কর্মসাধনার যে-বিশায়কর সামপ্রস্থা পাশ্চাত্ত্য
দেশগুলিতে দেখিতে পাই, আমরাও যদি তাহা
করিতে পারি, তবে আমাদের আর্থিক হুর্গতি ঘুচিতে
বাধ্য। দেশের দারিদ্রামোচন করিতে হইলে নিষ্ঠা ও অধ্যবসায় লইয়া
আমাদিগকে বাণিজ্যজগতে প্রবেশ করিতে হইবে। এত হুঃখলাঞ্ছনার মধ্যে
থাকিয়াও যদি আমরা বুঝিতে না শিথি যে, বাণিজ্যেই লক্ষ্মীর অধিষ্ঠান—
তাহা হইলে লক্ষ্মীছাড়ার পুঞ্জীভূত গ্লানি লইয়াই আমাদিগকে দিনাতিপাত
করিতে হইবে।

জীবনে যে-কোনো কেত্রে পরিপূর্ণ সাফল্যলাভের জন্ম বিশেষ শিক্ষার প্রয়োজন। বণিকবৃত্তি যে অবলম্বন করিবে তাহার জন্ম শিক্ষার প্রয়োজন চাই উপযুক্ত বাণিজ্যিক শিক্ষা—ব্যবসায়-বাণিজ্য-সংসারের বহুবিচিত্র অভিজ্ঞতা। সম্পদের অধিষ্ঠাত্রী দেবী লক্ষ্মী কাহারও কাছে সাধিয়া ধরা দেন না, শিক্ষা ও সাধনার মূল্যেই তিনি লভ্য।

এমন একদিন ছিল যখন আমরা পণ্যের বিনিময়ে পণ্য পাইতাম, এক সামগ্রীর বদলে আর-একটি সামগ্রী সংগ্রহ করিতাম। ইহা বাণিজ্যের শৈশব-

দেশে বাণিজ্যিক শিক্ষার হুইতে বহুদ্রে সরিয়া গিয়াছে—সে-যুগ আর এ-যুগের মধ্যে আকাশপাতাল প্রভেদ। কেনাবেচার ক্ষেত্রটি এখন ছনিয়ার এক প্রান্ত হুইতে অপর প্রান্ত পর্যন্ত প্রসারিত, আজিকার বাণিজ্য

জগৎজোড়া। এইজকুই ব্যবসায়-বাণিজ্যের আকৃতি ও প্রকৃতি বর্তমানে দিন দিন জটিল রূপ ধারণ করিতেছে। ইহার গতিপ্রকৃতির সম্যক্ ধারণা ব্যতীত কেহই এ ক্ষেত্রে যথার্থ সফলতা-অর্জনের আশা করিতে পারে না। স্থতরাং ব্যবসায়-বাণিজ্যে সত্যই যাহার। সফলতাকামী, তাহাদের জক্য বাণিজ্যিক শিক্ষা অত্যাবশুক। বাণিজ্যনীতির মূল স্ত্রের সহিত পরিচয়সাধন করিতে না পারিলে, বাণিজ্য-বিষয়ক তত্ত্ব ও তথ্য সম্যক্রণে আয়ত্ত করিতে না পারিলে এক্ষেত্রে বিপুল ব্যর্থতাই শুধু সার হইবে।

পণ্য-উৎপাদন, পণ্যের কেনাবেচা লইয়াই ব্যবসায়-বাণিজ্যের কারবার। স্থতরাং এক্ষেত্রে যাহারা পদক্ষেপ করিবে তাহাদিগকে দেশবিদেশের বাজার, মূদানীতি, অর্থনীতি ইত্যাদির সহিত কিছুটা পরিচিত হইতে হইবে; জানিয়া লইতে হইবে ব্যবসায়িক আইনকান্ত্ন, কোম্পানীর সংগঠন-পরিচালনপদ্ধতি,ব্যাঙ্কের লেনদেন-বিষয়ক কার্যকলাপ এবং আরও নানাকিছু। দেশে কত রক্ষের আর্থিক

ব্যবসায়-বাণিজ্যের ক্ষেত্রটি ক্রমেই জটিল হইয়া উঠিতেচে সমস্তা প্রতিনিয়ত আত্মপ্রকাশ করিতেছে। কখনো পণ্যদ্রব্যের দাম বাড়িতেছে, কখনো কমিতেছে; কখনো দেখা দিতেছে চাহিদা ও যোগানের মধ্যে অসামঞ্জন্য, কখনো দেখিতেছি, ঘাটতি-বাড়তির মধ্যে সমতা

রক্ষা করা সন্তব হইতেছে না; কোনো দেশে কাঁচামালের প্রাচ্য, কিন্ত তাহার শিল্পসম্পদের অভাব; আবার, কোনো দেশ শিল্পোন্নত অথচ উহাকে কাঁচামাল আমদানী করিতে হয় বাহির হইতে; পণ্যের আমদানী-রপ্তানীর মধ্যেও কত রকমের জটিলতা। বুঝা যাইতেছে—ব্যবসায়ে নামিব, বাণিজ্য করিব—শুধু এই সাধু সংকলটিই যথেপ্ট নয়, বাণিজ্যিক সফলতা বিশেষ রকমের জ্ঞানবৃদ্ধির উপর একান্তভাবে নির্ভর্মীল। কেবল মূলধন থাকিলেই সাফল্য মিলে না, ইহার জন্ম শিক্ষার প্রয়োজন, অভিজ্ঞতার প্রয়োজন—বাণিজ্যের ব্যবহারিক ও তত্ত্বের দিক, উভয়ের সহিত পরিচয় থাকা প্রয়োজন। ইহাদের বাদ দিয়া ব্যবসায়-বাণিজ্যে নামিতে যাওয়া মৃততামাত্র।

এই বাণিজ্যশিক্ষা আমাদের নাই বলিলেই চলে। ইহার উপযোগিতা-বিষয়ে আমরা এতকাল অন্ধ ছিলাম বলিয়াই দেশে বাণিজ্যিক শিক্ষাপ্রতিষ্ঠানের

বাণিজ্যিক শিক্ষাপ্রতিষ্ঠানের অভাবের পরিণাম এমন অভাব। শ্রমের মর্যাদা আমরা বৃঝি না, সেজ্জু সম্পদের অধিষ্ঠাতী দেবী আমাদের প্রতি আজ এতথানি বিরূপ। নির্দিষ্ট আয়ের চাকুরীর মোহ, ভাবদর্বস্থ

কেতাবী বিভা আমাদের শ্রমবিমুধ করিয়া তুলিয়াছে। স্বাধীন ব্যবসায়ে নামিয়া জীবিকা উপার্জন করার চেয়ে কেরাণীগিরির দাসত্তকে আমরা বরণীয় বলিয়া মনে করি। প্রপদলেহন করিতে করিতে দাসমনোভাব আমাদের একেবারে মজ্জাগত হুইয়া গিয়াছে। তাই বাঙালীর আজ এহেন জাতিগত অধঃপতন।

অজ্ঞ হুৰ্গতি-লাঞ্নার স্থতীত্র আঘাত বাঙালীকে কিছুটা বাতবসচেতন করিয়া তুলিয়াছে। তাই বাঙালীসন্তান বর্তমানে ব্যবসায়-বাণিজ্ঞামূলক শিক্ষার

মূল্য কথঞ্জিং উপলব্ধি করিতেছে। বাণিজ্য দেশের
বাঙালী বর্তমানে কিছুটা
বাস্তবসচেতন হইয়া
উঠিয়াছে
বর্ষিত হয় না। ফলে তাহার আর্থিক দৈন্ত দিন দিন বাড়িয়া যায়। বহুমূল্য

প্রাকৃতিক সম্পদ পরের হাতে নির্বিচারে তুলিয়া দিয়া বিদেশীর নিকট হইতে মুঢ়ের মতো আমরা তৈয়ারী মাল কিনিয়া আত্মপ্রদাদ অহভব করি। এই যে পরমুথাপেকিতা, ব্যবসায়বিমুখতা, চাকুরিসর্বস্থতা—জাতির পক্ষে ইহা যে কত বড়ো বিভৃন্থনা, সে কথা কাহাকেও বুঝাইয়া বলার প্রয়োজন হয় না।

मगाजकोवन मर्वटाভावि शांधीन गांछ्य रहेशा छिठिट रहेटन आगांनिगटन মৃদীজীবীর নিশ্চিন্ত জীবনের মোহ কাটাইতে হইবে, আরামপ্রিয়তা বর্জন করিতে

इहेरत, জগৎজোড়া বাণিজ্যের হাটে নিজের অধিকার আমরা স্বাধীন মাকুষ স্থাপন করিতে হইবে। হাতের কাছে রত্নের খনি থাকা হইতে চাই সত্ত্বও আমাদের আজ হতশ্রী ভিধারীর অবস্থা। কাচের

मूला कांक्षन विकारहा मिट आमता এতটুকু विधारनाथ कति ना।

জাতীয় জীবনের এই অসহনীয় তুর্গতি হইতে আমাদিগকে মুক্তি দিতে পারে বাণিজ্যাশিক্ষা। দেশে এ জাতীয় শিক্ষাপ্রতিষ্ঠানের প্রসার ঘটিলে তরুণ-

मस्यमारव्यत मृष्टित अथष्ठ्या मृत श्हेरत, जाहाता निर्जन বাণিজ্যাশক্ষা আমাদিগকে দেশকে চিনিবে, আত্মসন্বিত ফিরিয়া পাইবে। ব্রিবে বিড়ম্বনামুক্ত করিবে —দেশকে সমৃদ্ধ করিয়া তুলিবার উপকরণের অভাব

আমাদের নাই—অভাব গুধু বাণিজামুখী মনোবৃত্তির, শ্রমের মর্যাদাবোধের, সাধু সংকল্পের, সর্বোপরি উপযুক্ত শিক্ষার।

এতকাল ভারতবর্ষ পরাধীনতার শৃঙ্খালে আবদ্ধ ছিল বলিয়া পরজাতির শোষণবৃত্তি প্রতিরোধ করিয়া দেশের দারিত্র্য আমর। ঘুচাইতে পারি নাই। কিন্তু দেশ এখন সাধীন হইয়াছে, সুতরাং বহিঃশক্তির প্রতিকূল প্রভাব হইতে আমরা

অনেকটা মুক্ত। দীর্ঘকালের মানসিক জড়তা কাটাইয়া উপদংহার উঠিয়া এক সম্পূর্ণ নৃতন দৃষ্টিভঙ্গিতে বর্তমানে আমাদিগকে দেশের আর্থনীতিক প্রগতির প্রতি লক্ষ্য নিবদ্ধ করিতে হইবে। আর্থনীতিক স্বাধীনতা-ব্যতিরেকে রাজনীতিক স্বাধীনতা নির্থক। শিক্ষাব্যবস্থাকে যদি আমরা যুগোপযোগী করিয়া তুলিতে পারি, ব্যবসায় ওবাণিজ্যমূলক শিক্ষাপ্রতিষ্ঠান যদি দেশের সর্বত্র গড়িয়া উঠে, তাহা হইলে আমাদের আর্থিক উন্নতি অবশুস্তাবী। নবতন শিক্ষাপরিকল্পনার বাস্তব রূপায়ণের মধ্যে নিহিত রহিয়াছে এই হুর্গত দেশের আর্থনীতিক পুনর্জীবনলাভের সম্ভাবনাময় ইন্দিত।

## ভারতের জনসংখ্যাসমস্যা

্রচনার সংকেতস্ত্ত ৪ প্রারম্ভিক ভূমিকা—ম্যালথ মৃ-এর প্রচারিত মতবাদ—লোকসংখ্যাবৃদ্ধি পাশ্চাত্তা দেশগুলিতে সমস্থারপে দেখা দেয় নাই—ম্যালথ মের মতবাদ ভারতের ক্ষত্তে
প্রযোজ্য—সতাই কি ভারতে লোকসংখ্যার অতিবৃদ্ধি ঘট্টয়াছে—জনসংখ্যাবৃদ্ধি একট আপেক্ষিক তত্ত্ব—
বিগত কয়েক বছরে পৃথিবীর প্রত্যেক দেশে জন্মহার বাড়িয়াছে—কয়েকজন খ্যাতনামা ব্যক্তি জনসংখ্যাবৃদ্ধি
অস্বীকার করিয়ছেন—বর্তমান সমস্থাটির প্রতিকার কোন্ পথে—উপসংহার।

ভারতের আর্থিক পরিস্থিতি দিনের পর দিন এমন শোচনীয় হইয়া উঠিতেছে যে, একজন সাধারণ মান্ত্রের স্থলদৃষ্টিতেও ইহার ভয়াবহ রূপটি স্থল্পট্ট ধরা পড়ে। ভারতবাসীর অন্নরন্ত্রের অভাব মর্মান্তিক, তাহার জীবন্যাত্রার মান অবিধাশ্য রকমে নীচু, জনসাধারণের জীবনীশক্তি ক্রতগতিতে ক্ষয়িষ্ট্তার প্রারম্ভিক ভূমিকা মুখে ধাবিত। একদিকে ভারতে হঃসহ দারিদ্রোর বোঝা বাড়িয়া চলিয়াছে, অক্সদিকে ক্রমাগত বর্ধিত হইতেছে ইহার জনসংখ্যা। ভারতবর্ধ দরিদ্র দেশ বলিয়া এই ক্রমবর্ধমান জনসংখ্যা আমাদের সমাজজীবনে নানাবিধ সমস্থার স্থিটি করিয়া চলিয়াছে—জীবিকাসংস্থানসমস্থা ও থাত্তসমস্থাইহার মধ্যে প্রধান। ভারতবাসীর জীবিকানির্বাহের প্রধান উপায় হইল কৃষি—শিল্প ও বাণিজ্যের ক্ষেত্রে ভারত নিতান্ত অন্থ্যর। দেশে বর্তমানে যে-ভাবে জন্মহার বাড়িতেছে, সেই অন্পাতে আমাদের খাত্তইংপাদন বৃদ্ধি পাইতেছে না।

কারণে অর্ধাশন, অনশন, ব্যাধি, মৃত্যু আমাদের নিত্যসহচর হইয়া উঠিয়াছে।
স্থাতিবিদ্ ম্যালথ্ন্ তাঁহার প্রচারিত জনসংখ্যাতত্বে বলিতে
স্বিখ্যাত অর্থনীতিবিদ্ ম্যালথ্ন্ তাঁহার প্রচারিত জনসংখ্যাতত্বে বলিতে
চাহিয়াছেন, কোনো দেশের চরম দারিদ্য ও আর্থিক অসচ্ছলতার প্রধান কারণ
হটল ইহার লোকসংখ্যার অতিবৃদ্ধি। মানুষ স্বভাবতই

ফলে দেশ যেমন একদিকে দিন দিন দরিত্র হইয়া পড়িতেছে, তেমনি অন্সদিকে দেশের খাতপরিস্থিতি ক্রমশ সংকটাপন হইয়া উঠিতেছে। আমাদের কৃষিব্যবস্থা অনুনত ও অবৈ্জানিক, সেজন্য খাতশন্তের ফলনের পরিমাণ্ড খুব কম। এ সব

মালধ স্-এর প্রচারিত গুণোত্তর প্রগতিতে [Geometric progression]
মতবাদ জন্মহার বৃদ্ধি করিয়া চলে, আর তাহার জীবিকাসংস্থান

বাড়ে যোগোত্তর প্রগতিতে [ Arithmetic progression ]। সেহেতু প্রতি

পঁচিশ বছরে দেশের লোকসংখ্যা দ্বিগুণ বাড়িয়া উঠে, এবং কালক্রমে এমন একটা অবস্থার স্পষ্ট হয়, যখন দেশের লোকসংখ্যা উহার জীবিকাসংস্থানের সকল উপায়কে অনেক দূর অতিক্রম করিয়া যায়। তথন জনসাধারণের জীবন্যাত্রার মান একান্ত নিমন্তরে নামিয়া আসে—দেশে ব্যাপকভাবে দেখা দেয় দারিদ্র্য আর খাছাভাব।

ইয়োরোপে জনসংখ্যাবৃদ্ধির হার ভারতবর্ষের চেয়ে বেশী ছাড়া কম নয়। কিন্তু সেখানকার প্রায় প্রত্যেকটি দেশেই ম্যালথুস্-প্রচারিত এই তত্ত্ব আজ সত্যই

লোকসংখ্যাবৃদ্ধি পাশ্চান্ত্য দেশগুলিতে সমস্থারূপে দেখা দেয় নাই মিথা। প্রমাণিত হইতে চলিয়াছে। নৃতন নৃতন ভূমির আবিষ্কার ও বিশ্বয়কর শিল্পবিপ্রব পাশ্চান্তা দেশগুলিতে দারিদ্রা ও খাভাভাব বহুল পরিমাণে বিদ্রিত করিয়াছে। কিন্তু এশিয়ার অন্তর্ভুক্ত দেশসমূহে এই তত্ত্ব এখনও

মিথ্যায় পর্যবসিত হয় নাই। ভারতবর্ষের দিকে তাকাইলে আপাতদৃষ্টিতে মনে হইবে, এথানে লোকসংখ্যার অতিবৃদ্ধি প্রকট হইয়া উঠিয়াছে।

ইহার প্রমাণ্যরূপ বলা যায়, পৃথিবীর সভ্যদেশসমূহের মধ্যে ভারতের মতো দরিদ্র দেশ খুবই বিরল। এতদ্বাতীত, জন্মহার ও মৃত্যুহার বোধ হয় ভারতবর্ষেই সর্বাপেক্ষা বৈশী। ডক্টর রাধাক মল মুখোপাধ্যায় অভিমত প্রকাশ করিয়াছেন, জনসংখ্যার তুলনায় আমাদের খাভের পরিমাণ প্রত্যক্ষতই অপ্রতুল। ভারতের জনস্বাস্থাকমিশনের বির্তিতে বার বার বলা হইয়াছে যে, ভারতবর্ষে পুষ্টিকর খাতের অভাব গুরুতরভাবে প্রত্যক্ষ হইয়া উঠিয়াছে। শতকরা দশজন লোক

মালিথ্নের মতবাদ ভারতের ক্ষেত্রে প্রযোজ্য অনশনের প্রান্তবর্তী হইয়া এদেশে দিনাতিপাত করে। প্রত্যেক বংসর লক্ষ লক্ষ লোক জীবনীশক্তি হারাইয়া নানাবিধ রোগে আক্রান্ত হইয়া মৃত্যুমুখে পতিত হয়।

খাতের অভাব এবং পুষ্টিহীনতাই যে এইরূপ শোচনীয় পরিস্থিতির প্রধান কারণ, দো-বিষয়ে কোনো সন্দেহ নাই। ইহা হইতে মনে হইবে, ভারতের জনসংখ্যা অতিরিক্ত রকমে বর্ধিত হইরাছে, এবং ম্যালথুসের মতবাদ ভারতের ক্ষেত্রে বিশেষভাবে প্রযোজ্য।

কিন্তু সতাই কি ভারতবর্ষ অতিরিক্ত জনসংখ্যায় ভারাক্রান্ত? এ প্রশ্নের উত্তর দিতে হইলে নানাবিষয়ে বহুমুখী আলোচনার প্রয়োজন। ভারতবর্ষে লোকসংখ্যাবৃদ্ধি বস্তুত একটি সমস্তা কিনা, তাহা গভীরভাবে বিচার-বিশ্লেষণ না করিয়া অনেকে এইরূপ অভিমত প্রকাশ করিয়া থাকেন যে, এই বিপুল জনসংখ্যাকে ধারণ করিবার শক্তি ভারতের নাই। ভারতবাসীকে অনশন,

অধাশন, অকালমৃত্যু, ভয়াবহ দারিত্য ইত্যাদির হাত হইতে মুক্ত করিতে হইলে সুশুঙ্খল প্রতিতে জন্মনিয়ন্ত্রণ অত্যাবশ্রক। এরকম একটি মত-প্রকাশের পিছনে একদেশদর্শিতার ভাবই পরিলক্ষিত হয়। কেননা, আমাদের দেশে জন

সত্যিই কি ভারতে লোকসংখ্যার অতিবৃদ্ধি ঘটিয়াছে সংখ্যার হার প্রকৃতই অতিরিক্ত কিনা, ইহার বিচারে শুধু অধিবাসীর আকারের দিকে তাকাইলে চলিবে না, দেশের আর্থিক স্থযোগ-সম্ভাবনার দিকেও লক্ষ্য রাখিতে হইবে। ভারতের আবাদী জমির উর্বরতাশক্তি

কম নয়। দেশের বিচিত্র জলবায়, বিস্তৃত বনভূমি, অগণিত নদনদী সবকিছুই চাষের অমুকূল। শিল্পায়নের জন্ম যে-জনশক্তি ও প্রাকৃতিক সম্পদের প্রয়োজন, আমাদের তাহারও অভাব নাই। অথচ আজ ভারতের দারিদ্য অভাবনীয়, খাছাভাব ভারতবাদীকে তিলে তিলে মৃত্যুর মুখে ঠেলিয়া দিতেছে।

লোকসংখ্যার অতিবৃদ্ধি কথাটি একটি আপেক্ষিক শব্দ। জনসংখ্যাবৃদ্ধির সঙ্গে দেশের খাছোৎপাদনের পরিমাণ যদি বাড়াইতে পারা যায়, তাহা হইলে জনসংখ্যা ও খাছপরিস্থিতির মধ্যে সামপ্রস্থা রক্ষিত হইতে পারে। অধ্যাপক ক্যানান ইহাকেই বলিয়াছেন 'Optimum population', অর্থাৎ বাঞ্ছনীয় জনসংখ্যা। বর্তমানে এই 'Optimum population'-এর স্তর্টিকে যে আমরা

অতিক্রম করিয়া গিয়াছি, একথা অবশ্রস্থীকার্য। কিন্তু জনদংখ্যাবৃদ্ধি একটি তবু আমরা বলিতে চাই, জনসংখ্যাবৃদ্ধিই ভারতের আপেক্ষিক তথ তঃখদারিদ্রা, অভাব-অসচ্ছলতা, ব্যাধি-মৃত্যুর একমাত্র

কারণ নয়—অন্ত বহুবিধ কারণ ইহার পিছনে আত্মগোপন করিয়া রহিয়াছে। দেশের থাত্ত-উৎপাদনের পরিমাণ বর্ধিত করিয়া শিল্লায়ন প্রভৃতির সহায়তায় লোকের কর্মসংস্থানের ক্ষেত্রটি বাড়াইবার যে-স্থাগসম্ভাবনা আমাদের আছে, কার্যত তাহা কাজে লাগাইবার স্থপরিকল্পিত কোনো প্রচেষ্টা ভারতে অত্যাপি দেখা যায় নাই।

বিগত কয়েক বছরে শুধু ভারতবর্ষেই যে জন্মহার বাড়িয়াছে তাহা নয়, ইংলণ্ড এবং মার্কিন যুক্তরাষ্ট্রেও জন্মহার লক্ষণীয়র্মণে বাড়িয়া গিয়াছে। কিন্তু

ইংলগু-আমেরিকায় রাষ্ট্রপরিকল্পিত আর্থিক ব্যবস্থার
বিগত করেক বছরে
পৃথিবীর প্রত্যেক দেশে
জন্মহার বাড়িরাছে
তিৎপাদনবৃদ্ধির জন্ম গুইসব রাষ্ট্রে জনসংখ্যাসমস্রা কদাপি

বড় হইয়া উঠে নাই। সর্বনাশা দিতীয় মহায়ুদ্ধের মধ্যেও সংগ্রামলিপ্ত ব্রিটেন

তাহার খাত্যের পরিমাণ যুদ্ধ-পূর্বেকার শতকরা ৪২ ভাগ হইতে ৬০ ভাগে বাড়াইয়া ত্লিতে সমর্থ হইয়াছে। ভারতবর্ষের শতকরা ৭৫ জন লোক প্রত্যক্ষ এবং পরোক্ষভাবে কৃষির উপর নির্ভরশীল। কিন্তু আমাদের কৃষি ক্রমাগতই অবনতির মুখে চলিয়াছে। এরপ পরিস্থিতি যে শোচনীয়, তাহাতে সন্দেহ নাই।

দে যাহা হোক, জনসংখ্যাবৃদ্ধি যে ভারতের পক্ষে অকল্যাণ্কর, একথা মানিয়া লইতে আমরা রাজী নই। कृষির ফলন বর্ধিত করিয়া, শিল্পের প্রসার-সাধন করিয়া, ব্যবসায়-বাণিজ্যের পরিধি বাড়াইয়া তুলিয়া অবাধে এই ক্রমবর্ধমান

লোকসংখ্যর অতিবৃদ্ধি অম্বীকার করিয়াছেন

জনগণের জীবিকার সংস্থান করা যাইতে পারে। ইহার কয়েকজন খ্যাতনাম। ব্যক্তি জন্ম চাই বলিষ্ঠ পরিকল্পনা। কয়েকজন খ্যাতনামা व्यर्धविष्ठानी, व्यवः महावा भाग्नी, श्रीष्ठहत्नान त्नहक् প্রমুথ দেশনেতারা অভিমত প্রকাশ করিয়াছেন যে,

দেশের কৃষির সম্যক্ উন্নতি সাধিত হইলে, যথোপযুক্ত শিল্পসম্প্রসারণ ঘটিলে, এদেশে বর্তমান জনসংখ্যার হুই গুণেরও অধিক মানুষের জীবিকার সংস্থান করা यात्र।

স্তরাং বর্তমান লোকসংখ্যার দিকে তাকাইয়া আমাদের শঙ্কিত হইবার তেমন কোনো কারণ নাই। ষে-দেশে শিশু, প্রস্তি ও মৃত্যুর হার ভয়াবহ, বে-দেশে হিলুর মধ্যে বিধবাবিবাহ একরূপ নিষিদ্ধ, যে-দেশে অধুনা

কোন্ পথে

আর্থিক কারণে তরুণতরুণীরা বিবাহবন্ধনে আবদ্ধ হইতে বর্তমান সমস্রাটির প্রতিকার অনিচ্ছুক, সেধানে ব্যাপক জন্মনিয়ন্ত্রণ লোকসমস্যা-সমাধানের প্রকৃষ্ট পন্থা হইতে পারে না। স্থতরাং

अमिरक व्यवशा माथा ना चामाहेशा, तिर्भेत माल्यात क्र मार्वकनीन कर्ममः हान की ভাবে করা ষাইতে পারে, কোন্ উপায়ে খাতের পরিমাণ বাড়ানো সন্তব, সেদিকে मृष्टिनियक्त कराहे आभारमत मकरलत श्रधान कर्डता।

আমাদিগকে আবাদী জমির পরিমাণ ষ্ণাসম্ভব বাড়াইতে হইবে, সেখানে আরও অধিক শস্ত ফলাইবার ব্যবস্থা করিতে হইবে। কিন্তু শুধুমাত্র কৃষিকে অবলম্বন করিয়া কোনো দেশ স্বাদ্ধীণ আর্থনীতিক উন্নতির পথে অগ্রসর হইতে পারে না। শিল্পোনয়ন ভিন্ন জাতীয় সম্পদ সহজে বাড়ানো সন্তব নয়। আমাদের কাঁচামাল, শিল্পথিমক, বিত্যুৎশক্তি—কোনোকিছুরই অভাব নাই; অভাব কেবল রাষ্ট্রের সক্রিয় সহায়তার, অভাব গুধু জনসাধারণের শিল্পখী মনোরভির। রাষ্ট্রের সাহায্য ব্যতীত ব্যাপক শিল্পায়ন-পরিকল্পনা কার্যকরী করিয়া তোলা সত্যই অসম্ভব।

একটি কথা আমাদিগকে বিশেষভাবে মনে রাখিতে হইবে। দেশের ধনবন্টনব্যবস্থা যদি স্বষ্ঠু না হয়, তাহা হইলে সার্বজনীন আর্থিক সচ্ছলতা দেখা দিবে না। ধনতান্ত্রিক সমাজব্যবস্থায় দেশের সম্পদ মৃষ্টিমেয় ধনীর হস্তগত হইতে বাধ্য। স্থতরাং রাষ্ট্রকে দেখিতে হইবে, সমাজের সর্বস্তরের মান্ত্রের হাতে ওই সম্পদ যথায়থ পৌছাইতেছে কিনা। দেশের সম্পদে

সম্পদ যথায়থ পৌছাইতেছে কিনা। দেশের সম্পদে যদি সকলের অধিকার না জ্মার, তবে দেশবাসীর দারিদ্রা কর্থনো ঘুচিবার নয়। তাই উৎপাদনবৃদ্ধির সদে সদে যথায়থ বন্টনের স্ব্যবস্থাকেও আর্থনীতিক পরিকল্পনায় একটি বড়ো হান দিতে হইবে। পরিকল্পনা-অন্থায়ী ভারতে কৃষি ও শিল্পউন্নয়নের কাজ আরম্ভ হইলে আমাদের জাতীয় আয় ও জাতীয় সম্পদ বৃদ্ধি পাইবে, জনসাধারণের বৃহত্তর অংশের কর্মসংখ্যান ইইবে, দেশের আর্থিক অসচ্ছলতা ঘুচিবে—তথন জনসংখ্যাসমস্তা আমাদিগকে আর তেমন উৎকণ্ঠাতুর করিয়া তুলিবে না। এই জনসংখ্যাসমস্তার বাত্তব সমাধানের উপরই নির্ভর করিবে ভারতের রাষ্ট্রকর্ণধারবৃন্দের কৃতিত্ব ও সক্লতা। কেন না, দেশের প্রত্যেকটি মান্ত্যের হাতে অন্নবন্ত্র তুলিয়া দেওয়াই রাষ্ট্রের প্রধানতম কর্তব্য।

## ভাৱতীয় ক্বস্থিৱ অবনতির কারণ

্রচনার সংকেতস্ত্র ঃ প্রারম্ভিক ভূমিকা—আমাদের কৃষি ক্রমেই অবনতির মুখে চলিয়াছে—ভারতীয় কৃষির অবনতির কারণ—কৃষিব্যবস্থা উন্নত করিয়া তুলিতে না পারিলে জাতীয় সংকট অনিবার্য—শস্ত্রের অধিক ফলন উত্তম সার ও ভালো বীজের উপর নির্ভরশীল—ধৌথ কৃষিব্যবস্থা ও যন্ত্রপাতির ব্যবহার—ভূমিব্যবস্থার আমূল পরিবর্তন প্রয়োজন—সমবায়প্রথার প্রবর্তন—কৃষিউন্নয়ন-পরিকল্পনা—উপসংহার।

ভারত কৃষিপ্রধান দেশ বলিয়া ভারতের আর্থনীতিক উন্নতি অনেকখানি নির্ভর করিতেছে কৃষির স্কুষ্ঠ পরিচালনা ও কৃষকের আর্থিক সচ্ছলতার উপর। ভারতীয় কৃষকসম্প্রদায়কে বহু প্রতিবন্ধকতার ভিতর প্রারম্ভিক ভূমিকা দিয়া কাজ করিতে হয়। বর্তমান নিবন্ধে প্রথমে আমরা দেখিব কৃষকের অস্ত্রবিধাগুলি কী। তারপর, কী ভাবে কৃষির উন্নতি হইতে পারে, দে-বিষয়ে কিঞ্জিৎ আলোচনা করিব। কৃষির উন্নতি বলিতে কেবল শস্তাউৎপাদনের বিভিন্ন স্তরের উন্নতি বুঝায় না—ইহা দারা ক্ষকের আর্থিক অবস্থার উন্নয়নও বুঝায়।

ভারতের লোকসংখ্যার শতকর। ৭৫ জন প্রত্যক্ষ ও পরোক্ষভাবে কৃষির উপর নির্ভর করে। কিন্তু এদেশের কৃষিব্যবস্থার প্রতি রাষ্ট্র চিরকালই উদাসীন। সরকারী প্রচেষ্টার অভাবে নিরক্ষর দ্বিত্ত কৃষককে বছরের পর বছর ধরিয়া প্রাচীন পদ্ধতিতেই চাষের কাজ সমাধা করিতে হয়। ইহার ফলে আমাদের

আমাদের কৃষি ক্রমেই অবনতির পরে দিন অবনতির মুখেই চলিয়াছে। অন্তির পথে চলিয়াছে অন্তদিকে, এই কৃষি-অবনতির সহিত দেশের ক্রত-জনসংখ্যা-বৃদ্ধিজনিত একটি বিরাট সমস্তাও আসিয়া

যোগ দিয়াছে। ভারতের লোকসংখ্যা প্রতি বংসর ৫০ লক্ষ করিয়া বাড়িয়া ঘাইতেছে। প্রামের কুটারশিল্পগুলি বিনষ্ট হওয়াতে এই ক্রমবর্ধমান জনসংখ্যার চাপ পড়িয়াছে জমির উপর। জমির তুলনায় লোকসংখ্যা বাড়িয়া যাওয়ায় মাথাপিছু জমির পরিমাণ ক্রমশ কমিয়া আসিতেছে। মাথাপিছু জমির স্বল্লতাই ভারতীয় চাষীর শোচনীয় দারিদ্যের অন্ততম কারণ।

আমাদের কৃষি-উন্নতির প্রধান অন্তরায় হইতেছে, অল্পরিমাণ ষেটুকু জমি মাথাপিছু পড়ে, উহার খণ্ডবিচ্ছিন্নভাবে অবস্থান। এক্নপ ছোট ছোট খণ্ডিত জমিতে লাভজনকভাবে কৃষির কাজ করা যায় না। জমির পরিমাণ অল্ল বলিয়া

ভারতীয় কৃষির অবন্তির কারণ
তথ্যদিত ফসলের তুলনায় কৃষিকার্য ব্যয়বহুল হইয়া পড়ে। জমির উৎপাদিকাশক্তির হ্রাস ও কৃষকের মূলধনের অভাব এদেশের কৃষি-অবন্তির আর-একটি

বড়ো কারণ। বংসরের পর বংসর চাষ করার ফলে এবং জমিতে দীর্ঘকাল ধরিয়া সার না পড়ায় জমির উৎপাদনক্ষমতা একেবারেই কমিয়া ঘাইতেছে। কৃষির উন্নতির উপান্ধগুলি কৃষকদের বুঝাইয়া দিলেও বর্তমান পরিস্থিতিতে আমাদের কৃষিব্যবস্থার উন্নতির তেমন কোনো সম্ভাবনা নাই। কারণ, ইহার জন্ম যে-পরিমাণ অর্থের প্রয়োজন, উহা যোগাইতে দেশের কৃষককুল সত্যই অসমর্থ।

উপরিউক্ত সমস্যাগুলির সহিত আমরা সকলেই পরিচিত। ইহাদের আশু-প্রতিকার না হইলে সমগ্র দেশবাসীকে গুরুতর আর্থনীতিক সংকটের সমুখীন হইতে হইবে। দেশের ক্ষব্যবস্থাকে কোন্ পদ্ধতিতে উন্নত করিয়া তোলা যায়, কী ভাবে দেশের ক্রমবর্ধমান জনসংখ্যার সহিত ইহার সামঞ্জ্য ব্লিত হইতে পারে—ভবিশ্বতে ইহাই আমাদের আর্থনীতিক পরিকল্পনার মূল আলোচ্য বিষয় হওয় উচিত। কৃষিব্যবস্থার উন্নতির প্রয়োজন শুধু জনসাধারণকে থাগুশশু

কৃষিব্যবস্থা উন্নত করিয়া তুলিতে না পারিলে জাতীয় সংকট অনিবার্য যোগান দিবার জন্ম নয়, ইহা আবশুক ভারতের নব-পরিকল্পিত শিল্পপ্রতিষ্ঠানগুলিকে কাঁচামাল যোগাইবার জন্মও বটে। ক্লবিকে উপেক্ষা করিয়া দেশের ধাত্যসমস্থার প্রতিকার করা, আর্থিক সচ্ছলতা

অন্যান করা কিংবা জনগণের জীবনযাতার মান উচু করা কথনই সম্ভব হইতে পারে না।

জমির উৎপাদিকাশক্তি অনেকথানি নির্ভর করে উপযুক্ত সারপ্রয়োগের উপর। মাটির গুণাগুণ পরীক্ষা করিয়া কোন সার কত পরিমাণে দিলে কোন

শস্তের অধিক ফলন উত্তম সার ও ভাল বীজের উপর নির্ভরশীল জমির কৃতথানি উন্নতি হইবে, ইহা কৃষকের জানা দরকার। ভালো বীজের উপরও শস্তোৎপাদন অনেক-খানি নির্ভরশীল। কিন্তু ভালো বীজ সংগ্রহ করার পথে এদেশে অনেক বাধা। পাশ্চান্তা দেশে একদল

লোক আছে যাহাদের ব্যবসায় হইল বীজ সরবরাহ করা ও গবেষণার দারা ক্ষিকার্যে উন্নততর বীজ-প্রয়োগের চেষ্টা করা। বীজ-সরবরাহের স্থাবস্থা আমাদের দেশে নাই।

বৈজ্ঞানিক উপায়ে যন্ত্রের দারা কৃষিকার্য-সম্পাদনের প্রথা ভারতে এখনও প্রবর্তিত হয় নাই। থণ্ড খণ্ড জমিগুলিকে একত্রিত করিতে না পারিলে বিজ্ঞান-সম্মত উপায়ে কৃষিকার্য সম্ভব হয় না। বৈজ্ঞানিক পদ্ধতিতে কৃষিকার্য প্রবর্তিত

হওয়ার পূর্বে প্রয়োজন যৌপকৃষিব্যবস্থা। ভারতে যৌথ কৃষিব্যবস্থা ও অনাবাদী যে-সব পতিত জমি আছে সেগুলিকে যাহাতে ক্রমবর্ধমান জনসংখ্যার খাড়সংস্থানের জন্ম

কাজে লাগান যাইতে পারে, তাহার ব্যবস্থা করিতে হইবে। এই বিশাল দেশে নানারপ জমি আছে এবং এখানকার জলহাওয়াও বিচিত্র। স্নতরাং সকল জমিতে সকল প্রকার শস্ত উৎপাদন করার পক্ষে অস্ক্রবিধা রহিয়াছে। এক রুশ বৈজ্ঞানিকের স্থাবিকালের গ্রেষণার ফলে আজ রাশিয়ায় প্রতিকূল জলহাওয়ার মধ্যেও বিভিন্ন প্রকারের শস্ত উৎপাদিত হইতেছে। এই প্রথাকে বলা হইয়া পাকে 'Vernalisation'। শস্ত্রবীজকে 'ভার্ণালাইজ'-প্রথার মধ্য দিয়া লইয়া গিয়া তাহার পর বপন করিলে নানা জাতীয় শস্ত-উৎপাদন সহজ্ঞ হইয়া পড়ে।

ভারতবর্ষের বর্তমান ভূমিব্যবস্থার আমূল পরিবর্তনসাধন করা একান্ত

প্রয়োজন। কৃষির মৌলিক উন্নতির দিকে এদেশে কাহারও কোনোরূপ দৃষ্টি নাই। জমিদার [বর্তমানে লুপ্ত ] তাঁহার খাজনা সম্পূর্ণ ব্রিয়া পাইলে খুণী, সরকার

রাজস্ব লইয়াই ক্ষান্ত হন। যাঁহারা কৃষির প্রকৃত উন্নতি প্রিবর্তন প্রয়োজন অবনতির হাত হইতে দেশের কৃষক ও কৃষিকে রক্ষা

করা। বর্তমানে জমিদারীপ্রাথার উচ্ছেদসাধন করিয়া সরকার জমিদারীক্রয়ের দিকে মনসংযোগ করিয়াছেন। ইহার কার্যকরিতার উপর ভারতের ক্ষিউয়িতি অনেকটা নির্ভর করিতেছে।

কৃষির উন্নতির সব্দে জড়িত রহিয়াছে সম্বায়প্রণা-প্রবর্তন। কৃষিপণ্য-বিক্রম সম্পর্কে কোনো স্থ্যবস্থা না থাকায় ভারতীয় কৃষ্কেরা নিজেদের উৎপন্ন ফসলের তায্য মূল্য পায় না। চাষীসম্প্রদায়ের সংঘবদ্ধহীনতার স্থাগে লইয়া স্থচতুর দালালের দল তাহাদিগকে বরাবরই বঞ্চিত ক্রিয়া আসিতেছে। সম্বায়-

সমবায়প্রথার প্রবর্তন সমিতি স্থাপন করিয়া তাহার মারকতে কৃষিজাত পণ্য জয়বিজয়ের ব্যবস্থা করিলে কৃষকের আর্থিক সচ্ছলতা বাড়িতে বাধা। ভারতে কৃষিউয়তির পথে যে-সকল প্রতিবন্ধক রহিয়াছে তাহার অন্ততম হইল সেচব্যবস্থার অভাব। দেশে উপযুক্ত সেচব্যবস্থানা থাকাতে প্রতি বৎসর ভারতের কৃষককে নানা আর্থিক বিপর্যয়ের সম্মুখীন হইতে হইতেছে। ভারতের বহু নদীতে বন্ধার ফলে যে-জল নপ্ত হয়, উহা কৃষির ক্ষেত্রে সেচের জন্ম প্রবৃক্ত হইলে ক্সল-উৎপাদন বহুগুণ বৃদ্ধি পাইবে। সম্প্রতি ভারতসরকার সেচপরিকল্পনাবিষয়ে মনোযোগী হইয়াছেন। স্কুতরাং নিক্ট-ভবিম্বতে কিছুটা স্কুফল আশা করা যাইতে পারে।

ভারতীয় ক্ষিব্যবস্থার আমূল পরিবর্তনসাধনের জন্ম আমাদের জানিতে হইবে, জমির মালিক কে, কে কী সর্তে জমি চাষ করে, ক্ষকের জমিচাষের যন্ত্রপাতি কী, জমিতে কী কা কদল জন্মায়, উহার মূল্য কত। এ দকল তথ্য সংগৃহীত হইলে এদেশের কৃষি ও কৃষক উভয়ের ফুলিগার প্রাকৃত পরিচয় পাওয়া যাইবে, এবং উহার আলোকেই রচনা করিতে হইবে কৃষিউয়য়ন-পরিকল্পনা। কৃষকের অজ্ঞতাদ্রীকরণ, সেচকার্যের জন্ম নদীসংস্কার, খালকুণ ইত্যাদি খনন, কৃষককে স্বলমেয়াদী ও দীর্ঘমেয়াদী ঋণদানব্যবস্থা, চাষীকে উত্তম বীজ্ঞ্বান-সরবরাহ, ভূমিব্যবস্থার সংস্কারদাধন, কৃষিগ্রেষণাগার-প্রতিষ্ঠা, উন্নত ধরণের গ্রাদি পশুপ্রজননব্যবস্থা ইত্যাদি বিষয় এই পরিকল্পনার অন্তর্ভুত হইবে।

আন্তর্জাতিক পরিস্থিতি আলোচনা করিলে দেখিতে পাওয়া যাইবে, বর্তমান ছনিয়ার সকল রাষ্ট্রই কৃষির উপর জোর দিয়াছে—কেবল যে খাতশশু উৎপাদনের জন্ম তাহা নয়, নৃতন নৃতন শিল্পের জন্ম কাঁচামালের যোগান দেওয়াও ইহার একটি প্রধান লক্ষ্য। কাঁচামাল-রপ্তানি ভারতের প্রধান ব্যবসায়। কিন্তু উপস্থিত ক্ষেত্রে আমাদের কর্তব্য হইবে নির্বিচার

त्रश्रांनी तक कतिया निया छे । पानि कां गामा लाव সহায়তায় দেশীয় শিল্পগুলিকে যথোচিত সাহায্য করা। আমরা যদি কুবিকে উন্নত করিয়া তুলিতে না পারি, তবে একদিকে দেশের শিল্পুলিকে বহির্ভারতীয় আমদানীর উপর নির্ভর করিতে হইবে; অন্তদিকে কাঁচামাল কম উৎপাদিত হওয়ায় তাহাদের মূল্য চড়িয়া যাইবে, এবং তাহার সঙ্গে শিল্পএব্যের মূল্য বাড়িবারও সন্তাবনা দেখা দিবে। একটি স্থরচিত বলিষ্ঠ পরিকল্পনা-ছারা ক্ষিব্যবস্থার উন্নতি সাধিত হইলে ভারতের আর্থিক অবস্থার মধ্যে লক্ষণীয় পরিবর্তন আসিবে।

আমরা বিশ্বত হইব না যে, ভারত ক্ষিপ্রধান দেশ—এ দেশের তিন-চতুর্থাংশ লোক নানাভাবে কৃষির উপর নির্ভরশীল। কৃষির উন্নতি হইলে আমাদের আর্থনীতিক স্বাচ্ছন্য ফিরিয়া আসিতে বাধ্য। আবার, ক্ষরির উন্নতির সঙ্গে জড়িত দেশের বিবিধ শিল্পের ভবিষ্যৎ। দেশের কৃষি যদি প্রতিদিন অবন্তির পথে চলে, ভারতের চাষীসম্প্রদায় যদি অহুনত ক্ষিব্যবস্থার জন্ম মরিতে বসে, তবে বুঝিতে হইবে ভারতবাদীর জাতীয় জীবনে মহাসংকট ঘনাইয়া আসিতে আর বিলম্ব নাই।

পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনায় কৃষির উপর ষ্ণোচিত গুরুত্ব দেওয়া হইয়াছে। এই পরিকল্পনা সার্থক হইয়া উঠিলে ভারতীয় কৃষি অবশুই পিছাইয়া থাকিবে না, এবং ক্বৰকসম্প্ৰদায়ের ভয়াব্হ দারিদ্রাও কিছুটা ঘুচিবে।

# ভারতীয় শিল্পের উন্নয়নসমস্যা

িরচনার সংকেতন্ত্রেও প্রারম্ভিক ভূমিকা—শিল্পবাণিজ্যে পিছাইয়া থাকাই ভারতবাসীর দারিদ্রোর কারণ—কৃষির তুলনায় শিল্পবাণিজ্য অধিকতর লাভজনক—ভারতের শিল্পোরতির ইতিহাদ গৌরবব্যঞ্জক নয়—প্রথম-মহাবুদ্ধ ও ভারতীয় শিল্প—শিল্পসংরক্ষণনীতি—দ্বিতীয় মহাবুদ্ধ ও ভারতীয় শিল্পজাতীয় পরিকল্পনার প্রয়োজনীয়তা—শিল্পবাদ্ধস্থাপন—পরিবহনব্যবস্থা উন্নত করিতে হইবে—বিদ্লাৎশক্তি—
জাতীয় পরিকল্পনার প্রয়োজনীয়তা—শিল্পবাদ্ধস্থাপন—পরিবহনব্যবস্থা উন্নত করিতে হইবে—বিদ্লাৎশক্তি—
জানিয়ন্তিত শিল্পায়ন দেশের দারিদ্রা দূর করিতে পারিবে না—শিল্পের বিকেন্দ্রীকরণ ও আঞ্চলিক বন্টন—
কুটীরশিল্প বন্ত্রশিল্পের অনুপূর্বক হইবে—উপসংহার।

ভারতবর্ষ সম্পদশালী বিশাল একটি দেশ। ইহার আছে কোটি কোটি একর চাবের উপযোগী জমি, স্থদ্রবিস্তৃত বনভূমি, অগণিত নদনদী, অজস্র থনিজ সম্পদ, আর প্রভৃত শ্রমশক্তি। কিন্তু বিশ্বয়ের ব্যাপার এই যে, ভারতবাসীর

মতো দারিদ্র্যনিপীড়িত জাতি বর্তমানে পৃথিবীতে প্রারম্ভিক ভূমিক। বিরল্ট । ভারতের কৃষি অন্তর্যক, শিল্প অনগ্রসর, ব্যবসায়-বাণিজ্য সংকীণ পরিধির মধ্যে সীমাবদ্ধ। বিপুল জনসংখ্যার তুলনায় আমাদের জাতীয় আয় কত কম! আয়ের এই স্বল্লতার জক্ত দেশবাসীর জীবন্যাত্রার মান অবিশ্বাস্থ্য রকমে নীচু—দারিদ্রা, অনশন, ব্যাধি, মৃত্যু সমগ্র জাতিকে জমাগত ধ্বংসের মুধে আগাইয়া দিতেছে। ইতঃপূর্বে আমরা এক্রপ সংকটময় পরিস্থিতির সম্মুখীন কথনো হই নাই।

এদেশের জনসাধারাণের শতকরা ৭৫ ভাগ লোক কৃষিকেই জীবিকার প্রধান অবলম্বন-হিসাবে গ্রহণ করিয়াছে। এই বিপুল সংখ্যক লোক কৃষিনির্ভর হওয়ার

শিল্প-বাণিজ্যে পিছাইয় বালে ক্ষিত্রায় দিন দিন কমিয়া আসিতেছে, এবং সঙ্গে সঙ্গে সঙ্গে বাড়িতেছে দেশবাসীর দারিজ্য। ভূমিদারিজ্যের বড়ো কারণ আশ্রী জনগণের একটি বড়ো অংশকে ব্যবসায়-বাণিজ্য ও শিল্পের ক্ষেত্রে অপসারিত করিতে না পারিলে

ভারতের আর্থিক উন্নতির সম্ভাবনা নাই, দরিত্রজীবন্যাপনের গ্লানি হইতে দেশবাসীর মুক্তিলাভের উপায় নাই। আথিক ক্ষেত্রে সচ্ছলতা আনিতে হইলে আমাদিগকে অবিলম্বে শিল্পবাণিজ্যের দিকে কর্মশক্তি পরিচালিত করিতে হইবে,—কৃষি, শিল্প ও বাণিজ্যের বৃত্তপথে পরিক্রমণই আর্থিক জগতে সচ্ছলতার নির্দেশক।

ক্রমবর্ধমান বিপুল লোকসংখ্যা আমাদের জীবিকানির্বাহ-সমস্থাকে প্রতিদিন জটিল করিয়া তুলিতেছে। যে-হারে ভারতে লোকসংখ্যা বাড়িতেছে, সে-হারে

কৃষির তুলনাগ় শিল্প-বাণিজ্য অধিকতর লাভজনক আমাদের থাদ্যোৎপাদন বাড়িতেছে না, সম্পদ বৃদ্ধি পাইতেছে না। জাতির আর্থিক উন্নতির নিয়ামক হইল শিল্প, বাণিজ্য এবং ক্ষি। ক্ষির তুলনায় শিল্প ও বাণিজ্য অধিকতর লাভজনক বলিয়া পাশ্চাভ্যের

উন্নতিকামী দেশগুলি আজ দেইদিকেই বেশী ঝুঁকিয়া পড়িয়াছে। আমরা কিন্তু এখনও মধ্যযুগীয় অবনত কৃষিপ্রথাকে আশ্রয় করিয়াই দিনাতিপাত করিতেছি।

ভারতের প্রাকৃতিক ও ভৌগোলিক পরিবেশ দেশের শিল্পসম্প্রদারণের পক্ষে খুবই অন্তক্ল। অথচ ভারতবর্ষের শিল্পপ্রণতির ইতিহাস মোটেই গৌরবদীপ্ত নয়।

ভারতের শিল্পোন্নতির ইতিহাদ গৌরবব্যঞ্জক নয় কবে সেই আঠারো শতকের শেষদিকে বিদেশী যন্ত্র-শিল্পের প্রতিযোগিতায় আমাদের কুটারশিল্পগুলি একে একে বিনষ্ট হইয়া গেল, আর উনিশ শতকের মাঝামাঝি নাগাদ ভারতে সবেমাত্র গোড়াপত্তন হইল

যন্ত্রশিল্পের। মাঝখানে এই যে স্থানীর্থকালের ব্যবধান, এ সময়টিতে ইংরেজ বণিকদল ইংলণ্ডের শিল্পজাত পণ্য ভারতবর্ষে চড়া দরে বিক্রেয় করিয়াছে এবং ভারতের কাঁচামাল কিনিয়া স্থদেশে চালান দিয়াছে। শিল্পের ক্ষেত্রে আমাদের অনগ্রসরতার জন্মই বিদেশী কর্তৃক এভাবে দেশের সম্পদশোষণ সম্ভব হইয়াছে।

উনিশ শতকের শেষাবধি একমাত্র তুলাশিল্প, পাটশিল্প, এবং কিছু কিছু ইঞ্জিনিয়ারিং কারখানা দেশে প্রতিষ্ঠিত হইয়াছে। বিশ শতকের প্রথম দিকে স্বদেশী আন্দোলনের প্রভাবে দেশীয় শিল্প খানিকটা প্রসারলাভ করিয়াছিল। প্রথম মহার্দ্ধের সময় পর্যন্ত ভারতীয় শিল্পের অগ্রগতি অতিশয় মহর, স্কতরাং সন্তোষজনক নয়। ইতোমধ্যে দেশে অবশু কয়লা, তেল, চা, বল্প প্রভৃতি শিল্পের আবির্ভাব ঘটয়াছে, কিন্তু একমাত্র বন্ধশিল্প ছাড়া অন্থান্থ শিল্পগুলি গড়িয়া উঠিয়াছে বিদেশী মূলধনে। তবে ১৯১১ সালে জামসেদপুরে ভারতীয় মূলধনে যে প্রকাণ্ড লৌহ ও ইম্পাতের কারখানা প্রতিষ্ঠিত হইয়াছে তাহা আমাদের শিল্পইতিহাসের একটি স্মরণীয় ঘটনা।

প্রথম-মহাযুদ্ধের সময় কতকগুলি পুরাতন শিল্পই প্রসারলাভ করিয়াছিল এবং লাভবান হইয়াছিল। সে সময় যে-সামান্ত শিল্পপ্রতিষ্ঠান গড়িয়া উঠিয়াছিল সেগুলি ১৯১৮ সালের পর বিদেশী শিল্পপ্রতিযোগিতার মুথে পড়িয়া আত্মরক্ষা করিতে পারে নাই। ১৯১৭ সালে শিল্পকমিশনের কতকগুলি নির্দেশ ও স্থপারিশ ভারতে শিল্পপ্রসারের খুবই অন্তকুল ছিল। কিন্তু ওই স্থপারিশ তদানীন্তন ভারত-সরকার গ্রহণ করেন নাই। ১৯১৯ সালে যে-শাসনসংস্কার হয়, তাহাতে

প্রথম মহাযুদ্ধ ও ভারতীয়
শিল্প: শিল্পার্থক কানীতি
শিল্পার প্রথম নহাযুদ্ধ ও ভারতীয়
শিল্প: শিল্পার্থক কানীতি
শিল্পার কানীতি
শ

করিয়া তোলা যে সম্ভব নয়, তাহা সহজেই অন্তমেয়। অবাধ-বাণিজ্যনীতি এতকাল দেশীয় শিল্পের উন্নতির বিরোধিতা করিয়াছে। ১৯২১ সালের পর সরকার কর্তৃক যখন বিবেচনামূলক শিল্পসংরক্ষণনীতি [ Discriminating protection ] অনুস্ত হইল, প্রকৃতপক্ষে তখন হইতেই ভারতে সত্যকার শিল্পপ্রসার ঘটিতে থাকে। বস্ত্রশিল্প, চিনিশিল্প, কাগজশিল্প, লোহ ও ইম্পাতশিল্প এসময় প্রসার লাভ করে।

১৯৩৯ সালে যথন দিতীয় বিশ্বযুদ্ধ বাধে এবং ভারতবর্ষ ইহাতে লিপ্ত হইয়া পড়ে, তথন শিল্পপণ্য-উৎপাদন-বিষয়ে ভারতের অসহায়তার রূপটি নগুভাবে

দিতীয় মহাযুদ্ধ ও ভারতীয় শিল্প আমরা যথোপাযুক্ত যন্ত্রশিল্পের প্রতিষ্ঠা করিতে পারি নাই বলিয়া দ্বিতীয় মহাযুদ্ধের সময়ে আমাদিগকে

ভোগ্যপণ্য, রাসায়নিক দ্রব্য, কলকজা, কাগজপত্র, ঔষধ ইত্যাদি সামগ্রীর ব্যাপারে বিস্তর অস্ত্রবিধা ভোগ করিতে হইয়াছে। যাহা হোক, বিগত যুদ্ধের স্থাবাগে দেশে কয়েকটি উল্লেখযোগ্য শিল্পকারখানা প্রতিষ্ঠিত হইয়াছে। কিন্তু এত বড়ো দেশের সম্ভাবনা ও প্রয়োজনের তুলনায় এই উয়তিকে মোটেই সম্ভোষজনক বলা চলে না।

শিল্পের উন্নয়ন ব্যাপারে আমাদিগকে নানাদিকে দৃষ্টি নিবদ্ধ করিতে হইবে। মূল্যনসরবরাহ, বৈত্যতিক শক্তির বিকাশ, উন্নত পরিবহনব্যবস্থা ইত্যাদি বিষয়গুলি শিল্পদ্রশারণ-সমস্তার সঙ্গে জড়িত। বলিষ্ঠ জাতীয় পরিকল্পনার সহায়তায় এই

জাতীয় পরিকল্পনার প্রকল্পনার প্রক্রেনার প্রক্রেনার প্রক্রেনার করা করা বাইতে পারে। জনসাধারণের সঞ্চিত অর্থ শিল্পসম্প্রসারণের কাজে কিছুটা সাহায্য করিবে। কিন্তু এই ব্যক্তিগত মূলধন দেশের বিরাট

শিল্পেরিকল্পনার বাস্তব কার্যকরিতার পক্ষে যথেষ্ঠ নয়। যানবাহন, বিদ্যুৎশক্তি-উৎপাদন ও বৃহদায়তন শিল্পের যন্ত্রপাতি আমদানীর জন্ম বৎসরে যদি এক-শ' হইতে দেড়-শ' কোটি টাকা খরচ করিতে হয়, তাহা হইলেও ভারতের পুনর্গঠন ব্যাপারে প্রচুর বিদেশী মূলধনের প্রয়োজন হইবে। বৈদেশিক অর্থ আমদানীর ক্ষেত্রে জাতীয় সরকারের খুবই সাবধানতা অবলম্বন করা প্রয়োজন; এবং দেখিতে হইবে, ঐ বিদেশী ঋণের জন্ম বার্ষিক নির্দিষ্ট হাদ ব্যতীত অপর কোনো হ্যোগহ্যবিধা ঋণদানকারীদের যেন কথনও দেওয়া না হয়। দেশীয় শিল্পজ্জাতে মূলধনবিনিয়োগের হত্তে আমাদের রাজনীতিক ও আর্থিক উন্নতির ক্ষেত্রটি যেন পশ্চিমা
সাম্রাজ্যবাদীর বিহারভূমি হইয়া না ওঠে।

জাপান, জামানী, ফ্রান্স প্রভৃতি দেশে তথাকার সরকার শিলোয়তির জন্ম প্রভৃত অর্থসাহায্য করিয়া থাকেন, নবপ্রবর্তিত শিল্পের অংশ ক্রেম করেন এবং বিবিধ অত্যাবশ্যক শিল্পে মূলধন নিয়োগ করেন। সে-সব দেশে কুটারশিল্পগুলিকেও

সরকারী অর্থসাহায় দেওয়া হইয়া থাকে। শিল্লোন্নয়নের
শিল্পবান্ধ্যাপন
জন্ম জার্মানী-জাপান-ইংলতে কতকগুলি বিশেষ
রকমের ব্যাহ্বব্যবসায় প্রতিষ্ঠিত হইয়াছে। এই ব্যাহ্বগুলি অল্পদে সেথানকার
শিল্পপ্রতিষ্ঠানকে স্বল্পমেয়াদী ও দীর্ঘমেয়াদী ঋণ দান করিয়া থাকে। ভারতবর্ষেও
এ জাতীয় শিল্পব্যাহ্ব স্থাপন করিতে হইবে। ব্যাহ্বের উন্নতি না হইলে দেশের
শিল্পোন্নতি ঘটিতে পারে না।

যানবাহন চলাচলের স্থ্যস্থার উপর শিল্পপ্রসার অনেকথানি নির্ভর্নীল। আমরা দেখিয়াছি, ১৮৮০ সালে ভারতে রেলপথ নির্মিত হইবার পর স্থা, পাট,

কয়লা প্রভৃতি শিল্প প্রসারলাভ করিতে থাকে। বর্তমানে পরিবহনব্যবস্থা উন্নত ভারতে রেলপথের দৈর্ঘকে সহজ্বেই দ্বিগুণ বর্ধিত করা করিতে হইবে যায়। পাকারান্তার ব্যবস্থাও এদেশে উন্নত নয়।

ভারতবর্ষে এখনও হাজার হাজার পলীগ্রাম রহিয়াছে যেখানে কোনো মানবাহন চলাচল করে না; ইহাদের সলে রেল, মোটর কিংবা গরুর গাড়ীর সম্পর্ক আজ পর্যন্ত স্থাপিত হয় নাই। রেলগাড়ি, মোটরগাড়ি প্রভৃতি এদেশে নির্মিত হইলে আভ্যন্তরীণ চলাচলের মাগুলও কমিতে বাধ্য—ভারতে ইহাদের নির্মাণ সন্তব। আভ্রনীণ চলাচলের মাগুলও কমিতে বাধ্য—ভারতে ইহাদের নির্মাণ সন্তব। শিল্পের উন্নতিবিধানের জন্ম রাষ্ট্রকে এদিকে দৃষ্টি ফিরাইতে হইবে। অন্তর্বাণিজ্যা ও বহির্বাণিজ্যের ক্ষেত্রে উন্নত হইতে হইলে দেশে জাহাজশিল্প প্রতিষ্ঠা করা ও বহির্বাণিজ্যের ক্ষেত্রে উল্লেখযোগ্য পণ্যবাহী নৌবহর নাই। এখানে অবশ্ব প্রয়োজন। ভারতের উল্লেখযোগ্য পণ্যবাহী নৌবহর নাই। এখানে অবশ্ব প্রেলইঞ্জিন-কারখানা স্থাপিত হইয়াছে। এসব শিল্পপ্রতিষ্ঠান যে অতীব গুরুত্বপূর্ণ, সেকথা কাহাকেও ব্রাইয়া বলা নিপ্রয়োজন।

বৈহ্যতিক-শক্তি-বিকাশের প্রয়োজনীয়তা আমাদের খ্ব বেশী। কয়লা এবং জল হইতে বিহ্যৎশক্তি আহরণের ব্যবস্থা একমাত্র রাষ্ট্রই করিতে পারে। মহীশুর, বোঘাই, মাদ্রাজ, কাশ্মীর ও পাঞ্জাবে বিগত কয়েক বৎসরে জলীয় বৈত্যতিক শক্তির যথেষ্ট বিকাশ হইয়াছে। আসাম, যুক্তপ্রদেশ, মধ্যপ্রদেশেও বিত্যৎশক্তি-

বিহাৎশক্তি উৎপাদনের প্রভৃত স্থাোগ-সন্তাবনা রহিয়াছে। অল্লব্যয়ে বিহাৎশক্তি-সরবরাহের ব্যবস্থা করা হইলে শিল্পের
বিকেন্দ্রীকরণ ও কৃষিকার্যের জন্ম কৃপ হইতে জল উত্তোলন প্রভৃতি কার্য সহজ্ব হইয়া উঠিবে। তখন অধিক ব্যয়ে তেলের ইঞ্জিন ব্যবহার করিতে হইবে না, অন্মাদিকে এই শক্তির সহায়তায় ক্লোয়তন ও বৃহদায়তন শিল্পের উৎপাদনও বাড়িয়া যাইবে।

রাষ্ট্র যদি সত্যই দেশের জত শিলোমতি কামনা করে, তবে স্থপরিচিত পরিকল্পনা অনুযায়ী এ ক্ষেত্রে অগ্রসর হইতে ইইবে। আমাদের শিল্পস্প্রসারণ-বিষয়ক আরও কতকগুলি সমস্তা রহিয়াছে। উৎপাদন ও বণ্টনের মধ্যে সমতা রক্ষিত না হইলে জনসাধারণের আর্থিক জীবনে সচ্ছলতা আসিতে পারে না।

অনিয়ন্ত্রিত শিল্পায়ন দেশের দারিদ্র্য দূর করিতে পারিবে না

জ্বসম ধনবণ্টনের ফলে ধনী মালিক অধিকতর ধনশালী
হইয়া উঠে, আর দরিদ্র শিল্পামিক ক্রমাগত কঠোর
দারিদ্রের সম্মুখীন হইতে থাকে। স্মৃতরাং অনিয়ন্ত্রিত
শিল্পায়ন জাতির তঃখত্র্দশা সম্পূর্ণ বিদ্রিত করিতে

পারিবে না। কায়েনী স্বার্থ [Vested Interest] যাহাতে দরিতের শোষণয় হইতে না পারে, সে-বিষয়ে বিশেষ সতর্কতা অবলম্বন করিতে হইবে। ধাতু, যম্বপাতি, ভারী ইঞ্জিনিয়ারিং ও ভারী রসায়ন প্রভৃতি শিল্পকে—এক ক্থায়, মূল শিল্পগুলিকে [Key Industry] রাষ্ট্রের নিয়ম্বণাধীনে আনিতে হইবে। অবশু এসব শিল্পে ব্যক্তিগত মূলধনবিনিয়োগে কোনো বাধা থাকিবে না। জনকল্যাণ্-মূলক শিল্পগুলির জাতীয়করণ আমরা সমর্থন করি। আমাদের মূল বক্তব্য হইল, শিল্পের ক্ষেত্রে একচেটিয়া ব্যবসায় যেন সমাজবিরোধী হইয়া না উঠে। সরকারী নিয়ম্বণ ছাড়াও শিল্পের লভ্যাংশবিষয়ে রাষ্ট্রকে নৃতন নৃতন আইন প্রণয়ন করিতে হইবে।

খুবই বিবেচনা ও সতর্কতার সহিত শিল্পের এলাকা [Location of Industry] বাছিয়া লইতে হইবে। মাত্র কয়েকটি অঞ্চলে শিল্পগুলি কেক্সীভূত

শিল্পের বিকেন্দ্রীকরণ ও আঞ্চলিক বন্টন হইলে দেশের আর্থিক উন্নতি অসম হইতে বাধ্য। এজন্ত আমরা শিল্পের বিকেন্দ্রীকরণ [Decentralisation] অত্যাবশ্যক বলিয়া মনে করি। শিল্পের আঞ্চলিক

ৰণ্টন [Regional Distribution] যদি করা যায় তবে স্বাভাবিকভাবেই দেশের

আর্থিক উন্নতির পথ প্রশন্ত হইয়া উঠিবে। চালু শিল্পগুলি পরিচালনার ক্ষেত্রে শ্রমিক ও শ্রমিকসংঘের কতথানি অধিকার থাকিবে, রাষ্ট্রকে তাহারও একটা স্মুম্পষ্ট নির্দেশ দিতে হইবে। ইহা করা হইলে আমাদের শিল্পপ্রতিষ্ঠানগুলি অবিরত ধর্মঘটের হাত হইতে মুক্তি পাইবে এবং ইহাতে জনসাধারণের অস্থ্রিধাও দূর হইবে।

এখানে কুটারশিল্ল সম্পর্কে ছুই-একটি কথা বলিবার আছে। বৃহদায়তন শিল্প ও কুটারশিল্লের মধ্যে সামজ্ঞতাবিধান একান্ত প্রয়োজন। আনেকে মনে করেন, যন্ত্রশিল্প কুটারশিল্পকে ধ্বংস করিবে। কিন্তু এ ধারণা

কুটারশিল যন্ত্রশিলের সত্য বলিয়া মনে হয় না। কুটারশিল ও য়ল্রশিলের মধ্যে অনুপ্রক হইবে প্রতিযোগিতার ভাব দূর করিয়া সহযোগিতার সম্পর্ক

স্থাপন করিতে হইবে। আমাদের ধারণা, এমন একটি ব্যবস্থা করা ঘাইতে পারে, বেখানে কুটীরশিল্লগুলি যন্ত্রশিল্লের অন্প্রক হিসাবেই কাজ চালাইয়া যাইবে। দেশের কুটীরশিল্লগুলিকে কিছুতেই অবহেলা করা চলিবে না। গ্রামীণ আর্থিক ব্যবস্থায় কুটীরশিল্লের স্থান খুব উচুতে, এবং ইহাদের বিলুপ্তি জনসাধারণের আর্থনীতিক জীবনে বিপর্যয় স্টি করিবে, একথা অবধারিত সত্য। কুটীরশিল্লের স্বাঙ্গীণ উন্নতির জন্ম প্রাক্ষণিক সরকারের অর্থসাহায্য প্রয়োজন। এইসব শিল্ল যাহাতে অল্লম্ল্যে কাঁচামাল পায় এবং শ্রমিকরা যাহাতে শিল্লজাত পণ্য বাজারে উচিত মূল্যে বিক্রয় করিতে পারে, সেদিকেও দৃষ্টি রাখিতে হইবে।

বর্তমানে ক্ষিতে প্রয়োজনের অতিরিক্ত যে-অগণিত লোক নিযুক্ত রহিয়াছে তাহাদিগকে শিল্প ও ব্যবসায়-বাণিজ্যে বন্টন করিয়া দিতে না পারিলে আমাদের জীবন্যাত্রার মান উচু হইবে না, দেশের শোচনীয়

উপসংহার

দারিদ্রা ঘুচিবে না। আমরা আশা করি, স্বাধীন ভারতসরকার শিল্পসম্প্রদারণের ক্ষেত্রে তাঁহাদের সকল শক্তি নিয়োগ করিবেন। স্থথের
বিষয়, পঞ্চবার্ষিকী পরিকল্পনায় শিল্পথাতে বহু কোটি টাকা ব্যয় ধার্য হইয়াছে।
ইহাতে ভারতীয় শিল্পের লক্ষণীয় উন্নতি ঘটিবে, এরূপ আশা পোষণ করা বোধ
করি অন্থায় হইবে না।

Go.

# স্বাধীন ভাৱতে নাগৱিকের দায়িত্ব ও কর্তব্য

িরচনার সংক্তেন্স্ত্র । নাগরিক বলিতে কী বুঝায়—নাগরিক অধিকার — অধিকার ও কর্তব্য পরম্পর অচেছগুরূপে জড়িত—রাষ্ট্রের প্রতি নাগরিকের কর্তব্য—রাষ্ট্রকে স্কপরিচালিত করিবার দায়িত্ব—নাগরিকের প্রতি নাগরিকের কর্তব্য—স্থনাগরিকের মহান আদর্শ—কী করিলে স্থনাগরিক হওয়া যায়—বিভিন্ন রাজনীতিক দল ও গণতন্ত্র—দলগত সংকীর্ণতা সর্বথা পরিত্যাজ্য—জাতীয়তা ও আন্তর্জাতিকতা—ভারতীয় রাষ্ট্রের নাগরিকদের বিরাট দায়িত্ব ও বছবিধ কর্তব্য—উপসংহার।

নাগরিক কথাটির সাধারণ অর্থ হুইতেছে নগর-অধিবাসী। কিন্তু এই শব্দটির পারিভাষিক বিশেষ একটি অর্থ আছে। রাষ্ট্রের নানা ব্যবস্থায় যাহার অংশগ্রহণের

'নাগরিক' কথার
অধিকার আছে, পৌরবিজ্ঞানে একমাত্র তাহাকেই
নাগরিক বলিয়া অভিহিত করা হয়। এই পৌরঅধিকার বা নাগরিক অধিকার প্রত্যেক সভাদেশের

সামাজিক মান্তবের পরম আকাজ্জিত শ্রেষ্ঠ একটি সম্পদ। পৌরঅধিকার হইতে বঞ্চিত মান্তবের জীবন নানাভাবে বিড়িছিত। আমরা সভ্য মান্তব রাষ্ট্রের প্রতি আন্তব্যতা স্বীকার করিয়া রাষ্ট্রপ্রদত্ত কতগুলি স্তব্যোগস্থবিধা ও অধিকার ভোগ করিয়া থাকি। এই স্থযোগস্থবিধাগুলি দেওয়া হয় নিরুছেগ জীবনযাপনের জন্ত, আমাদের আত্মবিকাশসাধনের জন্ত। উক্ত অধিকারই পৌরঅধিকার—রাজনীতিক অধিকার। রাষ্ট্র আমাদিগকে জীবনরক্ষণের অধিকার দিয়াছে—সম্পত্তিভোগ, সংস্কৃতি ও ভাষা-সংরক্ষণের অধিকার দিয়াছে—ধর্মাচরণের স্বাধীনতা, আপন আপন মতপ্রকাশের স্বাধীনতা দিয়াছে—স্বাধীনভাবে কর্মসম্পাদন ও শিক্ষালাভের অধিকার দান করিয়াছে। এই সকল পৌরঅধিকার ছাড়া রাষ্ট্র কর্তৃক প্রত্যেক নাগরিকের কতগুলি রাজনীতিক অধিকারও স্বীকৃত হইয়াছে। এইগুলি হইতেছে—ভোটাধিকার, সরকারী চাকুরী পাইবার অধিকার। যে-রাষ্ট্র নাগরিকদের যত বেশী অধিকার স্বীকার করে, সেই রাষ্ট্রকেই আমরা তত প্রগতিশীল বলিয়া আখ্যাত করিয়া থাকি।

এইবার আমাদের ব্ঝিতে হইবে, অধিকারসম্ভোগ, এবং দায়িত্ব ও কর্তব্য-বোধ পরস্পর অচ্ছেগ্যভাবে জড়িত। যেখানে অধিকার সেখানেই দায়িত্ব ও কর্তব্য,

নাগরিক অধিকার ও
নাগরিকের দারিত্ব
অধিকার ও
নাগরিকের দারিত্ব
অধিকার দিরাছে ব্যক্তিস্বাধীনতা ভোগ করার—অপর-সব নাগরিকের কর্তব্য

হইতেছে আমার সেই অধিকার কুগ না করা। আবার, আমাকেও দেখিতে হইবে,

আমার কোনো কার্যকলাপে অন্তের স্থায় অধিকারগুলি ক্ষু হইতেছে কিনা। এ গেল নাগরিকের প্রতি নাগরিকের কর্তব্য। অন্তদিকে, রাষ্ট্রের প্রতিও প্রত্যেক নাগরিকের কর্তব্য রহিয়াছে। রাষ্ট্র নাগরিকগণকে যে-সব অধিকার দিয়াছে, তাহার জন্ম রাষ্ট্রকে নাগরিকদের কিছুটা মূল্য অবশ্যই দিতে হইবে। বিনাম্ল্যে, বিনা-কর্তব্য-সম্পাদনে ও বিনাদায়িত্বপালনে কোনো অধিকারই ভোগ করা যায় না।

প্রথমে রাষ্ট্রের প্রতি দায়িত্বশীল নাগরিকের কর্তব্য সম্বন্ধে ত্-একটি কথা বলা ষাক্। যে-রাষ্ট্র কর্তৃক আমাদের মৌলিক অধিকারগুলি স্বীকৃত হইয়াছে, উহার প্রতি দ্বিধাহীন আহুগত্য স্বীকার করা আমাদের সকলের সর্বপ্রথম কর্তব্য। ্যে-

রাষ্ট্রকে আমরা স্ব-ইচ্ছায় গড়িয়া তুলিয়াছি, সেই রাষ্ট্রকে রক্ষা করিবার কর্তব্য ও দায়িত্ব আমাদেরই। বিদেশীয় ও দায়িত্ব আক্রমণ হইতে আপন রাষ্ট্রকে প্রাণের বিনিময়ে হইলেও

রক্ষা করিতে হইবে নাগরিককে। দশের স্বার্থরকার জন্য, সমাজে শান্তি ও শৃত্যলারক্ষার জন্যই রাষ্ট্র আইন রচনা করে। সরকারপ্রণীত ষে-আইন জনক্ল্যাণের বিরোধী নয়, নত মন্তকে সে আইন প্রত্যেক নাগরিকের মানিয়া চলা উচিত। অবশ্র যে-আইন জনস্বার্থের বিরোধী তাহাকে বিধিসমাতভাবে সর্ব-প্রকারে বাধা দিয়া সংশোধিত করিবার প্রচেষ্টা করিতে হইবে। শাসন্যত্ত্র-পরিচালনার জন্ম সরকার কর্তৃক যে-কর ধার্য হয়, সকল নাগরিকের কর্ত্ব্য হইতেছে, সেই কর ষ্ণাসময়ে প্রদান করা। নতুবা রাষ্ট্র কর্তৃক কোনো শাসনকার্যই স্কৃত্যালভাবে সম্পাদিত হইতে পারে না।

ভোটদানের অধিকার স্থসভ্য আধুনিক রাষ্ট্রের নাগরিকগণের খুব বড়ে।
একটা অধিকার। বিচারবৃক্তিসহ সকলের এই পরম বাস্থিত অধিকারটিকে
নির্বাচনকালে ব্যবহার করার দায়িত্ব সত্যই গুরুতর। ভোটদানের অধিকারী
নাগরিকের কর্তব্য হইতেছে, যথার্থ গুণী ও উপযুক্ত নির্বাচনপ্রার্থীকে ভোট দেওয়া।
ভোটাধিকার-ব্যবহারে বিশেষ সাবধানতা অবলম্বন করিতে হইবে। কেন-না,
নাগরিকের ভোটের সহায়তায় যদি অন্থপযুক্ত ব্যক্তিদের দারা সরকার গঠিত
হয়, তাহা হইলে শাসনকার্য ভালরূপে চলিতে পারে না—ইহাতে জনস্বার্থ পদে
পদে কুল্ল হইবার যথেষ্ট সম্ভাবনা রহিয়াছে।

প্রত্যেক নাগরিকের দায়িত্ব ও কর্তব্যের কেন্দ্রন্থলে থাকিবে জনসেবা, দেশসেবা ও রাষ্ট্রের সেবা। ভারতবর্ষ আজ বিদেশীর শাসনশৃঙ্খল ছিন্ন করিয়া তাহার চিরঅভীঙ্গিত স্বাধীনতা অর্জন করিয়াছে। স্কুতরাং রাষ্ট্রকে সর্বপ্রকারে উন্নত করিয়া তুলিয়া দেশের সর্বাঙ্গীণ কল্যাণসাধনের দায়িত্তার বর্তমানে আমাদের উপরই বর্তাইয়াছে। ব্রিটিশ-আমলে ভারতবাদী তাহার আয়া পৌর-অধিকার ভোগ করিতে পারে নাই—বিদেশী শাসকের হাতে তাহার ব্যক্তি-

আধকার ভোগ কারতে পারে নাহ—াবদেশা শাসকের হাতে তাহার ব্যক্তিঅধনিতা পদে পদে ক্ষুপ্ত হইরাছে। বছবিধ নাগরিক
করিতে হইবে

অধিকার হইতে বঞ্চিত ছিল বলিয়া ভারতের মাত্র্য
এতকাল ছঃসহ প্লানির মধ্য দিয়া দিন অতিপাত
করিয়াছে। এখন রাষ্ট্রপরিচালনার সকল ভার পড়িয়াছে ভারতবাসীর উপর।
স্থতরাং বলিতে হইবে, রাষ্ট্রকে স্থপরিচালিত করিবার দায়িত্ব আমরাই ক্ষেছায়
গ্রহণ করিয়াছি। ভারতের নৃতন শাসনতন্ত্র মাত্র্যের গণতন্ত্রসন্মত সকল মৌলিক
অধিকারকে সানন্দে স্বীকৃতি জানাইয়াছে। এই অধিকারগুলি যাহাতে রাষ্ট্রের
প্রতিটি মাত্র্য নিরুপদ্রবে ভোগ করিতে পারে, ইহাদের সহায়তায় যাহাতে প্রত্যেক
নাগরিক আত্মবিকাশসাধন করিতে পারে, সেদিকে আমাদের সকলেরই দৃষ্টি
নিবদ্ধ করা কর্ত্র্য। নিজের অধিকার ও স্বাধীনতাকে অক্ষুপ্র রাথিব, পরের

ভারতবাসী যেন অকুণ্ঠচিতে গ্রহণ করে।
প্রত্যেক ভারতবাসীকে স্থনাগরিকের মহান আদর্শের পথে চলিতে
হইবে। ইহার জন্ম চাই বিচারবৃদ্ধির ফুরণ, আত্মকেন্দ্রিক মনোবৃত্তির দমন,
অজ্ঞতা, উভামহীনতা ও সংকীর্ণ দলাদলি বর্জন এবং আত্মবিকাশের সহায়ক

অধিকার ও স্বাধীনতাকে কখনো ক্ষুপ্ত করিব না, ক্ষুত্রবার্থ বিসর্জন দিয়া রাষ্ট্রের বৃহত্তর কল্যাণসাধনে আত্মনিয়োগ করিব—এই প্রতিজ্ঞাই আজ প্রতিটি

শিক্ষার্জন। নাগরিকদের শিক্ষা ও বিচারবুদ্ধি যদি
সদাজাগ্রৎ থাকে, তাহা হইলে স্থনিয়ন্ত্রিত গণতান্ত্রিক
রাষ্ট্রপ্রতিষ্ঠা সহজ হইয়া পড়ে—শাসনতন্ত্রের পরিচালনায়

অযোগ্য ব্যক্তির স্থান হয় না। আত্মদমন করিতে না পারিলে, স্বার্থপরায়ণতা বিসর্জন দিতে শিক্ষা না করিলে রাষ্ট্রে সর্বসাধারণের বৃহত্তর কল্যাণ কথনো আসিতে পারে না। স্থনাগরিককে সর্বথা সর্বপ্রকার মানসিক জড়তা ও উল্পম্নীনতা পরিহার করিতে হইবে, নিজের স্বাধীনতা সম্পর্কে সতত সতর্ক থাকিতে হইবে, রাষ্ট্রের প্রত্যেকটি কাজে সম্পূর্ণ আত্মনিয়োগ করিতে হইবে। অপরে করিবে, এই কাজটি আমার না করিলেও চলে—এইরূপ মনোরুত্তি নিজের তথা সমগ্র দেশের অকল্যাণ ডাকিয়া আনে। স্বাধীনতাম্প্হার অভাব ঘটিলেই শাসনতন্ত্র পরিচালকগণ নাগরিকের অধিকারের প্রতি উদাসীন হইয়া পড়েন, কলে কথনো কথনো সরকার স্বৈরাচারী পর্যন্ত হইয়া উঠেন। আপনার কর্তব্যকর্মে নাগরিকের উদাসীনতাই ব্যক্তিস্থাধীনতার অপমৃত্যুর কারণ।

রাজনীতিক দল না থাকিলে প্রকৃত গণতন্ত্র প্রতিষ্ঠিত হইতে পারে না সত্য, কিন্তু দলীয় আদর্শের নামে সংকীর্ণ দলাদলি নাগরিকরা অবশুই বর্জন করিবে। আত্মকল্ছ জাতির অপ্যাতমৃত্যুর হেতু হইয়া দাঁড়ায়। স্বার্থপ্রতা ও দলগত

সংকীর্ণতা পরিহার করিয়া চলা আমাদের প্রধান গণতন্ত্র ও বিভিন্ন রাজনীতিক দল দেশদেবা করিব। তবে মনে রাখিতে হইবে, আমাদের

দেশপ্রেম যেন উগ্ররূপ ধারণ করিয়া অপর দেশের স্বাধীনতাহরণে মাতিয়া না উঠে। প্রতিমৃহুর্তে আমাদের স্মরণ রাধা কর্তব্য যে, আমরা শুধু ভারতের অধিবাসী নই, আমরা বিশ্বসমাজেরও অধিবাসী। তাই জাতীয়তাকে ক্রমশ আন্তর্জাতিকতার দিকে পরিচালিত করাই নাগরিকের একটি মহৎ আদর্শ হওয়া উচিত।

ভারতীয় রাষ্ট্রের নাগরিকদের সমুখে আজ বিরাট দায়িত্ব ও কর্তব্য রহিয়াছে। প্রায় ছইশত বংসর ভারতবর্ষ শাসনের পর সামাজ্যবাদী ইংরেজ জাতি বাধ্য হইয়া এদেশ পরিত্যাগ করিয়া গিয়াছে। কিন্তু তাহারা পিছনে রাধিয়া গিয়াছে মহাশুশানের ভগ্নস্তূপ। অশিক্ষা,

ষাধীন রাষ্ট্রের কুশিক্ষা ও অবিশ্বাশু তৃঃপদারিদ্যের গভীরে ভারতবাসী নাগরিকের দায়িত্ব বিরাট আজ নিমজ্জমান। হিন্দুমুসলমানের আত্মঘাতী কলহ

দেশের সংহতিশক্তিকে বিনষ্ট করিয়া দিয়াছে। আমাদের হুর্ভাগ্যবশত অথণ্ড ভারতবর্ষ আজ দ্বিধাবিভক্ত। মাহুষের অপরিমিত লোভ আর স্থার্থান্ধতা কোটি কোটি মাহুষকে আজ মৃত্যুর দিকে ঠেলিয়া দিতেছে। এই যে ভয়াবহ প্রতিকৃল পরিস্থিতি, ইহার বিরুদ্ধে ভারতের সকল নাগরিককে সংগ্রাম করিতে হইবে। অশিক্ষা, কুশিক্ষা, তৃঃখদারিদ্রা বিদ্রিত করিয়া ভারতকে জগতের শ্রেষ্ঠ গণতান্ত্রিক রাষ্ট্রে পরিণত করিতে হইবে। সেজন্ম আমাদের প্রত্যেকের স্থনাগরিকের আদর্শ অন্ত্যরণ করিয়া চলা একান্ত কর্ত্য। এতদিনের সংগ্রামের পর যে-স্বাধীনতা আমরা লাভ করিয়াছি, আমাদের অশুভ বুদ্ধি যেন তাহার শক্র হইয়া না দাঁড়ায়। নাগরিকের দায়ির ও কর্ত্য যথায়থ পালন করিতে পারিলে আমরা স্বাধীন জাতির মহান গৌরব কখনও হারাইব না।

AND AND AND THE PARTY OF THE PA

1977年 1980年 1994年 南北京 1984年 1

## ছাত্রসম্প্রদায় ও ৱাজনীতি

্রিচনার সংকেতস্ত্ত ঃ ছাত্রদমাজের রাজনীতিক আন্দোলনে যোগদান-ব্যাপারের দপক্ষেও বিপক্ষে বিভিন্ন মত—অতীত ও বর্তমান ভারতের দমাজজীবনের পটভূমিকা—দেকালের নিরুপদ্রব জীবনবাত্রা— ছাত্রদের কাছে অধ্যয়ন তপস্তাম্বরূপ ছিল—সমাজজীবনের ক্রত রূপান্তর—রাজনীতির ঝড়ো-ছাত্রদলকে প্রশ্ করিয়াছে—ছাত্রআন্দোলন ও রাজনীতিক চেতনা—দমাজদেবা, জনদেবা, দেশদেবা—দেশের দেবাকার্যওরাজনীতির মধ্যে দম্পর্ক কতথানি—ছাত্রজীবন জ্ঞানার্জন ও চরিত্রগঠনের প্রশস্ত সময়—রাজনীতিক আন্দোলনে ছাত্রসম্প্রদায় কীরূপ অংশ গ্রহণ করিবে—স্বাধীন ভারতে ছাত্রদলের দারিত্ব—উপসংহার।

রাজনীতিচর্চা এবং রাজনীতিক আন্দোলনে ছাত্রসমাজের সক্রিয় অংশ গ্রহণের ঔচিত্য-অনৌচিত্য-বিষয়ে বিভিন্ন শ্রেণীর লোক বিভিন্ন মত পোষ্ট্রণ

ছাত্রদল রাজনীতিতে যোগ দিবে কিনা ঃ বিভিন্ন মত করেন। সত্যই বিষয়টির সপক্ষে ও বিপক্ষে নানাবিধ যুক্তিতর্কের অবতারণা করা চলে। একশ্রেণীর ব্যক্তি অভিমত প্রকাশ করেন, ছাত্রজীবন অধ্যয়ন ও জ্ঞানার্জনেরই প্রশস্ত ক্ষেত্র—রাজনীতির ঘুর্ণিপাকে

পড়িয়া ছাত্রদলের বিভান্ত হওয়া সমর্থনযোগ্য নয়। আবার, আর-একদল চিন্তানায়ক বলেন, রাজনীতিক চেতনা আজ রাষ্ট্রের সর্বন্তরে পরিব্যাপ্ত হইয়াছে, ধনতাত্ত্বিক সমাজব্যবহার আর্থনীতিক প্রতিক্রিয়া সমাজতন্ত্র ও গণতত্ত্বের প্রতিষ্ঠা সম্পর্কে সকল মানুষকে সচেতন করিয়া তুলিয়াছে। বর্তমানের ছাত্রসম্প্রনায়ও সামাজিক মানুষ, স্নতরাং রাজনীতিচর্চা হইতে তাহারা দূরে সরিয়া থাকিতে পারে না—আধুনিক জগতে কেবল গ্রহকীট হইয়া পড়িয়া থাকা তাহাদের পক্ষে সন্তব নয়।

অতীত দিনের ভারতবর্ষে ছাত্রদল অধ্যয়নকে কঠোর তপস্থারূপেই গ্রহণ করিয়াছিল। তথন সমাজে বিরাজ করিত নিরুপদ্রব শান্তি—সর্বগ্রাসী আর্থিক

অতীত ও বর্তমান ভারতের সমাজজীবন চিন্তা মান্তবের জীবনকে বিত্রত করিয়া তুলিত না, তৃষ্ট রাজনীতির আবর্তসংকুল প্রবাহ সমাজের স্তরে স্তরে মারাত্মক চোরাবালি সৃষ্টি করিত না। তাই সে-যুগে

ছাত্রদের পক্ষে নিরবচ্ছিন্ন অধায়ন ও জ্ঞানার্জন বাধাগ্রস্ত ছিল না। গুরুগৃহে, বিভানিকেতনে যথোপযুক্ত শিকালাভ করার পর সেকালের ছাত্রদল অতি

সহজভাবেই সংসারজীবনে প্রবেশ করিয়া আপন আপন কর্তব্য নিশ্চিন্ত মনে পালন করিত। কিন্তু সেকাল আর একালের মধ্যে অনেক পার্থক্য। বর্তমানের ममाजनीिं वर्षनीिं अ ताजनीिं वर्षा विश्रून পরিবর্তন ঘটিয়াছে। রাজনীতিক্ষেত্রে জ্রুত রূপান্তর সমাজিক মানুষকে সজোরে নাড়া দিতেছে—শ্রেণী-সংগ্রামের ঝড়োহাওয়ায় বর্তমানে দরিদ্রের পর্ণকূটীর হইতে রাজার প্রাসাদ পর্যন্ত ঘন ঘন কাঁপিয়া উঠিতেছে। সমাজব্যবস্থা ও রাষ্ট্রব্যবস্থা-পরিবর্তনের সঙ্গে সঙ্গে অধ্যয়নের জন্ম উৎসগাকৃত ছাত্রসম্প্রদায়ের মানসলোকেও তাই আজ এক নবতন প্রাণচেতনা উদ্বেশ হইরা উঠিয়াছে। সেজ্য বর্তমানের ছাত্রদল গ্রন্থের জগৎ হইতে ক্ষণে ক্ষণে বহির্জগতে তাহাদের দৃষ্টিকে প্রসারিত করিয়া ধরিতেছে। জীবনচেতনা যাহার আছে, যুগধর্মকে সে অস্বীকার করিতে পারে না।

একথা স্বীকার্য যে, ছাত্রসম্প্রদায় আজ দেশের বিভিন্ন রাজনীতিক আন্দোলনের সঙ্গে প্রত্যক্ষভাবে জড়িত হইয়া পড়িয়াছে। বর্তমানের ছাত্র-আন্দোলনকে বৃহত্তর রাজনীতিক ক্ষেত্র হইতে বিচ্ছিন্ন করিয়া দেখা চলে না।

পরিস্থিতি ও ছাত্রদমাজ

যেখানে অন্তায়, অবিচার, অত্যাচারীর স্পর্ধা মাথা বর্তমান রাজনীতিক তুলিয়া দাঁড়ায়, সেথানেই দেশের যুবশক্তি তাহার সকল শক্তিসামর্থ্য লইয়া ঝাঁপাইয়া পড়িতেছে জনসমাজের

প্রতি কর্তব্যবোধহেতু—তাহারা নীরবে অনাচার-অত্যাচার বরদান্ত করিতে পারিতেছে না। রাষ্ট্রের আর্থনীতিক আবহাওয়া এবং কোনো কোনো কেত্রে রাজনীতিক প্রতিক্রিয়াশীলতা এরূপ পরিস্থিতির জন্ত যে কিছুটা দায়ী, একপা অস্বীকার করিবার উপায় নাই। 'ছাত্রাণাং অধ্যয়নং তপঃ' মন্ত্রটিকে এ যুগের ছাত্রদল অফরে অক্ষরে পালন করিতে পারিতেছে না বলিয়া তাহাদের অভিভাবক, বহু শিক্ষাবিদ্ এবং দেশনেতা তুশ্চিন্তাগ্রস্ত হইয়া পড়িয়াছেন সত্য, কিন্তু এই অনিচ্ছাকৃত অপরাধের জন্ম ছাত্রসম্প্রদায়ের উপর সকল দোষ চাপাইয়া দেওয়া কতথানি সমীচীন, তাহা সত্যই চিন্তা করিয়া দেখিবার বিষয়।

আন্তর্জাতিক পরিস্থিতির এই ক্রত পটপরিবর্তনের যুগে ছাত্রদল যে রাজ-নীতির সম্পর্ক হইতে সম্পূর্ণ বিচ্ছিন্ন থাকিতে পারে না, একথা স্বীকার করিয়া

দ্রুত পটপরিবর্তন

লইয়াই ছাত্রসমাজ ও রাজনীতি সম্বন্ধে আমাদের আন্তর্জাতিক পরিস্থিতির অভিমত এখানে ব্যক্ত করিতেছি। শুধু গ্রন্থের জগতে নিবদ্ধ থাকিয়া নিরবচ্ছিন্ন জ্ঞানার্জনই ছাত্রসম্প্রদায়ের

একতম আদর্শ ও কর্তব্য বলিয়া আমরা মনে করি না। ছাত্রদলকে সমাজের বর্তমান পরিপ্রেক্ষিতে জীবন ও জগৎকে নৃতন করিয়া যাচাই করিয়া লইবার সামর্থ্য অর্জন করিতে হইবে; সমাজদেবা, জনদেবা, দেশসেবায় তাহাদিগকে সক্রিয় অংশ গ্রহণ করিতে হইবে। কিন্তু এই সকল সেবাকার্থের সঙ্গে যে জটিল রাজনীতির একটা সুস্পষ্ট পার্থকা রহিয়াছে, তাহার সীমারেপাটিও ছাত্রদিগকে চিনিয়া লইতে হইবে। রাজনীতিক আন্দোলনে সক্রিয় অংশ গ্রহণ করিলেই দেশের প্রতি সকল কর্তব্য শেষ হইয়া যায় না। রাষ্ট্রকে, দেশকে, সমাজব্যবস্থাকে উন্নত ও সর্বপ্রকার কলঙ্কমুক্ত করিয়া তুলিতে হইলে এমন সহস্র সহস্র প্রায়েজন—যাহারা জ্ঞানে, চিন্তায়, বুদ্ধিতে, চরিত্রবলে যথার্থই শক্তিমান।

ভবিষ্যতের এই শক্তিমান মান্ত্র আত্মগোপন করিয়া রহিয়াছে বর্তমানের অগণিত শিক্ষার্থীর মধ্যেই। যে-দেশে রহিয়াছে অজ্ঞ জানী, বিজ্ঞানী, চিন্তানায়ক,

শিল্পী, সাহিত্যিক, কর্মী, সে-দেশকেই আমরা বলি ভারদের ছবিত্বও লোক প্রান্থিত।
ভারদের ভবিত্বও লালিকাত।
ভারদের ভবিত্বও লালিকাত।
ভারদের হিবাদিতে হইবে। জ্ঞান অর্জন, চরিত্রগঠন, মনুস্থাছের সর্বাজীণ বিকাশসাধন এবং দেশের ইতিহাস, সংস্কৃতি আর ঐতিহ্বের সঙ্গে পরিচিতির প্রশন্ত ক্ষেত্র হইল ছাত্রজীবন। এই অমূল্য ছাত্রজীবনকে উপেকা করিয়া, ছাত্রধর্ম হইতে বিচ্নুত হইয়া, রাজনীতির ঘূর্নীপাকে প্রতিদিন আত্মানমজ্ঞান করা যে বাস্থানীয় নয়, নিবিষ্ট মনে একটু চিন্তা করিলেই ইহার সত্যতা ছাত্রসম্প্রদায় নিশ্চয়ই উপলব্ধি করিতে পারিবে। ছাত্রদের জীবনে রাজনীতিচর্চার স্থান আছে, কিন্তু রাজনীতিচর্চাকেই তাহারা যেন তাহাদের প্রধান কর্মকৃত্য বলিয়া মনে নাকরে। তাহারা আগে ছাত্র, পরে দেশসেবক—এই সত্যটি মনে রাখিলে, নানাবিশুন্থালা ও উচ্ছুন্থানতার হাত হইতে ছাত্রদল সহজেই মুক্ত হইতে পারিবে বলিয়া আমাদের বিশ্বাস।

রাজনীতির ক্ষেত্রে সফলতা অর্জন করিতে হইলে দেশের আভান্তরীণ গতিপ্রকৃতি সম্পর্কে অভিজ্ঞতাসঞ্চয়ের প্রয়োজন আছে। লোকচরিত্র ও রাজনীতির আ, আ-শিক্ষাও লাভ করে নাই, এরূপ ছাত্র যদি রাজনীতিক আন্দোলনে নির্বিচারে ঝাঁপাইয়া পড়ে, তাহা হইলে নিজের এবং দেশের কাহারও কল্যাণ সাধিত হয় না। সে-ক্ষেত্রে অমূল্য ছাত্রজীবনের অপচয়টাই শুরু বড়ো হইয়া উঠে, আর এই অপচয় জাতীয় জীবনে শোচনীয় ব্যর্থতাকেই ডাকিয়া আনে। শিক্ষা, সমাজ, বাত্তব জীবন ও রাষ্ট্রের সম্পর্কে বছদশিতা লাভ না করিয়া রাজনীতিক আন্দোলনে সক্রিয় অংশ গ্রহণ করা আত্মহত্যারই সামিল।

ছাত্রদের চিত্ত সাধারণত ভাবাবেগপ্রবণ। অনেক স্বার্থান্নেষী দেশনেতা ছাত্রদলের এই ভাবপ্রবণতার স্থযোগ লইয়া তাহাদিগকে আপন আপন দলগত স্বার্থসিদ্ধির কাজে নিযুক্ত করিতে কুণ্ঠাবোধ করেন না। ইহাতে দেশের রাজনীতি ষেমন কলুষিত হইয়া উঠে, তেমনি ছাত্রেরাও উত্তেজনার মূহুর্তে তাহাদের উচ্চাদর্শ

ভ্রষ্ট হয়। বর্তমান কালের বিভালয়-**१**इंटि রাজনীতির ঝড়ো-হাওয়া মহাবিতালয়গুলির দিকে দৃষ্টিপাত করিলেই স্পষ্ট বুঝা যায় ও ছাত্রদমাজ ষে, শিক্ষানিকেতনসমূহ আজ ধীরে ধীরে রাজনীতিক

আন্দোলন ও সংকীর্ণ দলাদলির কেন্দ্র হইয়া উঠিতেছে। তুচ্ছ বিষয় লইয়া কথায় কথার ধর্মঘটের আশ্রয় লওয়া ছাত্রদের যেন অভাবে দাঁড়াইয়া গিয়াছে। শৃঙ্খলা, নিষ্মান্ত্রতিতা, বিভান্তরাগ, শিক্ষাজীবনের প্রতি শ্রদ্ধা প্রভৃতি বিষয়ে ছাত্রসম্প্রদায় মে এখন নিতান্ত উদাসীন হইয়া পড়িয়াছে, এ বিষয়ে সন্দেহের অবকাশ নাই। দেশের এরূপ একটি অবস্থা কখনো বাস্থনীয় নয়।

বিভানিকেতনে ছাত্রদের বিতর্কসভায় খনেশের ও বিদেশের রাজনীতিক অবস্থাবিষয়ে, জাতির বিবিধ সমস্তা সম্পর্কে কিছুটা আলোচনা চলিতে পারে— সময়ে সময়ে শ্রেছেয় ও খ্যাতিমান রাজনীতিবিদকে শিক্ষালয়ে আমন্ত্রণ জানাইয়া সারগর্ভ বক্তৃতার বন্দোবন্ত করাও যাইতে পারে। ইহাতে ছাত্রদের রাজনীতিক জ্ঞান বর্ষিত হয়, চিন্তার নানামুখী প্রসার সাধিত হয়,

ছাত্রদল রাজনীতিতে কতথানি বক্তৃতা করিবার শক্তিসামর্থ্যও বাড়ে। জাতীয় জীবনে অংশ গ্রহণ করিবে কোনো চরম মুহুর্ত না আসিলে, আমাদের মতে,

ছাত্রদের রাজনীতিতে সক্রিয় অংশ গ্রহণ না করাই ভালো। ছাত্রশক্তি যুবশক্তি —দেশের মেরুদগুস্কপ। তাহাদের মধ্যে মহুস্থাতের সর্বাদীণ উদ্বোধন ঘটিলে জাতির ভবিশ্বৎ উজ্জ্বল হইয়া উঠিবে। বড়ো কাজ করিতে গেলে আগে তাহার অনুরূপ শক্তি অর্জন করা প্রয়োজন। সেইজন্মই তো কবিগুরু বলিয়াছেন: 'তোমার পতাকা যারে দাও তারে বহিবারে দাও শকতি'। পাঠ্যজীবনে ছাত্র-সম্প্রদায়কে এই শক্তি—চরিত্রশক্তি, আত্মপ্রত্যয়শক্তি, জ্ঞানশক্তি, বিচারবুদ্ধির শক্তি— যথাসাধ্য অর্জন করিতে হইবে।

দেশ আজ স্বাধীন হইরাছে, স্বাধীন ভারতে ছাত্রদলের দায়িত্ব ও কর্তব্য পূর্বাপেক। বহুগুণ বাড়িয়া গেল। স্ববিধ শক্তিতে শক্তিমান হইয়া তাহার। মাতৃভূমির গৌরব বর্ধিত করিয়া তুলুক, ইহাই আমাদের অন্তরতর কামনা।

CONTRACTOR OF THE PROPERTY OF

CAN THE PROPERTY OF THE PROPER

### ধনতন্ত্র ও সমাজতন্ত্র

্রিচনার সংক্তেত্ত্ত্ত্ত্ত্ত্ত সমাজব্যবস্থার ক্রমপরিবর্তন—ধনতন্ত্রের পরিচয়—ধনতন্ত্রের ক্ষতিকর প্রভাব—ধনতন্ত্রের স্বরূপ—ধনতন্ত্রের দান—ধনতন্ত্রের অনিবার্ধ সংকট—সমাজতন্ত্রের পরিচয়—সমাজতন্ত্রের স্বরূপ—সমাজতন্ত্রী সমাজে উৎপাদন ও বন্টন—সমাজতন্ত্র ধনতন্ত্রের অবক্তরাবী পরিণতি—উপসংহার।

### 1131

ধনতন্ত্র ও সমাজতন্ত্র কথা-তৃইটি একটা বিশেষ সময়ের বিশেষ সামাজিক ব্যবস্থার নিরূপক। সেজন্ত ধনতন্ত্র ও সমাজতন্ত্রকে সম্যক্তাবে বুঝিতে হইলে ঐতিহাসিক পটভূমিকায় ইহাদিগকে দেখার প্রয়োজন আছে। সমাজতন্ত্র কিংবা ধনতন্ত্র, কোনোটাকেই মান্ত্র আপন হইতে সমাজের উপর আরোপ করে নাই। সামাজিক বিবর্তনের এক অবস্থাকে বলা হয় ধনতন্ত্র, এবং সেরূপ অন্ত এক অবস্থাকে বলা হয় সমাজতন্ত্র।

সমাজে পরিবর্তন আদে সমাজেরই আভ্যন্তরীণ শক্তিনিচয়ের গতিপ্রভাবে, এক অবস্থা হইতে অন্ত অবস্থার সমাজ উন্নীত হয় ইহার স্বতঃবিকাশে। সমাজের এই অবস্থাগুলিই ইতিহাসে ভিন্ন ভিন্ন নামে চিহ্নিত সমাজবাবস্থার ক্রমবিবর্তন ইইয়াছে। স্কতরাং ধনতদ্ভের প্রকৃত ব্যাখ্যা ও স্করপলক্ষণ-নিরূপণ সম্ভব এই ধনতান্ত্রিক সমাজব্যবস্থার উৎপত্তি, গতি ও পরিণতি-বিশ্লেষণ করিয়া। সেই রকম সমাজভন্তের ব্যাখ্যাও নির্ভর করে সমাজতন্ত্রী সমাজের যথাষণ বিশ্লেষণের উপর।

প্রথমে আমরা ধনতাত্রিক সমাজব্যবস্থার আলোচনা করিব। এই আলোচনার ভিতর দিয়া সমাজের রাষ্ট্রনীতিক ও সাংস্কৃতিক যে-চিত্র পাওয়া যাইবে, সেই সমগ্র রূপটিকেই ধনতন্ত্র-নামে অভিহিত করা হইয়াছে। কিন্তু সংকীর্ণভাবে বিচার করিলে ধনতন্ত্র শুধু একটি বিশেষ আর্থনীতিক ব্যবস্থাই নিরূপিত করে।

আঠারো শতকের মাঝামাঝি সময়ে ধনতান্ত্রিক সমাজব্যবস্থা ইউরোপে রূপ পরিগ্রহ করে। ইহার পূর্বে সেখানে বে-সমাজব্যবস্থা প্রচলিত ছিল উহাকে সামন্ততন্ত্র আখ্যা দেওয়া হইয়াছে। এই ব্যবস্থার মধ্যে লক্ষ্য করিবার বস্তু ছিল— জমির উপর একটি বিশেষ শ্রেণীর একচেটিয়া অধিকার, রাজনীতি ও ধর্মীয় অনুশাসনের ক্ষেত্রে মৃষ্টিমেয় মানুষগোষ্ঠীর একচ্ছত্র আধিপতা। দেশের উৎপাদন, বণ্টন ও বাণিজা উপরি-উক্ত সম্প্রদায়ের লোহশাসনের ফলে সুষ্ঠু বিকাশের পথ

খনতন্ত্রের পরিচর
থাকিয়াও ধীরে ধীরে একটি নৃতন শ্রেণী জন্ম নিল।
প্রাপতিশীল এই নবজাত শিল্পীসংঘের ঐক্যবদ্ধ সংগ্রামের ফলে ধীরে ধীরে কয়েকটি
বড়ো বড়ো দেশে সামস্তর্প্রথার হর্ভেছ হুর্গ ধূলিসাৎ হইয়া গেল। ফলে দেশের
বাণিজ্য ও উৎপাদনে অবাধ অধিকার দেখা দিল, ভূমির উপর পূর্বের একচেটিয়া
অধিকার বিলুপ্ত হইল—অক্সদিকে দেখা দিল রাজনীতিক ক্ষমতার গণতান্ত্রিক
প্রেয়াগ। সামস্তর্প্রথার আর্থনীতিক নানা বাধা দ্ব হওয়ার ফলে পুঁজির উদ্ভ
ক্রতবেগে বাড়িয়া চলিল। পুঁজির মালিক ফাহারা তাহারা আর্থিক ক্ষেত্রটি দেখল
করিয়া নেওয়ার ফলে দেশের রাজনীতিক ক্ষমতাও তাহাদের আয়ত্তে আসিল।
ধীরে ধীরে এই যে একটা নৃতন সমাজবাবস্থার উত্তব হইল—ইহারই নাম ধনতন্ত্র।

ধনতত্ত্রের শুধু আর্থনীতিক দিকটা বিচার করিয়াও ইহার একটা সংজ্ঞা নিধারণ করা সম্ভব। ধনতত্ত্র হইতেছে সেই সমাজব্যবস্থা, যেখানে উৎপাদনের

যন্ত্রপাতি বা পুঁজির উপর রহিয়াছে ব্যক্তিগত অধিকার, এই উৎপাদনকে নিয়ন্ত্রিত করে মালিকের ব্যক্তিগত প্রভাব
লাভের হিসাব। সামন্তপ্রধার পূর্বেকার আর্থিক অনু-

শাসন দ্বীভূত হইয়া ষাওয়ার পর পুঁজির জয়য়াত্রা স্কুরু ইয়াছিল, পুঁজির মালিক জমির মালিককে সর্ববিষরে পরাস্ত করিয়া অগ্রসর হইতেছিল। ইহাতে ক্রমশ পুঁজির কলেবর বৃদ্ধি পাইতে লাগিল। দেশে ছোটছোট গৃহশিল্পের স্থানে বিরাট বিরাট কলকারখানা স্থাপিত হইল—কুটারশিল্পীকে ধীরে ধীরে পথে আসিয়া লাড়াইতে হইল। ইহারই প্রতিক্রিয়াস্কর্প কলকারখানায় দেখা দিল সহস্র সহস্র মজুর। সমাজব্যবস্থার এই পরিবর্তনধারাটির মধ্যে ধনতত্ত্বের মূল আর্থনীতিক স্ত্ত্ত্তলি ধরা পড়ে।

প্রথমত, ধনতত্ত্ব পুঁজির উপর ব্যক্তিগত মালিকানা থাকিবে, উহা ষে-কোনো ভাবে পুঁজি নিয়োগ করিতে পারিবে। দিতীয়ত, ব্যক্তিগত মুনাফাই হইল পুঁজিনিয়োগের একমাত্র নিয়ামক। ধনতাত্ত্রিক ধনতত্ত্ত্বের ফ্রপ সমাজেউৎপাদন নিয়ন্ত্রিত করে মুনাফার হিসাব, চাহিদার নয়। তৃতীয়ত, শ্রমিকশোষণের উপরই মুনাফার হার নির্ভর করে। কাজেই আর্থিক ক্ষেত্রে সমাজ তুইভাগে বিভক্ত হইয়া গেল, দেখা দিল তুইট শ্রেম্বী—

মালিক ও শ্রমিক। উৎপাদনের যন্ত্রপাতির উপর মালিকের একচ্চ্ত্র অধিকার, মালিক শ্রমিককে উৎপাদনযন্ত্রের সঙ্গে যুক্ত করিয়া দেয় তাহার কারখানায়। ফলে, দলে দলে মজুর শোষিত হয়, অক্সদিকে ধনিকশ্রেণীর লভ্যাংশও বিপুলভাবে বাড়িয়া যায়।

সামন্ততন্ত্রের পাশমুক্ত হইয়া ধনতন্ত্রের বিজয়রথ কয়েক দশক পর্যন্ত অব্যাহত গতিতে অগ্রসর হইল। ধনতন্ত্রের সমাজকল্যাণপ্রস্থ দান এ সময়েই দেখা যায়। শিল্পে, বিজ্ঞানে, সাহিত্যে, ধর্মগংস্কারে, রাজনীতিক ক্ষেত্রে—সর্ব্রই একটা বিশেষ উন্নতি পরিলক্ষিত হইল। আর্থিক ক্ষেত্রে দেখা যায়,

ধনতন্তের দান

দেশের ঐশ্ব পুঁজিবাদীর প্রচেষ্টার বহুগুণ বৃদ্ধি পাইল।
কলকার্থানা, রেললাইন, টেলিগ্রাফ, টেলিফোন, বিদ্যুৎ, স্মীমার, খনিজজুবাআহরণ, নানা বিস্মাকর ষত্ত্রের আবিদ্ধার পুঁজিবাদীর প্রচেষ্টারই ফল। পূর্বতন
সামস্ততান্ত্রিক সমাজের সহিত তুলনা করিলে এই একটি বিশেষ সময়ের ধনতান্ত্রিক
সমাজকে প্রগতিশীল বলা যাইতে পারে। স্কুতরাং দেখা যায়, দেশে একদিন
ধনতন্ত্রের একটি বিকাশমুখী ঐতিহাসিক অধ্যার ছিল।

কিন্তু ধনতান্ত্রিক আর্থিক ব্যবস্থাও ক্রমে বিপদের সন্মুখীন হইল। যেআর্থিক ব্যবস্থার মূলভিত্তি মুনাফা, সেই ব্যবস্থা মুনাফার হারের হ্রাসর্দ্ধির জন্ম মাঝে
মাঝে বানচাল হইয়া যাইতে বাধ্য। কার্যত দেখা
ধনতন্ত্রের অনিবার্য

ধনতন্ত্রের অনিবার্থ
সংকট
সংকট
অবশুভাবী ফল হইল মুনাফার বিলোপ ও ব্যবসায়-

সংকট। এইজন্ম নিশ্চিত বেকারসমস্থা ও দারিত্রা ধনতন্ত্রের সঙ্গে এক সময় অঙ্গানীভাবে জড়িত হইয়া পড়িতে বাধ্য।

ধনতন্ত্রের ক্ষতিকর প্রকৃতি দেখা দিল ইহার দ্বিতীয় অধ্যায়ে— যখন ধনতান্ত্রিক বনিয়াদ আর্থিক সংকটের গভীর আবর্তের মুখোমুথি আসিয়া দাঁড়াইল। সেজস্ত বর্তমানে ধনতন্ত্রের আর কোনো প্রগতিশীল দান পরিলক্ষিত হয় না। রাষ্ট্রে একনায়ক্ম, শিল্পে একচেটিয়া অধিকারবিস্তার, বাণিজ্যিক বিরোধ, বিজ্ঞানের কণ্ঠরোধ, সংস্কৃতির বর্বর রূপান্তর, স্বার্থবিস্তারের জন্ত পুনঃপুনঃ সংগ্রাম ইত্যাদি ধনতন্ত্রকে বাঁচাইয়া রাখিবার জন্ত বিশেষ উপায়রূপে দেখা দিয়াছে। এই কারণেই ধনতন্ত্র এখন ঐতিহাসিক ধারাবাহিকতার পরিপন্থী ও মানবসমাজের অগ্রগতির পথে প্রতিবন্ধক হইয়া দাঁড়াইয়াছে।

#### 1 2 1

অপরদিকে, সমাজতন্ত্রকে বুঝিতে হইলে অনুরূপভাবে ইহার উৎপত্তি, গতি ও পরিণতির দিকে লক্ষ্য রাখিতে হইবে। ধনতন্ত্রকে যেমন সামন্তপ্রথার পট-ভূমিকায় বিশ্লেষণ করা হইরাছে, সেইরূপ সমাজতন্ত্রকেও ধনতন্ত্রের প্রেক্ষাপটে বিচার করাই বিজ্ঞানসন্মত। সামন্তপ্রথার মধ্যে যেমন সমাজতন্ত্রের পরিচয় নকজাত শিল্লীশ্রেণী প্রচলিত আইনকান্থনের ঘারা বাধা-প্রাপ্ত হইয়া নৃতন সমাজ গড়িয়া তুলিয়াছিল বৈপ্লবিক প্রচেষ্টার ভিতর দিয়া, তেমনি ধনতন্ত্রের আবেষ্ঠনীতে জাত শ্রমিকশ্রেণীও আপন শ্রেণীশ্রাহের প্রেরণায় নৃতন সমাজ, নৃতন আর্থিক কাঠামো ও নৃতন রাষ্ট্রিক ব্যবস্থাস্থাপনে উত্যোগী হইল রক্তাক্ত বিপ্লবের মধ্য দিয়া।

সমাজতান্ত্রিক সমাজে কতকগুলি বিশিষ্ট আর্থিক পরিবর্তন পরিলক্ষিত হয়। এরপ সমাজে ভূমি, কলকারথানা, যানবাহন, খনিজন্তব্য ইত্যাদি উৎপাদনের যন্ত্রপাতি ও বিবিধ সামগ্রীর উপর ব্যক্তিগত অধিকার বিলুপ্ত হইয়াছে। সে**জন্ত** সমাজতান্ত্রিক সমাজের প্রথম কর্তব্য-ব্যক্তিগত সমাজতম্বের স্বরূপ উৎপাদনের উপায়গুলিকে জাতীয় সম্পদে পরিণত করা। वाक्तिग्र व्यक्षिकांत्रालारभत माम्बर दिनीय खाषि वामिया भए। नाश शहन, দেশের সমস্ত সম্পদকে একটি স্থচিত্তিত পরিকল্পনা অনুষায়ী উৎপাদনে নিয়োগ। मूनाकात लाए वाङि किश्वा मुख्यनाय त्यथात निष्कतन मून्यन छेश्यानत्तत दक्षाव ব্যবহার করিতে পারে না, সেখানে উৎপাদন-ব্যাপারে দেশের সম্পদ নিয়োগ করার দায়িত সমগ্র সমাজকেই গ্রহণ করিতে হয়। এজন্ত কোন্ শিল্পে কত সম্পদ নিয়োজিত হইবে, এবং দেশের রক্ষাব্যবস্থার জন্ম, জনসাধারণের ব্যবহারের জন্ম, ভবিশ্বং ধনোংপাদন চালু রাখিবার ও উহার গতি বৃদ্ধি করিবার জন্ম কীভাবে সমস্ত সম্পদকে ভিন্ন ভিন্ন বিভাগে বণ্টন করা হইবে, তাহার স্নচিন্তিত পরিকল্পনাও প্রয়োজন। সমগ্র সমাজের ব্যবহারের জন্ত সমাজপরিকল্পিত উৎপাদনব্যবস্থারই নাম সমাজতর।

সমাজের এই অবস্থায় প্রত্যেক মাতুষকেই সাধ্যাত্মযায়ী সামাজিক উৎপাদনে সাহায্য করিতে হয়, এবং প্রত্যেকেই তাহাদের নিজ নিজ সমাজতন্ত্রী সমাজে কর্ম ও সামর্থ্য অত্যায়ী পুরস্কৃত হয়। সমাজতন্ত্রের উৎপাদন ও বন্টন দ্বিতীয় অধ্যায় বা সাম্যবাদী ব্যবস্থায় বণ্টনপ্রথার পরিবর্তন ঘটিবে বলিয়া সমাজতন্ত্রবাদিরা আশা করিয়া থাকেন। তথন প্রত্যেকেই আপন আপন প্রয়োজন অত্সারে উৎপাদিত সামগ্রী ভোগ করিতে পারিবে। সমাজতত্ত্বে শ্রমিকই রাষ্ট্রশক্তি অধিকার করিয়া জনগণের কল্যাণে তাহা ব্যবহার করে। ইহাতে অর্থনীতি ও রাজনীতি উভয়ই ক্রমশ সমাজতন্ত্রী হইয়া উঠে।

রাশিয়ায় বিপ্লবের মধ্য দিয়া এই নৃতন সমাজ জন্মলাভ করে। সমাজের ঐতিহাসিক পরিবর্তনধারা লক্ষ্য করিলে দেখা যায়,সমাজতন্ত্র ধনতন্ত্রের অব্শুন্তাবী পরিণতি। ধনতন্ত্রের মধ্যে যে-আত্মহত্যার বীজ নিহিত আছে, তাহারই ফলে

একদিন তাহার মৃত্যু অনিবার্য হইরা উঠে। তুঃখদারিজ্ঞা,

সমাজতন্ত্র ধনতন্ত্রের ক্ষবগুদ্ধাবী পরিণতি

যুদ্ধবিগ্রহ ও ব্যবসায়-সংকটকে ধনতন্ত্রী সমাজ প্রতিরোধ করিতে পারে না। ইহার ফলে জনসাধারণ ও শ্রমিক-

শ্রেণী ক্রমেই শোষিত হইরা একেবারে নিঃস্ব হইরা পড়ে—শ্রমিকের মধ্যে দেখা দেয় প্রচণ্ড বিক্ষোভ। শ্রমিকরা মধন তাহাদের শক্তিকে সংহত করিয়া ধনতত্ত্বের বিক্রমে বৃদ্ধ ঘোষণা করে, তখন ক্রমিত্ব ধনতত্ত্ব নিজেকে আর রক্ষা করিতে পারে না—ভাঙিয়া পড়ে। এভাবেই সমাজতত্ত্বের উত্তব হয়।

সমাজতন্ত্রী সমাজে উৎপাদনষত্ত্রের উপর ব্যক্তিগত অধিকার না থাকায় এবং মুনাফার লোভে পণ্যউৎপাদন নিয়ন্ত্রিত না হওয়ায়, সেখানে শ্রমিকের শোষণ নাই, দারিদ্রা নাই, বেকারসমস্তা নাই, বাণিজ্যিক প্রতিযোগিতা নাই। এই সমাজ মাম্বকে মাম্ব-হিসাবে বাঁচিবার অধিকার দান করিয়াছে। শ্রেণীসংঘর্ষ ইহাতে বিলুপ্ত-প্রায়। একদিকে প্রাচুর্য, অক্তদিকে জনগণের দারণ অভাব ধনতান্ত্রিক

দ্যাজেরই বৈশিষ্টা। সমাজতন্ত্র আনিয়াছে এই তুইয়ের মধ্যে অভ্তপূর্ব সামঞ্জন্ত । ধনতন্ত্র এখন অবক্ষয়ের পথে। এই ক্ষয়িষ্ণু ধনতন্ত্রের মধ্যে জন্মলাভ করিয়া সমাজতন্ত্র আজ জয়য়াত্রার পথে অগ্রসর হইতেছে। মানবকল্যাণের মাপকাঠিতে বিচার করিলে দেখা যায়, এই সমাজতান্ত্রিক ব্যবস্থাই মাছ্রের সন্মুধে এক পরম উজ্জ্বল ভবিন্তুৎ লইয়া উপস্থিত হইয়াছে। ইহার অগ্রগতির পথে এখনও রহিয়াছে নানা বাধাবিপত্তি। কিন্তু আমরা জানি, মান্ত্রের প্রবৃদ্ধ চেতনাকে কোনো শক্তিই চিরকালের জন্ত প্রতিহত করিতে পারে না। অদুর ভবিন্ততে এই সমাজের গণ্ডী বিপুল বিস্তৃতি লাভ করিবে, সে বিষয়ে কোনো সন্দেহ নাই।

Senso more action with the statement of the sensor actions and sensor

plant with the state of the

### সাম্যবাদ

্রচনার সংক্তেহত্তঃ ভূমিকা—সামাবাদী সমাজ সমাজতরেরই পরিণত রূপ—সামাবাদের হৃনির্দিষ্ট সংজ্ঞা দেওয়া করিন—সামাবাদী সমাজে রাষ্ট্রের অন্তির নিশুরোজন—সমাজতর ও সামাবাদের মধ্যে পার্থক্য—সামাবাদী সমাজের বন্টনব্যবস্থার সমালোচনা ও তাহার উত্তর—রাষ্ট্রহীন সমাজে মামুব কি বেজাচারী হইয়া উঠিবে না—রাষ্ট্রের অবর্তমানে সমাজেরেইিকে শাসন করিবে কে—সামাবাদী সমাজের বৈশিষ্ট্য ও স্থাব্য কার্যকলাপ—উপসংখার।

ইংরেজী 'কম্নিজন্' শস্টির ঘারা যে-সামাজিক বাবন্থা নিরূপিত হয়, এখানে সেই অর্থেই 'সামাবাদ' কথাটি আমরা প্রয়োগ করিতেছি। সামাবাদী সমাজ-ব্যবস্থার কোনও বাত্তব চিত্র বর্তমান পৃথিবীতে নাই। ভূমিকা কিন্তু সমাজতান্ত্রিক পণ্ডিত কার্ল মার্কদ্ ঐতিহাসিক বস্তবাদের ভিত্তিতে সামাজিক বিবর্তনকে বিশ্লেষণ করিয়া সামাবাদী সমাজের অবশুস্তাবিতার ইলিত দিয়াছেন। মনীধী মার্কসের ব্যাখ্যা পরবর্তীকালের কশবিপ্রবী লেনিনের লেথার আরও ক্ষান্ত এবং সম্পূর্ণ হইয়া উঠিয়াছে। সমাজের আভ্যন্তরীণ শক্তিনিচয়ের পরপার সংঘাতজনিত যে গতি, ভাহারই অনিবার্ণ পরিণতি ঘটিবে সাম্যবাদে—এই অভ্যন্তই সমাজতান্ত্রিক পণ্ডিতের। প্রকাশ করিয়াছেন।

সাম্যবাদী সমাজ সমাজতত্ত্বের দিতীর অধ্যায়। পরম শক্তিশালী সামন্ত-ভন্তকে [ Feudalism ] পরাভূত করিয়া একদিন ধনতন্ত্বের [ Capitalism ] প্রতিষ্ঠা হইরাছিল। ধনতন্ত্রও আবার কালক্রমে ক্ষয়িঞ্তার দিকে চলিল। এই

সামাবাদী সমাজ সমাজতদ্ভেরই পরিণত রূপ ক্ষরিফু ধনতর হইতেই, শ্রমিকশ্রেণীর বৈপ্লবিক প্রচেষ্টার মধ্য দিরা, বর্তমান পৃথিবীতে সমাজতর [Socialism] জন্মলাভ করে। এখানে শ্রেণ রাখিতে হইবে, শ্রমিক-শ্রেণী রাষ্ট্রশক্তি অধিকার করিবার সঙ্গে সংক্ষেই ধনতর

সমাজতন্ত্রে রূপান্তরিত হয় না। শ্রমিকরাষ্ট্র তাহার সকল শক্তি প্রয়োগ করে
সমাজের আর্থিক বনিয়াদটিকে সমাজতন্ত্রমুখী করিয়া তুলিতে। সমাজতন্ত্রগঠনের
পথে শ্রমিকরাষ্ট্র প্রধানতম অন্ত । পূর্বতন সমাজের সমস্ত শ্রেণীবৈষম্য যখন সম্পূর্ণ
বিদ্রিত হয়, উৎপাদন ও বন্টন যখন সম্পূর্ণভাবে জনগণের আয়ত্তে আসে, তখন
আর রাষ্ট্রশক্তির কোনও প্রয়োজন ধাকে না—শ্রেণীগত বিরোধের অবসানের

সঙ্গে সাজে রাষ্ট্রও নিপ্রাজন হইয়া পড়ে। প্রমিকরাষ্ট্রের পরিচালনায় সমাজ আপন রাষ্ট্রীয় কাঠামোতে, উৎপাদন ওবলনের ক্ষেত্রে পরবর্তী সাম্যবাদী সমাজের অন্তর্গুল সমন্ত পছা অবলম্বন করে। এভাবে ক্রমবিবর্তনের মধ্য দিয়া প্রমিকরাষ্ট্র-পরিচালিত সমাজতন্ত্রী সমাজ উন্নতত্র স্তরে পৌছায়—এই বিশেষ অবস্থাটিই সমাজতন্ত্রের দ্বিতীয় অধ্যায় বা সাম্যবাদ।

সাম্যবাদ অর্থাৎ সমাজতন্ত্রের এই বিতীয় অধ্যায়ের কোনও স্থানির্দিষ্ট সংজ্ঞা দেওয়া সহজ্জ নয়। তবে অনাগত এই সমাজব্যবস্থার বিশিষ্ট লক্ষণগুলি অনুমান করিয়া লওয়া যায়—রাষ্ট্রক, আর্থিক এবং নৈতিক দিক হইতে এই

সমাজকে বিশ্লেষণ করা চলে। রাষ্ট্রিক দিক দিয়া বিচার করিলে দেখা যায়, সমগ্র পৃথিবী কিংবা পৃথিবীর বৃহৎ দেশগুলিতে সমাজতন্ত্র প্রতিষ্ঠিত না হইলে সামাবাদী সমাজ বিকাশলাভ করিতে পারে না। যতদিন ধনিকরাষ্ট্রের অন্তিম্ব বিভ্যমান থাকিবে, ততদিন পর্যন্ত সমাজতন্ত্রী সমাজকে আত্মরক্ষায় ব্যাপৃত থাকিতে হইবে, তাহার রাষ্ট্রীয় কাঠামো অক্ষত রাখিতে হইবে। পৃথিবীর বৃহত্তর রাষ্ট্রগুলিতে সমাজতন্ত্রী সমাজের অভ্যুথান সামাবাদের প্রথম দোপান।

এই সোপান অতিক্রান্ত হইলে দেখে ক্রমশ রাষ্ট্রের বিলোপ ঘটিবে, উৎপাদনের আশ্চর্য উরতি পরিলক্ষিত হইবে—এক কথার, সাম্যবাদী সমাজের অভ্যুত্থান হইবে। ইতিহাস পর্যালোচনা করিলে দেখা ঘাইবে, রাষ্ট্রের মূলে

নামাবাদী সমাজে বহিয়াছে শ্রেণীস্বার্থ। শ্রেণীস্বার্থের বিলুপ্তির পর রাষ্ট্রের রাষ্ট্রের জন্তিব নিপ্রয়োজন উৎপাদন-বন্টন ইত্যাদি পরিচালনার জন্ম তখন যে-

জিনিসটির প্রয়েজন হইবে, তাহা জনসংঘ। এই জনসংঘের প্রধান কাজ হইবে, সমাজের উৎপাদন ও বন্টনব্যবস্থাকে স্পৃতাবে পরিচালিত করা। জনসংঘ এবং রাষ্ট্রের মধ্যে মৌল তারতমা বিভামান। উৎপাদনসংঘের কাজ স্বাংশে আর্থনীতিক, রাষ্ট্রের কাজ মূলত রাজনীতিক।

আধুনিক রাষ্ট্রগুলির প্রধান কাজ—আভান্তরীণ ক্ষেত্রে শাসিত প্রেণীকে দমন করা ও সর্বপ্রকার বহিরাক্রমন হইতে দেশকে সর্বতোভাবে রক্ষা করা। কিন্তু সামাবাদী উৎপাদনসংঘণ্ডলি প্রেণীহীন সমাজে শুধুপ্রাকৃতিক সম্পদকে জনকল্যানে: নিয়োগের সর্বোৎকৃষ্ট পন্থা লইরা স্থর্নিত পরিকল্পনা অন্তসারে কাজ করিবে। সাম্যবাদী পৃথিবীতে যুদ্ধ নিপ্রায়েজন, গেহেতু সমাজ প্রেণীহীন। স্বতরাং সেধানে রাষ্ট্রের অন্তিজ্বের কোনও সার্থকতা নাই।

পণ্ডিতের। সমাজতন্ত্রের প্রথম ও দিতীয় অধ্যায়ে যে-বিভেদ কল্পনা করিয়াছেন, তাহা মূলত বন্টনপ্রথাপ্রস্ত। প্রথম অধ্যায়ে প্রত্যেকটি মানুষকে নিজ নিজ ক্ষমতা অনুষায়ী উৎপাদন-ব্যাপারে সহায়তা করিতে হইবে, এবং

প্রত্যেকেই নিজ নিজ কার্য অনুযায়ী পুরস্কৃত হইবে।

সমাজতন্ত্র ও সাম্যবাদের

কিন্তু দ্বিতীয় অধ্যায়ে 'ক্ষমতানুষারী কাজ' ও 'প্রয়োজন

মধ্যে পার্থক্য

অনুযায়ী বন্টন'—এই প্রথা প্রবৃতিত হইবে। আর্থিক

দিক হইতে বিচার করিলে দেখা যায়, সাম্যবাদী সমাজের ভিত্তি স্থান্ হইলে জনগণ সাধ্যমত সামাজিক উৎপাদনে অংশ গ্রহণ করিবে এবং সকলেই তাহাদের প্রোজন-মতো ভোগ করিবার সামগ্রী পাইবে। বুঝা ষাইতেছে, সাম্যবাদী সমাজের আবির্ভাবের পূর্বে উৎপাদনশক্তির বিশেষ উন্নতি প্রয়োজন। সমাজ-তান্ত্রিক উৎপাদনব্যবন্থা ক্রমোন্নতির সোপান বাহিয়া এমন এক অবস্থায় পৌছিবে যথন বন্টনকে আর ব্যক্তিবিশেষের কার্যক্ষমতার ভিত্তিতে চালিত না করিয়া তাহার প্রয়োজনের ভিত্তিতেই পরিচালিত করা সম্ভব। এই সম্ভাবনা বাস্তব-রূপ পরিগ্রহ করিলেই সমাজতন্ত্র তাহার প্রাথমিক অবস্থা হইতে দ্বিতীয় অবস্থায় উত্তীর্ণ হইবে।

সাম্যবাদী সমাজের বন্টনব্যবস্থা-সম্পর্কে এক্লপ একটা সমালোচনা প্রায়ই শোনা যায়: কোনও ব্যক্তিবিশেষ যদি বলিয়া বসে যে, তাহার অনেক বাড়ী ও অনেক গাড়ীর প্রয়োজন, তাহা হইলে কী উপায় হইবে ? প্রয়োজনকে মাপিবার তো কোনও মাপকাঠি নাই। এ প্রশ্নের উত্তরে বলা যায়, প্রত্যেক মান্থবের

সাম্যবাদী সমাজের বণ্টন-ব্যবস্থার সমালোচনা ও ভাহার উত্তর চাহিদা সমাজের আশাআকাজ্ঞা ও অবস্থা অনুযায়ী
নিরূপিত হইয়া থাকে। ধনতান্ত্রিক সমাজে মানুষের
চাহিদা পুঁজিস্বার্থ ও ব্যক্তিগত সম্পদস্বার্থের প্রেরণাবশেই গড়িয়া উঠে। সাম্যবাদী সমাজে জনগণের

চাহিদা নিয়ন্ত্রত হইবে ওই সমাজব্যবস্থারই আদর্শপ্রেরণায়। ধনতন্ত্রী ও সাম্যবাদী সমাজ-অন্তর্ভুত মানুষের কামনাবাসনার মধ্যে পার্থক্য থাকিতে বাধা। সাম্যবাদী সমাজে সংঘবদ্ধ সমাজগঠনের আদর্শই প্রত্যেকটি নরনারীর জীবনধারা নিয়ন্ত্রিত করিবে। আসল কথা এই যে, মানুষের আজিকার দিনের আশা-আকাজ্জ-চাহিদা সমন্তই শত শত বংসরের প্রতিযোগিতামূলক শ্রেণীবৈষম্য-প্রভাবিত সমাজব্যবস্থার ফল। এইরূপ সমাজ ভাঙিয়া চ্রমার হইয়া যাইবে, ন্তন সমাজ গড়িয়া উঠিবে, অথচ মানুষ দেই আদিম মানুষটি থাকিয়া যাইবে—এরূপ ধারণা সম্পূর্ণ ভ্রান্তিপ্রস্ত।

সামাবাদী সমাজব্যবস্থার আওতার মান্নবের নৈতিক উন্নতি ঘটিবে, কি অবনতি ঘটিবে, তাহার সম্বন্ধে বস্তুত আন্নমানিক আলোচনাই সন্তব। রাষ্ট্রহীন এই সমাজটিতে মান্ন্র কি স্বেচ্ছাচারী হইয়া উঠিবে না ? এক্ষেত্রে মনে রাধিতে হইবে বে, সমাজব্যবস্থার ক্রমোন্নতির সঙ্গে সঙ্গে মান্নবের চারিত্রিক তথা নৈতিক

রাইহীন সমাজে মানুষ কি স্বেচ্ছাচারী হইয়া উঠিবে না পরিবর্তন অবধারিত সত্য। উৎপাদন, বন্টন, শিক্ষা ও সংস্কৃতির উন্নতত্তর অবস্থার ভিতর দিয়াই রূপ পরিগ্রহ করিবে সাম্যবাদী সমাজ। সমাজতাত্ত্বিক পণ্ডিতেরা বিশ্বাস করেন, উক্ত প্রকার সামাজিক পরিবেষ্টনীর

মধ্যে থাকিয়া মান্তবের অপরাধপ্রবর্ণতা কমিয়া আসিবে স্বাভাবিক কারণেই। স্বতরাং রাষ্ট্রশক্তির বিলুপ্তির পর সমাজবিরোধী কোনও কাজ মান্তব করিবে কিনা, এ প্রশ্ন অবান্তর।

অন্তদিকে, ব্যক্তিতে ব্যক্তিতে বিরোধের অবসান ঘটাইবার জন্যও এখানে রাষ্ট্রশক্তির প্রয়োজন থাকিবে না। বর্তমান সমাজেও দেখা যায়, কোনও মাতুষ যদি কোনোরূপ সমাজবিরোধী কাজ করে, তাহা হইলে সমাজের অন্তস্ব মাতুষ

রাষ্ট্রের অবর্তমানে সমাজ-জোহীকে শাসন করিবে কে সামাজিক চেতনা আরও বহুগুণ বিকাশলাভ করিবে।

সমাজদ্রোহী ব্যক্তি জনমতের দ্বারাই শাসিত হইবে। সমাজের ক্রমোন্নতির সঙ্গে সঙ্গে মানুষের নৈতিক চরিত্রও নিঃসন্দেহে উন্নত হইন্না উঠিবে।

রাষ্ট্রের বিলুপ্তি, ক্ষমতাত্মবায়ী কাজ ও প্রয়োজন-মতে। বণ্টন এবং সমাজ-ব্যবস্থার উন্নতির সমান্তরাল রেখায় মাত্মবের নৈতিক উৎকর্ষই হইল সাম্যবাদী

সাম্যবাদী সমাজের বৈশিষ্ট্য ও সন্তাব্য কার্যকলাপ সমাজের বিশিষ্ঠ লক্ষণ। আনেকে মনে করেন, এই সমাজব্যবস্থা বিশেষ একটি স্তরে উত্তীর্ণ হইয়া ধীরে ধীরে স্থাপু হইয়া যাইবে—শ্রেণীহীন হওয়ার ফলে

অন্তর্বিরোধের অবসানহেতু সমাজের অগ্রগতি শুরীভূত হইবে। এ রকম ধারণা অমূলক বলিরাই আমাদের বিধাস। কারণ, সংঘবদ্ধ মানবগোণ্ঠী তথন বহিঃপ্রকৃতির সঙ্গেই অবিরাম সংগ্রামে নিযুক্ত থাকিবে, সমিলিত মানবজাতি তাহার সমন্ত শক্তি প্রয়োগ করিয়া প্রকৃতির ন্তন ন্তন রহস্যদার উন্মোচিত করিবে—তথন মানুবে মানুবে শ্রেণীবিরোধের অবসানের পর মানুষ ও প্রকৃতির করেবিয়ুল্ক ইতিহাসের এক নৃতন অধ্যায় স্থচিত হইবে।

উৎপাদনের ক্ষেত্রে মান্তবের শক্তি আজ অনেকথানি বর্ধিত হইয়াছে। এই

উৎপাদনশক্তিকে যদি মানুষ জনগণের সার্বিক কল্যাণে নিরোজিত করিতে পারে, তাহা হইলে সাম্যবাদী সমাজের নবজন্ম অবশুস্তাবী। সেদিন পৃথিবী হইতে মানুষের দানবীয় হিংশ্রতা ও অমানুষিক বিরোধ লুপ্ত হইবে—সমাজে ফিরিয়া আসিবে ষথার্থ শান্তি, প্রী ও কল্যাণবৃদ্ধি। আজিকার এই হিংসা-উন্মত্ত পৃথিবীতে অবস্থান করিয়া আমরা ভাবীকালের সেই সাম্যবাদী সমাজের দিকে একাত উৎস্কক দৃষ্টিতে তাকাইয়া আছি।

### গণতন্ত্র ও একনায়কতন্ত্র

্রচনার সংকেতস্থা ৪ প্রনা—গণতন্ত্র বলিতে কী ব্যায়—একনায়কতন্ত্রের মূলনীতি—আধুনিক গণতান্ত্রিক রাষ্ট্র ও জনসাধারণ—চার্চিলের ইংলও ও হিটলারের জার্মানী—হিটলার ও চার্চিল উভয়ই জনগণের নির্বাচিত প্রতিনিধি—সোভিয়েট খুক্তরাষ্ট্র গণতন্ত্র কিনা—গণতন্ত্র ও একনায়কতন্ত্রের মধ্যে কোন্টা ভালো—প্রথম-মহাবুদ্ধের পর পৃথিবীতে একনায়কতন্ত্র প্রতিষ্ঠিত হইবার কারণ—পুঁজিবাদী গণতন্ত্রের প্রতিক্রিয়া—রাশিয়া ও জার্মানীর একনায়কতন্ত্রের মধ্যে পার্থক্য—উপসংহার । ]

বর্তমান পৃথিবীর বিভিন্ন রাষ্ট্রের কাঠামোর মধ্যে দেখা যায় কত রকমের ক্রপভেদ। রাষ্ট্রের সঙ্গে জাতির জীবন অবিচ্ছেগ্রভাবে সংযুক্ত বলিয়া রাষ্ট্র-সম্পর্কিত আলোচনার অন্ত নাই। বর্তমান প্রবক্ষে স্ট্রনা আমাদের আলোচ্য বিষয় হইল গণতন্ত্র ও একনায়ক-

তন্ত্র। আমরা ইহাদের প্রকৃত স্বরূপ ব্রিয়া লইতে কিঞ্ছিৎ চেষ্টা করিব।

কোনও রাষ্ট্রের শাসনভার যদি জনগণের হাতে ক্তন্ত থাকে এবং উহা ভাহাদের স্বার্থের অনুকূলে পরিচালিত হয়, তাহা হইলে সেই রাষ্ট্র বা তাহার শাসনপ্রণালীকে আমরা গণতন্ত্র [Democracy] বলিয়া

শাসনপ্রণালীকৈ আমরা গণতথ্ব [Democracy] বালরা গণতন্ত্র বলিতে থাকি। আদর্শ গণতান্ত্রিক রাষ্ট্রের আইনপ্রণয়নে কী বৃঝার সেখানকার প্রত্যেক নাগরিকের সমান অধিকার।

সেখানকার প্রতিটি আইন দেশের সংখ্যাগরিষ্ঠদলের ইচ্ছার বাস্তব প্রকাশ, এবং সেই আইন অনুযায়ী শাসনকার্য পরিচালনা করিবার ক্ষেত্রে রাষ্ট্রের প্রত্যেকটি কর্মচারী জনসাধারণের নিকট দায়ী। একনায়কতন্ত্রের [Dictatorship] মূলনীতি হইল একনিষ্ঠা—রাষ্ট্রের সর্বমন্ত্র নেতার প্রতি অবিচলিত বিশ্বাস ও শ্রন্ধা। একনায়কাধীন দেশের আইনগুলি ব্যক্তিবিশেষের ইচ্ছাপ্রস্থত, আর এই ব্যক্তিই দেশের সর্বমন্ত্র নেতা বা ভাগ্যনিয়ন্তা।

জনগণের সকল ভাগ্য এই একজনেরই উপর মুম্ব থাকে। রাষ্ট্রের সমস্ত কর্মচারী তাঁহারই আদেশে পরিচালিত হয় এবং নিজ কর্তব্যপালনের জম্ম তাঁহারই নিকট দায়ী থাকে। স্কুতরাং দেখা যাইতেছে, গণতন্ত্র ও একনায়কতন্ত্র—এই তুইটি শাসনপ্রণালী পরস্পরবিরোধী, উহাদের মধ্যে যে বিরোধ তাহা বহু এবং একের মধ্যে বিরোধ।

বর্তমান যুগে অতি অল্পংখ্যক গণতান্ত্রিক রাষ্ট্রেই জনসাধারণের পক্ষে প্রত্যক্ষভাবে শাসনকার্যে অংশ গ্রহণ করা সম্ভব। বোধ হয়, একমাত্র স্বইজারল্যাণ্ডের ক্ষুদ্র কুদ্র চারিটি পল্লী [Canton] ভিন্ন আধুনিক পৃথিবীতে

কোণাও আদর্শ গণতন্ত্র নাই। স্কুতরাং **অন্ত স্কুল** প্রক্রমাধারণ প্রক্রমাধারণ সাধারণ নাগরিকগণ নিজেরা ভোট দিয়া অল্পসংখ্যক

প্রতিনিধি নির্বাচন করে, এবং এই অন্নসংখ্যক প্রতিনিধিরাই দেশের প্রকৃত শাসনকার্যের ভার গ্রহণ করেন। একবার নির্বাচন শেষ হওয়ার পর হইতে দ্বিতীয়বার
নির্বাচন পর্যন্ত উক্ত মুষ্টিমেয় প্রতিনিধিদলই জনসাধারণের ভাগ্যবিধাতা।
স্কৃতরাং স্ক্রবিচার ছাড়িয়া যদি খাঁটি বাস্তবের দিকে লক্ষ্য রাখা হয়
তাহা হইলে এই ধরণের গণতন্ত্রকে একনায়কতন্ত্র বলিলে বিশেষ অত্যুক্তি
হয় না।

উদাহরণস্বরূপ, বিতীয় মহাযুদ্ধের সময়ে চার্চিলের মন্ত্রীস্বাধীন ইংলওকে হিটলারের নেতৃত্বাধীন জার্মানীর সহিত তুলনা করা যাইতে পারে। অধিকাংশ লোকেই ইহা স্বীকার করিবেন যে, চার্চিলের ইংলও গণতন্ত্র ও হিটলারের জার্মানী

তার্চিলের ইংলও ও

ফার্মানীতে হিটলারের ক্ষমতা অপেক্ষা কোনো অংশে

কম ছিল ? যুদ্ধজয়ের জন্ম চার্চিলের নেতৃত্বে পরিচালিত

মন্ত্রীসভা বহু বিধিনিষেধের বোঝাইংলগুবাসীদের উপর চাপাইয়। দিয়াছিল—বুটিশ পার্লামেট তাহাতে আপত্তি করে নাই। একাধিকবার পার্লামেণ্টের সদস্তবৃন্দ রাষ্ট্র-শাসনব্যাপারে প্রশ্ন করিয়। চার্চিলের নিকট হইতে কোনও সত্তর না পাওয়া সত্তেও চার্চিলের প্রভূত্ব যুদ্ধাবসান পর্যন্ত অক্ষ্ ই রহিয়া গিয়াছিল। জার্মানীতে হিটলার ইহা অপেক্রা অধিকতর প্রতিপত্তি অর্জন করিয়াছিলেন, এরূপ মনে করিবার সংগত কোনো কারণ নাই।

এই বিতর্কে হয়তো কেহ কেহ আপত্তি তুলিয়া বলিবেন—হিটলার ছিলেন স্বেচ্ছাচারী, কিন্তু চার্চিলের পিছনে ইংলণ্ডের জনসাধারণের সমর্থন ছিল। একটু চিন্তা করিয়া দেখিলেই এ আপত্তির অসারতা সম্পর্কে এতটুকু সন্দেহ থাকে না।

হিটলার ও চার্চিল উভয়ই জনগণের নির্বাচিত প্রতিনিধি কারণ, হিটলারও চার্চিলের মতো জনসাধারণের ভোটাধিক্যে নির্বাচিত প্রতিনিধিরপেই ক্ষমতা লাভ করিয়াছিলেন। ফ্যাসিস্ত ইতালীর নিয়ন্তা মুসোলিনী সৃহস্কেও এ কথা প্রযোজ্য। অতএব দেখা যাইতেছে,

বর্তমানকালে গণতান্ত্রিক ও একনায়কাধীন এই উভয় রাষ্ট্রের ভিত্তিই নির্বাচনের উপর প্রতিষ্ঠিত। উভয় স্থানেই আইনসভা বর্তমান এবং উভয় স্থলেই জনপ্রিয় নেতাদের নিয়ন্ত্রণে শাসনকার্য পরিচালিত হয়। তুইয়ের মধ্যে একমাত্র উল্লেখ-যোগ্য পার্থক্য এই যে, একনায়কাধীন দেশে একটিমাত্র রাজনীতিক দল ছাড়া অপর দলের অন্তিত্ব আইনত গ্রাহ্থ নহে। কিন্তু গণতন্ত্রে একাধিক রাজনীতিক দল গঠন করা নিষিদ্ধ নয়। উপরন্ত কোনো কোনো দেশে একাধিক দল না পাকিলে রাষ্ট্রের গণতান্ত্রিক আদর্শ ক্ষু হইয়াছে বলিয়া মনে করা হয়।

সোভিষেট যুক্তরাষ্ট্রকে গণতন্ত্র বলিয়া স্বীকার না করার মূলে এরূপ একটি বিশ্বাসই বর্তমান ংহিয়াছে। কিন্তু নির্বাচনরীতি বা গণস্বার্থের দিক দিয়া বিচার করিলে দেখা যাইবে, বর্তমান রাশিয়ার শাসনপ্রণালী অপর যে-কোনো রাষ্ট্র

দোভিয়েট যুক্তরাষ্ট্র গণতন্ত্র কিনা

অপেক্ষা গণতান্ত্রিক। কারণ, সেধানে জাতি-ধর্ম-নির্বিশেষে প্রাপ্তবয়ত্ব স্ত্রীপুরুষ প্রত্যেকেই নির্বাচনে অধিকারী এবং প্রত্যেক নাগরিকের কর্ম ও উদরান্ন-

সংস্থানের দায়িত্ব রাষ্ট্রের। জনসাধারণের এতথানি বিস্তৃত রাষ্ট্রিক ও আর্থনীতিক অধিকার অপর কোনো দেশে নাই। কিন্তু রাশিয়ায় এক কমিউনিষ্ট পার্টি ছাড়া অপর কোনো রাজনীতিক দল গঠন করা বেআইনী বলিয়া, অনেকেই রাশিয়াকে গণতন্ত্র আথ্যা দিতে অস্বীকার করেন। আবার, কেহ কেহ রাশিয়ায় জনসাধারণের আর্থনীতিক ও রাজনীতিক অধিকার বিবেচনা করিয়া, উহা পৃথিবীর শ্রেষ্ঠ গণতন্ত্র—এরূপ অভিমত প্রকাশ করিয়াছেন। রাশিয়ার নির্বাচনপ্রথার মধ্যেই গণতন্ত্রের মূলনীতি পূর্ণভাবে বিভ্যমান। যাহা হোক, পণ্ডিতদের মধ্যে যথন মতভেদ দেখা যায়, তথন সাধারণের পক্ষে গণতন্ত্র ও একনায়কতন্ত্রের মধ্যে স্থারিক্ট সীমারেখা নির্দেশ করা সহজ্যাধ্য নয়।

এই দক্ষের মীমাংসা করিতে হইলে রাষ্ট্রের প্রকৃত আদর্শ ও উদ্দেশ্য সম্বন্ধ পরিকার ধারণা থাকা প্রয়োজন। একথা সকলেই স্বীকার করিয়া থাকেন মে, প্রত্যেক নাগরিককে তাহার প্রতিভা ও ব্যক্তিত্বের গণতত্ত্ব ও একনায়কতত্ত্বের পূর্ণবিকাশের স্বযোগস্থবিধা দেওয়াই আদর্শ রাষ্ট্রের মধ্যে কোন্টা ভালো মুখ্য উদ্দেশ্য। যে-রাষ্ট্রে এই অধিকার যত অধিক বিস্তৃত, সে-রাষ্ট্র তত বেশী গণতান্ত্রিক। এইবার বিচার করিয়া দেখা যাইতে পারে, গণতত্ত্ব ও একনায়কতত্ত্বের মধ্যে সত্যই কোন্টা অধিক ভালো।

ষদি কোনো দেশের অধিকাংশ অধিবাদী শিক্ষা ও সভ্যতার অতি
নিমন্তরে অবস্থিত থাকে, তাহা হইলে জনসাধারণকে বিস্তৃত রাজনীতিক অধিকারদিলে রাষ্ট্রের প্রকৃত উদ্দেশ্য ব্যর্থ হইবার সম্ভাবনা বেশী। বরং কোনও
জনহিতৈয়ী, উচ্চশিক্ষিত ও কর্মক্ষম নেতার অধীনে থাকিলে সে দেশের
জনসাধারণের অধিকত্র মঙ্গল হওয়ার আশা আছে। স্থতরাং কোনো কোনো
ক্ষেত্রে গণতন্ত্র অপেক্ষা একনায়কতন্ত্র কল্যাণকর বলিয়া মনে হয়। এ রক্ষের
ব্বিজ্ঞকে একেবারে অগ্রাহ্ করা যায় না।

কিন্তু ইহার পিছনে কিছুটা গলদও রহিয়া গিয়াছে। প্রথমত, একাধারে 'উচ্চশিক্ষিত', 'কর্মকম' ও 'জনহিতৈথী' নায়ক অত্যন্ত বিরল। দিতীয়ত, ক্ষমতা পাইলে অনেক উচ্চশিক্ষিত ও কর্মকম ব্যক্তিই সাধারণের স্বার্থের দিকে দৃষ্টি না রাধিয়া আপন স্বার্থসিদ্ধির জন্ত ব্যগ্র হইয়া উঠে—ইতিহাসে ইহার নজীরের অভাব নাই। তৃতীয়ত, নেতা যদি সত্য সত্যই জনহিতৈবী হন, তাহা হইলে তাহার প্রধান কর্তব্য হইবে, তাঁহার অধীনস্থ জনসাধারণকে মৃতশীঘ্র সম্ভব কুসংস্কারমূক্ত করিয়া সভ্য ও শিক্ষিত করিয়া তোলা। তিনি যদি এই কর্তব্যালনে ক্রটি না করেন, তাহা হইলে জনসাধারণ অতি অল্প সময়ের মধ্যেই শিক্ষা ও সভ্যতার উচ্চন্তরে পৌছিতে পারিবে—ইহার পর তাহারা নিজের হাতে আত্মনিয়ত্রণের ভার গ্রহণ করিতে সমর্থ হইবে। এরূপ অবস্থায় দেশের অধিনায়কের অন্তকোনো কাজ থাকিতে পারে না, এবং পরিণামে একনায়কতন্ত্রের স্থাভাবিক পরিণতি হইল গণতন্ত্র।

কেহ কেহ গণতন্ত্রের বিরুদ্ধে আপত্তি তুলিয়া বলেন যে, ইহাতে গুণের আদর নাই—গণতান্ত্রিক রাষ্ট্রে মূর্য, দরিদ্রে, অপদার্থের দল সংখ্যার জোরে শাসন-কার্যের ভার গ্রহণ করে। ইহার উত্তরে বলা যাইতে পারে যে, এই দোষ গণতন্ত্রের নয়—ইহার জন্ত দায়ী জনসাধারণের দারিদ্রা, অজ্ঞতা ও কুসংস্কার। যুক্তির দিক দিয়া কিন্তু গণতন্ত্রই উচ্চতর-আসন-লাভের অধিকারী। দ্বিতীয়

বিশ্বযুদ্ধাবসানের পরবর্তী ঐতিহাসিক ঘটনাবলীর দিকে দৃষ্টি রাথিয়া বিচার। করিলেও, গণতন্ত্রই যে ক্রমশ শক্তিশালী হইয়া উঠিতেছে, ইহাই প্রতীয়মান হয়।

প্রথম-মহাযুদ্ধের পর অবখ ইহার কিছুটা ব্যতিক্রম ঘটিয়াছিল। ওই যুদ্ধে গণতান্ত্রিক রাষ্ট্র ইংলও ও আমেরিকা জয়লাভ করিলেও, যুদ্ধোত্তর পৃথিবীতে

প্রথম মহাযুদ্ধের পর পৃথিবীতে একনায়কতন্ত্র প্রতিষ্ঠিত হইবার কারণ

গণতত্ত্বের প্রভাব বৃদ্ধি পায় নাই—ইটালীতে একনায়ক-তত্ত্বের প্রতিষ্ঠা স্ইয়াছিল। প্রথম-মহাবৃদ্ধের পর পৃথিবীতে একনায়কতত্ত্বের বিস্তৃতির প্রধান কারণ এই যে, ব্রিটেন ও আমেরিকার গণতন্ত্র প্রকৃত গণতন্ত্র ছিল না

—আজও নয়। এ ধরণের গণতন্ত্রকে 'পুঁজিবাদী গণতন্ত্র' বলা যাইতে পারে। এরপ গণতন্ত্র মুষ্টিমের পুঁজিপতির অনুকৃলে রাষ্ট্রশাসন পরিচালিত হয়, এবং জনসাধারণকে তাহাদের প্রকৃত অবস্থা সম্বন্ধে অজ্ঞ রাখিবার জন্ত যথাসাধ্য চেষ্টা-করা হয়।

এরপ গণতত্ত্বের প্রধান দোষ তুইটি। প্রথমত, ইহাতে নামমাত্র রাজনীতিক অধিকার দেওয়ার জক্ত জনসাধারণের মধ্যে তাড়াতাড়ি শৃঞ্জা আনা যায় না.

প্রিনাদী গণত জ্বের কর্তৃপক্ষরা ষথেপ্ট পরিমাণ সত্তর কাজ করিতে পারেন না।
ক্রিতীয়ত, ইহাতে জনসাধারণকে কিছুটা রাজনীতিক

খাধীনতা দেওয়া হয় বটে, কিন্তু তাহাদিগকে পুঁজিবাদী কায়েমী খার্থের নিকট আর্থনীতিক দাসত্বশৃদ্ধলে আবদ্ধ থাকিতে হয়। ইহার ফলে জনগণের রাজনীতিক খাধীনতা ক্য় হইয়া পড়ে—গণতন্ত্র ও গণখাধীনতার মধ্যে ত্তুর ব্যবধান থাকিয়া যায়।

প্রথম-মহাযুদ্ধের পর জার্মানী ও ইটালীতে, যে একনায়কত্ত্বর অভ্যাদয় হইয়াছিল, তাহা এই পুঁজিতান্ত্রিক গণতন্ত্রের প্রথমোক্ত ক্রটির বিরুদ্ধে অভিযান। লাকণ অর্থসংকটের সময় পুঁজিবাদীর স্বার্থ বজায় বাধিয়া শৃন্ধলার সহিত রাষ্ট্র-

পরিচালনার একমাত্র উপায় হইল একনায়কতন্ত্রের পুজিবাদী গণতন্ত্রের প্রতিষ্ঠা করিয়া দেশের সমগ্র জনসাধারণকে যুদ্ধের জন্ম প্রতিক্রিয়া প্রস্তুত করা। কারণ, তাহা ইইলে বেকারসমস্তার

সাময়িক সমাধান হয় এবং যুদ্ধের উত্তেজনায় রুষকমজুরদল কিছুকালের জন্ত দৈনন্দিন জীবনের অভাব-জভিষোগের কথা ভূলিয়া মৃষ্টিমেয় পুঁজিবাদীদের নেতৃত্ব মানিয়া লয়। এইভাবেই ইউরোপে হিটলার ও মুসোলিনীর একনায়কতয় প্রতিষ্ঠিত হইয়াছিল। কিন্তু ইহার পরিণাম রক্তমুধী বীভৎস ধ্বংসলীলা—দিতীয় বিশ্ব- সংগ্রামই তাহার জলন্ত দৃষ্ঠান্ত। ফাসিও একনায়কতন্ত্র বাস্তবিকই গণতন্ত্রের শক্রা । কেন-না, পুঁজিবাদী গণতন্ত্র কিছুটা গণস্বাধীনতা থাকে, ইহাতে তাহাও কাড়িয়া লওয়া হয়।

রাশিয়ায় যে-একনায়কতন্ত্র দৃষ্ট হয়, তাহা কিন্তু হিটলারী একনায়কত্বর ঠিক বিপরীত। ফাসিন্ত একনায়কত্বের মতো ইহা নিজেকে চিরস্থায়ী করিতে

রাশিয়া ও জার্মানীর একনায়কতন্ত্রের মধ্যে পার্থকা চাহে না। রাশিয়ার একনায়কত্ব প্রতিষ্ঠিত হইয়াছে দেশের আভ্যন্তরীণ কারণে। য়তদ্র সন্তব অল্ল সময়ের মধ্যে কৃষকমজ্রদের যথেষ্ট পরিমাণে শিক্ষিত করিয়া তুলিবার জন্ম এবং সেখানকার হতমান পুঁজিবাদীদের

হীন উদ্দেশ্য বার্থ করিবার জন্ম গণস্বার্থসেবী স্থযোগ্য নেতার প্রয়োজন ছিল। তাই সোভিষেট রাশিয়ার জনসাধারণ আপন হইতেই স্টালিনের নেতৃত্ব মানিয়া লইয়াছিল। সে দেশের একনায়কত্ব পুঁজিপতির একনায়কত্ব নয়—উহা স্বহারাদলের একনায়কত্ব।

আজ আশার কথা এই যে, পৃথিবীর বহু দেশে পুঁজিবাদীদের প্রতিপতি 
তুর্বল হইয়া আসিতেছে। ইংলওে, ক্লানে, মধ্য-ইয়োরোপে, স্থদ্র প্রাচ্যে সর্বত্রই
গণস্বাধীনতাবিরোধী শক্তির বিক্ষে স্বাধীনতাকামী জনগণের আপোষ্ঠীন সংগ্রাম

শুক্র ইইরাছে। গণতন্ত্রের ভবিশ্বৎ সাফল্য আজ আর ক্ষেকজনের স্থামাত্র নয়, সাধারণের দৈনন্দিন জীবন-ধারার মধ্যে তাহার রূপ ক্রমশই স্পষ্ট ইইয়া উঠিতেছে। ফাসিস্ত একনায়কতন্ত্র পশুশক্তি-ধারা মানবতাকে হত্যা করিতে চায়, আর ম্থার্থ গণতন্ত্র চায় মন্ত্র্যুত্বের প্রতিষ্ঠা। স্ক্তরাং গণতন্ত্রের ব্যাপক প্রসারই যে সকলের কাম্য, একথা বুঝাইয়া বলা নিপ্রয়োজন।

## प्रराणा शासी

্রচনার সংকেতস্ত্র ৪ মহামানব গান্ধী ও বর্তমান ভারতবর্ধ—গান্ধীজির বাল্যজীবনকথা

সহাত্মাজির ব্যারিষ্টার-জীবন—আফ্রিকার নাটাল প্রদেশে মহাত্মা গান্ধী—প্রথম অহিংস সংগ্রাম—
আফ্রিকা হইতে স্বদেশে প্রত্যাবত ন—জনসেবা ও দেশের গঠনমূলক কার্বে নিগু গান্ধীজি—মহাত্মার
প্রচারিত অসহবোগ আন্দোলন—'ভাণ্ডি' অভিযান—তিনটি হুরহ কার্বে ব্রতী মহাত্মা—'ভারত ছাড়'
আন্দোলন—সাম্প্রদায়িক উন্মন্ততার মহাশুমানে গান্ধীজি—হিংসার যুপকাঠে অহিংসার পূজারী মহাত্মার আত্মদান—গান্ধীজির জীবনাদর্শ মৃত্যুঞ্জয়।]

যুগে যুগে আমাদের মধ্যে এমন তুই-একজন মহামানব আবিভূত হন, বাঁহাদের ভিতর দিয়া সমগ্র জাতির আশা-আকাজ্ঞা, স্বপ্ন ও সাধনা মৃত হইয়া উঠে—তাঁহাদের মহৎ জীবনের আলোকবর্তিকা সকল মানুষের স্বাঞ্চীণ কল্যাণের

মহামানব গান্ধী ও ভারতবর্ষ পথটি আলোকিত করিয়া তুলে। এইসকল ক্ষণজন্মা
মহাপুরুষ বিরাট বনস্পতির মতো—ইঁহারা জাতিকে
নির্ভয় আশ্রয় দান করেন, স্লিগ্ধ ছায়া দান করেন,
জাতীয় জীবনে প্রবাহিত করিয়া দেন নব-জীবনের

স্রোতাধারা। মহামানব গান্ধী এইরকম একজন ক্ষণজন্ম পুরুষ। তাঁহার গুভ আবির্তাবে পরাধীন ভারতের জন্মান্তর রূপান্তর ঘটিয়াছে। ভারতবর্ধের রাষ্ট্রিক সাধনাকে মহাত্মাজি সফল করিয়া তুলিয়াছেন—সমগ্র দেশের প্রাণসতাকে তিনি উজ্জীবিত করিয়াছেন। তাঁহার সম্মত চরিত্রমহিমা, স্থগভীর দেশপ্রেম ও অপরাজেয় আত্মশক্তির প্রেরণাবলে ভারতবাসী রাজভয়, মৃত্যুভয় সকল-কিছুরই উধ্বে মাথা তুলিয়া দাঁড়াইবার সামর্থ অর্জন করিয়াছে। আত্মপ্রকাশের শক্ষাহীন অভিযানে তিনিই সমগ্র জাতিকে দিয়াছেন দীক্ষা।

ইংরেজী ১৮৬৯ সালে গুজরাটের অন্তর্গত পোরবন্দর নামক স্থানে এক বলিকবংশে নোহনদাস করমচাদ গান্ধীর জন্ম হয়। গান্ধীজির পিতা করম্চাদ গান্ধী কাঁথিয়াবাড় রাজ্যের দেওয়ান ছিলেন। পোরবন্দরে প্রাথমিক শিক্ষালাভ

করিয়া গান্ধীজি রাজকোট বিভালয়ে প্রবেশ করেন। গান্ধীজির স্কুলজীবনে তিনি তেমন কোনো অসাধারণ মেধাশক্তির বাল্যজীবনকথা পরিচয় দেন নাই। শৈশবে-কৈশোরে তিনি ছিলেন

ভীক এবং লাজুক-প্রকৃতির বালক। রাজকোটে অধ্যয়নকালে গান্ধীজি কয়েকজন অসং-প্রকৃতি শিক্ষার্থীর সংস্পর্শে আসিয়া ধ্মপান করিতে শিথেন ও চুরিবিভার মনোযোগী হন। জৈনপরিবারে তাঁহার জন্ম হয়—স্বতরাং মৎস্থ-মাংস প্রভৃতি গ্রহণ ঐ পরিবারে নিষিদ্ধ ছিল। গান্ধীজি সঙ্গদোষে এই নিষিদ্ধ বস্তু আহারে প্রবৃত্ত হন। কিন্তু সহজাত আন্তর শক্তির প্রেরণায় এইসব কদভ্যাসের প্রভাব তিনি ধীরে ধীরে কাটাইয়া উঠেন। অতি অল্পবয়সেই সত্যের প্রতি তাঁহার অন্তরাগ দেখা যায়। মাত্র তের বৎসর বয়সে কস্তরীবান্ধ-এর সহিত তাঁহার বিবাহ হয়।

প্রবেশিকা পরীক্ষা উত্তীর্ণ হইবার পর ব্যারিষ্টারী-শিক্ষালাভের জন্ম গান্ধীজি বিলাত্যাতা করেন, এবং ব্যারিষ্টারী পরীক্ষার উত্তীর্ণ হইরা ১৮৯১ সালে ভারতে ফিরিয়া আসেন। যথাসময়ে বোস্বাই হাইকোর্টে তিনি ব্যারিষ্টারী ব্যবসায়ে অবতীর্ণ

মহাঝাজীর
বাারিষ্টার-জীবন
তাঁহার রাজনীতিক জীবনে এই তুইজন প্রথ্যাতনামা

ব্যক্তির প্রভাব সামান্ত নছে। ইঁহাদের নিকটেই তিনি জাতীয়তামন্ত্র প্রথম দীক্ষাগ্রহণ করেন। ১৮৯০ সালে ব্যারিপ্তার গান্ধীজি একটি মোকদ্দমা-পরিচালনার দায়িত্ব গ্রহণ করিয়া দক্ষিণ-আফ্রিকায় গমন করেন। যে-সত্য ও অহিংসাকে মহাত্মাজী তাঁহার জীবনদর্শনের মূলমন্ত্র করিয়াছিলেন, দক্ষিণ-আফ্রিকায় অবস্থান-কালেই তিনি সেই সত্যধর্ম ও অহিংসায় ব্রতী হন।

আফ্রিকার নাটালপ্রদেশে বহুসংখ্যক ভারতীয়ের বসবাস। সেই সময়ে নাটালের শ্বেতাক্ব অধিবাসীরা রুফাক্ব ভারতবাসীর উপর নির্বিচারে অত্যাচার উৎপীড়ন চালাইয়া যাইত। কলে সে-দেশের প্রবাসী ভারতীয়ের জীবন হুঃসহ

হইয়া উঠিয়াছিল। ভারতবিরোধী নাটালসরকার নাটাল-এ মহান্মানীর আহিংস সংগ্রাম যাহা ভারতীয়দের স্বার্থের নিতান্ত বিরোধী। নাটাল-

প্রবাসী ভারতবাসীরা গান্ধীজির শরণাপন্ন হইলেন, এবং তাঁহাকে এই কুখ্যাত বিলের প্রতিবাদ করিতে অনুরোধ করিলেন। প্রবাসী ভারতবাসীর আত্মর্যাদা ও রাজনীতিক অধিকার অক্ষুণ্ণ রাখিবার জন্ম তিনি বদ্ধপরিকর হইলেন। নাটাল-সরকারের বিক্দে এইবার স্বদেশপ্রেমিক ও মানবতার পূজারী মহাআজীর সংগ্রাম আরম্ভ হইল। এই সংগ্রাম কিন্ত হিংসাত্মক নয়, অহিংস—ইহাকে বলা যায় অহিংস প্রতিরোধ, অর্থাৎ 'Passive Resistance'। সত্যকে জয়যুক্ত করিবার জন্ম আত্মিক শক্তির বলে অত্যাচারীর সকল উৎপীড়ন নীরবে সন্থ করিব, কিন্তু শক্তকে আঘাত করিব না—ইহারই নাম সত্যাগ্রহ। এই সত্যাগ্রহন্ধী অভিনব

অস্ত্রের দ্বারাই তিনি দক্ষিণ-আফ্রিকার কঠিন সংগ্রামে জয়লাভ করিলেন—আত্মিক শক্তির কাছে হিংম্র পাশবিক শক্তির পরাজয় ঘটিল।

তারপর গান্ধীজির রাজনীতিক জীবনে পটপরিবর্তন হইল। স্থানীর্ঘ একুশ বৎসর দক্ষিণ-আফ্রিকায় অবস্থানের পর ১৯১৪ সালে তিনি ভারতে প্রত্যাবর্তন করিলেন। তথনো মহাত্মা ভারতবর্ষের রাজনীতিক্ষেত্রে প্রত্যক্ষভাবে যোগদান করেন নাই। দক্ষিণ-আফ্রিকার সংগ্রামবিজয়ী সত্যাগ্রহী বীর বলিয়া তাঁহার অসামান্ত খ্যাতি সে সময় কিন্তু দেশের চতুর্দিকে ছড়াইয়া পড়িয়াছে। এই সময়

জনসেবা ও দেশের গঠনমূলক কর্মে লিপ্ত গান্ধীজী মহাত্মাজি আমেদাবাদের স্বর্মতী-নদীতীরে স্ত্যাগ্রহ
-আশ্রম স্থাপিত করিয়া জনসেবা ও গঠনমূলক কাজ
আরম্ভ করেন। ১৯১৪ সালের আগস্ট মালে প্রথম

বিশ্বযুদ্ধ ঘোষিত হয়। তথন পর্যন্ত গান্ধীজী সম্পূর্ণ ব্রিটিশবিরোধী হইয়া উঠেন নাই। এই যুদ্ধে তিনি ভারতবাসীকে লইয়া ব্রিটেনকে যুদ্ধের বিপত্তিকালে সহায়তা করিতে অগ্রসর হইলেন। ব্রিটিশসরকার তাঁহাকে এইরূপ প্রতিশ্রুতি দেন যে, যুদ্ধের অবসান ঘটিলে তাঁহারা ভারতবাসীকে স্বায়ত্ত শাসনের অধিকার দিবেন। ১৯৯ সালে যুদ্ধের পরিসমাপ্তি ঘটিল। কিন্তু ইংরেজসরকার পূর্ব-প্রতিশ্রুতি রক্ষা করিলেন না, উপরন্তু অতি-কুখ্যাত রাউলাট আইন প্রবৃতিত হইল। সমগ্র ভারত ইহাতে বিক্ষুক্ত হইয়া উঠিল।

১৯২০ সালে কলিকাতায় কংগ্রেসের যে বিশেষ অধিবেশন হয়, সেই অধিবেশনে মহাত্মাজি ব্রিটিশের পশুশক্তির সঙ্গে সংগ্রাম করিবার জন্ম নিরস্ত্র ভারতবাসীর তরফ হইতে 'অসহযোগ আন্দোলন' প্রচার করিলেন। সমগ্র

মহাক্সার প্রচারিত অদহযোগ আন্দোলন ভারতবর্ষ তাঁহার নেতৃত্ব নতমন্তকে স্বীকার করিল।
অহিংসামন্ত্রের মতোই সত্যাগ্রহ ও অসহযোগ
আন্দোলন ভারতবর্ষের রাজনীতির ক্ষেত্রে গান্ধীজির

নবতন অবদান। তিনি তুর্বল ভারতবাসীর মানসিক জড়ত্ব বিদ্রিত করিলেন, আত্মসন্মান এবং আত্মপ্রতায়কে জাগাইয়া তুলিলেন—আত্মপ্রকাশকে ভয়হীনতার পথে পরিচালিত করিলেন। ১৯২৪ সালের সেপ্টেম্বর মাসে ভারতবর্ষে হিন্দুন্সলমানের মধ্যে আত্মঘাতী ভাত্দ্ব দেখা দিলে মহাত্মাজি অনশনবত গ্রহণ করেন। যেখানে এবং যখনই জাতি তাহার সংকীর্ম স্থার্থ ও ছয়্কৃতির দার। রাষ্ট্রদেহে তুর্বলতার বিষ সঞ্চয় করিয়াছে, তখনই এই মহাপুক্ষ নালকণ্ঠের মতো সেই বিষ নিজে গ্রহণ করিয়া জাতিকে কলয়মুক্ত করিতে চাহিয়াছেন। সাম্প্রদারিক বাঁনীয়ারার বিষক্রিয়াকে প্রতিরোধ করিবার জন্ত মহাত্মাজি ১৯৩২ সালে

যারবেদা জেলেও অনশনত্রত ঘোষণা করিয়াছিলেন। ইহার ফলেই স্থবিখ্যাত 'পুণাচুক্তি' স্বাক্ষরিত হইয়াছিল।

১৯০০ সালের ফেব্রুয়ারী মাস ভারতের রাজনীতিক ইতিহাসের একটি শ্বরণীয় অধ্যায়। এই সময় ভারতীয় জাতীয় কংগ্রেস 'পূর্ণ স্বরাজ' ঘোষণা করিয়া ইংরেজের রচিত আইন অমান্ত করার গুরুত্বপূর্ণ সিদ্ধান্ত গ্রহণ করে।

গানীজীর 'ডাণ্ডি'
অভিযান

শংকল্প লইয়া মহাত্মার ঐতিহাদিক 'ডাণ্ডি'-অভিযান

শুরু হইল। ব্রিটিশের কঠোর দমননীতি দেশাত্মবোধে উদ্বৃদ্ধ জাতির প্রাণ-সভাকে দিগুণ উদ্দীপিত করিয়া তুলিল—গান্ধীজির অহিংস সংগ্রাম সমগ্র জগৎকে বিস্মিত করিল—পশুশক্তি পুনর্বার অধ্যাত্মশক্তির কাছে পরাজয় মানিল। ইহারই ফলে 'গান্ধী-আরউইন-চুক্তি' স্বাক্ষরিত হয়।

ভারতবর্ষের স্বাধীনতা-অর্জনকে স্বরাঘিত করিয়া তুলিবার জন্ত গান্ধীজি তিনটি ছক্ষাই কার্যে ব্রতী হইলেন—অপ্শৃত্যবর্জন, হিন্দুম্সলমানের মিলন ও কুটীরশিল্পস্থাপনের আদর্শকে তিনি সবকিছুর পুরোভাগে রাখিলেন। অপ্শৃত্য

তিনটি ছুরাহ কার্ধে ব্রতী
সহাত্মা

অভিশাপে ভারতের রাষ্ট্রিক মুক্তিদাধনা বিশেষভাবে

ব্যাহত হইরাছে। অস্পৃত্য অহুরতশ্রেণীকে স্বাধিকারে প্রতিষ্ঠিত করিবার জন্ত তিনি যে-আন্দোলন শুরু করেন উহা 'হরিজন-আন্দোলন' নামে খ্যাত। হিলু-মুসলমানকে, হিলুসমাজকে বিধাবিভক্ত দেখার চেয়ে মৃত্যুবরণ করাকে তিনি শ্রেষ মনে করিয়াছিলেন।

মহাত্মাজির নেতৃত্বে ও প্রেরণায় ভারতবর্ষের রাজনীতির ক্রত পটপরিবর্তন হুইতে থাকে। ইতোমধ্যে আন্তর্জাতিক পরিস্থিতিও ক্রমশ জটিল হুইয়া উঠে। দ্বিতীয় বিশ্বসংগ্রামের দাবানল ভারতবর্ষের আকাশকে প্রলম্বংকর বহিরাগে রক্তবর্গ করিয়া তুলিল। ব্রিটিশরাজশক্তি জোর করিয়া 'ভারত ছাড়' আন্দোলন

ভারত ছাড়' আন্দোলন ভারতকে যুদ্ধে অবতীর্ণ করাইল, কিন্তু এ দেশের স্বাধীনতার দাবীকে স্বীকৃতি জানাইল না। ১৯৪২ সালের ৮ই আগস্ট মহাআজী ব্রিটিশকে ভারত ছাড়িতে বলিলেন। ঐদিন কংগ্রেসের বোম্বাই-অধিবেশনে ভারতবর্ষের পূর্ণ-স্বাধীনতা ও এদেশ হইতে ব্রিটিশের অপসারণ দাবী করিয়া একটি প্রস্তাব গৃহীত হইল। ফলে গান্ধীজি ও কংগ্রেসের কার্যক্রী সমিতির অন্তান্ত

সদস্থবৃন্দ কারাগারে নিক্ষিপ্ত হইলেন—ভারতবর্ষের দিকে দিকে সর্বনাশা বিপ্লবের আগুন জলিয়া উঠিল। মহাত্মাজি কারাবরণের প্রাক্ষালে জাতিকে তাঁহার চরম বাণী ও অভয়মন্ত্র শুনাইয়া গিয়াছিলেন—'করেঙ্গে ইয়ে মরেঙ্গে।' একরূপ বাধ্য হইয়াই ব্রিটিশরাজশক্তি ভারতবর্ষের স্বাধীনতা শ্বীকার করিয়া লইলেন। কিন্তু ইংরেজের রাজনীতিক কৃটকোশলের ফলে অথগু ভারত দিধাবিভক্ত হইল।

ইহার পর ভারতের আকাশে ঘনাইয়া আসিল ভয়াবহ সাম্প্রদায়িক তুর্যোগ। স্বাধীনতালাভের পরও নবজাত তুইটি রাষ্ট্রের অধিবাসীর মধ্যে সাম্প্রদায়িক মিলন সম্ভব হইয়া উঠিল না। ১৯৪৬ সালে তিনি ছুটিয়া গিয়াছিলেন নোয়াধালির সাম্প্রদায়িক উন্নততার মহাশশানে। তারপর তিনি আসিলেন মহানগরী

সাম্প্রদায়িক উন্মন্ততার মহাম্মশানে গান্ধীজি কলিকাতায়—ইহার পর আবার ছুটিয়া গেলেন দিলীতে। হিন্মুসলমানকে আত্মকলহে লিপ্ত দেখিয়া তিনি ব্যথিত চিত্তে বলিয়াছিলেন: 'আমি যে-স্বাধীন ভারতে

বাস করি তাহাতে বিভিন্ন ধর্মাবলম্বী সকল ভারতবাসী প্রাকৃত বন্ধুর মতো বাস করিবে। এই স্বপ্ন সফল করার কাজে আমি মৃত্যুবরণ করাও শ্রেম মনে করি। গৃহযুদ্ধে ছিন্নভিন্ন ভারতবর্ষ দেখিবার জন্ম আমি বাঁচিয়া থাকিতে চাই না—ভার আগে ভগবান যেন আমাকে মৃত্যু দেন।'

ইহার পর ভারতবর্ষের রাজনীতিক ইতিহাসে যাহা ঘটিল তাহা জাতির পক্ষে একান্ত কলঙ্কময় ও পরম বেদনাদায়ক। হিলুমুসলমানের মধ্যে সম্প্রীতি ফিরাইয়া

হিংসার যুপকাঠে অহিংসার পূজারী মহাত্মার আত্মদান আনিবার জন্ম যে-প্রাণান্ত প্রয়াস মহাত্মাজী করিতে-ছিলেন, অনেকে তাহা বরদান্ত করিতে পারিল না,— গান্ধীজির এই মহতী প্রচেষ্টায় তাহারা যেন ক্ষিপ্ত হইয়া উঠিল। অবশেষে ১৯৪৮ সালের ৩০শে জানুয়ারী

দিল্লীতে তিনি যথন প্রার্থনাসভায় প্রবেশ করিতেছিলেন, তথন হিংসাউন্মন্ত অতিশয় নির্মন এক হিন্দুব্বক তাঁহার প্রতি রিভলভারের গুলি নিক্ষেপ করে, এবং সেই আঘাতে মহাপ্রাণ 'বাপুজী'র জীবন-অবসান ঘটে। যিনি চিরটি জীবন অহিংসার মন্ত্র উচ্চারণ করিয়া আসিয়াছেন, সেই মানবপ্রেমিক মহাত্মার জীবন-প্রদীপ নিভাইয়া দিল রক্তমুখী হিংপ্রতা!

মহাত্মার মরদেহের বিনাশ ঘটিয়াছে, কিন্তু তাঁহার জীবনবাণী মরণবিজয়ী। সত্য ও অহিংসার মৃত্যু নাই। ধর্ম অবিনশ্বর। গান্ধীজী মানবসত্য ও মানব-ধর্মকে রাজনাতির সঙ্গে যুক্ত করিয়া দিয়াছিলেন। মহাত্মাজীর সাধনা সত্যু, প্রেম ও শুচিত্মনর মৈত্রীর সাধনা। জীবনেব কোনো ক্ষেত্রেই মিধ্যাকে আশ্রম করিয়া তিনি শাখত সত্যধর্ম হইতে বিচ্যুত হন নাই—এমন কি, রাজনীতিক স্থার্থসিদ্ধির ক্ষেত্রেও নয়। স্থাধীনতালাভের জন্ম

স্বার্থীসদ্ধির ক্ষেত্রেও নয়। স্বাধীনতালাভের জন্য গান্ধীজীর জীবনাদর্শ পৃথিবীর বহু জাতি রক্তপঙ্কিল পিচ্ছিল পথে অগ্রসর হইয়াছে। কিন্তু এই স্বাধীনতা ও জাতির আত্র-

স্বাতন্ত্রাকে গান্ধীজী অপহরণ এবং দস্তাবৃত্তি-দারা সহজলত্য করিয়া তুলিতে চাহেন নাই। অহিংসার পথেও যে স্বাধীনতা অর্জন করা যাইতে পারে, সমগ্র বিশ্বকে তিনি তাহারই ইন্ধিত দিয়া গেলেন। তাঁহার অহিংস সংগ্রাম ধর্মবৃদ্ধ নাইরে জেতবার জন্ত নয়, হেরে গিয়েও জয় করবার জন্তে। অধর্মবৃদ্ধে সবটা মরা, ধর্মবৃদ্ধে মরার পরেও অবশিষ্ট থাকে—হার পেরিয়ে জিত, মৃত্যু পেরিয়ে অমৃত। যিনি এই কথাটা নিজের জীবনে উপলদ্ধি করে স্বীকার করেছেন, তাঁর কথা শুনতে আমরা বাধ্য।

# यराळा शासीत वर्राङ्ख ଓ जीवनमाधना

রিচনার সংকেতস্থা ও ভূমিক।—অসাধারণ ব্যক্তিত্বের অধিকারী মহাক্মা—ভারতীয় রাজনীতির ক্ষেত্রে গান্ধীজির দান—নহান্ধার অহিংসাধর—গান্ধীজি কিদের সাধনা করিয়াছিলেন—ধনী-দরিজের বৈষম্য মহান্ধাকে বিচলিত করিয়াছে—শ্রমিকশ্রেণীর প্রতি গান্ধীজির উপদেশ—যান্ত্রিক উৎপাদন-বিষয়ে মহান্ধার অভিমত—'হরিজন'-আন্দোলন ও বুনিয়াদি-শিক্ষাপরিকল্পনা—জাতীয় শিক্ষার প্রয়োজনীয়তা —উপদংহার।]

সভ্যতার 'মৈত্রেরী'-রূপ পৃথিবী হইতে আজ প্রায় নিশ্চিক ইইতে চলিয়াছে।
আজিকার দিনে সর্বত্রই আমরা দেখিতেছি স্বাধীনতার নামে নির্মম বর্বরতা, শাসন
ও শৃঙ্খলার নামে নির্লজ্ঞ শোষণবৃত্তি, জাতীয়তা আর
ভূমিকা রাষ্ট্রের উন্নতিবিধানের নামে দস্যতা—অবাধ পরস্থাপহরব। বিংশ শতাব্দীর এই দানবীর উন্মন্ততার মাঝখানে ভারতের 'নগ্নফ্কির'
গান্ধীজির জীবনসাধনা যেন সকলেরই এক বিশ্বিত জিজ্ঞাসা।

বিশ্বাদীর মানসজগতে, ভারতের মর্মলোকে মহাত্মা গান্ধী যে-প্রভাব বিস্তার করিয়াছেন তাহা অনির্বাচ্য। তিনি ছিলেন কোটি কোটি ভারতবাসীর প্রতিদ্বীহীন অধিনায়ক—ভারতবর্ষের হৃদয়ভূমিতে তাঁহার মৃত্যুঞ্জয় প্রতিষ্ঠা।

অসাধারণ বাক্তিতের অধিকারী মহাত্মা

গান্ধীজি ভারতের ঘাধীনতাযজের সর্বপ্রধান ঋত্বিক। মহাত্মার বিশাল ব্যক্তিত্ব আমাদের রাষ্ট্রনীতিক জীবনে বিপুল ক্ষমতাস্ঞার করিয়াছে।

গান্ধীজির লোকোত্তর প্রতিভা ও অসাধারণ ব্যক্তিত্বের সহিত আমাদের পরিচয়সাধন করিতে হইবে, এবং ভারতীয় রাজনীতির কেত্রে তাঁহার নূতন দান কী, তাহাও আমাদিগকে বুঝিয়া লইতে হইবে। নতুবা তাঁহার স্বাধীনতাসংগ্রামের चन्न पि जामता ठिक উপলব্ধি করিতে পারিব না। মহাত্মার সকল শক্তিরই উৎস ছিল স্থাভীর মানবতাবোধ, শাখত মানবধর্মের প্রতি আত্যন্তিক শ্রদ্ধা এবং অহিংসা। পৃথিবীতে লব্ধপ্রতিষ্ঠ রাজনীতিবিদের ভারতীয় রাজনীতির ক্ষেত্রে অভাব নাই; তাঁহাদের কূটনীতি দেশের স্বাধীনতা

शाकीजी त्र मान আনে, তাঁহাদের কুটিল কোশল ও ক্ষুরধার বৃদ্ধি আসর

বিনাশের হাত হইতে হয়তে। নিজেদের দেশকেও বাঁচায়। কিন্তু রাষ্ট্রীয় স্বাধীনতা তাঁহাদের কাছে এত বড়ো যে, তাহার জন্ম তাঁহারা অধর্ম, অসত্য, ছলনাচাতুরী এবং পাশবিক হিংস্রতাকেও আশ্রয় করিতে অনুমাত্র দ্বিধাবোধ করেন না। কিন্ত গান্ধীজীর স্বাধীনতাসংগ্রাম অহিংস—তাঁহার যুদ্ধ ধর্মযুদ্ধ। স্বাধিকার-প্রতিষ্ঠার জন্ম নিজে মরিব, তথাপি শত্রুর গায়ে অস্ত্রাঘাত করিব না, শত্রুকে হিংসা করিব না—মরিয়াও জয়ী হইব, এই রকমের একটি আদর্শ জগতের কোনও রাজনীতি-বিদ মানবজাতির সন্মুখে অভাবধি তুলিয়া ধরেন নাই।

পশুবলদৃश মান্তবের ধারণা, জীবনমুদ্ধে অহিংসানীতি शैनবীর্য ভীরুর ধর্ম। কিন্তু সানবতাধমে দীক্ষিত ও অহিংদাঅন্ত্রে শক্তিমান শীর্ণকায় এই মানুষটি বলেন:

'Non-violence is not passivity in any shape মহাত্মার অহিংসাধর্ম or form. Non-violence, as I understand it, is the most active force in the world. Its hidden depth sometimes stagger me, just as stagger my fellow-workers'। অন্তৰ্গ ও প্ৰমন্ত হিংসা দারা যে হিংস্রতাকে প্রতিরোধ করা যায় না, তার প্রমাণ ইতিহাসের পাতায় রক্তলেখায় চিহ্নিত আছে। গান্ধীজির মতে এই উন্মত্ত হিংদার হাত হইতে পৃথিবীকে রক্ষা করিতে পারে একমাত্র অহিংসানীতি—উচ্চতর মানবধর্মের উপর যাহার নিত্যকালের প্রতিষ্ঠা।

গান্ধীজীর জীবনদর্শনের মূলে প্রেরণাসঞ্চার করিয়াছিল অধ্যাত্মশক্তি—
একটা সমুচ্চ নীতি। রাজনীতিক সংগ্রামে তাঁহার প্রধান অস্ত্র ছিল সত্যাগ্রহ,
অসহযোগ, বিদ্বেববিরহিত অহিংসা। মহাত্মা গান্ধীর অকম্পিত বিশ্বাস ছিল,

গান্ধীজি কিদের সাধনা আসিবে। ভারতের বিগত কয়েক বৎসরের রাজনীতিক করিয়াছিলেন ইতিহাস তাঁহার সেই বলিষ্ঠ বিশ্বাসের সত্যতা প্রমাণ

করিয়াছে। ধর্ম, তায় ও নীতিবর্জিত বর্তমান বিখের এই অবিশ্বাসের যুগে অনেকে হয়তো তাঁহার জীবনদর্শনকে অবান্তব স্বপ্রবিলাস বলিয়া উড়াইয়া দিতে চাহিবে। উড়াইয়া দিক। কিন্তু মহাত্মার এই মরণবিজয়ী বাণীটি অবিশ্বরণীয়: 'Permanent truth can never be the outcome of untruth and violence'। পৃথিবীর স্বার্থান্ধ রাষ্ট্রগুলি যদি তাহাদের চিরাচরিত হিংসা ও অসত্যে প্রতিষ্ঠিত দৃষ্টিভঙ্গি বর্জন করিতে না পারে, তবে তাহারা যে নিজের হাতেই আত্মহত্যার পথ উন্মৃক্ত করিবে—নিজেদের শ্বশানশ্যা রচনা করিবে, তাহাতে কোনো সন্দেহ নাই। গান্ধীজীর সাধনা ব্যাধিগ্রস্ত পৃথিবীকে ধ্বংসের মুখ হইতে ফিরাইয়া আনিবার সাধনা।

মহাত্মার অহিংসানীতি শুধু রাষ্ট্রনীতির কেতে সীমাবদ্ধ নয়, শ্রেণীসংগ্রামের কেত্রেও এই অন্ত্র প্রয়োগ করিতে তিনি আমাদিগকে বারবার পরামর্শ দিয়াছেন। বর্তমান সমাজব্যবস্থায় ধনীদরিত্রের বৈষম্য ও সংঘাত তাঁহার তীক্ষ দৃষ্টি এড়াইয়া

ধনীদরিজের বৈষম্য
শহাক্মাকে বিচলিত করিয়াছে
তিনি নিপীড়িত নিঃস্থ মান্থবের মৃক্তির নির্দেশ দিয়াছেন

चिरित्र कि परिष । मार्कम्, विक्नम्, त्निन-श्रम्थ मानवर्श्विमिक मनीविश्वं प्रविद्यत्र कि मनीविश्वं प्रविद्यत्र कि मनीविश्वं प्रविद्यत्र कि मनीविश्वं प्रविद्यत्र कि मनीविश्वं प्रविद्यत्र विद्यत्र कि कि मिल्लिस् मान्न्यत्र मान्न्य क्ष्यात्र कि मिल्लिस् मान्न्यत्र मान्न्य क्ष्यत्र प्रविद्यत्र प्रविद्यत्य प्रविद्यत्र प्रविद्यत्य प्य

গান্ধীজির ন্তন দৃষ্টিভলি ন্তন সমাজতন্ত্রবাদের জন্ম দিয়াছে। শ্রমিককে তিনি উপদেশ দিয়াছেন নিজেদের অন্তর্নিহিত শক্তিকে উপলব্ধি করিতে—সেই

শক্তিকে জাগ্রৎ করিয়া তুলিবার সাধনা করিতে। শ্রমিক যেদিন ব্ঝিতে পারিবে বে, তাহাদের প্রভৃত শ্রমকে ভিত্তি করিয়াই ধনীর ঐর্থপ্রাসাদ গড়িয়া উঠিয়াছে, সেইদিন নির্বিচার শোষণের পর্ব শেষ হইয়া শ্রমিকশ্রেণীর প্রতি গান্ধীজির উপদেশ সঞ্চার করিয়া দিবার জন্ম চাই শিক্ষার আলো। ধনী

মালিকের অতিরিক্ত মুনাফার পথ বন্ধ করিবার জন্ম, শ্রমিকের আর্থিক সচ্ছলতা আনিবার জন্ম গান্ধীজি শিল্পের বিকেন্দ্রীকরণের ও ব্যাপক কুটীরশিল্পপ্রতিষ্ঠার নির্দেশ দিয়াছেন।

বৃহদায়তন শিল্প ও যান্ত্রিক উৎপাদনের ক্ষতিকর দিকটির প্রতি গান্ধীজি আমাদের সকলের দৃষ্টি আকর্ষণ করিয়াছেন। যান্ত্রিক উৎপাদন বেকারসমস্তার সমাধান নয়—ইহাই মহাত্মার স্কৃচিন্তিত অভিমত। যন্ত্রশিল্লের সঙ্গে সঙ্গে

কুটীরশিল্পের ব্যাপক প্রসার হইলে বহু বেকার মান্তবের মহান্মার অভিমত

কুটীরশিল্পের ব্যাপক প্রসার হইলে বহু বেকার মান্তবের

জীবিকা উপার্জনের পথ প্রশন্ত হইরা উঠিবে—এই সত্যটিও

গান্ধীজি প্রমাণ করিয়াছেন। এজন্তই থাদি-উৎপাদন,

স্তা-কাটা প্রভৃতিকে তিনি তাঁহার অর্থনীতিতে বিশিষ্ট স্থান দিয়াছেন। গ্রামকে কেন্দ্র করিয়া অর্থনীতি, রাজনীতি, সমাজনীতি গড়িয়া উঠিলে তাহাই হইবে আমাদের পক্ষে কল্যাণকব—পাশ্চান্তোর অন্থকরণে নগরকে মধ্যবিন্দু করিয়া যদি ভারতের আর্থিক ও রাষ্ট্রিক কাঠামো গড়িয়া উঠে, তবে তাহা মঙ্গলপ্রস্ইবেনা—ইহা ছিল গান্ধীজীর দৃঢ় বিশ্বাস।

অস্খতা ও অবিশ্বাস্থা নিরক্ষরতা যে আমাদের সকল উন্নতির পথ ক্ষ করিয়া দিতেছে, মহাত্মা তাহা যথার্থ ই উপলব্ধি করিতে পারিয়াছিলেন। এ-গুলিকে বিদ্রিত করিবার মানসেই 'হরিজন'-আন্দোলন

'হরিজন'-আন্দোলন ও

এবং বুনিয়াদী-শিক্ষাপরিকল্পনা ভাবে মনসংযোগ করিয়াছিলেন। মাতুষকে ঘুণা

করিয়া সমগ্র জাতির উপর আমরা নিদারণ অভিশাপ ডাকিয়া আনিয়াছি— মানবতা এবং চিত্তের উদারতার উপরই আমাদিগকে জাতীয় সংহতির ভিত্তি রচনা করিতে হইবে। মনুষ্যত্বের অবমাননা করিয়া সার্থক গণতদ্বের প্রতিষ্ঠা যে অসম্ভব, একথা কাহাকেও বুঝাইয়া বলা নিপ্রায়োজন।

কিন্তু সমস্তকিছুরই মূলে কাজ করিবে স্থানিয়ন্ত্রিত জাতীয় শিক্ষা। দেশের সকল স্তরের সকল মানুষের শিক্ষাব্যবস্থা এথনও আমরা করিতে পারি নাই। কেবল মুষ্টিমেয় বিত্তবান মানুষ ইংরেজী শিক্ষা লাভ করিয়া বিজাতীয় ভাবধারায় পুষ্ট হইতেছে—জাতীয় জীবনের সঙ্গে প্রতিদিন ঘটিতেছে তাহাদের বিচ্ছেদ। ইহা আমাদের শিক্ষাব্যবস্থার শোচনীয় দৈক্তই স্থচিত করিতেছে। বিজাতীয়

জাতীয় শিক্ষার প্রতি গান্ধীজির একেবারেই আস্থা জাতীয় শিক্ষার ছিল না। তিনি নিজের পরিকল্পিত ব্নিয়াদীশিক্ষাকে করিতে চাহিয়াছিলেন শক্তিপ্রদ জাতীয় ভাবে

প্রণোদিত-শিল্পকেন্দ্রিক ও বৃত্তিমূলক।

পৃথিবীরই বিশায়।

ভারতের রাষ্ট্রিক, আর্থিক, সামাজিক প্রত্যেক ক্ষেত্রেই গান্ধীজির চিন্তাধারা লক্ষণীয় প্রভাব বিন্তার করিয়াছে। আপন আজ্মিক শক্তিকে আশ্রয় করিয়া মহাত্মা অহিংসার পথে অগ্রসর হইয়াছিলেন। সত্য ও ধর্মকে একমুহুর্তের জক্তও তিনি বিশ্বত হন নাই। বাস্তব রাজনীতির সঙ্গে উচ্চতর মানব্ধর্মকে যুক্ত করিয়া জিসাংহার দিয়া স্বাধীনতা ও স্বাতন্ত্র্যাভিত্র এক অভিনৰ পরীক্ষায় তিনি আত্মনিয়োগ করিয়াছিলেন। তাঁহার অহিংসানীতি ও ধর্মবৃদ্ধ জগতের কতথানি কল্যাণসাধন করিয়াছে, ভাবীকালের ইতিহাস তাহার সাক্ষ্য দিবে। এশিয়া-ইউরোপে গান্ধীজির সমকক্ষ্তা করিতে পারে এমন মান্থবের নাম খুব বেশী খুঁজিয়া পাওয়া যাইবে না। গান্ধীজি শুর্ ভারতের বিশ্বয় নহেন, তিনি এ যুগের আস্তরিক শক্তিম্পর্ধিত ব্যাধিগ্রস্ত সমন্ত

## গ্রন্থের সাহচর্য

িরচনার সংকেতস্ত্রে ৪ প্রারম্ভিক ভূমিকা—কেন মানুব মানুবের সঙ্গ কামনা করে—
নিদর্গপ্রকৃতিও মানুবের সঙ্গী—মানুবের আর-একটি সঙ্গী উৎকৃষ্ট গ্রন্থ—গ্রন্থের পৃঠায় মুজিত রহিরাছে
মানুবের অন্তরতম সন্তার পরিচয়—গ্রন্থ মানুবের বছবিচিত্র প্রয়োজনদাধন করে—গ্রন্থপাঠ ব্যতীত চিৎপ্রকর্ম
অসম্ভব— গ্রন্থের জগতে সত্যকার প্রবেশ সহজ নয়—অতীত-বর্তমান-ভবিশ্বতের মধ্যে দেতু রচনা করে
গ্রন্থরাজি—উপসংহার।

প্রাগৈতিহাসিক যুগ হইতেই মানুষকে আমরা দেখিতেছি যৌথজীবনের পটভূমিকায়। যখন সভ্যতার আলো মানবসংসারে বিকীর্ণ হয় নাই, মানুষ যাপম করিয়াছে অরণ্যচারী আম্যমাণ জীবন, তখনও সে চাহিয়াছে তাহারই মতো অপর একটি মানুষের সন্ধ। মানুষের প্রবর্তিত এই যে সমাজ, তাহার মূলেও রহিয়াছে উক্ত সহজাত যৌথবৃত্তির প্রেরণা। তাই দেখি, প্রারম্ভিক ভূমিক।

মানবসমাজের ক্রমবিবর্তনের ইতিহাস মানুষে মানুষে মিলনেরই ইতিহাস—পারস্পারিক সাহচর্য ও বৃহত্তর ক্ষেত্রে মিলনাকাজ্জা তাহার সভ্যতাকে দিয়াছে একটি বিশিষ্ট রূপ।

সমাজজীবনের মধ্যেই বিকাশলাভ করে মান্নুষের দেহের ধর্ম, মনের ধর্ম ও হাদরধর্ম। তাহার যতই স্বতন্ত্র ব্যক্তিত্ব থাক না কেন, সমষ্টিজীবনকে বাদ দিয়া তাহার ব্যক্তিজীবনের পরিপূর্ণ স্কুরণ কখনও সম্ভব নয়। তাই একটি প্রাণ চায় আর-একটি প্রাণের সাড়া, একটি ভাব চায় আর-একটি কেন মানুষ মানুষের ভাবের মধ্যে অনুপ্রবিষ্ট হইয়া বিশ্বতহইয়া থাকিতে। সভ্য

না । যৌথবৃত্তির কেন্দ্রভিদারী শক্তি তাহাকে অপর মান্ত্র্যের দিকে আকর্ষণ করে।
আবার, শুধু মান্ত্রই মান্ত্র্যকে সঙ্গ দান করে না। বিশাল বিশ্বপ্রকৃতিকেও
মান্ত্র্য লাভ করিয়াছে তাহার জীবনবিকাশের সাথীরূপে। প্রকৃতির বিচিত্র রূপক্ষেপ্রকৃতিও মান্ত্রের দঙ্গী
জালাইয়া আমরা প্রতিনিয়ত বরণ করিয়া লইতেছি

निष्णामत श्रमसमित्त- अखरतत अखरान।

তারপর মান্ত্যের আর-একটি নবতন সঙ্গীর আবির্ভাব হইল গ্রন্থরচনার সেই পরম গুডলারে। মুদ্রাযন্ত্রের আবিষ্কার গ্রন্থরচারের সন্তাবনাকে দান করিল অজমতা। মুদ্রাযন্ত্র মান্ত্যের এক আশ্চর্য কীর্তি। মান্ত্যের আর-একটি সঙ্গী উংকৃষ্ট গ্রন্থ একই স্থান্তে গ্রাথিত হইল—ঘুচিয়া-মুছিয়া গেল দেশ আর কালের গণ্ডীর ত্তার ব্যবধান। নিজের ঘরের মধ্যেই মান্ত্র পাইল তাহার

কালের গণ্ডার তুম্ভর ব্যবধান। ানজের ঘরের মধ্যেৎ মাধ্য পাংল ভাগার আত্মার আত্মীয়কে, বিশ্বমানবের সাহচর্য ও সকলাভ করিল সে গ্রন্থের মাধ্যমে।

মানুষের জ্ঞান-বিজ্ঞান-শিল্প ও সাহিত্যসাধনার নির্বাক সাক্ষীরূপে দাঁড়াইয়া
রহিয়াছে বিশ্বের মহামূল্য গ্রন্থরাজি। এগুলির ভিতর দিয়া মানুষ লাভ করিতেছে

আপন অন্তর্বতম সত্তার পরিচয়। নির্জন অরণ্যে
গ্রন্থের পৃষ্ঠায় মৃতিত তুমি যাও—কোনও মানব তোমার সাথী হইবে না
রহিয়াছে মানুষের অন্তরতম
দেই অরণ্যপ্রদেশে। কিন্তু তোমার তঃস্থ নিঃসঙ্গত।
সন্তার পরিচয়
মৃছিয়া দিবে একটি বই। অকুল সমুদ্রের জনহীন

একটি দ্বীপে হইল তোমার দাদশ বৎসরের জন্ম নির্বাসন, পেখানেও মানুষের মুখ

দেখিতে পাইবে না তুমি একটি যুগ ধরিয়া। কিন্তু তাহাতেও তোমার চিত্তের কোনো গ্লানি কিংবা তুঃখ নাই, যদি সঙ্গে থাকে বই-এর একটি সেল্ফ। যদি হাদমের গভীর বিচিত্র অনুভূতির প্রকাশ চাও, তবে তোমার চাই বিশিষ্ট মান্ত্রের লেখা বিশিষ্ট কয়েকখানা বই। রবীজ্ঞনাথ ঠাকুর, সেক্সপীয়র, গ্যেটে, কিংবা ওয়ার্ডস্ওয়ার্থ কিংবা শেলীর লেখা গ্রন্থকে সঙ্গী করিতে পারিলে মান্ত্রের হৃদয়ন্মনের বহুতর অভাব ঘুচিয়া যায়। বিশ্বকে উপলব্ধি করিতে হইলে মান্ত্রের বই-এর অবারিত সঙ্গ না হইলে চলে না।

মাহুষের নিরপ্তর সদ আমরা কামনা করি এইজন্ম যে, মাহুষ মাহুষের প্রয়োজন মিটায়, পরস্পরকে আনল দেয়। একই কারণে গ্রন্থের সৃত্বও আমাদের কাম্য—সে-ও দেয় আনন্দ, আর সাধন করে নানা প্রয়োজন। আমাদের

প্রস্থ মানুষের বছবিচিত্র বাধনকরে বাধনকরে বাধনকরে তাও ক্রমানের ক্রমানের ক্রমানের ক্রমানির ক্

৪ প্রতীচীর দর্শনকে। কিন্তু আজিকার দিনে কোথায় আমরা পাইব হোমার, ভাজিল, দান্তে, ট্যাপো, গ্যেটে, সেক্সপীয়র, রবীন্দ্রনাথের প্রত্যক্ষ সাক্ষাৎ ? কোথায় পাইব মাদাম ক্রী, ফ্যারাডে, মার্কনি, এডিসন, জগদীশচল্রকে ? এই বিংশ শতানীতে কোথায় পাইব শংকর, প্র্যাটো, এ্যারিস্টটলকে ? যদি তোমার গৃহে থাকে একটি গ্রন্থাগার, তবে ই হাদের সকলেরই নিক্ট-সানিধ্য মিলিবে, সেধানে উপলব্ধি করিবে তুমি তাঁহাদের নিঃশন্ধ উপন্থিতি। দেখিবে, প্রাচীন গ্রীস, মিশর, রোম, ভারতবর্ষ, মহাচীন পরস্পরের দিকে তাকাইয়া আছে নির্বাক দৃষ্টিতে। যদি তবে বই-এর পাতা তোমার চোখের সন্মুখে খুলিয়া ধরিবে রহস্তময় এক অপ্র্রুন্দর জগং।

স্থৃতরাং সভ্য মান্ত্রের চাই গ্রন্থরাজির সঙ্গ। ইতিহাস, পুরাণ, সাহিত্য, দর্শন
ও বিজ্ঞানের বই মান্থ্রকে দান করে কত আনন্দ, শিক্ষা ওজ্ঞান। অতীতের ঐতিহ্য,

গ্রন্থপাঠ ব্যতীত চিৎপ্রকর্ম অদন্তব বিধার প্রাঞ্জর অনুধালন ও বিচিত্র ভাবধারা গুহায়িত বিধাহি গ্রন্থরাজির মধ্যে। সেখানে আসিয়া মিশিয়াছে বিভিন্ন জাতির বিচিত্র জ্ঞান-বিজ্ঞান-শিল্প-

সাহিত্যের স্রোতোধারা, সেই ধারায় অবগাহন করিয়াই ঘটে মাহুষের চিৎপ্রকর্ষ। বিশ্বের সংস্কৃতি ও সভ্যতার সঙ্গে পরিচয়ের ক্ষেত্রে গ্রন্থের প্রয়োজনীয়তা বিশেষভাবে অনুভব করিয়াছিলেন বলিয়াই মনীয়ী কার্লাইল্ তাঁহার 'On the Choice of Books' প্রবন্ধের একজায়গায় বলিয়াছেনঃ 'The true university of our days is a collection of books'।

বাস্তব জীবনে আমরা দেখি, মান্ন্যের সঙ্গ মান্ন্যকে নানাভাবে প্রভাবিত করে—বই-এর সম্বন্ধেও ঠিক একই কথা বলা যায়। ভালো এবং খারাপ সঙ্গীর মতো, ভালো বই এবং খারাপ বইয়ের প্রভাব অনস্বীকার্য। ভালো বইকে গ্রহণ করিতে হইবে অনুসন্ধান করিয়া, যাচাই করিয়া, বাছাই করিয়া। ভালো গ্রন্থের

গ্রন্থের জগতে সত্যকার প্রবেশ সইজ নয় রচয়িতা অতীতের ও দ্রের সেই মনীধীরা—'Noble deads'—সহজে কিন্তু কথা বলেন না। তাঁহাদের মুথে ভাষা ফুটাইয়া তুলিতে হইলে চাই অপেষ ধৈর্য্ব,

অধ্যবসায় ও বিচক্ষণতা। ইহার জন্ম মননশক্তি ও হৃদয়বৃত্তিকে সম্পূর্ণভাবে জাগ্রৎ রাখিতে হইবে। নতুবা বইয়ের জগতের গভীরতম প্রদেশ হইতে জ্ঞান ও আনন্দের সম্পাদ আহরণ করা যাইবে না। ভূগর্ভের অন্ধর্জঠরে গুপ্ত রহিয়াছে কত সোনা, কিন্তু প্রকৃতি সহজে মাহ্যকে তাহা দান করে না—তাহার জন্ম চাই শ্রম, উৎসাহ, মনের একাগ্রতা। তেমনি বই-এর পৃথিবী হইতেও আনন্দ এবং জ্ঞানবিজ্ঞানের স্বর্ণ সংগ্রহ করিতে হইলে আমাদিগকে অধ্যবসায়ী হইতে হইবে।

সত্য, স্থানর ও মঙ্গলের উপাসক যে-সব কবি, জ্ঞানী, দার্শনিক, বিজ্ঞানীর দল গ্রন্থ রচনা করিয়া গিয়াছেন তাঁহাদের প্রতি অগাধ শ্রন্ধা লইয়া, হৃদয়ের দার একেবারে উন্তুক্ত করিয়া ধরিয়া, গ্রন্থের রাজ্যে মানুষকে পদচারণ করিতে হইবে। তবে তাঁহারা আমাদিগকে সঙ্গ দান করিবেন, তবে আমাদের সঙ্গে ওইসব বিশ্ববন্দিত মনীষীরা কথা বলিবেন। একনিষ্ঠ শ্রন্থাবনত চিত্তেই অতীতের মহামনীষীদের সঙ্গে আমাদের পরিচয়সাধন করিতে হইবে।

উৎকৃষ্ট গ্রন্থ মান্ত্রকে দেয় অনাবিল আনন। মান্ত্রের উচ্চতর বৃত্তিগুলি চায় সত্য, জ্ঞান ও আনন্দের আলো। জ্ঞানসাধনা ও শিল্পসাধনা মান্ত্রকে প্রতিদিনের তুচ্ছতার সংসার হইতে তুলিয়া ধরিয়াছে এক উচ্চতর ভাবলোকে। আবার, অতীত-বর্তমান-ভবিশ্বতের মান্ত্রের সভ্যতার কোনো একটি-মাত্র বিশিষ্ট যুগ মধ্যে সেতু রচনা করে স্বয়ংসম্পূর্ণ নয়। তাই অতীতের সঙ্গে সংযোগস্থাপন

গ্রন্থরাজি করিতে হয় বর্তমানকে এবং বর্তমানের পটভূমিকায় গড়িয়া ওঠে অনাগত ভবিষ্যৎ। অতীত, বর্তমান আর ভবিষ্যতের মধ্যে সেতুরচনা করে যুগোত্তীর্ণ গ্রন্থরাজি। গ্রন্থের সাহচর্যের স্থ্র ধরিয়া মান্ত্র অগ্রসর হইয়া চলে সভ্যতা ও সংস্কৃতির বিবর্তনপথে। আমাদের বুহত্তর জীবনের যাত্রাপথের সবচেয়ে বড়ো সদ্ধী জগদ্ববেণ্য মনীষীদের রচিত মূল্যবান গ্রন্থ।

বই-এর দল তাই মানুষের এত কাম্য। কত মানুষের চলার পদচিহ্ন পড়িয়াছে পৃথিবীর বুকে—তাহার ছন্দকে ধরিয়া রাথিয়াছে বই। কত ভাষার মানুষ কথা বলিয়াছে, দেই কথার সংগীতধ্বনি শুন্তিত হইয়া আছে বই-এর পৃষ্ঠায়। বিচিত্র মানুষের হুংস্পন্দন মর্মরিত হইতেছে উপসংহার গ্রন্থরাজির পাতার পাতার। মানুষ যথন একান্ত নিঃসল্প, তথন তাহার দেই নিঃসল একাকীয়কে মুছিয়া দেয় গ্রন্থের সাহচর্য। মানুষ মানুষের দলী, প্রকৃতিও মানুষের সন্ধী—কিন্তু মানুষের আরও একটি দল্পী উৎকৃষ্ট গ্রন্থরাজি। কে না ভালোবাসে এই গ্রন্থকে? যে বলে, গ্রন্থ ভালো লাগে না—মানুষ-নামের অযোগ্য সে, জীবন তাহার বিড়েষিত।

## প্রাচীন বাংলাসাহিত্য

রিচনার সংকেতস্ত্রঃ প্রারম্ভিক ভূমিকা—প্রাচীন বাংলাদাহিত্যে ধর্মীয় প্রভাব ও গভারচনার অভাব—প্রাচীন বাঙালী কবিরা ধর্মের বেদীতলে আদিয়া ভিড় জমাইয়াছেন— লামাদের প্রাচীন দাহিত্য কোন্ কোন্ ধর্মের প্রভাব স্বীকার করিয়াছে—প্রাচীন বাংলাদাহিত্যে শক্তিদেবতার প্রাধান্তার হেতু—ধর্মচাকুরের মাহাত্মাকীর্তন— ক্ষুবাদশাখা—বৈষ্ণবিগীতিকবিতা—বৈষ্ণবিজীবনীদাহিত্য পূর্বক্ষনীতিকা—শাক্তপদাবলী—ভারতচন্দ্রনাপ্রদাদ প্রমুথ দেকালের কবি—প্রাচীন বাংলাদাহিত্যের লক্ষ্ণীয় বৈশিষ্ট্য—উপসংহার।

বাংলাভাষা ও বাংলাসাহিত্য বাঙালীজাতির বিশিষ্ট গোরবময় সম্পদ।
বাঙালীর জাতীয় জীবনের আশা-আকাজ্ঞা, বিচিত্র চিন্তা ও ভাবসাধনা রূপায়িত
হইয়া উঠিয়াছে এই সাহিত্যের মধ্যে। মধুস্থদন, বহ্নিমচন্দ্র, রবীক্রনাথ, শরৎচক্র
প্রান্থভিক ভূমিকা
বাংলাসাহিত্য আজ আশ্চর্যরূপে সমূদ্ধ। আজিকার
এই বাংলাসাহিত্যের পিছনে রহিয়াছে বাঙালীর সহস্র বছরের ভাবজীবনের
ইতিহাস। উহাকে চিনিয়া লইতে না পারিলে, কেবলমাত্র বিশ্লিষ্ট বিচ্ছিন্ন
সাহিত্যপ্রবাহের ভিতর বাঙালীর অন্তর্গুর জীবনের সম্গ্র রূপটি ধরা যাইবে না।
এ কারণে প্রাচীন বাংলাসাহিত্য আলোচনার সার্থকতা রহিয়াছে।

বাংলার প্রাচীন সাহিত্য ইউরোপীয় চিত্তের সংস্পর্শ ও সংঘাত হইতে মুক্ত। বে-কোনো দেশের পুরাতন যুগের সাহিত্য আলোচনা করিলে দেখা যায়, তাহার

মধ্যে ধর্মের প্রভাব বিজমান। ধর্মের ভাবটিই মান্ত্রের

প্রাচীন বাংলাসাহিত্যে ধর্মীর প্রভাব ও গছারচনার অভাব

মনে প্রথমে দানা বাঁধিয়া উঠিয়াছে, এবং উহা নানা-ভাবে সাহিত্যস্থির প্রেরণা যোগাইয়াছে। আবার, গগরচনার অভাবও প্রায় সকল দেশের পুরাণো

সাহিত্যের একটা সাধারণ লক্ষণ। প্রাচীন বাংলাসাহিত্যেও এই ছুইটি লক্ষণ কাহারো দৃষ্টি এড়াইবার নয়। আঠার শতকের পূর্বের যে বাংলাসাহিত্য ভাহাতে গল্পের ব্যবহার একরকম নাই বলিলেই চলে—উহা পঞ্চে রচিত।

বিভিন্ন ধর্ম ও উপধর্মকে কেন্দ্র করিয়াই আমাদের পুরাতন যুগের সাহিত্যক্রপটি অভিব্যক্তি লাভ করিয়াছে। শৈবধর্ম, শাক্তধর্ম, বৈষ্ণবধর্ম, বৌদ্ধর্মের
প্রভাব সেকালের কবিদলকে প্রভাবিত করিয়াছিল। ধর্মের বেদীতলে এ

প্রাচীন বাঙালী কবিরা ধর্মের বেদীতলে আদিয়া ভিড জমাইয়াছেন সকল কবি সমবেত হইরা ভক্তিবিগলিত চিত্তে দেবদেবীর প্রশুন্তি রচনা করিয়া গিয়াছেন। বাহিরের রূপজগতের শোভাসৌন্দর্য, মানবের বাস্তব জীবনের আনন্দবেদনার আলোছায়া প্রাচীন কবিকে তেমন

আরুষ্ট করে নাই। তাই পুরাণকথা, মহাভারতের কাহিনী, দেবদেবীর অলোকিক লীলাকে লইয়া পুরাতন বাংলাসাহিত্যের ভিত্তি রচিত হইয়াছে— রক্তমাংসের মাত্র চাপা পড়িয়া গিয়াছে ধর্মভাব ও ভক্তিপ্রবাহের নীচে।

বৌদ্ধসহজিয়াসম্প্রদায়ের কবিগণরচিত 'চর্যাপদ'ই বাংলাসাহিত্যের বিশিষ্ট প্রাচীনতম নিদর্শন। দশম-একাদশ শতাব্দী ইহার রচনাকাল। মনে হয়, বৌদ্ধর্মাচার্যগণই বাংলাসাহিত্যের গোড়াপত্তন করেন। এবুগে হয়তো বৈষ্ণব

আমাদের প্রাচীন সাহিত্য কোন কোন্ ধর্মের প্রভাব স্বীকার করিয়াছে আর শাক্তকবিরাও তাঁহাদের গান বাঁধিয়াছিলেন, কিন্তু উহার কোনো বান্তব নিদর্শন পাওয়া যায় নাই। দেশের ধর্মকলহের কাহিনীই প্রাচীন যুগের সাহিত্যে বিশেষ-ভাবে বাণীবদ্ধ হইয়াছে। বোধ করি শৈবধর্মই প্রথমে

বাংলার জনগণের মধ্যে প্রভাব বিস্তার করিয়াছিল। নানা কাব্যের মধ্যে তাই
শিবের কাহিনীই সবচেয়ে বেনী পরিদৃষ্ট হয়। 'ধান ভান্তে শিবের গীত' প্রবাদবাকাটি লক্ষ্য করিলেও বুঝা যায়, একসময় বাংলাদেশে শৈবধর্ম খুব প্রতিপত্তিলাভ
করিয়াছিল। কিন্তু শেষপর্যন্ত নানাকারণে শৈবধর্ম জনগণের চিত্তে আপন প্রভাবচিহ্ন অক্ষুগ্ন রাখিতে পারে নাই—শক্তিদেবতার কাছে শিব পরাজিত হইয়াছে।

একদিন বাংলার সমাজজীবনে যে-অত্যাচার-অবিচার-বিশৃগুলা দেখা দিয়াছিল এবং তাহার ফলে বাঙালীজাতি যে-অসহায়তা অত্তব করিয়াছিল, তাহার হাত হইতে পরিত্রাণের পথ খুঁজিতে গিয়া তাহারা বিরাট সংধ্যের

প্রাচীন বাংলাসাহিত্যে শক্তিদেবতার প্রাধান্মের হেতু প্রতীক, সংসারের স্থ-ছঃখ-বেদনার প্রতি উদাসীন শিবের উপর বিশ্বাসস্থাপন করিতে পারে নাই। সেজক্ত সেদিন বাঙালী ছুর্বলের সহায় একটি অনিয়ন্ত্রিত স্বেচ্ছাচারী শক্তির উপর নির্ভর্মীল হইয়া তাহারই

পূজায় আত্মনিয়োগ করিয়া মৃক্তির উপায় খুঁজিয়াছিল। সংসারভোলা শিবের পরিবর্তে বাঙালী চণ্ডীদেবীকে, মনসাদেবীকেই অধিক ভক্তি করিয়াছে, আপন বলিয়া জানিয়াছে। চণ্ডী, মনসা, শীতলা ইত্যাদি নারীদেবতাকে লইয়া বাংলাদেশে বিপুল সাহিত্য রচিত হইয়াছে। চণ্ডীমঙ্গল-কাব্যের মধ্যে ক্বিকৃত্বণ মৃকুন্দরামের রচিত কাব্যথানি নিঃসন্দেহে শ্রেষ্ঠ। ষোড়শ-সপ্তদশ শতকে মঙ্গল-কাব্যগুলির অধিকাংশ রচিত হয়।

প্রাচীন বাংলার জনপ্রিয় বীর লাউদেনের কীর্তিকথা অনেকগুলি কাব্যে বিণিত হইরাছে। ধর্মঠাকুরের মাহাজ্যের সহিত রাঢ় দেশের বীরশ্রেষ্ঠ লাউদেনের কাহিনী বিজড়িত হইয়া যে-কাব্য রচিত হইয়াছে তাহা 'ধর্মসলল' কাব্য নামে প্রসিদ্ধি লাভ করিয়াছে। অস্টাদশ শতকের কবি মাণিক গাঙ্গুলি ও ঘনরামের 'ধ্যুমলল' প্রসিদ্ধ পুস্তক। রাজা মাণিকটাদের পুত্র গোপীটাদ এবং রাজপত্মী ময়নামতীকে অবলম্বন করিয়া ভ্রানীদাসের 'ময়নামতীর গান' ও ছল্লভ মল্লিকের 'গোবিন্দচন্দ্রণীত' কাব্যহুইটি রচিত হইয়াছে।

এ যুগে বাংলাভাষা ও সাহিত্যের মধ্য দিয়া হিলুর ইতিহাস-পুরাণ ইত্যাদির প্রচারও সবিশেষ লক্ষণীয়। ইহারই ফলে বাঙ্লাসাহিত্যে সংস্কৃত কাব্যাদির অন্নবাদের ধারাটি প্রবৃতিত হয়। কৃত্তিবাসের বাংলা রামায়ণ বাঙালীর জাতীয় জীবনে ব্যাপক প্রভাব বিস্তার করিয়াছে। বাংলা-রামায়ণ-রচয়িতাদের মধ্যে কৃত্তিবাস প্রধান্ত্য করিব।

মধ্যে কৃত্তিবাস প্রধানতম কবি। শ্রীমন্তাগবতে বণিত শ্রীকৃষ্ণলীলা অবলম্বন করিয়া মালাধর বস্ন 'শ্রীকৃষ্ণবিজয়' কাব্য রচনা করেন। পরাগল থাঁ, ছুটি খাঁ, কবীন্দ্র পরমেশ্বর ও শ্রীক্র নন্দীকৃত মহাভারতের অনুবাদ উল্লেখযোগ্য। এই অনুবাদকার্য যোড়শ শতাব্দীতে সাধিত হইয়াছিল। সপ্তদেশ শতকে কাশীরাম দাস মহাভারতের অনুবাদ করেন।

মঙ্গলকাব্যে আমরা দেখিয়াছি স্বেচ্ছাচারী শক্তির লীলা, বৈফবসাহিত্যে

আমরা দেখিলাম সর্বজয়ী প্রেমের গীতিময় রূপায়ণ। বাংলাসাহিত্যে বহুকাল ধরিয়া
ধর্ম-সংঘাত চলিয়াছে, তাহাতে বৈফবধর্মই পরিণামে জয়লাভ করিয়াছে। শাক্তের
শক্তি বলরূপিণী, বৈফবের শক্তি আনন্দময়ী ও প্রেমরূপিণী। মাধুর্যশক্তির কাছে
শ্রুষ্থশক্তির পরাজয় স্বাভাবিক। এই প্রেমধর্ম বাংলার
সমাজজীবনে সাম্য ও মুক্তির বাণী বহন করিয়া

ব্যাভিদাবল সমাজজীবনে সাম্য ও মুক্তির বাণী বহন করিয়।
আনিল। মহাপ্রভু প্রীচৈতত্তের আবির্ভাবের পূর্বেও বাংলাসাহিত্যকুঞ্জে আমরা
বৈফ্বকবিতার কলগুঞ্জন শুনিয়াছি চণ্ডীদাদ ও বিভাপতির মুখে। চণ্ডীদাদ
বাংলার প্রাচীন যুগের প্রেষ্ঠ গীতিকবি।

প্রীচৈতন্তদেবের ব্যক্তিত্ব ও প্রেমদাধনা বাঙালীর মনোজগতে আশ্চর্য প্রভাব বিস্তার করিল। উহার প্রেরণায় বাংলাদাহিত্যে যুগান্তর আদিল—সৃষ্টি হইল বিরাট বৈফবদাহিত্যের। গোবিন্দাদ, জ্ঞানদাদ, বলরামদাদ, রায়শেখর, নরোত্তমদাদ বৈফবদাহিত্যের শ্রেষ্ঠ কবি। বৈফব-

বৈশ্ববজীবনীদাহিত্য সাধকের হাতেই বাংলাসাহিত্যে সর্বপ্রথম জীবনচরিত রচনার স্থ্রপাত হয়। বৈশ্বকাব্যে দেবদেবীর অলোকিক মাহাত্ম্য বণিত হয় নাই—দেবতার বেনামীতে নিক্ষিত মানবীয় প্রেমের মহিমাই কীর্তিত হইয়াছে।

মন্দলকাব্য ও বৈষ্ণবাগীতিকবিতার পাশে প্রাচীন সাহিত্যে আরও একটি কাব্যধারার অভিনব প্রকাশ দেখিতে পাই। আমরা পূর্ববন্ধগীতিকার কথাই বলিতেছি। ষোড়শ-সপ্তদশ শতকে বাংলাদেশে লোকসাহিত্যের অপূর্ব অভিব্যক্তি ঘটিয়াছিল। পল্লীর মান্ত্রের স্বখহুংখ, আনন্দ্রেদ্নার

পূর্বন্দগীতিক।
 চিত্তচমৎকার প্রকাশ এই পূর্বন্দগীতিক। ইহাতে
দেবতার মহিমাবন্দনা ও কীতিকথা নাই—আছে রক্তমাংদের নরনারীর চিরন্তনী
হাদয়রুত্তির আকৃতি। লৌকিক প্রেমজীবন এমন করিয়া ইতঃপূর্বে বাংলাসাহিত্যে
আর কোথাও চিত্রিত হয় নাই। 'মহয়া', 'মলয়া', 'চন্দ্রাবতী', 'আধাবধু', 'ধোপার
পাট', 'চৌধুরীর লড়াই' ইত্যাদি গাখা বাংলাসাহিত্যের মূল্যবান সম্পদ।

বাংলামঙ্গলকাব্যগুলিতে শক্তির অধিষ্ঠাতী দেবী চণ্ডীর যে-রূপটি আমরা প্রত্যক্ষ করিয়াছি, তাহার মধ্যে ছিল একটা প্রবল প্রচণ্ডতার ভাব। এই চণ্ডীকে দূর হইতে ভয়াতুর চিত্তে কেবল ভক্তির অর্থ্য নিবেদন করা যায় মাত্র। এজন্য চণ্ডীমঙ্গলকাব্যগুলি আমাদের হৃদ্ধের রুস্পিপাদা

শাক্তপদাবলী পরিপূর্ণভাবে নির্ত্ত করিতে পারে নাই। শাক্ত-পদাবলীর মধ্যে কিন্তু শক্তিদেবতার দেই অত্য্য্র প্রবলতা নাই—এখানে প্রচ্তু শক্তি কোমলতার ও মাধুর্যে স্বিগ্নুষ্ঠি পরিগ্রহ করিয়াছে। শাক্তপদাবলীর 'আগমনী' ও 'বিজয়া'-সংগীত স্থেমমতার রসে অভিষিক্ত। গীতিকবিতার ক্ষেত্রে এই পদগুলি বৈষ্ণবপদাবলীর সহিত প্রতিদ্বন্দিতা করিয়াছে। শাক্তপদাবলীর শ্রেষ্ঠ রচয়িতা হইতেছেন কবিরঞ্জন রামপ্রসাদ।

ষোড়শ-সপ্তদশ শতকে বাংলাসাহিত্যের যে-বহুমুখী বিকাশ দেখা যায়, নানাকারণে আঠার শতকে তাহার গতিবেগ স্তিমিত হইয়া আসে। এ সময়টিতে তাই উৎকৃষ্ট সাহিত্য স্প্ট হইতে পারে নাই। এ যুগের সর্বোন্তম কবি রায়গুণাকর

ভারতচন্দ্র। তাঁহার রচিত 'অন্নদামঙ্গল' বাংলা প্রমুথ কবি সাহিত্যের একথানি সর্বজনপরিচিত কাব্যগ্রন্থ। ভক্ত-কবি রামপ্রসাদ ভারতচন্দ্রের সমসাময়িক। আমাদের

সাহিত্যে ভারতচন্দ্রই সর্বশেষ মঞ্জলকাব্যরচয়িতা। ভারতচন্দ্রীয় যুগের কবিরা পুরাতন ধারাটিকে অবলম্বন করিয়া কাব্য রচনা করিয়াছেন—কোনও নৃতন কাব্যাদর্শ তাঁহারা প্রবর্তন করিতে সমর্থ হন নাই। কবিগান, পাঁচালী ইত্যাদি রচনা তথন জনগণের মনোরঞ্জন করিত। পুরাতনের অন্তকরণের মধ্যেই আঠার শতকের পরিসমাপ্তি ঘটে।

প্রাচীন বাংলাসাহিত্য আলোচনা করিলে ইহার কতকগুলি বৈশিষ্ট্য চোথে পড়ে। বিষয়বৈচিত্যের অভাব, একই জিনিসের পুনরাবৃত্তি, ভাব ও রচনাভঙ্গীর ক্ষেত্রে গতার্গতিকতা, নানা ধর্ম ও উপধর্মের সংঘাত এবং কাব্যরচনায় ইহার প্রভাব আমাদের প্রাচীন সাহিত্যের লক্ষণীয় বস্তু। একই চণ্ডীমঙ্গল, একই

শনসামগল, একই ধর্মগলল-রচনায়, একই রামায়ণ-বেশিষ্টা হইয়াছে। প্রবতী কবি পূর্বিতীর ধারা অন্ধভাবে অহুসুর্ণ

ও অনুকরণ করিয়া গিয়াছেন। এজন্য প্রাচীন বাংলাসাহিত্যে বৈচিত্র্য ও স্বাতস্ত্র্যের হাওয়া তেমন থেলিতে পারে নাই। বাঙালীর অদৃষ্টবাদ, দেবতার মাহাত্ম্যকীর্তন প্রাচীন বাংলাসাহিত্যকে একটা সংকীর্ব গণ্ডীর মধ্যে বাঁধিয়া রাথিয়াছিল, নানা দেবদেবীর বর্ণনা মান্ত্রকে আড়ালে সরাইয়া দিয়াছিল। সর্বত্রই অলৌকিকত্ব, দেবতার অহৈতুক উৎপাত—একমাত্র পূর্বকদ্গীতিকায় ইহার ব্যতিক্রম দেখা যায়।

সে যাহা হোক, প্রাচীন সাহিত্যকে আমরা উপেক্ষা করিতে পারি না।
চণ্ডীদাস হইতে ভারতচন্দ্র পর্যন্ত অসংখ্য বাঙালী কবি যে-বিপুল সাহিত্য সৃষ্টি

করিয়া গিয়াছেন, তাহার মধ্যে কাব্যশিল্পত সৌন্দর্য ভপদংহার
আছে, রদের গভীরতা আছে, আছে অমুভূতির তীব্রতা।
বৈষ্ণবগীতিকবিতাগুলি কেবল বাংলাদাহিত্যে নয়—পৃথিবীর সাহিত্যেও অপূর্ব স্টি। আধুনিক সাহিত্যের মধ্যেই হৃদয়ধর্মী বাঙালীর সাহিত্যস্টিপ্রতিভার সর্বোত্তম প্রকাশ ঘটিয়াছে সত্য, কিন্তু তাহাকে প্রাচীন সাহিত্যের ঐতিহ্নে স্বীকৃতি জানাইতে হইয়ছে। কোনো দেশেরই সাহিত্য একদিনে স্প্রই হয় না—তাহার পিছনে থাকে বহয়্গের ভাবসাধনার ইতিহাস। সেই ইতিহাসের ধারার সঙ্গে সংযোগরকা করিয়াই নবতন সাহিত্য আত্মপ্রকাশ করে। এই কারণেই প্রাচীন বাংলাসাহিত্যের আলোচনার প্রয়োজনীয়তা আমরা অস্বীকার করিতে পারি না।

### वाधूनिक वाःलाजारिका

্রচনার সংকেতস্ত্র: প্রারম্ভিক ভূমিকা—আধুনিক বাংলাদাহিত্য ও পাশ্চান্তা প্রভাব — প্রাচীন বাংলাদাহিত্য মানবিকতার স্পর্শবর্জিত—নূতন ভাবজগতের সহিত পরিচয়—বাংলাদাহিত্যে আধুনিকতা-বিষয়ে একটি কথা—বাস্তব জগৎ ও জীবন লইয়াই আধুনিক দাহিত্যের কারবার—আধুনিক বাংলাদাহিত্য ও রবীন্ত্রনাথ—আধুনিক দাহিত্যস্ত্রাদের বিচরণক্ষেত্র—অতি-আধুনিক বাংলাদাহিত্য—আধুনিক বাংলাদাহিত্যের বৈচিত্রা—উপসংহার।

বাংলাদাহিত্যকে আমরা মোটার্টি তুইটি ভাগে বিভক্ত করিয়া লইয়াছি—
প্রাচীন ও আধুনিক। সাহিত্যের এই যে স্কচিহ্নিত যুগবিভাগ, ইহা শুধু কালগত
নয়, ভারগতও বটে। আরুতি ও প্রকৃতির দিক দিয়া
আধুনিক বাংলাদাহিত্য প্রাচীন বাংলাদাহিত্য হুট্তে
আনেকথানি বিভিন্ন। যুগের পরিবর্তনের দদে দদে দাহিত্যের রূপ আর স্বরূপের
পরিবর্তনও আনিবার্য। নৃতন শিক্ষা ও সভ্যতা, নৃতন অভিজ্ঞতা দামাজিক মান্তবের
ভাবলোকে আলোড়ন জাগায়, তাহার ফলে ঘটে মান্তবের দৃষ্টিভঙ্গীর পরিবর্তন।
দেই পরিবর্তিত দৃষ্টিভঙ্গীর স্কুপ্র ছায়াপাত দেখি আমরা জাতির সাহিত্যে।

আমাদের আধুনিক সাহিত্যের গোড়াপত্তন হয় উনিশ শতকের দ্বিতীয়ার্ধে। ইংরেজী শিক্ষা ও সভ্যতার সহিত পরিচয় ঘটিবার পর হইতেই বাঙালীর ভাব-

জীবনে একটা বিপ্লব দেখা দেয়। তখন চিন্তায়, ভাবে,
আধুনিক বাংলাসাহিত্য
ও পাশ্চাত্য প্রভাব
সম্পাত দেখিলাম আমরা বাংলাসাহিত্যের মধ্যে।

পাশ্চাত্তা প্রভাবে বাংলাসাহিত্যের বহিরন্ধ রূপটিই যে শুধু পরিবর্তিত হুইল তাহা নয়, তাহার স্বরূপের মধ্যেও আসিল একটা লক্ষণীয় পরিবর্তন। দশম হইতে আঠার শতক পর্যন্ত আমাদের যে সাহিত্যস্থাই, তাহার প্রতি
দৃষ্টিপাত করিলে একটি বিশিষ্টতা সকলেরই চোথে পড়ে,—ধর্ম ও উপধর্মের সংকীর্ণ
পরিধির মধ্যেই সীমায়িত ছিল সেদিনকার কবিদের পরিক্রমা। সে-যুগের
সাহিত্যে বিষয়বৈচিত্র্য ছিল না বলিলে খুব্ ভুল বলা
প্রাচীন বাংলাদাহিত্য
মানবিকতার স্পর্ণবর্জিত
হয় না। কল্পনাগত বিচিত্রতার সম্পর্কেও সেই একই
কথা। চর্যাপদে, মঙ্গলকাব্যে, নাথসাহিত্যে
আলৌকিকতা, পল্লবগ্রাহিতা, ধর্মের জয়গান ও দেবতার প্রশন্তিবন্দনা বড়ো
হইয়া উঠিয়াছে। দেবদেবীর মহিমাকীর্তন করিতে গিয়া ধূলার জগতের
মান্থ্যের স্থ্যত্থের কথা সে-কালের বাঙালী কবিরা একরুপ বিশ্বত

হইয়াছেন,—অসংখ্য দেবতার আড়ালে ঢাকা পড়িয়াছে মান্থবের জীবন।
বৈফবগীতিকবিতার মধ্যে আমরা কবিকল্পনার কিছুটা বৈচিত্র্য দেখিতে পাই
সত্য, কিন্তু সেখানেও কবির ব্যক্তিস্বাতস্ত্র্য স্থপ্রতিষ্ঠিত হয় নাই—ধমের গঙীর
মধ্যেই তাঁহাদের ভাবকল্পনা নিবদ্ধ রহিয়াছে। একমাত্র পূব্বলগীতিকাগুলির মধ্যেই
আমরা মানবীয় চরিত্রের বিকাশ দেখিতে পাই—সেখানে মান্থবের স্থত্ঃখ,
আনন্দবেদনাই বিশেষরূপে অভিব্যক্তি লাভ করিয়াছে। কিন্তু এজন্ত মনে প্রশ্ন
জাগে, এই গীতিকাসাহিত্য কতখানি প্রাচীন। আমাদের ধারণা পূর্ববল্পীতিকা
আধুনিক কালেরই স্প্তি।

উনিশ শতকের প্রথম ভাগ হইতেই পাশ্চান্তা সাহিত্যের ভিতর দিয়া নব-প্রবৃদ্ধ বাঙালী বিশাল বিচিত্র এক ভাবজগতের সন্ধান পায়। সেখানে ধর্মীয় মনোভাব বড়ো হইয়া দেখা দেয় নাই—প্রকট হইয়া উঠিয়াছে মর্তমাল্লযের জীবন ও

ন্তন ভাবজগতের সহিত
পরিচয়
সংকীর্ণতা দূর হইল, —ঘটিল আমাদের চিত্তমুক্তি। এই

নবজাগ্রৎ জীবনবোধের ফলে সাহিত্যের মধ্যে বাজিয়া উঠিল স্বতন্ত্র একটা স্থর। এথানেই আধুনিক যুগের প্রারম্ভ, অন্তদিকে পুরাতন কাব্যধারার সমাপ্তি। সাহিত্যে মান্ত্র্য প্রতিষ্ঠা লাভ করিল—সত্য হইয়া উঠিল চতুপ্পার্থের পরিদৃখ্যমান ইত্রিয়গ্রাহ্ এই পৃথিবী।

আমাদের সাহিত্যে আধুনিকতার স্থরটি যে একান্তভাবে ইংরেজী শিক্ষাদীক্ষা ও সাহিত্যেরই প্রভাবজনিত, তাহা মনে করিলে অবগ্রুই ভুল করা হইবে।
কেন-না, ভারতচন্দ্রের কাব্যে ও তাঁহার পরবর্তী কবিওয়ালাদের যুগে রাধাক্বফের
প্রেমসংগীতে, শ্রামাসংগীতে, আগমনী-গানে মানবিকতার স্থরটি ধীরে ধীরে

বাজিয়া উঠিতেছিল। এ যুগের কবিরা ধর্মীয় মনোভাবের প্রভাব কাটাইয়া
মানবীয়তার আদর্শটিকে সাহিত্যে রূপায়িত করিবার চেষ্টা করিতেছিলেন।

ভারতচন্দ্রীয় যুগে বহিরঙ্গ রূপগত কোনো পরিবর্তন না বাংলাদাহিত্যে আধুনিকতা-আদিলেও, প্রকৃতির দিক দিয়া দাহিত্য যে বদলাইয়া যাইতেছিল, তাহা কৌতুহলী পাঠকের চোথে নিশ্চিত-

ভাবে ধরা পড়ে। একথাও অনস্বীকার্য যে, পাশ্চান্ত্য হাওয়ায় প্রভাবিত হওয়ার পূর্বে আমাদের সাহিত্যে মানবিকতার যে-আদর্শটি ছিল নীহারিকার মতো ছায়াময়, ইউরোপীয় ভাবচিন্তার সংস্পর্শে আসার ফলে তাহা প্রস্কুট হহয় উঠিল। মধুস্দন, বিজমচন্দ্র, দীনবন্ধ, হেমচন্দ্র, নবীনচন্দ্র, বিহারীলাল, রবীন্দ্রনাথের সাহিত্যকৃতি পাশ্চান্ত্য মানসিকতার নির্ভুল স্বাক্ষর বহন করিত্তেছ। কাব্যসাহিত্যে মধুস্দনের এবং কথাসাহিত্যে বিস্কমের প্রতিভাকে আশ্রম করিয়াই আমাদের সাহিত্যে এই আধুনিক যুগের প্রতিষ্ঠা হয়।

আধুনিক সাহিত্য বাঙালীর বাস্তব-রুসপিপাসা চরিতার্থ করিল। মান্থবের দুর্বলতা ও মহত্ব, মানবজীবনের মহিমা ও মানবচরিত্রের দৈক্তের সহিত আমাদের

বাস্তব জগৎ ও জীবন লইয়াই আধুনিক সাহিত্যের কারবার ন্তন পরিচয় ঘটিল। একালের সাহিত্যের মাধ্যমেই আমরা লাভ করিলাম জাতীয়তার মন্ত্র, স্বাদেশিকতার অপূর্ব সঞ্জীবন স্পর্শ। আধুনিক বাংলাসাহিত্য মান্ত্রের মর্যাদাকে, জীবনের বিচিত্রতাকে প্রেফণীয় করিয়া

তুলিয়াছে। প্রাচীন যুগের সাহিত্যে জগৎ ও জীবনকে এমন করিয়া আমরা দেখিতে পাই নাই।

আমাদের এ যুগের সাহিত্যে রবীক্রনাথের প্রতিভাপরম বিশ্বয়ের বস্তু। গীতিকাব্যের ক্ষেত্রে বিহারীলাল যে-কাব্যমন্ত্র উচ্চারণ করিলেন, রবীক্রনাথ তাহারই

শ্রেষ্ঠ উত্তরসাধক। বিহারীলালের ভাবসাধনাকে আশ্রম আধুনিক বাংলাদাহিত্য ও করিয়া রবীন্দ্রনাথ আপনার লোকোত্তর বাণীরচন-রবীন্দ্রনাথ প্রতিভাবলে বাংলাকাব্যকে আশ্চর্য সৌন্দর্য ও বিপুলা

সমৃদ্ধির পথে অগ্রসর করিয়া দিয়াছেন—রবি-কবির কাব্যে জগং ও জীবন বিচিত্র এশ্র্য লইয়া ফুটিয়া উঠিয়াছে। এমন করিয়া রূপসৌন্দর্যের আরতি বাংলার আর কোন্ কবি করিয়াছেন? পঞ্চইন্দ্রিয়ের পঞ্প্রদীপ জালাইয়া কোন্ কবি এমন করিয়া জীবনের রহস্তসন্ধান করিয়াছেন? ভারতীয় ভাবসাধনা ও ইউরোপীয় রূপতন্ত্র আর কোন্ কবির কাব্যে এমন সহজস্থনর সমন্বয় লাভ করিয়াছে? বাংলাসাহিত্যে রবীক্রনাথ একান্তভাবে আধুনিক।

মধুস্দন-বৃদ্ধিন হইতে রবীন্দ্রনাথ-শরৎচন্দ্র, রবীন্দ্রনাথ-শরৎচন্দ্রইতে অতি-আধুনিক সাহিত্যশিল্পীবৃন্দ—ইহাদের মধ্যে সময়ের ব্যবধান বড়ো কম নয়। আমাদের শ্রেণীবিভক্ত সমাজের নানান্দিক ইহাদের রচনায় চিত্রিত হইয়াছে।

বঙ্কিম ও তাঁহার সমসাময়িক ঔপন্যাসিকদের লেখায় আধুনিক দাহিত্যপ্রষ্টাদের বিচরণক্ষেত্র ইইয়াছে বেশী। প্রধানত জমিদারশ্রেণী, ভৌমিক

শ্রেণীকে লইয়াই ছিল তাঁহাদের সাহিত্যের কারবার। রবীন্দ্রনাথের রচনায় উচ্চমধ্যবিত্তশ্রেণীর জীবনকথা বাণীরূপ লাভ করিয়াছে। মধ্যবিত্তজীবনের স্থপতৃঃথের
কাহিনীকে রবীন্দ্রনাথই সর্বপ্রথম সাহিত্যে রূপদান করেন। শরৎচন্দ্র তাঁহারই
প্রদ্র্পিত পথে অগ্রসর হইয়াছেন—তিনি আরও একটু নীচে নামিয়া আসিয়াছেন,
নিয়মধ্যবিত্তের জীবনকথাকেই তিনি মুখ্যত আশ্রয় করিয়াছেন। এতদ্যতীত,
সমাজের নির্যাতিত নরনারীর বেদনার ইতিহাস তাঁহার সাহিত্যেই প্রথম রূপ
পরিগ্রহ করে। স্বতরাং বলা যাইতে পারে, তিনি বাংলাকথাসাহিত্যে একটা
নূতন যুগের স্থিটি করিলেন।

অতিআধুনিক সাহিত্যস্ত্রী বাঁহারা, তাঁহাদের আনাগোনার ক্ষেত্রটি আরও প্রশন্ত। জীবনের আনাচেকানাচে তাঁহাদের সন্ধানী দৃষ্টি প্রসারিত—সর্বহারা, ঘুণিত, লাঞ্ছিত জীবনের প্রতি ইংছাদের মমন্তবোধের অভাব নাই। তাঁহারা

একেবারে জনগণের মধ্যে নামিয়া আদিয়াছেন। কয়লাঅতিআধূনিক বাংলা
থানির মজুর হইতে আরম্ভ করিয়া সাধারণ শ্রামিক ও
যাযাবরজীবনের ছন্দ ইংগাদের রচনার পাতায় পাতায়

ম্পানিত হইতেছে। বর্তমানের যান্ত্রিকসভ্যতাসন্তৃত তঃখদারিদ্র্য আমাদের জীবনে যে-জটিল সমস্তা আনিয়া দিয়াছে, তাহার নানাদিক অতিআধুনিক সাহিত্যিকের নোখায় উজ্জ্বল হইয়া উঠিয়াছে। বহুমুখী বাস্তব-জীবনালেখ্যের সার্থক রূপায়ণে ইহাদের সাহিত্যকর্ম বিচিত্রতা লাভ করিয়াছে।

এতক্ষণ আমরা আধুনিক সাহিত্যের প্রকৃতি অর্থাৎ অন্তরঙ্গ স্বরূপলক্ষণের কথাই বলিয়াছি। বহিরদ রূপ বা আরুতির দিক দিয়াও এই সাহিত্য প্রাচীন মুগের সাহিত্য হইতে স্বতন্ত্র। প্রাচীন সাহিত্য প্রধানত ধর্মকথাও দেবদেবীর আধুনিক বাংলামাহিত্যের অলৌকিক আখ্যানবর্ণনের মধ্যেই সীমাবদ্ধ ছিল। তা বৈচিত্র্য ছাড়া, প্রাচীন যুগের সাহিত্যের বাহন ছিল পতা। উনিশ শতকের প্রথম দিকে গভের স্তি ইইল, ইহার সঙ্গে সঙ্গে বাংলাসাহিত্যের আকৃতিরও বিশায়কর রূপান্তর ঘটিল—স্তি ইইল উপস্থাস, গল্প, নাটক, প্রবন্ধের।

পত্যের ক্ষেত্রেও নানারূপ বৈচিত্র্য দেখা গেল। প্রার, লাচাড়ী, ত্রিপদী ইত্যাদি ছন্দের বন্ধন হইতে মধুস্থানই সর্বপ্রথম বাংলা-কবিতাকে মুক্তি দিলেন। অমিত্রাক্ষর-ছন্দের প্রবর্তন মধুস্থানের স্মরণীয় একটি কীতি। ইংগতে শুধু যে কাব্যসাহিত্যেরই উন্ধতি হইল তাহা নয়, বাংলা-নাটকরচনার ক্ষেত্রটিও অনেকথানি
প্রশন্ত হইয়া উঠিল। রবীজনাথ তাঁহার মহতী স্পুজনীপ্রতিভার স্পর্শে বাংলাকাব্যে
বুগান্তর আনিলেন, তিনি কত কত মিশ্রছন্দের আবিদ্ধার করিলেন। সনেট এবং
ওড়ে জাতীয় কবিতা, মধুস্থানই বাংলাভাষায় আমদানি করেন। অতিআধুনিক
বাঙালী কবিদের হাতে বিষয়বস্তু ও ছন্দ্যান্সকিত আজ নানা প্রীক্ষা-নিরীক্ষা
চলিতেছে।

আধুনিক বাংলাসাহিত্য বিশ্বসাহিত্যের সঙ্গে প্রতিদ্বিতা করিবার স্পর্ধ রাখে। রবীজনাথ-শরৎচন্দ্র প্রমুখ লেথক ইহাকে স্থলীর্ঘ পরমায়ু দান করিয়াছেন। বাংলা ছোটগল্ল, উপন্যাস, গীতিকবিতা বাঙালীর শ্লাঘার

উপদংহার সামগ্রী। অল্লকালের মধ্যে সাহিত্যক্ষেত্রে বাঙালী যে-প্রতিভার খেলা দেখাইরাছে, তাহা সত্যই বিশ্বরাবহ। জীবনবোধের গভীরতার, ভাব ও ভাবনার বিচিত্র লপায়ণে বাংলাসাহিত্য আজ অতিশয় সমৃদ্ধ। মধুসুদন, বিশ্বনিজ্ঞ, রবীক্রনাথ, শরৎচন্দ্র, তারাশংকর, বিভৃতিভূষণের মতো সাহিত্যশিল্পী বা রূপদক্ষ যে-কোনো দেশেরই গৌরবের হল। এক অপ্রপ বাণীজ্ঞ্গৎস্টির মাধ্যমে বাঙালী জাতি আপ্নার অবিনশ্বরতা অর্জন করিয়াছে।

## সাহিত্যের প্রকৃতি

্রচনার সংকেতস্থত্ত ৪ প্রারম্ভিক ভূমিকা—মানবচিত্তে দাহিত্যের নিত্যকালীন আবেদন
—সাহিত্যের স্বরূপনির্ধারণ করা বস্তুত কঠিন—আনন্দময় সন্তার অধিকারী মানুষ—সাহিত্য মানুষের ব্যক্তিপুরুষের প্রকাশ—জাগতিক বস্তুকে আমরা নানাভাবে জানি—বুদ্ধির বিশ্লেষণে দাহিত্যের রসের সন্ধান মিলে
না—কেবল অমূর্ত স্থায়ভাব সাহিত্য নয়—উপন্ংহার।

পাহিত্য' কথাটি খুব বাপেক। একদিকে গল্প-উপত্যাস-নাটক-কবিতা ইত্যাদি যেমন সাহিত্যের অন্তর্ভুক্ত, অন্তদিকে দর্শন-বিজ্ঞান-অর্থনীতি-সমাজনীতি প্রভৃতির বাণী-আপ্রিত রূপও এই 'সাহিত্য' শ্বটির প্রারম্ভিক ভূমিক। অন্তর্ভূতির বাল্মর মৃতিটিই আমাদের কাছে সাহিত্য ও জ্ঞান, বিচিত্র স্বপ্নকল্পনা আর অন্তর্ভূতির বাল্মর মৃতিটিই আমাদের কাছে সাহিত্য নামে পরিচিত। এই অর্থে ইংরেজী 'লিটারেচর' কথাটি 'সাহিত্যে'র সমার্থবাচক। এই যে সাহিত্য, ইহার রহিয়াছে ভিন্নতর ছইট রূপ। ইহাদের মধ্যে
যে-অংশে রসস্প্ত মুখ্য, তাহাকে আমরা বলি স্কুকুমার সাহিত্য—যে-অংশে তথ্ব,
তথ্য বা জ্ঞানের প্রচারণা প্রাধান্তলাভ করে, তাহাকে বলি জ্ঞানের সাহিত্য।
ইংরেজী ভাষার 'Literature of Power' এবং 'Literature of Knowledge'
কথাছইটি বেশ অর্থভোতক। জ্ঞানের সাহিত্যটি অতি স্পন্ত, একটা স্থনির্দিপ্ত
অর্থকে প্রকাশ করিয়াই তাহার কাজ শেষ হইয়া যায়। তথ্ব, তথ্য, সত্য ও
সিদ্ধান্ত্রসহলিত সাহিত্যের এই অংশটির বিষয়ে তাই আমাদের মনে তেমন কোনো
ছ্রেছ জিজ্ঞাসা জাগে নাই। কিন্তু স্কুকুমার সাহিত্য বলিতে যাহা আমরা বুঝি,
তাহার রূপ, স্বরূপ ও মূল্যায়নকে কেন্দ্র করিয়া নানা যুগের সমালোচকের মনে
জাগিয়াছে বহুতর জিজ্ঞাসা।

আমরা-একালের মানুষরা-যাহাকে বলিতেছি 'সাহিত্য', প্রাচীনেরা তাহাকেই বলিতেন 'কাব্য'। সমস্ত রসস্ষ্টিকে অর্থাৎ ভাবের রূপস্ষ্টিকে তাঁহার। 'কাব্য'-সংজ্ঞাটির অন্তর্ভুক্ত করিয়া লইয়াছিলেন। একালে রসসিক্ত ছন্দিত বাণী-রচনাকেই বলা হয় কাব্য। প্রাচীনদের সাহিত্যবিচারশাস্ত্রটি আমাদের নিকট 'পোষেটিক্স' বা 'অলঙ্কারশাস্ত্র'-নামে পরিচিত। তুই মানবচিত্তে সাহিত্যের ভাষার এই নামতুইটিও লক্ষ্য করিবার মতো। প্লেটো শাখত আবেদন তাঁহার বিখ্যাত 'রিপাব্লিক' হইতে কবিকে নির্বাসিত করিয়াছিলেন। বোধ করি, তিনি বুঝিয়াছিলেন, অবান্তব জীবন ও জগৎ, ক্ষণস্থায়ী সৌন্দর্য, অনিত্য বস্তুকে লইয়া নিখিল কবি-মান্তবের কারবার —মিধ্যার বেসাতি করাই বুঝি কবির কাজ। স্নতরাং তাঁহার 'রিপারিকে' কবির স্থান হইল না। কিন্তু আশ্চর্যের বিষয় এই, কবিম্নীষীগণের ভাবসাধনার প্রতি দার্শনিকপ্রবর প্রেটোর নির্মমতা সত্ত্বেও বিভিন্ন যুগে সাহিত্যরস-রসিকের অভাব দেখা যায় নাই। এমন কি, প্রাচ্যের আলংকারিকেরা কাব্যরদের আস্বাদকে পরব্রন্ধের আস্বাদের তুল্য বলিয়াছেন।

সাহিত্যের রসদোল্য আমর। উপভোগ করি বটে, কিন্তু তাহার অন্তর্ম স্বরূপ-নির্ধারণ করা তত সহজ নয়। পৃথিবীতে এমন কতকগুলি বস্তু আছে যাহাকে কোনো স্থনির্দিষ্ট সংজ্ঞা-দারা সম্পূর্ণ বুঝানো যায় না। সাহিত্যের জন্মকথাটি জানিতে পারিলে ইহার যথার্থ প্রকৃতিটি হয় তো আমরা কিছুটা উপলব্ধি করিতে পারিব।

মাত্র্যকে ঘিরিয়া রহিয়াছে একটি অথও জীবনপ্রবাহ আর বিচিত্রস্থলর

নিসর্গদংসার। আমরা নিয়তই লাভ করিতেছি সমাজস্থ অগণন মানুষ ও বহি:-প্রকৃতির সামিধ্য। প্রকৃতিকে আপনার কাজে লাগাইবার জন্ত মানুষের বুদ্ধির কত

সাহিত্যের স্বরূপনিধ'ারণ করা বস্তুত কঠিন খেলা। বুদ্ধির ক্ষেত্রটি স্থবিস্থত হওয়ার সঙ্গে সঙ্গে ঘটিতেছে মান্থ্যের জ্ঞানের প্রসার। সেই জ্ঞান সার্থক হইয়া উঠিতেছে প্রতিনিয়ত নূতন নূতন তথ্য ও তত্ত্বের

আবিষ্ণারে—মান্ত্র গড়িয়া তুলিতেছে দর্শন-বিজ্ঞানের বিশাল সৌধ। বিশ্ব-প্রকৃতি ও মানবজীবনের রহস্ত ধরা দিতেছে মান্ত্রের তীক্ষ বুদ্ধির কাছে। বুদ্ধির মাধ্যমে জগৎ ও জীবনকে জানা আজও শেষ হয় নাই।

কিন্তু অক্সান্ত পশুর মতো মাত্রষ শুধু প্রাত্যহিক প্রয়োজনসীমার মধ্যে আবদ্ধ নয়। দেহপ্রীতি, আত্মরক্ষা, সমাজবন্ধনকে ছাড়াইয়া সে আরও অনেক উধ্বে উঠিয়াছে—আবিষ্কার করিয়াছে আনন্দের স্বর্গলোক। মানবসংসার ও নিসর্গ-সংসারের সঙ্গে মাত্র্যের দৈনন্দিন প্রয়োজনের সম্পর্কটাই কিন্তু শেষ কথা নয়।

আনন্দময় সন্তার অধিকারী মানুষ জগৎ ও জীবনকে আমরা যেমন জানি বুদ্ধি দিয়া, আবার তেমনি হৃদয় দিয়াও গভীরভাবে উপলব্ধি করি। এই হৃদয়বৃত্তির ক্ষেত্রেই মানুষের আনন্দময় সতা প্রয়ো-

জনের গণ্ডীটিকে অতিক্রম করিয়া বহিবিশ্বকে পরম আত্মীয়ন্ধপে আলিপন জানায়। বহিজ্পিৎ তথন আমাদের কাছে কেবল বাহিরের ছদণ্ডের অতিথিমাত্র নয়— আমাদের আত্মার নিকটতম আত্মীয়। জগতের রূপ-রস-শব্দ-গন্ধ-ম্পর্শ, মানুষের হাসিকারা, আনন্দবেদনা, স্থগত্থ কত বিচিত্রভাবে আমাদের হৃদয়হ্যারে আঘাত হানিতেছে। তাহাতে মানুষ সাড়া না দিয়া পারে না।

জগৎ ও জীবনের সানিধ্যে আসিয়া মাহুষের মনে যে-বিচিত্র ভাবাহুভূতি জাগে, সাহিত্য তাহারই রূপাশ্রিত বাণীবিগ্রহ। গুধু প্রয়োজনসাধনের সামগ্রী-রূপেই বস্তুবিশ্ব আমাদের কাছে সত্য নয়—সে সত্য হইয়া উঠে তাহার অবারিত রূপসৌন্দর্যের আবেদনে। বস্তুকে জানাটা দর্শন ও বিজ্ঞানের লক্ষ্য, সাহিত্যে তাহা উপলক্ষ্যেত্ব। বহিবিশ্বের নানার বস্তুর মধ্য দিয়া

সাহিত্য মানুষের ব্যক্তি-পুরুষের প্রকাশ
হৈতে দেখিতে গেলে সাহিত্য মানুষের ব্যক্তিপুরুষের

প্রকাশ •বা অভিব্যক্তি ছাড়া অন্তকিছু নয়। একটি ফুলের পরিচয় নানা মান্নবের কাছে নানা রকমের। ধরা যাক্ একটি পদ্মের কথা। সাধারণ মান্নবের কাছে সে শুধু সামান্ত একটি ফুলমাত্র। উদ্ভিদ্তত্ত্বিদ্ বিজ্ঞানীর চোধে ফুলটির বিশিষ্ট পরিচয় অপেক্ষা উহার জাতিপরিচয়টিই বড়ো। কেন না, তাঁহার কাছে পদাটি কেবল 'ভিক্টোরিয়া রিজিয়া'। কবির কাছে ওই ফুলের পরিচয়টি ভিন্নতর। তাহার স্থানরবোধ বলে, পদাটি মাত্র ফুলই নয়—'ফুলের রাণী'—'ফুর্বের লীলাসন্দিনী'। আবার, একজন বেদান্তবাদী দার্শনিকের কাছে ফুলটি শুধু প্রতিভাসমাত্র—সতাহীন নিছক মারা, স্থাতরাং উহার অস্তিত্ব মিধ্যা।

দেখা যাইতেছে, বস্তকে আমরা নানাভাবে জানি—বুদ্ধিতে জানি, জানে জানি, আর জানি হৃদয় দিয়া। কবির জানা হৃদয়বৃত্তি বা অন্তভ্তির, দার্শনিক-বিজ্ঞানীর জানা বুদ্ধি ও জানের। কিন্তু জাগতিক বস্তুনিচয়ের 'intimate sense'

জাগতিক বস্তুকে আমরা নানাভাবে জানি প্রাম্বিক্তির কবি। বস্তুর রসস্বন্ধপের উপলব্ধির যথার্থ প্রকাশেই সাহিত্যের সার্থকতা। স্রস্টার বিচিত্র

হৃদয়াত্ত্তির রঙে অন্তরঞ্জিত হইয়া উঠে বলিয়াই জীবন ও জগৎ সাহিত্যলোকে এমন অপূর্বতা-অপরূপতা লাভ করে। তাই সাহিত্য লোকিক জগতের অনুকৃতি নয়—ইহা অভিনব স্থি। বস্তুর কায়া আর কবিকল্পনার মাগ্রা ইহাকে দান করে রসাভিষ্ঠিক একটা অনুজ্ঞা—আনন্দরসের উচ্ছলনে ইহা নিত্য স্পন্দিত। এই রসস্তাটিই সাহিত্যের অনুরঙ্গ স্থাপ।

কিন্তু সহজে ইহা পাঠকের চোথে ধরা পড়ে না। নানাজন তাই নানাভাবে সাহিত্যের রসপদার্থটিকে খুঁজিয়া ফিরে। কেউ খুঁজে অলংকারে, কেউ খুঁজে রীতিতে, কেউ খুঁজে বাচ্যে, কেউ-বা খুঁজে ব্যঞ্জনায়। কিন্তু সাহিত্যের বিশ্লিপ্ট অংশের মধ্যে বস্তু-অতিশায়ী অনিবাচ্য রসের সন্ধান মিলিবে না—ইহা তো সমষ্টি নয়, ইহা অথণ্ড ঐক্য। রস আছে শন্ধ-অলংকার-রীতি-বাচ্য-ব্যঞ্জনা ইহাদের

বৃদ্ধির বিশ্লেবণে সাহিত্যের বিশ্লেবণের অতীত একটি প্রম-ঐক্যের অন্মরণনের মধ্যেই ইহার ধ্বনিটিধরা পড়ে। 'সাহিত্য' কথাটির

ধাতুগত অর্থটিতে এ রকম একটা ঐক্য বা মিলনের ভাব নিহিত রহিয়াছে। এই মিলন বা সহিতত্ব শুধু দ্রের সঙ্গে কাছের, অতীতের সঙ্গে বর্তমানের কিংবা বহু হাদরের একত্র সংযোগে নয়; এই সহিতত্ব রহিয়াছে বাচ্য ও বাচকে, ভাব ও রূপে, বিষয়বস্ত ও আঙ্গিকে। বুদ্ধির বিশ্লেষণে সাহিত্যের তত্ত্ব গড়িয়া উঠে, কিন্তু রসের সন্ধান পাওয়া যায় না। রসবস্তুটি বহুত্র সামগ্রীর স্মীভবন্সঞ্জাত আনন্দ্দন অন্তব ভিন্ন আর-কিছুই নয়।

আমরা বলিয়াছি, ছদয়ের ভাবাত্মভৃতি লইয়াই সাহিত্যের কারবার। কিন্তু আকারহীন অমূর্ত হদয়শায়ী ভাব সাহিত্য নয়—ভাবের রূপবিলসিত রসসিক্ত ভাষামূতিটিই সাহিত্য। মানুষের হৃদয়ভাবের স্বভাবটিই প্রকাশধর্মী—রূপাশ্রয়ী। রূপকে অবলম্বন করিয়াই ভাব রসমণ্ডিত হইয়া উঠে। তাই ছল-অলংকার-চিত্র-

সংগীত ইত্যাদির সহায়তায় কায়াহীন ভাবকে রূপময় অমূর্ত হাদয়ভাব করিয়া তোলার এত প্রচেষ্টা, তাই সাহিত্যে বিশেষ কথার জন্ম বিশেষ ভাষা। সাহিত্যের ভাষটি আবেগ-

স্পানিত বলিয়া ইহার ভাষাটিও সাধারণত স্থ্রঝংকৃত। কেবল বস্তুগত অর্থকে প্রকাশ করিয়াই শিল্পীর মনের কথাটি শেষ হইয়া যায় না—শেষের মধ্যেও ঘেন অশেষটি থাকিয়া যায়। এই যে ভাষাতীত অনির্বচনীয়তা, ইহারই জন্ম সাহিত্যের কথা স্থাকে আশ্রম করিয়া মূর্ত হইয়া উঠিতে চায়। অর্থের দারা সীমাবদ্ধ প্রতিদিনকার প্রয়োজনের ভাষার সঙ্গে সাহিত্যের ভাষার এইখানেই প্রভেদ।

ভাব এবং রূপকে যেখানে অন্বয়ভাবে পাই সেধানেই সাহিত্যকৃষ্টি সার্থক। ইহাদের একটিকে বাদ দিয়া অন্তটিকে পাওয়ার মধ্যে অসম্পূর্ণতা রহিয়াছে। দেহ আর প্রাণ পরস্পর জড়িত হইয়াই যেমন মানুষ, ভাব আর রূপের অভঙ্গ মিলনের

ফলে তেমনি সাহিত্য—সাহিত্যকর্মে উভয়েরই মূল্য তিপদংহার সমান। সাহিত্যে কতথানি ভাব থাকিবে, কতথানি থাকিবে কলাবিধি, তাহার সীমানির্দেশ করা যায় না। রূপদক্ষ বাহিরের কোনো নিয়মকেই মানিয়া চলে না। কেন-না, শিল্পীর মন চিরকালই স্বতন্ত্র বশুতা সে কোনকালেই বরদাস্ত করে না। সাহিত্য স্থলরবোধের অধিকারী আননদধর্মী মর্ত্যমানবের রূপশ্রীমণ্ডিত বাল্বয় বিগ্রহ—রসাত্মকতাই ইহার সত্যকার স্বরূপ বা প্রকৃতি।

# সাহিত্যের মূল্যবিচার

্রচনার সংকেতন্ত্রে ৪ প্রারম্ভিক-ভূমিকা—একালের মানুষ সাহিত্যে কেবলমাত্র রম-বস্তুটিকে লইয়া সম্ভন্ত থাকিতে চায় না—লোকিক জীবন-ও অলোকিক রসের মধ্যে সত্যকার সম্পর্কটি কী— বস্তুগত সত্যকে রূপায়িত করাই কি সাহিত্যের কাজ—সাহিত্য ও স্থল্পর—সমাজকল্যাণই কি সাহিত্যের বড়ো জিনিস—উপসংহার।

আমাদের প্রাচীনেরা 'রস'কেই সাহিত্যশিল্পের আত্মা বা প্রাণবস্ত বলিয়া জানিয়াছিলেন। 'রসাত্মকং বাক্যং কাবাম্'—তাঁহাদের এই বহুগ্রুত কথাটির সহিত আমরা সকলেই পরিচিত। হৃদয়ভাবের রসমূতি সৃষ্টি করিয়া পাঠক-সাধারণকে আনন্দ দেওয়াই তাঁহার। সাহিত্যের লক্ষ্য বলিয়া বুঝিয়াছিলেন।

সাহিত্যে সমাজমদলের আদর্শের কথাও তাঁহাদের প্রারম্ভিক ভূমিকা মধ্যে কেহ কেহ বলিয়াছেন। কিন্তু আদলে সাহিত্য-সম্পর্কে উহা যে তাঁহাদের মনের কথা নয়, তাহা ব্রিয়া লইতে এতটুকু বেগ পাইতে হয় না। ভারতীয় একজন প্রাচীন আলংকারিক বা সাহিত্যের রসবেতা বলিয়াছেন—আনন্দনিশুন্দী নাট্যের ফলও যাঁহারা ইতিহাস প্রভৃতির মতো সাংসারিক জ্ঞানের ব্যুৎপত্তি-মাত্র বলেন, সেইসব অল্পবৃদ্ধি সাধুদের নমস্কার—রসের আস্বাদ की, তাহা তাঁহারা জানেন না। সহদয়-হদয়-সংবাদী চিত্তবৃত্তি-বিশেষ এই যে রস, ইহাকেই প্রাচীনেরা সাহিত্যস্টির চরম লক্ষ্যরূপে মানিয়া লইয়াছিলেন।

কিন্তু আধুনিক যুগে আমরা গুধু এই রসটিকে আস্বাদন করিয়াই পরিতৃপ্ত থাকিতে চাই না। আমরা আধুনিকেরা বলিতেছি—'এহ বাহা, আগে কহ আর'। বস্তবাদ ও সমাজচেতনা একালের মাতুষের মনে নানাকারণে প্রবল হুইয়া উঠিয়াছে। তাই সাহিত্যের ভিতরেও আজ আমরা খুঁজিতেছি সমাজের হিতসাধন বা লোকমদল-আদর্শ। একারণে এ বুগের সাহিত্যশিল্পীর পক্ষে

একালের মানুষ দাহিত্যে

পাঠককে শুধু আনন্দপরিবেশন করিয়াই ছুটি পাইবার উপায় নাই, কল্যাণের পথে সমাজকে অগ্রসর করিয়া শুধুরদ-বস্তুটিকে লইয়াই দিবার গুরু-দায়িয়টিও আমরা তাঁহাদের উপর নির্বিচারে চাপাইয়া দিয়াছি। আবার, একালের বিজ্ঞানীদের

প্রচারিত মতবাদ আমাদিগকে এমন বিভান্ত করিয়া তুলিয়াছে যে, সাহিত্যে বাত্তব সত্যকেও আজ আমরা নানাভাবে খুঁজিয়া বেড়াইতেছি। স্থতরাং माहिलाकांत्रक भिष्ठेरिल रहेरा अकिनत्क मार्भाष्ट्रक नावी, अञ्चित्र मला-সন্ধিৎসার দাবী। তবে কি সমাজের হিত্যাধন ও বস্তুগত সত্যের প্রচারণাই সাহিত্যের লক্য ?

লৌকিক ভাবের অলৌকিক রসমর্তিকেই আমরা বলিয়াছি সাহিত্য। স্কুতরাং সাহিত্য কবিপ্রতিভার মায়াশক্তিতে স্থ আনন্দবন একটি বস্তু। কিন্তু

আধুনিক সমালোচকগোষ্ঠা বলিবেন: সাহিত্যরস্টি লোকিক জীবন ও অলোকিক लोकिक ना श्रेट शास्त्र, किन्छ कित वा मार्शिकाक রদের মধ্যে সম্পর্কটি কী লোকিক সমাজে বাস করেন—অর্থাৎ তিনি সামাজিক

জীব। অতএব সমাজের ভালোমন্দকে তিনি উপেক্ষা করিবেন কী করিয়া? এইভাবে সমাজ ও সাহিত্যের মধ্যে আমরা অচ্ছেন্ত একটি সংযোগস্ত্র খুঁজিতেছি। সাহিত্যে সমাজ আছে, জীবন আছে, আছে জগৎ—এ কথা অবশ্রস্থীকার্য, এবং বস্তুনিরপেক্ষ রসস্টে যে সন্তব নয়, তাহাও স্থীকার করিতে হইবে। কিন্তু গোলমাল বাধে তথন, যথন ইহাদের পারস্পরিক সম্পর্কের স্বরুপটি আমরা ভূলিয়া যাই। সমাজকে সাহিত্যে প্রতিবিহিত দেখি সাহিত্যেরই প্রয়োজনে—, নিছক সমাজকে রূপায়িত করিবার জন্মই যে সাহিত্যে সমাজের স্থান নয়, এ সভ্যটি ভূলিলে চলিবে না। উপায়কে লক্ষ্য বলিয়া ধরিয়া লইলে এ রকম গোলযোগ ঘটিতে বাধ্য।

দ্বিতীয় প্রশ্ন হইতেছে—সাহিত্যের দঙ্গে সত্যের সম্পর্কটি কী? সত্যকে রূপ দেওয়াই কি সাহিত্যের কাজ ? পূর্বে আমরা বলিয়াছি, বস্তুনিরপেক্ষ সাহিত্য বলিয়া কোনো জিনিস নাই। বস্তুকে সত্যদৃষ্টিতে দেখিতে হয় সাহিত্যিককে। কারণ, বস্তুর প্রতীতিকে লজ্মন করিলে পাঠকের চিংত্ত রসের উদ্রেক করা কঠিন

বস্তুগত সত্যকে রূপায়িত করিয়া তোলাই কি সাহিত্যের কাজ হইয়া পড়ে। বস্তুহীন ভাব নিরালম্ব নিরাশ্রয়। অপচ ভাবকে রূপাশ্রিত, রসমণ্ডিত করিয়া তোলাই সাহিত্যের কর্তব্য। এজন্ম বস্তুসত্যকে একেবারে উপেক্ষা করা সাহিত্যস্থার পক্ষে সম্ভব নয়। তথাপি বলিব, সাহিত্য

বাস্তবসত্যের বাহনমাত্র নয়। সত্যকে আবিকার করা দর্শন ও বিজ্ঞানের কাজ। এজন্য প্রাকৃত সত্য ও সাহিত্যসত্যে অনেকথানি পার্থক্য রহিয়াছে। সাহিত্যে যদি কোনো সত্য থাকে, তবে তাহা বস্তব রসরপটিকে উপলব্ধি করারই সত্য। বস্তবিশ্ব ও মানবজীবন হৃদয়ে যে-ভাবাবেগ স্পষ্ট করে, সাহিত্যে পাই তাহারই অভিব্যক্তি। জগৎ ও জীবনের যে-বিচিত্র রহস্ত সাহিত্যস্থির মধ্যে অভিব্যক্ত হয়, তাহা বস্তবিষয়ক তথ্য বা সত্যের কল্পানাত্র নয়, তাহাকে বলিব বস্তব রসস্পানন। সাহিত্যস্থা সৌন্দর্য, আনন্দ বা রসের আবরণে সত্য অথবা মঙ্গল প্রচার করেন না—হৃদয়ায়ভূতিকেই প্রকাশ করেন রূপয়য়ী ভাষায়, একটা বিশেষ বাণীভঙ্গিতে। এ কারণে সাহিত্য জীবন ও জগতের 'imitation' নয়, ইহাকে একরণ 'revelation' বা 'vision' বলা যাইতে পারে।

অনেকে বলিয়া থাকেন, সাহিত্য স্থলবের প্রকাশ, অর্থাৎ সৌন্দর্যকৃষ্টিই ইহার
লক্ষ্য। আমরা বলিতে চাই, সাহিত্য সৌন্দর্যকে প্রকাশ করে না—আনন্দকে
প্রকাশ করে সৌন্দর্যকৃষ্টির মাধ্যমে। যাহা আমাদিগকে
সাহিত্য ও ফলর
যথার্থ আনন্দ দেয়, তাহাই স্থলর। স্ততরাং দেখা
যাইতেছে, সাহিত্যে জীবন আছে, জগৎ আছে, বস্তু আছে, সত্য আছে, আর
আছে স্থলর। আবার,মান্থবের সমাজটিও সাহিত্যেউপেক্ষণীয় নয়। কিন্তু জীবন ও

সমাজ-বিষয়ক কল্যাণচিন্তা হইতে সাহিত্য জন্মলাভ করে নাই। এ সব জিনিস সাহিত্যের উপাদান-মাত্র, লক্ষ্য নয়। সাহিত্যের লক্ষ্য হইল মান্নহকে আনন্দ দেওয়া, পাঠকের কাছে জীবন ও জগৎসম্পর্কিত রসামূভূতির ম্পন্দনটিকে তুলিয়া ধরা। তবে এ কথাও আমরা বলিব, জীবন ও জগতের সঙ্গে যে-সাহিত্য যত অবিক জড়িত, তাহার আকর্ষণ আর আবেদন ততই গভীর—স্থায়িত্যের দাবী তাহার অপেক্ষাক্ত বেশী। হৃদয়ে-হৃদয়ে সহিত্যের দীর্যস্থায়ী সেতু সেই সাহিত্যই গড়িতে পারে বেশী, যে-সাহিত্যে বৃহত্তর জগৎ ও সমাজজীবনের ছায়াসম্পাত অবিকতর।

সমাজের উন্নতির কথা সাহিত্যে নাই-বা রহিল—ইহাতে যদি থাকে জীবনকে গভীরভাবে উপলব্ধির কথা, দেটাও তো মান্ত্যের কম পাওয়া নয়। বোধ ক্রি, সাহিত্যের এই দিকটার প্রতি লক্ষ্য করিয়া একজন সমালোচক বলিয়াছেনঃ

সমাজমঙ্গলের কথাই কি সাহিত্যের বড়ো জিনিস 'If the inventors of machinery have given mankind supplementary, extra-corporeal limbs, the poets have a far nobler gift for us, they have opened new windows in

our souls'। সমাজ ও জীবনের কল্যাণ্দাধন করিবার, বস্তুর তথ্য ও সত্যকে আবিদ্ধার করিবার মাত্রর জগতে খুব কম নাই। কিন্তু সার্থক সাহিত্যস্ত্রী, শিল্পী—আনন্দের পরিবেশনকারী মাত্রয—খুব বেণী আছে বলিয়া আমাদের মনে হয় না। মানবের বেদনাধির জীবনে তাঁহারা আনন্দধারা প্রবাহিত করিয়া দিন, এই কামনাটিই বোধ করি গুভবুদ্ধির লক্ষণ।

শিল্পীর ব্যক্তিপুরুষেরই একটি প্রকাশ হইল সাহিত্য, এবং এই প্রকাশের প্রেরণামূলে রহিয়াছে স্রস্তার আনন্দবেদনার উপলব্ধি। 'অন্ত-উদ্দেশ্য-নিরপেক্ষ সাহিত্যিক-আনন্দ কাম্য কিনা, তা যার মন কাম্য বলে জেনেছে, তার কাছেই কাম্য; সে-বোধ যার মনে নেই, তার কাছে

উপদংহার

প্রমাণ করা যাবে না—মনের অন্নভূতি ছাড়। তার অন্ত
প্রমাণ নেই।' সাহিত্যের নিগূড় প্রকৃতি ও সমাজের সঙ্গে ইহার সত্যকার
সম্পর্কটি কী, তাহা ব্ঝিয়া লইতে না পারিলে সাহিত্যবিচারে নানা গোলযোগ
দেখা দিবারই সন্তাবনা অধিক। সাহিত্যের মূল্যায়নের ক্ষেত্রে সংস্কারমুক্ত
দৃষ্টির প্রয়োজন খুব বেশী।

## সাহিত্যে আদূর্শবাদ ও বাস্তববাদ [সাহিত্যে নীতি]

িরচনার সংকেতস্থা ৪ প্রারম্ভিক ভূমিকা—সমাজকল্যাণ ও নীতিবোধ—সাহিত্যে সমাজনীতির স্থান কতথানি—সাহিত্যসত্য ও বাস্তবসত্য—সাহিত্যে আনর্শবাদ ও বাস্তববাদের দ্বন্দ আদর্শবাদ ও বাস্তববাদের দ্বন্দ আদর্শবাদ ও বাস্তববাদ, ইহাদের কোনোটিই ব্যংসম্পূর্ণ নয়—সাহিত্যে সত্য স্থলর ও মঙ্গল, কোনোটিকেই উপেক্ষা করা চলে না—বিশ্বমসাহিত্যের বিরুদ্ধে আধুনিকের অভিযোগ—বাস্তববোধ সাহিত্যাৎকর্ষের একমাত্র মাপকাঠি নয়—স্থুপীকৃত বস্তুপুঞ্জকে কেহ সাহিত্য বলে না—নিছক বস্তুতস্তবাদ বলিয়া সাহিত্যে কিছু নাই—শরৎসাহিত্যের বাস্তবতা কি নিছক বস্তুকেন্দ্রিক—মানুষের জীবনবোধ-সম্পর্কিত দৃষ্টিভঙ্গি পরিবর্তনশীল—উপসংহার।

সাহিত্যের সঙ্গে সমাজ ও জীবনের যোগটি অবিচ্ছেন্ত। রসসাহিত্যের প্রধান লক্ষ্য হয়তো আনলফ্ষ্টি—কিন্তু ইহার উপাদান হইল সমাজঅন্তর্ভুক্ত সমাজশাসিত মানবজীবন। স্থতরাং সাহিত্যশিল্পী সমাজ ও জীবনসম্পর্কিত নানা জিজ্ঞাসাকে এড়াইয়া চলিতে পারেন না। পাঠকের মনেও সাহিত্যের আদর্শ ও লক্ষ্য সম্পর্কে নানা প্রশ্ন জাগে, এবং ইহাদের সঙ্গে আসিয়া পড়ে সাহিত্যে শ্লীলঅশ্লীল, স্থলর-অস্থলর, স্থনীতি ও ঘূর্নীতির বিচিত্র জিজ্ঞাসা। শিল্পের ক্ষেত্রে রসাম্বাদনজনিত আনলকেই একমাত্র ফলশ্রুতি বিলিয়া গ্রহণ করিতে অনেক পাঠক দ্বিধাগ্রন্ত। তাই সাহিত্যকর্মে এই নীতির প্রশ্ন—মঙ্গল-আদর্শের প্রশ্নটি—আধুনিককালে খুব বড়ো হইয়া দেখা দিয়াছে।

সমাজপ্রবর্তনের সঙ্গে সঙ্গেই মান্তবের মনে জাগিরাছে নীতিবোধ। সমাজের বৃহত্তর কল্যাণসাধন করিতে হইলে, সমষ্টির মঙ্গলবিধান করিতে হইলে প্রথমে প্রয়োজন ব্যষ্টির আত্মদংকোচন। ব্যষ্টির অহংবোধকে, তাহার স্বঃর্থব্দিকে

দমাজকল্যাণ ও নীতিবোধ

কিছুটা সংকুচিত করিতে না পারিলে সামাজিক

মাত্রবের সর্বাঙ্গীণ কল্যাণের পথটি প্রশস্ত হইয়া উঠে

না। ব্যষ্টির নিরস্কুশ স্বার্থবৃদ্ধি ও স্বেচ্ছাচারকে নিয়ন্ত্রিত

করিবার জন্তই সমাজে সৃষ্টি হইয়াছে বহুতর বিধিনিষেধের। সমাজসভার পরিপুষ্টির জন্তই নীতিবোধের অনুশাসনকে মানুষ স্বীকৃতি জানাইয়াছে। আর্টের ক্ষেত্রে—সাহিত্যসংসারে—এই সমাজনীতির স্থান কতথানি, ইহাই আমাদের বিবেচ্য। ভারতীয় প্রাচীন সাহিত্যে কিন্তু উক্ত নীতির প্রশ্নটি এককভাবে তেমন বড়ো হইয়া দেখা দেয় নাই। সাহিত্যশিল্লে স্থলবের সাবলীল

প্রকাশকে প্রাধান্ত দিলেও প্রাচীনের সত্য, শিব ও সাহিত্যে সমাজনীতির স্থান কতথানি স্কলরের মধ্যে সর্বথা এবং সর্বদা একটা সামঞ্জন্তাবিধানের চেষ্টা করিয়াছিলেন—শিল্পের ক্ষেত্রে শ্রেরবোধকে

তাঁহাবা প্রেয়বোধ হইতে বিযুক্ত করিয়া দেখেন নাই। প্রাচীন সাহিত্যে তাই সত্য, স্থলর ও মঞ্চলের আদর্শ একর্ন্তে বিধৃত হইয়া রহিয়াছে।

বস্তত স্কুমার শিল্পের বিচারে হান ও কালভেদে পরিবর্তনশীল সামাজিক নীতির প্রশ্নটি একহিসাবে অবান্তর। কেন-না, যদিও সাহিত্যের মূলে রহিয়াছে সমাজ ও জীবন, তথাপি সাহিত্য ইহাদের প্রতিকৃতি বা অন্কৃতি নয়—সমাজ ও জীবনকে স্বীকার করিয়া লইয়াও সাহিত্য ইহাদিগকে অতিক্রম করিয়া যায়। সেজন্ত রূপে ও রসে ইহা সম্পূর্ব একটা নৃতন স্বষ্টি হইয়া উঠে। বাস্তব জগৎ ও সাহিত্যজগতের মধ্যে একটা স্কুম্পন্ত পার্থক্য বিগ্রমান। লৌকিক জগৎ শিল্পীর প্রতিভার যাজুম্পর্শে অলৌকিক হইয়া উঠে। সমাজপ্রভাবকে উপেক্ষা করিতে না পারিলেও, সাহিত্যে থাকে শিল্পীর রস্ক্ষেত্রর প্রেরণা—ঠিক সমাজকল্যাণের তাগিদে ইহার স্ক্টি নয়। সাহিত্য, সংগীত ইত্যাদি শিল্প স্বভাবধর্মেই স্বতন্ত্র। সামাজিক রীতিনীতি ও সামাজিক আদর্শের মাপকাঠিতে ইহাদের মূল্যাবধারণ করিতে চাহিলে নানা গোল্যোগ স্কটের সম্ভাবনা দেখা দিতে বাধ্য।

সাহিত্যের সত্য সংসারের তথাকথিত বাস্তব সত্য অপেকা আরও ব্যাপক এবং নিগৃঢ়—জীবনের খণ্ড বুত্তাংশ এখানে মণ্ডলায়িত হইয়া উঠে। তাই সাহিত্যে আমরা পাই একটি পরিপূর্ণতার স্বাদ,জীবন এখানে স্থগভীর অর্থপূর্ণ। আমাদের

মনে রাখা প্রয়োজন, সামাজিক রীতিনাতির আদর্শ ও সাহিত্যের পিল্লাদর্শ এক নয়। সাহিত্যের ধর্ম অতিব্যাপক মানবঁতাবোধের—রূপস্থি ও রসস্থি ইহার প্রধান লক্ষ্য। সাহিত্যের নীতি উদারতর, সমাজনীতি কিন্তু স্বাভাবিক কারণেই কিছুটা সংকীর্ণ তথা পরিবর্তন-শীল। সমাজের প্রয়োজনবোধেই স্থনীতির জন্ম। যে প্রয়োজনবোধে সামাজিক নীতির স্থাই, সেই প্রয়োজনটুকু শেষ হইয়া গেলে বিশেষ কালের, বিশেষ দেশের, বিশেষ কোনো নীতির মধ্যেও আসে পরিবর্তন। তাই কালভেদে, দেশভেদে নীতির আদর্শটি পরিবর্তিত হয়। এই পরিবর্তমান নীতির মাপকাঠিতে সাহিত্য-শিল্পকে যাচাই করিতে গেলে সাহিত্যের উদারতর নীতিটিকে ক্ষুণ্ণ করা হয়।

এখানে ইহাও উল্লেখনীয় যে, সত্যকার মহৎ সাহিত্য স্থনীতিরও বেমন জয়গাঁ গাহেনা, তেমনি ফুর্নীতি প্রচার করাও তাহার কাজ নয়। সমাজস্থ মান্তবের চারিত্রিক মহন্ত ও চুর্বলতা, হৃদয়ের বিচিত্র প্রবৃত্তির দ্বদ্বংঘাত, আশা-আকাজ্জাকে আশ্রয় করিয়া একটা রূপলোক-বিরচনই ইহার যথার্থ লক্ষ্য।

কিন্তু গোলমাল এইখানেই যে, শিল্লস্টিকে আমরা স্বস্ময় নিছক আর্ট বা শিল্লহিসাবে বিচার করি না। যথন ইহাকে সমাজের কাজে লাগাইতে চাই, ইহার মূল্যায়নকালে যথন সামাজিক আদর্শ, স্মাজের কল্যাণকেই বড়ো করিয়া তুলি,

সাহিত্যে আদর্শবাদ ও বাস্তববাদের দ্বন্দ্ব তখন সাহিত্যে নানা সমস্তার উত্তব হয়—তথনই দেখা দেয় নানা মতবাদ। আধুনিক কালে সাহিত্যে যে-দেখটি বড়ো হইয়া উঠিয়াছে, তাহা আদর্শবাদ ও বাস্তববাদের।

ইহাদের গতি ভিন্নমুখী। আদর্শবাদপ্রস্থত সাহিত্যে সামাজিক নীতিবোধ ও সমাজের ভালোমন্দের আদর্শ অনেকথানি স্থান জুড়িয়া বিসিয়াছে। পক্ষান্তরে বস্তুতান্ত্রিক সাহিত্যে প্রায়ই দেখিতে পাওয়া যায় প্রচলিত সামাজিক নীতির বিশ্বদ্ধে একটা চাপা বিজোহের স্থর।

এখন আমাদের বুঝিয়া লইতে হইবে, এই হুইটি মতবাদের মধ্যে কোনো-একটিকে সম্পূর্ণ গ্রহণ করিয়া অন্তটিকে আমরা বাদ দিতে পারি না। কারণ, হুইটির মধ্যেই আংশিক সত্য নিহিত রহিয়াছে। আদর্শবাদী সাহিত্যকার গল্লে-উপস্থাদে

আদর্শবাদ ও বাস্তববাদ, ইহাদের কোনোটিই স্বয়ংসম্পূর্ণ নয় সমাজমঙ্গলকে — সমাজনীতিকে — অরুপ্ঠ স্বীকৃতি জানাইতে চায়। এ পর্যন্ত তাঁহাদের সঙ্গে আমাদের অর্থাৎ আমরা পাঠকসাধারণের কোনো মতবিরোধ নাই। কেন-না, আমরা পূর্বেই বলিয়াছি, মহৎ সাহিত্য-

শিল্পী কদাপি উচ্চতর নীতি-আদর্শ বা মঞ্চলবোধের বিরোধী নহেন—স্থন্দরের সঙ্গে মানবসত্যের, জীবনের মূলনীতির কোনোরূপ বিরোধ থাকিতে পারে না। যাহা স্থন্য তাহাই মঞ্জ, আবার তাহাই সত্য।

কিন্তু সাহিত্যস্রষ্টা • শিল্পে স্থলরকে উপেক্ষা করিয়া কেবল সমাজকল্যাণ প্রচার করিতে যথন বন্ধপরিকর হইয়া উঠেন, তথনই তিনি শিল্পীহিসাবে আপন

সাহিত্যে সত্য স্থলর ও মঙ্গল —কোনোটকেই উপেক্ষা করা চলে না সীমারেখাটি লজ্জ্বন করিয়া যান। কারণ, এরূপ অবস্থার শিল্পের দাবীকে বস্তুত অগ্রাহ্থ করা হয়। কিন্তু শিল্পেরও যে একটি বিশেষ ধর্ম আছে, এ সত্যটি বিশ্বত হইলে চলিবে না। রূপকার প্রচারক হইতে পারেন না,

সেকথা আমরা বলিতেছি না। আমাদের বক্তব্য হইল, তিনি ভধুমাত্র প্রচারক

নহেন। সাহিত্যে কতথানি প্রকার থাকিবে, কতথানি স্থলরের অভিব্যক্তি থাকিবে, তাহার স্থাপি কোনো সীমারেথা নির্দেশ করা যায় না। শিল্পীর মায়াবী স্ক্রনী-প্রতিভাই তুইয়ের মধ্যে একটি সামঞ্জন্ম স্থাপন করে। শিল্পীকে মনে রাখিতে হইবে যে, তিনি প্রধানত স্রহা—প্রকারক কিম্বা সমাজসংস্কারকের ভূমিকায় অবতীর্ন হওয়া তাঁহার পক্ষে মোটেই বড়ো কথা নয়। দৃষ্টান্তের সাহায্য লইলে আমাদের বক্তব্যটিঃপরিক্ষ্ট হইয়া উঠিবে।

বিদ্ধমসাহিত্যের বিরুদ্ধে অতি-আধুনিকের যে অভিযোগ, তাহা বৃদ্ধিমের সমাজবোধ কিংবা নীতিজ্ঞানের জন্ত নয়। বৃদ্ধিমন্ত্র অনেক ক্ষেত্রে সাহিত্যধর্মকে

বিশ্বমনাহিত্যের বিক্রমে বিলিয়াই তাঁহার বিক্রমে আমরা সাহিত্যধর্মচ্যুতির আধুনিকের অভিযোগ আভিযোগ আনিয়াছি। 'চন্দ্রশেথর', 'বিষবৃক্ষ' প্রভৃতি

উপস্থাপের স্থানে স্থানে বন্ধিম মুখ্যত প্রচারধর্মী বা সমাজসংস্কারক হইরা উঠিরাছেন। ফলে, ঘটনাপ্রবাহ ও চরিত্রগুলির স্বাভাবিক বিকাশের গতি বাধাগ্রস্ত হইরাছে, জীবস্ত মাত্র্য বন্ধচালিত পুতুলের মতো হইরা উঠিরাছে। হানরধর্মের প্রতি বন্ধিমের বে অপ্রকা ছিল তাহা নর, কিন্তু মাত্রাতিরিক্ত নীতিজ্ঞান ও সামাজিক মঙ্গলচিন্তা তাঁহার শিল্পীমনটিকে অনেক সময় আচ্ছন্ন করিয়া ফেলিয়াছে।

অন্তদিকে, বস্তুতন্ত্রবাদী শিল্পী যথন সাহিত্যে রূপস্ষ্টি ও রুসস্ষ্টিকে মুখ্য স্থান দিতে চাহেন, কিংবা বাস্তববোধের কথা বলেন, তখন আমরা তাঁহার কোনো

বান্তববোধ নাহিত্যোৎকর্ষের
একমাত্র মাপকাঠি নয়

করিয়া, শিল্পায়ন ব্যাপারে রূপরসকে উপেক্ষা করিয়া
কোনো সাহিত্যশিল্পী দাঁড়াইতেই পারে না। কিন্তু

তাঁহারা যখন বলেন, সাহিত্যে রসই সর্বন্ধ, নীতির সঙ্গে সাহিত্যের কোনোরপ সম্পর্ক নাই, তখন আমরা তাঁহাদের এই মনোভাবের বিরুদ্ধে প্রতিবাদ জানাইব। বাস্তবতার নামে তাঁহারা যখন সাহিত্যে নগ্নতা, কুশ্রীতা, বীভংসতাকে বড়ো করিয়া ধরিতে চাহেন, তখন মনটা যেন বিরূপ হইয়া উঠে। রসস্প্রের নামে এই রকমের উৎকে দ্রিক তা সাহিত্যে যে অবাঞ্ছিত, এই সত্যটি আমাদিগকে উপলব্ধি করিতে হইবে।

সাহিত্যকর্ম শুধু স্থুপীরত বস্তপুঞ্জ নয়—বস্তবিশ্বের সবকিছুই সাহিত্যের উপাদান নয়। বাস্তবে যাহা বিশৃঙ্খল, অবিশ্বস্ত, অসমঞ্জস—শিল্পীর প্রতিভার স্পর্শে সাহিত্যে তাহা স্থাসমঞ্জস স্থবিশ্বস্ত স্থাভৌল হইয়া উঠিয়া অপূর্ব সৌনবকল্যানের যাহা

পরিপন্থী, মে-নীতি মনুষ্রধর্মের বিরোধী, শিল্পী যত প্রতিভাশালী হউন না কেন. তাঁহার প্রতিভা দেই নীতিবিরোধী উপাদানপুঞ্জ লইয়া কখনই সার্থক সৌন্দর্যসৃষ্টি

করিতে পারিবে না। কারণ, ইহাতে সত্যকার স্থ পীকৃত বস্তুপুঞ্জকে কেহ সৌন্দর্যপিপামু, জীবনরসিক পাঠকের রস্পিপামু সাহিত্য বলে না নিবৃত্ত হইবে না। নিরাবরণ বাস্তবকে, কদর্যতাকে

ভিত্তি করিয়া কালজয়ী সাহিত্যের সৃষ্টি হইতে আজ পর্যন্ত দেখা যায় নাই।

তবে, তথাকথিত সমাজবিরোধী প্রেমের চিত্র অঙ্কিত হইলে, সমাজচ্যত পতिত মানবমানবীর কথা থাকিলে, কিংবা যৌন-আবেদনের বর্ণনা থাকিলেই যে माहिला हुनीलिल हहेरव, हहा आयदा कथनहे विनव ना। किन्छ भिन्नीत भिन्नकर्म

মানবজীবনের গভীরতর রহস্তের ছায়াপাত যদি না হয়, নিছক বস্তুতন্ত্রবাদ বলিয়া তাহাতে যদি মানবমনের উদার স্থমার ইপিতময়তা সাহিত্যে কিছু নাই ফুটিয়া না উঠে, তবে রূপস্ষ্টি-হিসাবে তাহা ব্যর্থই

विनिष्ठ श्रेरित। এकांत्रप्त वना यारेष्ठ भारत, मारिष्ठा वस चाहि, वाकि चाहि, किछ निष्टक वाखनवान वा वाक्लिण्ड विनिष्ठा देशाल किछ नारे। वखनानी সাহিত্যশিল্পী অনেক সময় বাস্তবের নামে কেবল যে উচ্চতর জীবননীতিকেই অস্বীকার করেন তাহা নহে—তাঁহারা নিজেদের অজ্ঞাতসারে সাহিত্যনীতি আর সাহিত্যধর্মকেও লঙ্ঘন করিয়া যান।

সাহিত্যে আমরা চিরন্তন মানবসভা কিংবা মানবভাধর্মকে যে অগ্রাহ্ করিতে পারি না তাহার একটি আধুনিক দৃষ্টান্ত দিতেছি। বাংলাসাহিত্যে কথা-শिল्ली শরৎচক্র 'রিয়ালিষ্ঠ' বা বস্তুতন্ত্রবাদী বলিয়া পরিচিত। ইহাও বলা যায়, বাস্তব

নিছক বস্তুকেন্দ্রিক

রূপায়ণের জন্মই সাহিত্যসংসারে তাঁহার যত নিন্দা শরৎসাহিত্যের বাস্তবতা কি অথবা প্রশংসা। কিন্তু শরৎসাহিত্যের বাস্তবতা শুধুই কি বস্তুকেন্দ্রিক—মানবজীবনের কোনো গভীরতর সত্য

কি উহার মধ্যে প্রতিবিদ্বিত হয় নাই ? শরৎচন্ত্রের রচিত সাহিত্যে নীতির প্রশ্নটি কি একেবারে অবান্তর ? শরৎসাহিত্যের প্রতি আমরা অন্তরের অকুপ্ঠ শ্রদ্ধা निर्वान कति किरमत ज्या ? समणाशीन ममार्जित कार्थ (य-नाती ७ भूक्ष व्यवाश्चित, नमाज वांशात्तत कांनिनिये कमात मृष्टि क तम विन ना, भत्र प्रक्र तम्हेमव मान्नवरक्रे তাঁহার সাহিত্যে স্থান দিয়াছেন। সমাজনীতির বিচারে হয়তো তাহারা পতি —মানুষ নামের অযোগ্য। কিন্তু সমাজনীতির উপরেও একটা নীতি আছে. হুইতেছে উচ্চতর মানবতাবোধ। সেই নীতির বিচারেই তাহার। মানুষের ভ नारी कतिएक शारत, व कशाहे कि भंतरहल काहात वहनात मधा निया आ

বুঝাইতে চাহেন নাই ? স্বর্নিত সাহিত্যে সমাজকে তিনি অস্বীকার কথনো করেন নাই—কেবল উচ্চতর নীতির প্রেরণায় প্রচলিত সমাজনীতিবিষয়ে কতক-গুলি প্রশ্ন তুলিয়াছেন। উদার মানবধর্মকে—মন্ত্র্যুত্বের মূলনীতিকে—স্বান্তঃ-করণে ও ব্যাপক সহুদয়তাবশে স্বীকার করিয়া লইয়াছেন বলিয়াই শ্রংচক্র বাস্তবাদী হইয়াও মহৎ শিল্পী হইতে পারিয়াছেন।

পক্ষান্তরে প্রাচীনের। বৃদ্ধিমকে বরদান্ত করিতে পারেন, কিন্ত শ্বৎচল্রকে তাঁহারা সন্থ করিতে পারেন না—তাঁহাদের বিচারে শ্বৎসাহিত্য হুর্নীতিপূর্ণ, অশ্লীনতায় হুষ্ট। অথচ আমাদের চোথে শ্বৎসাহিত্য অশ্লীন ব্লিয়া প্রতিভাত হয়

জীবনবোধ-সম্পর্কিত মানুষের দৃষ্টিভঙ্গি পরিবর্তনশীল না। কেন ? এ প্রশ্নের উত্তরে বলা যায়, শ্লীলতা-অশ্লীলত।
সম্পর্কে প্রাচীনের যে দৃষ্টি, আমাদের সে-দৃষ্টি নয়।
যুগের পরিবর্তনের সঙ্গে সঙ্গে আমাদের জীবনবোধ
বা জীবনের মূল্যায়ন সম্পর্কিত দৃষ্টিভঙ্গিতেও একটা

পরিবর্তন আসিয়াছে। বন্ধিমের নীতিবোধ ও শরৎচন্দ্রের নীতিবোধের মধ্যে লক্ষণীয় পার্থক্য রহিয়াছে। যুগধর্মপ্রভাবিত সামাজিক প্রয়োজনে নীতির সংজ্ঞাও পরিবর্তিত হয় বলিয়া জীবনের নবতন মূল্যায়নকে অস্বীকার করিবার উপায় নাই।

স্ক্রবিচারে, দেখা যায়, সমাজ ও জীবনের দিক হইতে মুখ ফিরাইয়া লইয়া মহৎ সাহিত্যস্টি সম্ভব নয়। যুগোত্তীর্ণ সাহিত্যে 'স্থলর'-এর সহিত উচ্চতর মানব-ধর্মের আদর্শটি জড়িত থাকিতে বাধ্য। এদিক হইতে দেখিতে গেলে আদর্শবাদ ও

বাস্তবাদের মধ্যে সত্যকার কোনো বিরোধ নাই। স্থেরাং আদর্শবাদী সাহিত্যও যেমন সাহিত্য, বস্তুতান্ত্রিক সাহিত্যও তেমনি সাহিত্য। তবে আমাদের দেখিতে হইবে, শিল্লস্রুটা তাঁহার স্বধর্মকে রক্ষা করিতে পারিয়াছেন কিনা। সাহিত্যের নীতি সমাজনীতি হইতে আরও ব্যাপক, উদারতর। এই শাখত জীবননীতিটিকে সাহিত্যিক অস্বীকার করিতে পারেন না। তাই বাস্তবাদী শরৎচন্দ্রের মুখেও আমরা শুনিঃ "যা অস্কুলর, যা immoral, যা অকল্যাণ, কিছুতেই তা আর্ট নয়, ধর্ম নয়। 'Art for Art's sake' কথাটা যদি সত্য হয় তাহলে কিছুতেই তা immoral বা অকল্যাণকর হতে পারে না। অকল্যাণকর এবং immoral হলে 'Art for Art's sake' কথাটা কিছুতেই সত্য নয়—শতসহস্র লোকে তুমুল শব্দ করে বল্লেও সত্য নয়,—মানবজাতির মধ্যে যে-বড়ো প্রাণটা আছে সে একে কোনোমতেই গ্রহণ করে না।" সাহিত্যে বস্তুনিষ্ঠা ও আদর্শনিষ্ঠার বিচারে এই উক্তিটি সকলের প্রণিধানযোগ্য।

#### वाःला উপव्याज

্রিচনার সংক্তেন্ডপ্রে ৪ স্চনা—বাঙালীর সাহিত্যজীবন ও পাশ্চান্ত্য প্রভাব—বাংলা উপন্তাস ও বৃদ্ধিমন্ত্র—বৃদ্ধিমর অনুগামী রমেশচন্দ্র দত্ত—বৃদ্ধিমন্ত্র্যের উপন্তাসলেখক—বাংলা উপন্তাস ও রবীন্দ্রনার্থ—প্রভাতকুমার—কর্থাশিলী শরৎচন্দ্র—ছুইজন মহিলা লেখিকা—শরৎচন্দ্রের পরবর্তী বাঙালী উপন্তাসিক—সাম্প্রতিক কালের বাংলা উপন্তাস—কর্থাশিলী ভারাশংকর—উপসংহার।

বাংলা-উপভাস-সাহিত্যের ইতিহাস দীর্ঘ দিনের নহে। প্রাচীন ভারতে কাব্য ও নাট্যধারার প্রশংসনীয় বিকাশ আমরা দেখিতে পাই, কিন্তু উপভাস বলিতে যাহাবুঝায়, বিশাল এবং অতিশ্যু সমৃদ্ধ সংস্কৃত সাহিত্যে তাহা নাই বলিলেই

চলে। প্রাচীন সংস্কৃতসাহিত্যে একতম উপস্থাস বোধ

করি বাণভট্টবিরচিত 'কাদম্বনী'। কিন্তু ইহাও যথার্থ
উপশোস নয়—কাহিনী-উপকাহিনীর জটিল জালবিস্তার মূল আখ্যানটিকে প্রায়

ত্রধিগম্য করিয়া তুলিয়াছে। নাটকে ও কাব্যে প্রাচীনদের যে-আশ্চর্য প্রতিভার

প্রকাশ দেখিতে পাই, ক্থাসাহিত্যের ক্ষেত্রে তাহা সেইরূপ বিশ্বয়করভাবে নীরব।

পাশ্চাত্যদেশে অষ্টাদশ শতক হইতে উপস্তাসের অপূর্ব সন্তাবনা আত্মপ্রকাশ করিয়াছে। স্থনামধন্ত ফরাদী লেখক আলেকজাণ্ডার ভুমাকে আধুনিক উপস্তাসের স্ষ্টিকর্তা বলিলে বোধ হয় অন্তায় হইবে না। বাংলাদেশে তথা ভারতবর্ধে উপস্থাস-

বাঙালীর সাহিত্যজীবন ও পাশ্চাত্য প্রভাব সাহিত্যের আবির্ভাবের মূলে রহিয়াছে পাশ্চান্ত্য প্রভাব। বৈদেশিক ভাবধারার সংযোগে আধুনিক বাঙালীর জীবনে যে-বৈপ্রবিক পরিবর্তন দেখা দিল, তাহা শিক্ষা,

সংস্কৃতি, শিল্প, বিজ্ঞান ও সাহিত্য সর্বক্ষেত্রেই সমভাবে পরিস্কৃট। ইহার জন্ত অষ্টাদশ-উনবিংশ শতাব্দীর মিশনারীসম্প্রদায় ও তাঁহাদের সহিত সংশ্লিষ্ট বিধ্যাত কোর্ট উইলিয়ম কলেজই সমধিক গৌরব দাবী করিতে পারে।

এই মিশনারীরাই প্রথম বাংলাগছরচনার প্রবর্তন করেন, এবং তাঁহাদের উৎসাহে তৎকালীন মনীষীবৃদ বাংলাসাহিত্যের উন্নতিকল্পে মনোনিবেশ করেন।

এই ধারাটিকে অন্তসরণ করিয়াই সহজ স্বাভাবিক বাংলা-বাংলা উপন্তাদ-রচনার প্রেপাত ব্রেণাত বে-বাংলা উপন্তস্থানি পাই তাহার নাম 'আলালের

বরের ত্লাল'। গ্রন্থানি লিথিয়াছেন তথনকার বিশিষ্ট সমাজদেবী প্যারিচাঁদ মিত্র গুরুফে টেকচাঁদ ঠাকুর। বইটি উদ্দেশ্যমূলক। বড়লোকের ছেলে কুসংসর্গে পড়িয়া কীভাবে উদ্ভৱ হইরা যায়, এবং অপরপক্ষে সং-সংসর্গে থাকিলে জীবনে কীরূপ উন্নতি হইতে পারে, গ্রন্থানির ইহাই প্রতিপাগ্ন বিষয়। রচনাভিদ্ধির সরলতা ও সরসতার জন্ত 'আলালের ঘরের হুলাল' বিশেষ জনপ্রিয়তা অর্জন করে। এই সময়ের আর-একথানি উল্লেখযোগ্য সমাজচিত্র 'হুতোম প্যাচার নক্সা'। ইহাও ঠিক উপত্যাস নয়—সামাজিক কতকগুলি ব্যক্ষাত্মক নক্সার সমষ্টিমাত্র। গ্রন্থকার কালীপ্রসন্ন সিংহ ইহাতে কথ্যভাষার প্রয়োগরীতি সম্পর্কে যে হুঃসাহসিক পরীক্ষাকার্য করিয়াছিলেন, আধুনিক উপত্যাসের উপযুক্ত ভাষা-রচনার পক্ষে তাহা প্রভূত সহায়তা করিয়াছে।

বাংলা-উপন্থাস সর্বপ্রথম নবপ্রাণ ও নবরূপ গ্রহণ করিয়। অভাবনীয় ঐশ্বর্যে আত্মপ্রকাশ করিল প্রতিভাধের বহ্নিমচন্দ্র চট্টোপাধ্যায়ের অমৃতবর্ষী রচনায়। তাঁহার 'বঙ্গদর্শন' পত্র একাধারে যেমন বাংলা-সাংবাদিকতার ক্ষেত্রে নব্যুগ প্রবর্তন করিল,

বাংলা-উপন্থান ও বঙ্কিমচন্দ্র

অন্তদিকে উক্ত পত্রে ক্রমশ-প্রকাশ্য উপন্যাস 'হর্নেশননিদনী' বাঙালী পাঠকসমাজকে তেমনই বিস্মিত ও বিমুগ্ধ করিল। ভগীরথের ন্যায় কথাসাহিত্যের জাহ্নবীধারাকে কথাশিল্লী

বৃদ্ধিন বাংলাদেশের সাহিত্যভূমিতে প্রবাহিত করাইলেন। বৃহ্দিনের শুষ্ক নীরস বাংলাসাহিত্যভূমি সহসা উর্বর হইয়া ফলেপুপ্সে সমৃদ্ধ হইয়া উঠিল। উপত্যাসসাহিত্যের যাত্বর বৃদ্ধিন এছের পর গ্রন্থ বাঙালী পাঠককে উপহার দিলেন।
তাঁহার 'কপালকুওলা', 'বিষরুক্ষ', 'কুঞ্চকান্তের উইল', 'চন্দ্রশেখর', 'আনন্দমঠ', 'রাজসিংহ' প্রভূতি জনপ্রিয় উপত্যাসাবলী বাংলা-কথাসাহিত্যকে শৈশ্ব হইতে সহসা যৌবনে উত্তীর্ণ করিয়া দিল।

বিজ্ঞান উপতাদগুলিকে নানা শ্রেণীতে বিভক্ত করা যায়। তিনি মূলত রোম্যান্টিক এবং আদর্শবাদী হইলেও সামাজিক, ঐতিহাসিক, অর্ধ-ঐতিহাসিক উপতাস এবং বিশুদ্ধ 'রোম্যান্স তাঁহার লেখনীমুখে বিচিত্র ক্রপে আত্মপ্রকাশ করিয়াছে। স্কট, লীটন প্রভৃতি ইংরেজ গ্রন্থকারদের প্রভাব তাঁহার রচনায় থাকিলেও,
বিশ্বিমই প্রথম থাঁটি বাংলা-উপতাসের স্রপ্তা—এই দিক দিয়া তিনি অভাবিধি
অপ্রতিদ্দ্দী হইয়া রহিয়াছেন।

বৃদ্ধিমের ধারাকে অবলম্বন করিয়া বাংলাসাহিত্যে কিছুদিন সক্ষম ও অক্ষম
অন্থকরণের পালা চলিতে থাকে। এই লেখকদলের মধ্যে
বৃদ্ধিমের অন্থগানী
রমেশচন্দ্র দত্ত
তিনি ঐতিহাসিক ও সামাজিক উপস্থাস-রচনায় ব্রতী
হইয়াছিলেন। তাঁহার রচনাভঙ্গি কতকটা বৃদ্ধিমের দ্বারা প্রভাবিত হুইলেও

'মহারাষ্ট্রজীবনপ্রভাত', 'রাজপুতজীবনসন্ধা', 'মাধবীকন্ধণ', 'সমাজ' ও 'সংসার' প্রভৃতি উপত্যাস রচনা করিয়া তিনি প্রচুর খ্যাতি অর্জন করেন।

এই সময়ে বা ইহার অব্যবহিত পরে সামাজিক উপন্তাস লিখিয়া যাহার। ষশস্থী হন, তাঁহাদের মধ্যে যোগেলনাথ বস্তু, তারকনাথ গলোপাধ্যায়, ত্রৈলোক্য-

বিহ্ণমযুগের উপন্তাদ-লেথক নাথ মুখোগাধ্যায় প্রভৃতির নাম বিশেষ উল্লেখযোগ্য। যোগেন্দ্রনাথের 'শ্রীশ্রীরাজলক্ষ্মী', তারকনাথের 'বর্গলতা', ত্রৈলোক্যনাথের রসাত্মক সাহিত্য 'কঙ্কাবতী' আজ

পর্যন্ত সমাদৃত হইয়া থাকে। কবিগুরু রবীন্দ্রনাথের ভগিনী স্বর্ণকুমারী দেবী সামাজিক ও ঐতিহাসিক উপত্যাস লিথিয়া যথেষ্ঠ খ্যাতিলাভ করেন। তাঁহার 'ছিন্নমুকুল', 'দীপনির্বাণ' প্রভৃতি গ্রন্থ সর্বজনপরিচিত। বাংলাসাহিত্যে তাঁহাকেই প্রথম-মহিলা উপত্যাসিকের ক্যতিত্ব অর্পণ করা চলে।

বিশ্বকবি রবীন্দ্রনাথের অভ্যাদয় বাংলাউপন্তাসে একটি বিশ্বয়কর বিবর্তনের স্থ্রপাত করিল। রবীন্দ্রনাথ মুখ্যত কবি হইলেও তাঁহার রচিত কয়েকখানি উপন্তাস

বাংলা উপন্যাস ও রবীক্রনাথ সমসাময়িক সাহিত্যক্ষেত্রে বিপুল আলোড়নের স্টি করিয়াছিল। তাঁহার 'নৌকাড়ুবি' ও 'চোথের বালি' গতামুগতিক রোম্যান্সের মধ্যে একটি অপূর্বদৃষ্ট নবীন

সম্ভাবনা আনিল। হাদয়ধর্মের সহিত সমাজের সংঘাত ও মানবমনের পরস্পারবিরোধী প্রবৃত্তিগুলির অপ্রান্ত অন্তর্ভাবের জীবনে যে নিচুর ট্র্যাজেডির হুত্রপাত ঘটিয়া থাকে, রবীন্দ্রনাথ তাঁহার উপস্থাদের মধ্যে ইহাই ফুটাইয়া তুলিবার প্রয়াস পাইলেন। এই অন্তর্ভাব্ত ও সমস্থা স্বাপেকা তীক্ষ ও তীব্র রূপধারণ করিল তাঁহার 'নইনীড়ে', এবং এইরূপে বাংলাদেশে মনস্তব্যুলক কথাসাহিত্যের প্রবর্তন ঘটিল। রবীন্দ্রনাথের 'ঘরে-বাইরে', 'চোথের বালি', 'যোগাযোগ'। প্রভৃতি উপস্থাস এই ধারারই অন্ত্রসারী। তবে 'শেষের কবিতা', 'মালঞ্চ', 'তুইবোন' প্রভৃতি উপস্থাস প্রধানত গাঁতিধর্মী।

এই রবীন্তর্গে লঘু কৌতুক এবং অনাবিল আনন্দরস পরিবেশন করিবার জন্ম আর-একজন লেখক আবিভূতি হইলেন, তিনি প্রভাতকুমার মুখোপাধ্যায়। প্রভাতকুমারের রচনায় একটি উপভোগ্য আন্তরিকতা প্রভাতকুমার আছে, এবং সেজন্ম একসময়ে তাঁহার জনপ্রিয়তার সীমা ছিল না। ছোটগল্পে ও উপন্থাসে তাঁহার অনলস লেখনী সমভাবে মধুব্ধণ

করিয়াছে। প্রভাতকুমার বাংলার একজন লোককান্ত ঔপস্থাসিক।

মনস্তত্ত্বমূলক কথাসাহিত্যের যে-ধারা রবীজ্রনাথে প্রথম সন্তাবিত হইয়াছিল, ভাহাকে সার্থক করিয়া তুলিয়াছেন বাংলার শ্রেষ্ঠ উপন্থাসকার শরৎচক্র চট্টো- পাধ্যায়। বাঙালী পাঠকের কাছে শরৎচক্রের পরিচয় বিবৃত করা সম্পূর্ণ নিপ্রয়োজন বলিয়াই মনে করি। দেশের প্রতি অশেষ মমন্ববোধ, লাঞ্ছিত নিপীড়িত অপমানিতের জন্ম স্থাভীর বেদনাবোধ, অন্তরের শিল্পীস্থলভ সদাচেতন স্পর্শকাতরতা তাঁহার রচনাকে আমাদের প্রাণের জিনিস করিয়া তুলিয়াছে। কোথায় আমাদের 'পল্লীসমাজে' পঙ্গু বিকারগ্রস্ত জীবনের বিষ ফেনাইয়া কথাশিল্পী শরৎচন্দ্র উঠিতেছে, কোণায় 'অরক্ষণীয়া' জ্ঞানদার চোখের জল সকলের দৃষ্টির অগোচরে নীরবে ঝরিতেছে, কোথায় বিরহী 'দেবদাস' তিলে তিলে ব্যর্থতায় অপমৃত্যু বরণ করিয়া লইতেছে, কোপায় 'সাবিত্রী'র তায় হৃদয়বতী নারীকে আমরা চরিত্রহীনা বলিয়া সমাজ হইতে নির্বাসিত করিতেছি, এবং কোথায় 'নারায়ণী' ও 'বিন্দু'-র মাতৃত্বেহ স্বর্গের অমৃতপ্রবাহের স্থায় পাত্রাপাত্র বিচার না করিয়া সহস্রধারায় উৎসারিত হইতেছে—শরৎচক্তের রচনায়তাহারই পরিচয় আমরা। পাইয়াছি। এই অভিশপ্ত দেশের বেদনাতুর নারীসমাজের করুণ ব্যথার চিত্র শরংচন্দ্র অপূর্ব ও জীবন্ত করিয়া আমাদের দৃষ্টির সন্মুখে তুলিয়া ধরিয়াছেন। লীলা-চঞ্চল নদীপ্রবাহের মতো গতিশীল স্বতস্তুত ভাষা তাঁহার রচনাকে ষেমন হৃদর্গ্রাহী তেমনই রসঘন করিয়াছে।

শরৎচন্দ্রের সমসাময়িক-হিসাবে তুইজন মহিলালেখিকার নামও শ্রদ্ধার সঙ্গে শ্রবণ করা উচিত। ইঁহারা হইতেছেন অন্তর্নপা দেবী ও নিরুপমা দেবী। উনিশ শতকের ইংরেজী সাহিত্যে মহিলালেখিকা জেন অন্তেন, জর্জ এলিয়ট প্রভৃতির সঙ্গে ইঁহাদের তুলনা করা চলে। ইঁহাদের রচনায় বুদ্ধিদি বা মনোবিকলন অপেকা হাদমাবেগের আধিক্য দেখিতে পাওয়া যায়। কোনো কেনো কেতে এই হাদমাবেগ রস্পিক্ত ও মনোরম হইয়া উঠিয়াছে। বাংলাদেশে ইঁহাদের অন্তর্ক্ত পাঠকের অভাব নাই।।

অতঃপর উপেন্দ্রনাথ গলোপাধ্যায়, চারুচন্দ্র বন্যোপাধ্যায় প্রমুখ অপেক্ষারুত
আধুনিক উপন্থাসিকদের নাম স্মরণীয়। উপেন্দ্রনাথের 'রাজপথ'ও চারুচন্দ্রের
'মুক্তিয়ান', 'দোটানা' প্রভৃতি গ্রন্থ বাংলা-উপন্থাসকে সমৃদ্ধ করিয়াছে। সীতাদেবী
এবং শান্তাদেবীও কয়েকখানি ভালো বই রচনা
করিয়াছেন। বিশেষ করিয়া সীতাদেবীর 'পরভৃতিকা'
ও 'বন্থা' প্রথমশ্রেণীর উপন্থাসের সম্মান লাভ করিতে
পারে। নরেশচন্দ্র সেনগুপ্ত এবং সৌরীন্দ্রমোহন মুখোপাধ্যায়ও কিছুকিছু ভালো
গ্রন্থ লিধিয়াছেন। আধুনিক মহিলালেধিকাদের মধ্যে প্রভাবতী দেবী সরস্বতী
যথেষ্ঠ স্থনাম অর্জন করিয়াছেন।

সাম্প্রতিক বাংলাসাহিত্যে তারাশংকর বন্দ্যোপাধ্যায়, প্রেমেক্র মিত্র, মাণিক বন্দ্যোপাধ্যায়, বিভৃতি বন্দ্যোপাধ্যায়, বনফুল, অচিন্তাকুমার সেনগুপ্ত, প্রবোধ সান্তাল

ও বৃদ্ধদেব বস্থ প্রমুথ লেথকরাই অগ্রণী। মাণিকের 'পদ্মাদাশ্রতিক কালের
নদীর মাঝি', বিভৃতি বন্দ্যোপাধ্যায়ের 'পথের পাঁচালী',
বাংলা উপস্থাদ
বিভৃতি মুখোপাধ্যায়ের 'নীলান্ধুরীয়', বনফ্লের 'জন্ধম'

নানাদিক হইতে সমধিক প্রসিদ্ধি লাভ করিয়াছে। মনোজ বস্থ ছইখানি রাজনীতিক উপন্তাদ—'দৈনিক' ও 'ভূলি নাই'—লিথিয়া বাঙালী পাঠকের হৃদয় জয় করিয়াছেন। সরোজ রায়চৌধুরীর 'শতান্দীর অভিশাপ'ও বিশেষত্বপূর্ণ। নারায়ণ গন্দোপাধ্যায়ের 'উপনিবেশ', 'শিলালিপি', 'পদসঞ্চার' প্রভৃতি গ্রন্থ স্থকীয় দৃষ্টিভঙ্গির ঔজ্জল্যে দীপ্তিমান।

কিন্ত আধুনিক সাহিত্যে যিনি প্রতিভার বৈশিষ্ট্যে স্বাধিক সমুজ্জ্বল ও কীর্তিমান তিনি হইতেছেন তারাশংকর বন্দ্যোপাধ্যায়। শরংচন্দ্রের উপসাসে যে-সমাজচেতনার অন্ত্র উপাত হইয়াছিল, তারাশংকরের সাহিত্যে তাহা ফলেপুপে

বিকাশলাভ করিয়াছে। বাংলাদেশের জলমাটির সহিত তারাশংকর ঘনিষ্ঠ সংস্রবের ফলে তাঁহার সাহিত্যে আমরা অপূর্ব বন্দ্যোপাধ্যায় সমাজবোধের রূপায়ণ দেখিতে পাই। বর্তমান কালের

রাজনীতির সমস্থার ঘাতপ্রতিঘাত, সর্বগ্রাসী মন্বন্ধরের করালছায়া, নিপীড়ন ও অত্যাচারের ভিতর দিয়া জাতির যে-অমর প্রাণশাক্তি বাংলার পল্লীতে স্পান্দিত হইয়া উঠিতেছে, 'ধাত্রীদেবতা', 'কালিন্দী', 'গণদেবতা', 'পঞ্গ্রাম', 'হাঁস্থলী বাঁকের উপকথা' প্রভৃতি উপক্যাসে তারাশংকর তাহারই বার্তা বহন করিয়া আনিয়াছেন।

বাংলার উপন্থাসসাহিত্য ক্রতগতিতে ক্রমবিকাশের পথে অগ্রসর হইতেছে।
আভাবিক পূর্ণতার মধ্য দিয়া অদ্র ভবিষ্যতে ইহা যে পৃথিবীর অন্যতম শ্রেষ্ঠ সাহিত্য
ভ্রমা উঠিবে, এ বিষয়ে আমাদের কিছুমাত্র সংশয় নাই।
উল্লিখিত সাহিত্যিকরন্দ ছাড়া আরও বহু নবীন
সাহিত্যিকের মধ্যেও আমরা তাহার পূর্বাভাস পাইতেছি। অল্প সময়ের মধ্যে
বাংলা উপন্থাসের যে সমৃদ্ধি ঘটিয়াছে, তাহা বিশায়কর বলিলে এতটুকু অত্যুক্তি
হইবে না।

#### वाश्ला वाष्ठिक

[ রচনার সংকেতস্থত্ত ৪ বাংলা নাটক আধুনিক কালের স্বষ্টি—বাংলা নাটক ও পাশ্চান্ত্য প্রভাব—বাংলাভাষার প্রথম সার্থক নাটক—মধ্সুদনের নাট্যপ্রতিভা—দীনবন্ধু মিত্র—জ্যোতিরিক্রনার্থ স্বকুর ও মনোমোহন বস্থ—নাট্যকার গিরিশচন্ত্র—কবি-নাট্যকার দ্বিজেন্দ্রলাল রায়—আরও কয়েকজন উল্লেখযোগ্য নাট্যকার—নাট্যদাহিত্য ও রবীন্দ্রনার্থ—একাঞ্চ নাটক—উপসংহার। ]

বাংলা-সাহিত্যে নাটক একান্তভাবে আধুনিক কালের সৃষ্টি। উনিশ শতকের দ্বিতীয়ার্ধের পূর্বে কোনো সার্থক বাংলা নাটক রচিত হইয়াছে বলিয়া আমাদের জানা নাই। আমাদের দেশে সাধারণ রঙ্গমঞ্চের প্রতিষ্ঠা ও নাটক-

বাংলা নাটক
কথকতা, কবির গান, পাঁচালী প্রভৃতি জিনিসই জনসাধারণের মনোরঞ্জন করিত। অনেকে মনে করিয়া

খাকেন, সেকালের যাত্রা হইতেই বাংলা নাটকের ম্বাভাবিক অভিব্যক্তি ঘটিয়াছে—
এক্নপ ধারণা কিন্তু ভ্রমাত্মক। বলিতে গেলে, আধুনিক যাত্রাও একপ্রকার এ
মূগের স্প্রি। বাংলাকাব্যসাহিত্যের ক্ষেত্রে আমরা যে-প্রাচীনত্ব দাবী করিতে
পারি, নাটক সম্পর্কে সেরপ কোনো প্রাচীনত্বের দাবী আমরা করিতে পারি না।

১৮১৭ সালে হিন্দুকলেজ প্রতিষ্ঠিত হওয়ার পর হইতেই বাংলাদেশে পাশ্চান্তা হাওয়া বিশেষভাবে প্রবাহিত হইতে থাকে। ইয়োরোপীয় শিক্ষা ও সাহিত্য আমাদের মনের অভাবনীয় স্ত্রপাস্তরসাধন করিল—ইংরেজী-শিক্ষিত বাঙালীর প্রাণে উল্লেখিত করিল অভিনব রসপ্রেরণা। সেই রসপ্রেরণার ফলেই

বাংলা নাটক ও

শালার স্পষ্ট হইল। ১৮৩১ সালে প্রসন্মার ঠাকুর

কর্ত ক 'হিন্দু খিরেটার' প্রতিষ্ঠিত হয়। ইহার পর

আরও কয়েকটি স্থানে রঞ্চমঞ্চের স্ত্রপাত হইতে দেখা যায়। এইসব নাট্যশালায় সাধারণত ইংরেজী নাটকেরই অভিনয় হইত। কলিকাতায় শ্রামবাজারে নবীন বস্তর বাড়ীতে যে-নাট্যশালা প্রতিষ্ঠিত হয়, উহাতেই সর্বপ্রথম বাংলা নাটকের অভিনয় হইয়াছিল। উনিশ শতকের মাঝামাঝি সময়ে এদেশে সথের নাট্যশালার পূর্ণবিকাশ সাধিত হয়। এইসব নাট্যশালার মধ্যে 'বাগবাজার এ্যামেচার ধিয়েটার'-এর নাম বিশেষ উল্লেখযোগ্য। এই 'বাগবাজার এ্যামেচার থিয়েটার'ই 'স্থাশনাল থিয়েটার' নাম গ্রহণ করিয়া কলিকাতায় প্রথম সাধারণ নাট্যশালার রূপ

পরিগ্রহ করে। সাধারণ রঙ্গমঞ্চের প্রতিষ্ঠার সঞ্চে সঙ্গে নাটক রচনার ক্ষেত্রেও একটা নৃতন প্রেরণা ও উত্তম দেখা দেয়।

বাংলা সাহিত্যে আধুনিক আদর্শের সর্বপ্রথম নাটক কোন্টি, তাহার সম্পর্কে মতদ্বৈধ দৃষ্ট হয়। অনেকে বলেন, তারাচরণ শিক্দার প্রণীত 'ভজার্জুন'ই আমাদের সাহিত্যে প্রথম নাটক। আবার, কেউ কেউ বলেন, স্বরূপের দিক দিয়া উক্ত

গ্রন্থখনি যাত্রারই সগোত্ত। সে যাহাই হোক, এক্ষেত্রে বাংলা ভাষার প্রথম পণ্ডিত রামনারায়ণ তর্করত্নের 'কুলীনকুলসর্বস্ব'কেই সার্থক নাটক আমরা বাংলাভাষার প্রথম সার্থক নাটক বলিয়া গ্রহণ

করিতে পারি। মধুস্থানের অভ্যাদয়ের পূর্বে রামনারায়ণের ধ্যাতি বাংলাদেশে খুব বেশী ছড়াইয়া পড়িয়াছিল। রামনারায়ণের রচনায় উচ্চাদের নাট্যকৌশল বিশেষ দৃষ্ট হয় না। কিন্তু প্রহসনরচনায় তাঁহার ক্বতিত্ব অস্বীকার করা
য়ায় না।

আধুনিক বাংলানাটকের প্রকৃত গোড়াপত্তন হইয়াছিল মাইকেল মধুস্বনের হাতে। সাহিত্যের ক্ষেত্রে তিনি ছিলেন স্ব্যুসাচী। আজ বাংলাসাহিত্যে মধুস্বন শ্রেষ্ঠ কবি বলিয়া পরিচিত, কিন্তু নাটক-রচনার মধ্য দিয়াই তিনি

সর্বপ্রথম সাহিত্যের ক্ষেত্রে অবতীর্ণ হইয়াছিলেন।
বেলগাছিয়া নাট্যশালার সহিত মধুস্কন ঘনিষ্ঠভাবে
ক্ষড়িত ছিলেন, এবং এই রঙ্গমঞ্চী তাঁহার নাট্যপ্রতিভাকে অনেকথানি
পরিচালিত করিয়াছিল। যদিও ইংরেজী আদর্শেই তিনি নাটক-রচনায় প্রবৃত্ত
হইয়াছিলেন, তথাপি সংস্কৃতনাটকের রচনারীতিকে মধুস্কন একেবারে অস্বীকার
করিতে পারেন নাই। তাঁহার 'শর্মিষ্ঠা', 'পলাবতী' ও 'রুষ্ণকুমারী' আমাদের
নাট্যসাহিত্যে নব্রুগের স্কৃষ্টি করে। উক্ত 'রুষ্ণকুমারী' বাংলাসাহিত্যের প্রথম
দ্র্যাক্ষেডি বা বিষাদান্ত নাটক—'শর্মিষ্ঠা' এবং 'পলাবতী' পৌরাণিক নাটক। এই
তিনটি নাটকে অভিনবত্ব থাকিলেও, ইহাদের মধ্যে প্রথমশ্রেণীর নাট্যপ্রতিভার
ক্র্পেন নাই। অবশ্ব মধুস্কনের রচিত তুইটি প্রহ্মন—'একেই কি বলে সভ্যতা'
এবং 'বুড়ো শালিকের ঘাড়ে রেঁ।' সে-যুগের প্রশংসনীয় স্কৃষ্টি। বাস্তবধর্মী
চরিত্রচিত্রণ ও ভাষার স্থনিপুণ প্রয়োগে এই ছইথানি প্রহ্মন সর্বজনের মনোরঞ্জন
করিতে সমর্থ হইয়াছে।

মধুস্দনের পরেই নাট্যজগতে স্থনামধন্ত দীনবন্ধ মিত্রের আবির্ভাব। বাংলা নাট্যসাহিত্যকে দীনবন্ধ অনেকখানি অগ্রসর করিয়া দিয়াছেন। তাঁহার ছিল সত্যকার নাট্যপ্রতিভা। বাঙালীর সমাজজীবনের সহিত দীনবন্ধুর পরিচয়টিও ছিল নিবিড়। বাঙালীসমাজের বিচিত্র চরিত্র ও ঘটনা তাঁহার রচনায় স্থান্দর বাণীরূপ লাভ করিয়াছে। তাঁহার প্রথর বাস্তব দৃষ্টি, দরদী প্রাণ্ড শিল্পরচন-প্রতিভা ছিল বলিয়াই সাধারণ বাঙালীজীবনের পটভূমিকায় তিনি অনেকধানি স্জনকুশলতা প্রদর্শন করিতে সমর্থ হইয়াছিলেন। দীনবন্ধু মিত্র দীনবন্ধু বিলাদপর্ণ বাংলাদেশে একদিন অভ্তপূর্ব আলোড়ন সৃষ্টি করিয়াছিল। মানবভার প্রতি এতথানি শ্রদ্ধা সে যুগের অক্ত কোনো সাহিত্যিক দেখাইতে পারিয়াছেন বলিয়া আমাদের মনে হয় না। দীনবন্ধুকে বাংলা বস্ততান্ত্রিক সাহিত্যের একজন শ্রেষ্ঠ পথিকুৎ বলা যাইতে পারে। প্রহ্মনরচনার ক্ষেত্রেও তিনি সিদ্ধন্ত ছিলেন। তাঁহার 'স্ধবার একাদনী', 'বিয়ে-পাগলা বুড়ো', 'জামাই বারিক', নবীন তপস্বিনী' প্রভৃতি নাটকে লক্ষণীয় বিশিষ্টতার ছাপ দেখিতে পাওয়া যায়।

বাংলা-নাট্যসাহিত্যে দীনবন্ধুর পর জ্যোতিরিন্দ্রনাথ ঠাকুর ও মনোমোহন বস্থর নাম উল্লেখযোগ্য। জ্যোতিরিন্দ্রনাথ 'অশ্রুমতী', 'সরোজিনী', 'পুক্বিক্রম' প্রভৃতি নাটক রচনা করেন। তাঁহাকে খুব উচ্চুদরের শিল্পী বলা চলে না। 'অলীক প্রকাশে' তিনি যে-হাস্তরসের স্থাষ্ট করিরাছেন জ্যোতিরিন্দ্রনাথ ঠাকুর ও তাহা বেশ উপভোগ্য। তাঁহার নাটকে কোনো-কোনো জারগায় গ্রীক নাটকের প্রভাব পরিলক্ষিত হয়। মনোমোহন বস্থর 'প্রণয়পরীক্ষা', 'রামাভিষেক', 'সতী' নাটক একসময়ে বেশ খ্যাতি অর্জন করিয়াছিল। পৌরাণিক আবহাওয়ার মধ্যে তিনি আবুনিকতার ভঙ্গি আনিতে চেষ্টা করিয়াছিলেন—কিন্তু স্বত্র তেমন সাফল্য অর্জন করিতে পারেন নাই।

আমাদের রঙ্গমঞ্চ ও নাটকের ক্ষেত্রে একসময় গিরিশচন্দ্রের খ্যাতি ছিল অসামান্ত। বাংলা-নাট্যশালার বহুমুখী উন্নতির মূলে গিরিশপ্রতিভার দান অবশ্বস্বীকার্য। গিরিশচন্দ্র সর্বজনপরিচিত স্থনামধন্ত নাট্যকার। সামাজিক,
ঐতিহাসিক, পৌরাণিক সকল রক্ষের নাটকই তিনি
রচনা করিয়াছেন। তাঁহার নাটকগুলি বাংলা-রঙ্গমঞ্চে
সাফল্যের সহিত অজন্দ্রবার অভিনীত হইয়াছে। গিরিশরচিত নাটকের সর্বপ্রধান
গুণ উহাদের দৃশ্যমানতা। বাঙালীর সমাজজীবন, ধর্মজীবন, রাজনীতিক জীবন—
এইসকল দিকগুলির সঙ্গে তিনি বিশেষভাবে পরিচিত ছিলেন। আমাদের
বহুবিচিত্র জীবনালেখ্য তাঁহার নাটকে বেশ পরিক্ষুট হইয়া উঠিয়াছে। কিন্তু
গিরিশচন্দ্রের অধিকাংশ নাটক প্রথমশ্রেণীর শিল্পোৎকর্ষলাভ করে নাই। মানব-

চিত্তের ঘাতপ্রতিঘাত, বিরুদ্ধ-শক্তির ক্রিয়াপ্রতিক্রিয়া—এককণায় নাটকীয় ছন্দ্ এইসব নাটকে তেমন স্কুম্পন্ত ও সংহত রসপরিণতি লাভ করে নাই। ধর্মপ্রবৃণতাও ভক্তির আতিশয় মিরিশচক্রের রচিত নাটকের রসক্ষুর্ণকে অনেকখানি ব্যাহত করিয়াছে। বহির্ঘটনার ঘাতপ্রতিঘাতে নাটকীয় চরিত্রগুলিকে ক্রমবিকাশমান করিয়া তোলার মধ্যেই নাট্যকারের সত্যকার প্রতিভাধরা পড়ে। এই দিক্দিয়া গিরিশচন্দ্র দর্শক ও পাঠককে খুব বেশী আশ্বন্ত করিতে পারেন নাই।

ছিজেন্দ্রলালের নাট্যপ্রতিভা ছিল উচ্চশ্রেণীর। ঐতিহাসিক নাটক রচনায় তিনি অপ্রতিদ্বদী ছিলেন। শব্দপ্রয়োগ ও কবিত্বমণ্ডিত ভাষাবিস্তাসের ক্ষেত্রে তাঁহার সহিত প্রতিযোগিতা করিতে পারে, এমন শিল্পী বাংলাসাহিত্যে পুর কবিনাট্যকার ছিজেন্দ্রলাল বেশী নাই। নাটকীয় ছন্দ্র, বিভিন্ন চরিত্রের মানসসংঘাত তাঁহার নাটকে স্থলর অভিব্যক্তি লাভ করিয়াছে। কিন্তু অতিরিক্ত আত্মকেন্দ্রিকতা ছিজেন্দ্রলালের নাটকগুলির ব্যক্তিবৈশিষ্ট্য অনেক সময় ক্ষুপ্ত করিয়াছে। নাটকে নাট্যকার থাকেন যবনিকার অন্তরালে—এখানে তাঁহার ব্যক্তিত্ব পাকে প্রচ্ছন্ন। কিন্তু ছিজেন্দ্রলাল, কবিস্থলভ গীতিপ্রবণতার জন্ম, নিজের ব্যক্তিত্বকে প্রচ্ছন্ন রাখিতে পারেন নাই এবং এই কারণে তাঁহার নাটকের চরিত্র-গুলি ব্যক্তিস্থাতন্ত্র্যে তুর্বল হইয়া পড়িয়াছে। আবার, তাঁহার অপূর্ব ভাষাদীপ্তি অনেক ক্ষেত্রে নাটকের ভূষণ না হইয়া দূষণ হইয়াছে। এই ক্রটিগুলি না থাকিলে ছিজেন্দ্রলাল বাংলানাট্যসাহিত্যে স্ব্রশ্রেষ্ঠ শিল্পীর মর্যাদা লাভ করিতে পারিতেন।

ক্ষীরোদপ্রসাদ বিভাবিনোদ, অমৃতলাল বস্তু, রাজকুঞ্ রায় প্রমুথ নাট্যকার অনেকগুলি ভালো নাটক রচনা করিয়াছেন। ঐতিহাসিক-নাটক-রচনায় ক্ষীরোদ প্রসাদ সতাই সিদ্ধহন্ত ছিলেন—তাঁহার 'আলমগীর',

আরও কয়েকজন উল্লেথযোগ্য প্রতাপাদিত্য' এ স্থলে বিশেষভাবে উল্লেখনীয়।
প্রতাপাদিত্য এ স্থলে বিশেষভাবে উল্লেখনীয়।
প্রস্কারচনায় অমৃতলাল বেশ প্রশংসনীয় নৈপুণ্য

দেখাইয়াছেন। তাঁহার 'চাটুজ্যে-বাঁড়ুজ্যে', 'তাজ্জব ব্যাপার', 'দ্বন্দেমাতনম্', 'খাসদ্থল' প্রভৃতি প্রহ্সনগুলি সর্বজনের উপভোগ্য।

রবীন্দ্রনাথের অসাধারণত্ব সর্বদিকেই। বাংলা-নাট্যসাহিত্যকেও তিনি
নৃতনভাবে স্থাই করিয়া ইহাকে একটি চিত্তহারী রূপমূর্তি দান করিয়াছেন।
নাট্যসাহিত্য ও রবীন্দ্রনাথ
কাব্যনাট্য, রূপকনাট্য, দ্বন্দ্রনাট্য—সর্বক্ষেত্রেই তাঁহার
অলোকসামান্ত প্রতিভার ছাপটি স্কুপাই। এদেশে তিনি
সাংকেতিক নাটকের প্রথম স্রষ্টা। উচুদরের কমেডি-রচনাতেও তিনি প্রতিদ্বন্দ্রী
হীন। চিরাচরিত নাট্যরীতির আদর্শে তাঁহার নাটকগুলিকে বিচার করা

অনেক সময় কঠিন হইয়া পড়ে। ঘটনা ও চরিত্রের সংঘাত অপেক্ষা বিশেষ তথা idea-র অভিব্যক্তিই তাঁহার নাটকের বিশিপ্ট লক্ষণ। রবীন্দ্রনাট্যসাহিত্যে ঘটনার দৃশ্যমানতা অর্থাৎ দৃশ্যমলক্ষণ অপেক্ষা কাব্যলক্ষণই সমধিক পরিক্ষ্ট। রবীন্দ্রনাথের রচিত নাটকের সাহিত্যরস অপূর্ব—এগুলি সব সময় অভিনয়ের অপেক্ষা রাথে না। এই নাটকগুলি তাঁহার কবিমনেরই গীতিস্থরভিত প্রকাশ। 'রাজা ও রাণী', 'বিদর্জন', 'চিরকুমার সভা', 'গোড়ায় গলদ', 'ডাকঘর', 'মুক্তধারা', 'বক্তকরবী,' 'রাজা', 'ফাল্গনী', 'শারদোৎসব' প্রভৃতি নাটক কবিগুরুর নাট্যপ্রতিভার উজ্জল স্বাক্ষর বহন করিতেছে।

অতিআধুনিক নাট্যকারদের মধ্যে মন্মথ রায়, শচীল্র সেনগুপ্ত, বিধায়ক ভট্টাচার্য, মহেল্র গুপ্ত প্রভৃতির নাম উল্লেখ করা যাইতে পারে। অধুনা বাংলা একাল্গ নাটক সাহিত্যে একাল্গ নাটকেরও গোড়াপত্তন হইয়াছে। বাস্তবতার ভিত্তিতেই এই জাতীয় নাটকগুলি রচিত হইতেছে—ইহাদের মধ্যে যুগস্মস্তার অনেকখানি প্রতিফলন দেখা যায়। এক্ষেত্রে অচিন্তাকুমার সেনগুপ্ত, মন্মথ রায়, শিবরাম চক্রবর্তী, নন্দগোপাল সেনগুপ্ত প্রভৃতির নাম উল্লেখযোগ্য।

উন্নত ধরণের সামাজিক নাটক বাংলাসাহিত্যে বেশী নাই বলিলে ভুল বলা হইবে না। নাটকের ক্ষেত্রে এখনো আমরা অনেকখানি পিছনে পড়িয়া রহিয়াছি। বর্তমানে চলচ্চিত্রের আবির্ভাব রঙ্গমঞ্জুলির স্বাভাবিক বিকাশকে প্রতিহতই উপসংহার করিতেছে। রঙ্গমঞ্চের অনুনত অবস্থা এবং আরও নানাকারণে বাংলা নাটকের ধারাটি অভাবিধি শীর্ণ রহিয়া গিয়াছে। গল্প, কবিতা, উপভাস প্রভৃতি স্প্তির জন্তু আমরা বিশ্বসাহিত্যে একটি উচ্চস্থান দাবী করিতে পারি, কিন্তু নাটকের ক্ষেত্রে সেই অধিকার এখনো আমরা অর্জন করিতে পারি নাই। বাংলা-নাট্যসাহিত্যের এই দারিদ্র্য আমাদের মনকে

### বাংলা ছোটগল্প

্রচনার সংকেত প্রতঃ যত্ত্বগ্রের বিবর্তন ও ছোটগল্প—আধুনিক জীবনজিজাসা ও ছোট-গল্প—সার্থক ছোটগল্পের স্বরপ—গোগোল, মোপাসা প্রমুথ ছোটগল্পেক—বাংলা ছোটগল্প আধুনিক কালের স্প্রি—রবীক্রনাথ-শরৎচক্র-প্রভাতকুমার প্রম্থ কয়েকজন বিশিষ্ট বাঙালী গল্পকার—অতি-আধুনিক বাংলা ছোটগল্প—উপসংহার।

পৃথিবীর সাহিত্যে ছোটগল্পই বর্তমান কালে রচনাশৈলী ও আন্ধিকের দিক
দিয়া বিশ্বয়কর সম্পূর্ণতা লাভ করিয়াছে। স্কল্ম জীবনবোধ, সংযত প্রকাশভন্দি
ও ভাবের তীক্ষ্ম একমুখিতা—পৃথিবীর প্রেষ্ঠ ছোটগল্পগুলি
এ সমস্ত গুণেই সমৃদ্ধ। এই ছোটগল্পের জন্মতিহাস
অধিক দিনের নহে। উনিশ শতক হইতেই কথাসাহিত্যের এই নবীন রূপটি

বিশ্বের সাহিত্যসংসারে নিজের আসন স্থপ্রতিষ্ঠিত করিয়া লইয়াছে।

ছোটগল্পের বিকাশ যন্ত্রযুগের বিবর্তনের সঙ্গেই সাধিত হইয়াছে। যন্ত্রশিল্প ও যান্ত্রিক সভ্যতা মান্ত্রের জীবনকে গতিময় করিয়াছে—তাহার অবিরাম অগ্র-গামিতার সহিত ছোটগল্পও ক্রত পদক্ষেপে অগ্রসর হইয়া চলিয়াছে। মধ্যযুগীয় 'কাদম্বরী'র মতো তাহার আখ্যানের মধ্যে উপাখ্যান, কাহিনীর মধ্যে উপকাহিনী গাঁথিয়া চলিবার স্থযোগ নাই। একটি বিশেষ ভাব অথবা বিশেষ একটি ঘটনাকে

যন্ত্রবুগের বিবর্তন ও স্বল্প-আরে ছোটগল্প

স্থান আরোজনে স্থান আরতনের মধ্যে ফুটাইয়া তোলাই তাহার লক্ষ্য—'to produce maximum effect with minimum materials'! কডিয়ার্ড কিপলিং

বলেন, আধুনিক ছোটগল্ল ঠিক চোৱালগনের আলোর মতো—একটি বিশেষ বস্তর উপরই সে তাহার সমগ্র আলোকপাত কেন্দ্রীভূত রাখিবে, অনাবশুক ঘটনা ও চরিত্রসন্নিবেশে কাহিনীকে ভারাক্রান্ত করিয়া তুলিবে না।

সমাজ, জীবন তথা সভ্যতা নিত্য নবনব রূপপ্রকাশের মধ্য দিয়া অগ্রসর ভ্রমা চলিয়াছে। একালে যান্ত্রিকতার ক্রমবিস্তার, ক্রয়েড-প্রমুখ মনোবিজ্ঞানীদের আলোচনা এবং বিশ্বব্যাপী রাষ্ট্রচিন্তার সংঘাত—ইহারা সন্মিলিতভাবে মানব-

আধুনিক জীবনজিজ্ঞান। জীবনে নানা প্রশ্ন তুলিয়াছে, নানা সমস্তা উদ্ভাবিত ও ছোটগল্প করিয়াছে। তাই সাহিত্যকারকেও আজ রূপক্থা, উপক্থা, রাজা আর্থার ও শার্লামেনের নাইট-

এরাণ্টদের কাল্পনিক বীরত্বকাহিনীর ক্ষেত্র হইতে দূরে সরিয়া বান্তব পৃথিবীতে নামিয়া আদিতে হইয়াছে। একালের সাহিত্যে জীবনদর্শন আছে—মাহুষের প্রতিত্তিক আশাআকাজ্ঞা, স্থগতুঃধ, বিচিত্র সমস্থা ও জটিলতা, আনন্দ ও বেদনার রূপায়ণই সাপ্রতিক কালের সাহিত্যিকদের লক্ষ্য। আধুনিক ছোটগল্পও সমাজ-সেবার এই মহৎ দায়িত্ব গ্রহণ করিয়াছে।

কিন্তু ছোটগল্প উপন্থাস নয়—উপন্থাসের সংক্ষিপ্ত সংস্করণ্ড নয়।
উপন্থাসের বিস্তৃতি, জটিলতা, স্ক্র মনোবিশ্লেষণ ছোটগল্লে সম্ভব নয়। উপন্থাসের সঙ্গে ছোটগল্লের যে প্রভেদ, তাহা শুরু আক্বতিগত নয়—প্রকৃতিগতও বটে।
সার্থক ছোটগল্লের স্বন্ধপ জীবনের একটি ক্রিদ্রে ছুই ছোটগল্লে ন্ধপ দেওয়া
হয়, জীবনের একটি বিশেষ মুহুর্ত ইহার মধ্যে বিশেষ
একটি পরিবেশের মধ্য দিয়া গোচরীভূত হইয়া উঠে। নানা আভাসে, ইপ্লিতে
ইহা অতিশয় ক্রতগতিতে রসপরিণতির দিকে অগ্রসর হয়। উপন্থাসের ক্ষাইতা
ইহাতে নাই—আছে স্ক্রেতর ব্যঞ্জনা। আমরা বলিতে পারি, 'স্বল্লতম পরিসরের
মধ্যে গূঢ়তম সত্যের ব্যঞ্জনা'-ই ছোটগল্লের যথার্থ প্রাণবস্তু। সংকীর্ণ পরিধির
মধ্যে ইহার কলেবর সীমাবদ্ধ বলিয়া অনাবশ্রক ঘটনা, অনাবশ্রক চরিত্র ইহাতে
বর্জনীয়। মানবজীবন ও মানবচব্রিত্রবিষয়ে দৃষ্টির মর্মভেদী তীক্রতা না থাকিলে
ছোটগল্লরচনায় যথার্থ অধিকার অর্জন করা অসম্ভব। এ জন্তু দেখা যায়, পৃথিবীর
বছ শ্রেষ্ঠ উপন্থাসিকই ছোটগল্প লিখিতে গিয়া ব্যর্থ হইয়াছেন।

আধুনিক কালের গল্পকেদের মধ্যে যিনি কথাসাহিত্যে সর্বপ্রথম সমাজ-চেতনার স্থর সঞ্চার করিয়াছেন, তিনি বিশ্রুত রুশ-কথাশিল্পী নিকোলাই গোগোল। 'গুভারকোট' গল্পটিতে একটি তুঃস্থ কেরাণীর বেদনাকাহিনী অবলম্বন করিয়া তিনি

গোগোল, মোগাদা প্রম্থ নিপীড়িত মানবের অপূর্ব একটি ব্লগকচিত্র আঁকিয়াছেন। গ্লাইগল্পকে গল্পক বেখি লেখক বলিয়াছেন, "All of us are born

of Gogol's 'Overcoat''। ফ্রান্সের উনিশ শতকের গল্পলেখক গী-ছা-মোপাসাকে পৃথিবীর ছোটগল্ল-রচিয়তাগণের বিস্তৃত ক্ষেত্রে শ্রেষ্ঠ আসন দেওয়া যায়।
তাঁহার পরেই খ্যাতনামা রুশলেখক শেখভের স্থান। ইহা ছাড়া, ব্যলজাক্,
ম্যাক্সিম গোলা, আলকাস দোদে, আলেকজালার কুপ্রিণ, ডি. এইচ. লরেন্স,
এইচ. ই. বেট্স, পল্ হেসি, টিখোনভ, ইউজিন সেরিকফ্, গলস্ওয়ার্দি, এ. বেনেট,
মেসফিল্ড, আন্রিভ, ব্রেটহার্ট প্রভৃতি লেখক পৃথিবীর গল্পভাপ্তারকে লক্ষণীয়ভাবে
সমৃদ্ধ করিয়াছেন।

বাংলা-সাহিত্যে বর্তমানে ছোটগল্পরচনার খেন নৃতন জোয়ার আসিয়াছে। কিন্তু আমাদের সাহিত্যে এই জাতীয় গল্পরচনার ইতিহাস খুব বেশী দিনের নহে। বিদ্ধিমের পূর্ববর্তী বাংলাসাহিত্যে ছোটগল্পের ধাঁচটি কিছু কিছু পাওয়া যায় বটে, কিন্তু বর্তমান কালে ছোটগল্প বলিতে আমরা যাহা বুঝি, সে জিনিসটি ওই

সময়ে স্প্ত হয় নাই। বৃষ্টিম বাংলা উপন্তাদের গোড়াপত্তন বাংলা ছোটগল্প অধুনিক কালের স্পৃতি
আবার, অন্তদিকে তিনি 'ইন্দিরা'র মতো উপন্তাসধর্মী

বড়গল্পও রচনা করিয়াছেন। কিন্তু প্রকৃত ছোটজাতের গল তাঁহার একটিও নাই বলিলে বোধ করি তেমন ভুল বলা হয় না।

পাশ্চাত্ত্য সাহিত্যের প্রেরণায় এদেশে ছোটগল্প নবজন্মলাভ করিয়াছে। কবিগুরু রবীজনাথই সার্থক ছোটগল্প-রচনার ক্ষেত্রে প্রধান এবং প্রথম গৌরব দাবী করিতে পারেন। মান্তবের চলিফু জীবনের ভগ্ন

রবীন্দ্রনাথ
খণ্ডাংশের মধ্যে বৃহত্তর সত্তার রূপটিকে ধরিবার শিল্পটি

রবীজনাথই আমাদিগকে শিখাইয়াছেন। তাঁহার ছোটগল্পের যেমন ঐতিহাসিক মূল্য আছে, তেমনি রহিয়াছে সাহিত্যিক মূল্য। ছোটগল্পের অজস্ত্র সম্পদে তিনি বাংলাসাহিত্যকে অপূর্ব সমৃদ্ধি দান করিয়াছেন। এইসব গল্পের বৈচিত্র্য বিশ্বয়কর। তাঁহার 'মেঘ ও রৌড্র', 'ক্ষুধিত পাষাণ', 'মণিহারা', 'পোষ্টমাষ্টার', 'কল্পাল', 'কাব্লিওয়ালা', 'অতিথি', 'আপদ', প্রভৃতি গল্প আমাদের সাহিত্যের অমূল্য সম্পদ। পৃথিবীর যে-কোনো উচ্চপ্রেণীর গল্পের সঙ্গে ইহারা সমান আসন দাবী করিতে পারে।

উপক্রাস-রচনায় শরৎচন্দ্র একরপ প্রতিদ্বন্ধীবিহীন, কিন্তু তাঁহার রচিত ছোটগল্লের সংখ্যা বেশী নয়। তথাপি যে-কয়টি ছোটগল্ল তিনি রচনা করিয়াছেন, সেগুলির মধ্যে তাঁহার ব্যক্তিত্ব ও প্রতিভার ছাপটি বিশেষভাবে পরিস্ফুট। রবীন্দ্রনাথের স্পষ্টি প্রধানত কাব্যধর্মী, উহার মধ্যে স্পান্দিত হইয়া উঠে মান্থবের ভাবময় সন্তার ছন্দ। কবির লেখনীর যাত্ময় স্পর্শে অনেক সময়

শরৎচন্দ্র বাস্তবতাটি ধরাছোঁয়ার বাহিরে চলিয়া যায়। শরৎচন্দ্রের রচনা কিন্তু রবীন্দ্রনাথের লেখার তুলনায় অনেকটা বাস্তবধর্মী। মানবজীবনের বিচিত্র হন্দ্র শরৎচন্দ্রের ছোটগল্পগুলিকে অপূর্ব বৈশিষ্ট্য দান করিয়াছে। তবে আমাদের এ-কথাটি মনে রাখিতে হইবে, শরৎচন্দ্রের কয়েকটি গল্পে ছোটগল্পের সংক্ষিপ্ততা আছে বটে, কিন্তু তাহাতে ছোটগল্পের বিশিষ্ট্রতাগুলি অনেক সময় ফুটিয়া উঠিতে পারে নাই। বড়ো উপন্থাকেই তাঁহার প্রতিভা থেলে বেশী—ছোটগল্প যেন তাঁহার প্রতিভার ঠিক উপযুক্ত বাহন নয়। 'পতী','মহেশ','মন্দির' প্রভৃতি গল্প শরৎপ্রতিভার শ্রেষ্ঠ নিদর্শন।

বাংলা ছোটগল্লের ক্ষেত্রে প্রভাতকুমার মুখোপাধ্যায়ের নাম বিশেষ উল্লেখ-যোগ্য। তাঁহার রচিত অনেক গল্লই একসময় জনসাধারণের প্রভৃত সমাদর লাভ করিয়াছিল। রবীন্দ্রনাথের ভাবধর্মিতা কিংবা শরৎচন্দ্রের ব্যক্তিমুখী বাস্তব্তা তাঁহার গল্লে দৃষ্ঠ না হইলেও, জীবনের শ্বু দিকটিকে তিনি কৌতুকহাস্তে চমৎকার ফুটাইয়া তুলিয়াছেন। উজ্জ্বল ও উচ্ছল হাসির দীপ্তি তাঁহার অধিকাংশ গল্লে প্রাণস্ঞার করিয়াছে।

রবীজনাথ-শরংচজের প্রদর্শিত পথে গল্প রচনা করিয়া বহু বাঙালী লেখক
শশ্বীহইয়াছেন। সৌরীজ্ঞমোহন মুখোপাধ্যায়, উপেজ্ঞনাথ গলোপাধ্যায়, কেদারনাথ

বন্দ্যোপাধ্যায় প্রমুখ লেখক ইহাদের অক্তম। তাঁহাদের আনলস সাহিত্যসাধনায় আমাদের ছোটগল্ল অনেকখানি অগ্রসর হইয়া গিয়াছে। এইসব গল্পলেখকদের রচনায় বাংলার উচ্চমধ্যবিত্ত ও নিম্মধ্যবিত্ত সমাজের চিত্রই সমধিক রূপ পরিগ্রহ করিয়াছে।

অতি-আধুনিক বাংলা গল্পকেদের রচনার ধারাটি পর পর তৃইটি সংগ্রামোত্তর সমাজপরিবেইনীর প্রভাবে পূর্বের ঐতিহ্ হইতে কিছুটা ভিন্নপথে প্রবাহিত হইতেছে। এ যুগের পৃথিবীতে আর্থিক, সামাজিক ও রাষ্ট্রিক ক্ষেত্রে

অতি-মাধুনিক বাংলা
ভাটগল্প: উপসংহার
ক্ষপরিকর। জীবনাদর্শের পরিবর্তনের সঙ্গে সঙ্গে

সাহিত্যের মধ্যেও আসিয়াছে অভাবনীয় রূপান্তর। অতি-আধুনিক গ্রনেশকদের মধ্যে প্রেমেন্দ্র মিত্রে, শৈলজানন্দ মুখোপাধ্যায়, অচিন্ত্যকুমার সেনগুপ্ত, প্রবাধকুমার সাক্যাল, তারাশংকর বল্যোপাধ্যায়, সরোজকুমার রায়চৌধুরী, বিভৃতিভ্ষণ বল্যোপাধ্যায়, বিভৃতিভ্ষণ মুখোপাধ্যায়, মনোজ বস্থ, স্থবাধ ঘোষ, মাণিক বল্যোপাধ্যায়, নারায়ণ গলোপাধ্যায় প্রভৃতির নাম বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। ইংগাদের রচনার রূপ পাইয়াছে বাংলার সমাজজীবনের বিচিত্র দিক—নিয়মধ্যবিত্ত, কুলিমজুর, পতিত অবমানিত মাল্লম, বাংলার পল্লীচিত্র, বাংলার অতীত মহিমা ও নানা তৃঃখগ্লানির ইতিহাস অতি-আধুনিক গল্লে স্থানলাভ করিয়াছে। হাসির গল্লে অভুত লিপিকোশল দেখাইয়াছেন পরগুরাম। বর্তমানে আরও বহু লেখক প্রথমশ্রেণীর গল্ল রচনা করিয়াছেন ও করিতেছেন। ইংগাদের রচনার খ্যাতি শুধু বাংলাদেশে নয়, ভারতের বাহিরেও ব্যাপ্ত হইয়াছে। ইহা আমাদের কেবল স্থানন্দের কথা নয়, শ্লাঘারও বস্তু।

#### वाश्ला यराकावा

্রচনার সংকেতস্থ্র ঃ ফ্না—মহাকাব্যের স্বরূপ-বিশ্লেষণ—পাশ্চান্তা এপিকের লক্ষণ—মহাকাব্যের বস্তুধর্মিতা ও উদান্ততা—মহাকাব্যের রূপভেদ ঃ 'জাত' মহাকাব্য—প্রতুত' মহাকাব্য—প্রচীন মহাকাব্যের স্মৃত্মতি ও বিশালত।—বাংলা মহাকাব্য আধুনিক কালের স্বাষ্টি—মধুস্দন-হেমচন্দ্র-নবীনচন্দ্র—মহাকাব্যের যুগ অতীত হইয়া গিয়াছে।]

কবিতার আছে বিভিন্ন রকমের রূপ—মহাকাব্য সাহিত্যশিল্পের ক্ষেত্রে বিশেষ একটি রূপস্টে। বিভিন্ন যুগে বিভিন্ন দেশে বিভিন্ন কবিপ্রতিভাকে আশ্রম করিয়া মহাকাব্যের বিচিত্র অভিব্যক্তি ঘটিয়াছে। আধুনিক যুগে নানা কারণে এই

স্চনা শ্রেণীর কবিতাশিল্প আর গড়িয়া উঠিতেছে না সত্য, কিন্তু অতীতে জগতের বহু প্রতিভাশালী কবি মহাকার্য রচনা করিয়া অবিশ্বরণীয় কীতি রাখিয়া গিয়াছেন। ভারতবর্ধ এবং ইউরোপ,

উভয় দেশে একদিন স্বাভাবিক-ভাবেই মহাকাব্যের বিকাশ ঘটিয়াছিল।
মহাকাব্যের রচয়িতা মহাকবির সংখ্যাও এই ছুইটি দেশে খুব কম নয়।

ভারতীয় সংস্কৃত আলংকারিকের। যাহাকে 'মহাকার্য' নামে চিহ্নিত করিয়াছেন, পাশ্চান্তাদেশে তাহাকে বলা হয় 'এপিক'। বহিরদ্ধ লক্ষণের দিক দিয়া মহাকার্য ও এপিক-এর মধ্যে কিছুটা পার্থক্য দেখা গেলেও, ইহাদের

স্বর্গলক্ষণ-বিষয়ে ভারতীয় এবং ইউরোপীয় আলং-মহাকাব্যের স্বর্গ-বিশ্লেষণ কারিকদের মধ্যে বিশেষ মতানৈক্য দৃষ্ট হয় না। মহাকাব্যের প্রাচ্য সংজ্ঞাটিকে বিশ্লেষণ করিলে দেখা

যায়, খুব বড়ো একটি ঘটনাবস্তকে আশ্রয় করিয়া এজাতীয় কাব্যের শিল্প্তিটি গড়িয়া উঠে। ইহার কাহিনীটি হইবে পৌরাণিক কিংবা ঐতিহাদিক—ইহার নায়ক হইবেন সদ্শেজাত, উচ্চকুলসন্তৃত ও ধীরোদাত্ত-গুণাদ্বিত। ইহাতে শৃপার, বীর অথবা শান্ত এই তিনটি রসের কোনও একটি প্রধান হইয়া বিরাজ করিবে—অন্ত রসগুলি থাকিবে সঞ্চারীরূপে। মহাকাব্যের সর্গগুলি নাতিদীর্ঘ কিংবা নাতিহ্রস্থ হইবে না, এবং সর্গসংখ্যা অপ্তাধিক হইতে হইবে। ইহার বিশাল পটভূমিকা স্থর্গমর্ত্যপ্রসারী, আর ইহার মধ্যে থাকিবে বিচিত্র ছন্দে প্রকৃতিবর্ণনা, যুদ্ধবিগ্রহর্ণনা, দেবদেবীর স্তৃতিবন্দনা ও প্রসাধারণের মন্দ্রকামনা। মহাকাব্যের ভাষা ও ছন্দে গান্তীর্য থাকিবে, টিহার সংলাপের মধ্যে থাকিবে নাটকীয় অভিব্যক্তি। নায়কের জয়বোষণার মধ্য দিয়া কাব্যের পরিস্বাপ্তি ঘটিবে।

পাশ্চান্ত্য এপিকে-ও এই লক্ষণসমূহের অনেকগুলি দেখিতে পাওয়া ষাইবে। বিরাট ঘটনাকে উপজীব্য করিয়াই এপিক রচিত হইয়া থাকে। এপিকের ঘটনাবস্তুর প্টভূমিকায় থাকিবে জাতীয় ইতিহাস কিংবা পৌরাণিক কাহিনী।

মর্ত্যমানবের জীবনকথার সঙ্গে ইহাতে বর্ণিত হয় দেব-গাশ্চান্ত্য এপিক-এর লক্ষণ দানবের অতিলোকিক লীলা। এপিকের নায়ক হইবেন শক্তিধর জাতীয় বীর—তাঁহার থাকিবে সমুচ্চ আদর্শ,

তাঁহার জীবনটি হইবে মহিমাপ্রদীপ্ত। কাহিনীর অবিচ্ছিন্ন ধারাবাহিকতা, সময়ের পারস্পর্য ও কাহিনীবর্ণনায় নাটকীয়তা পাশ্চান্ত্য এপিকের বিশিষ্ট লক্ষণ। ইহাতে চরিত্রস্থান্টর প্রতিও কবির দৃষ্টি রাখিতে হয়। আবার মূল-কাহিনীর সঙ্গে শাখাকাহিনীর প্রয়োজনীয়তাও ইউরোপীয় মহাকাব্যে স্বীকৃত। এপিক রচিত হয় একটিমাত্র ছন্দে—যাহার প্রবাহের মধ্যে স্পন্দিত হইয়া উঠে উদান্ত-গন্তীর সংগীতধ্বনি। এপিক আদি মধ্য ও অন্ত-সমন্থিত কাহিনীর ছন্দিত রূপায়ণ। এ সম্পর্কে মনীষী এরিস্টটলের প্রদত্ত সংজ্ঞাটি সবিশেষ প্রণিধানযোগ্য: 'As to that poetic imitation which is narrative in form and employs a single metre, the plot manifestly ought, as in a tragedy, to be constructed on dramatic principles. It should have for its subject a single action, whole and complete, with a beginning, a middle and an end'।

ভারতীয় মহাকাব্য ও পাশ্চান্ত্য এপিকের স্বন্ধপপ্রকৃতি বিশ্লেষণ করিলে ব্রাষ্ট্রায়, শ্রোতা অথবা পাঠককে গল্প শোনানই ইহাদের প্রধান লক্ষ্য। মহাকাব্য বস্তুনিষ্ঠ [objective] কবিতার অন্তর্ভুক্ত—ইহার আকৃতি বিশাল, ঘটনাবস্ত বিপুল, চরিত্রগুলির সম্মতি বিশাল ও উদান্ত।
কয়েকটি বিষয়ে বহিরপ লপেগত পার্থক্য দৃষ্ট হইলেও 'এপিক' আর মহাকাব্যের মধ্যে স্বন্ধপলকণপত তেমন কোনো পার্থক্য নাই। এ শ্রেণীর রচনার বস্তুধ্মিতা [objectivity] ও উদান্ততা [sublimity] উভয় দেশেই স্বীকৃত।

মহাকাব্যের মধ্যেও আবার রূপভেদ দেখা যায়। যুগের পরিবর্তনের সঙ্গে
সঙ্গে মহাকাব্যের আকৃতি ও প্রকৃতিতে ঘটিয়াছে
ক্ষাভাগ মহাকাব্য
দেখিতে পাই। প্রথম শ্রেণীর মহাকাব্যগুলি বিশ্লেষণ
করিলে স্কম্পষ্ট বুঝিতে পারা যায়, ওইগুলি কোনো বিশেষ একজন করির

একলার সৃষ্টি নয়—উহাদের মধ্যে রহিয়াছে অজ্ঞাতনামা নানা কবির প্রতিভাব স্বাক্ষর। বহু কবির রচিত বহু কাহিনী মূল বিষয়টির চতুর্দিকে শাখাপ্রশাখায় পল্লবিত হইয়া উঠিয়াছে। সর্বশেষ কবির সর্বগ্রাসী প্রতিভার স্পর্শে গলগুলি একত্র-সন্ধিবদ্ধ হইয়া স্থসমঞ্জস শিল্পমূর্তিতে অপূর্ব বিরাটত্ব লাভ করিয়াছে। এই শ্রেণীর মহাকার্যকেই বলা হয় 'জাত' মহাকার্য, অর্থাৎ Primitive Epic, Authentic Epic বা Epic of Growth। ইহাদের মধ্যে প্রতিবিশ্বিত হয় সমগ্র জাতির জীবনাদর্শ ও জীবনদর্শন,—তাহার সংস্কৃতি ও ঐতিহ্। হোমারের 'ইলিয়াড' ও 'অডিসি', বাল্মীকির 'রামায়ণ', ব্যাসের 'মহাভারত' এই শ্রেণীর মহাকার্য। ইহারা একাধারে কার্য ও ইতিহাস।

দ্বিতীয় শ্রেণীর মহাকাব্যকে বলা হয় 'অনুকৃত' মহাকাব্য বা 'Imitative Epic'। এগুলিকে 'Literary Epic' নামেও অভিহিত করা হয়। ইহাদের আফুতি প্রথম শ্রেণীর মহাকাব্যের মতো অতিকায় নয়, কিন্তু ঘটনাবস্ত সংহত ও স্থাপর । তা ছাড়া, কলাচাতুর্যে এগুলি দীপ্তিমান। এই কাব্যগুলি অনেক পরের সৃষ্টি, -- কিছুট। প্রাচীন 'জাত' মহাকাব্যের আদর্শ অবলম্বনে এগুলি রচিত। কবির বিশেষ মানসপ্রকৃতি, কবি যে-ঘুণে জন্মগ্রহণ করিয়াছেন, সেই যুগের আশাআকাজ্জার কথাই ইহাদের মধ্যে রূপায়িত হয়। এই শ্রেণীর কাব্য কবির ব্যক্তিস্বাতন্ত্রোর দীপ্তিতে উজ্জ্বন, ইহাদের শিল্পতির পিছনে প্রচ্ছন্ন থাকে কবির ব্যক্তিগত রুচি ও আদর্শের প্রভাব -'It is the product of individual genius working in an age of scholarship and literary culture on lines already laid down't ইছাদের পাতায় পাতায় কবির নিপুণ হাতের পরিচয় পাওয়া যায়। কালিদাসের 'রব্বংশ' ও 'কুমারসম্ভব', মিণ্টনের 'Paradise Lost', ভার্জিলের 'Aeneid', দান্তের 'Divine Comedia', ট্যানোর 'Jerusalem Delivered', মধুসুদনের 'মেঘনাদ্বধ', নবীনচন্দ্রের 'রৈবতক-কুরুক্ষেত্র-প্রভাস', হেমচন্দ্রের 'বুত্রসংহার' এই দ্বিতীয় শ্রেণীর মহাকাব্য।

প্রাচীন মহাকাব্যের মধ্যে যে-বিস্তৃতি, নগ্নতা, স্পষ্টতা ও সরলতা আছে, আধুনিক মহাকাব্যে তাহা নাই। এ যুগের মহাকাব্যে চরিত্রের স্পৃষ্টতা হয়তো আছে, কিন্তু ভাষা ও বর্ণনভঙ্গির মধ্যে দেখা দিয়াছে হল্পতা ও জটিলতা। নানা কারণে অতীতের অতিকায় মহাকাব্যগুলির মতো কাব্য রচনা করা বর্তমান কালে আর সন্তব নয়। রবীন্দ্রনাথ বলিয়াছেনঃ 'ইহারা প্রাচীন কালের দেবদৈত্যের ন্যায় মহাকায় ছিল, ইহাদের জাতি এখন লুপ্ত হইয়া গিয়াছে।' রামেন্দ্রস্কর

ত্রিবেদী মহাশর এই 'জাত' মহাকাব্যগুলি সম্পর্কে এক জায়গায় মন্তব্য করিয়াছেনঃ

পানীন মহাকাব্যের পারে, কিন্তু পিরামিড-রচনার যুগ ব্ঝি অতীত হইয়া সম্মতি ও বিশালতায় প্রাচীন মহাকাব্য-

গুলি সত্যই পিরামিডের মতো।

আমরা দেখিয়াছি, সংস্কৃত-সাহিত্যে মহাকাব্য রচিত হইয়াছে—ব্যাস, বালীকি ও কালিদাস সংস্কৃত-সাহিত্যের শ্রেষ্ঠ মহাকবি। প্রাচীন যুগের বাংলা সাহিত্যে কিন্তু একখানিও মহাকাব্য নাই। মঙ্গলকাব্যগুলি মহাকাব্যজাতের নয়,

বাংলা মহাকাব্য আধুনিক কালের স্থান্ত বিংলাভাষায় সর্বপ্রথম মহাকাব্য রচনা করেন প্রতিভাধর

মধুস্দন দত্ত। মধুস্দনের পূর্বে রঙ্গলাল তাঁহার 'পদ্মিনী-উপাধ্যান' রচনা করিয়াছিলেন সত্য, কিন্তু তাঁহার কাব্যাদর্শ ছিল ইংরাজী সাহিত্যের 'মেট্রিক্যাল রোমান্য', 'ভার্স টেল' প্রভৃতি—বাংলায় য়াহাকে বলা য়য় 'কাহিনীকাব্য'। মধুস্দন পাশ্চান্তা সাহিত্যে স্পণ্ডিত ছিলেন। ইংরেজ কবি মিণ্টন, ইতালীয় কবি ভার্জিল, দান্তে, গ্রীককবি হোমার প্রভৃতির রচনার সঙ্গে তাঁহার নিবিজ্ পরিচয় ছিল। ইয়োরোপীয় কবিগণের আদর্শে অলুপ্রাণিত হইয়া মধুস্দন মহাকাব্য রচনা করেন—'মেঘনাদবধ' তাঁহার কবিপ্রভিভার মহত্তম দান। মহাকাব্যের উপযোগী ছল্টিকেও মধুস্দন নিজ প্রভিভাবলে আবিদ্ধার করেন। তাঁহার প্রবিতিত অমিত্রাক্ষর হল মহাকাব্যের শ্রেষ্ঠ বাহন। মধুস্দনের শিল্লাদর্শের মধ্যে ভারতীয় অপেক্ষা পাশ্চান্তা মহাকাব্যের প্রভাবই অধিক পরিলক্ষিত হয়।

মধুফ্দনের কাব্যাদর্শে অন্থ্রাণিত হইয়া হেমচন্দ্র ও নবীনচন্দ্র মহাকাব্য রচনায় হস্তক্ষেপ করেন। হেমচন্দ্রের 'বুত্রসংহার', নবীনচন্দ্রের ত্রয়ী 'বৈরতক্ষুরুক্ত্মত্র-প্রভাস' মহাকাব্যের গৌরব কিছুটা দাবী করিতে পারে। কাব্যের বিষয়বস্ত-নির্বাচনে হেম-নবীন উভয়েই বেশ কৃতিত্ব প্রদর্শন করিয়াছেন। তাঁহাদের বর্ণিত ঘটনার মধ্যে বিশালতা ও উদাত্তা [sublimity] আছে। কিন্তু একথাও মনে রাখিতে হইবে য়ে, শুর্মাত্র পরিকল্পনার সমুন্নতি ও বিশালতার জন্মই মহাকাব্য শ্রেটুত্বের দাবী করিতে পারে না—তাহার প্রকাশভঙ্গিতে, সামগ্রিক ন্ধপায়ণেও চাই উৎকৃষ্ট শিল্পপ্রতিভার স্পর্শ। কাহিনীর বর্ণনায়, চরিত্রচিত্রণে, ভাব ও ভাষার প্রকাশে মহাকাব্যের মধ্যে প্রমন একটা সংসমস্থ্যমা ও মহিমা থাকে, যাহার গুণে সমগ্র কাবাটি দ্ধণে-রসে

শতদল পদ্মের মতো বিকশিত হইয়া উঠে। কাব্য শুধুই ভাবমাত্র নহে—ইহা ভাবের রূপাশ্রিত, রসমণ্ডিত বাণীমূর্তি। 'বৃত্রসংহারে' দ্বীচির আত্মদানের মধ্যে ভাবগোরব আছে, 'বৈবতক-কুরুক্তেত্র-প্রভাদে' আখ্যানবস্তর সমৃচ্চ মহিমা আছে, স্বদেশপ্রাণতা আছে, আছে আন্তরিক জাতীয়তাবোধ। কিন্তু এগুলির মধ্যে মহাকাব্যোচিত শিল্পকোশল নাই, মহাকবির তুর্লভ সংযমস্থ্যমা নাই, সমগ্রতার ঐকতান-সংগীত নাই। নবীনচল্রের অহংমুখিতা, গীতিধর্মিতা ও রোম্যান্টিক কল্পনাভিন্দ মহাকাব্যের ক্লাসিক আদর্শকে ক্লুগ্গ করিয়াছে। মধুস্থদনের মতো উচ্চশ্রেণীর শিল্পরচনপ্রতিভা হেম-নবীনের কাহারও ছিল না। বাংলাসাহিত্যে একমাত্র মধুস্থদনই পাশ্চান্ত্য আদর্শের সার্থক মহাকাব্য স্থিট করিতে সমর্থ হইয়াছেন।

রবীজনাথ মহাকাব্য রচনা করিতে চেষ্টা করেন নাই। সর্বতোভাবে তিনি গীতিকবি। বাঙালীর প্রাণধর্ম গীতিকবিতার মধ্যেই অতি সহজভাবে আত্মপ্রকাশ করিয়াছে। বস্তুত মহাকাব্য বাঙালীর কবিপ্রতিভার যথার্থ বাহন নয়। তা ছাড়া, এয়্রের সমাজজীবনগত জটিলতা ও স্কুম মানসিক ছপ্রংহার হন্দ্র বিরোধী শক্তিরূপে দেখা দিয়াছে। এত্রভীত গল্প ও উপন্তাসসাহিত্যের অভাবনীয় প্রদার ও অত্যুগ্র ব্যক্তিস্বাতয়্র্য মহাকাব্যের ধারাটিকে কল্প করিয়া দিয়াছে। এরূপ অবস্থায় এই জটিল যান্ত্রিক য়্রেলিনরাত্রির স্বল্প অবস্বের মধ্যে—ছোটগল্প, উপন্তাস, গীতিকবিত। লইয়াই আমাদের রস্পিপাসা নিবৃত্ত করিতে হইবে—মহাকাব্যের যুগ অতীত হইয়া গিয়াছে।

### সাম্প্রতিক বাংলা কবিতা

রিচনার সংকেতস্থাত্ত ৪ প্রারম্ভিক ভূমিক।—সাম্প্রতিক বাঙালী কবির নবতন দৃষ্টিভঙ্গী— সাম্প্রতিক কাব্য ও মধ্যবিত্তজীবনের ক্ষয়িষ্ট্তা—উনিশ শ' তিরিশ সালের পরবর্তী বাংলা কবিতা— 'অগ্রজের অটল বিখাদ' আজ বিচলিত—সাম্প্রতিক কবিতা সমাজমুখী—প্রেমেন্দ্র মিত্র—বৃদ্ধদেব বস্ব— স্থধীন্দ্রনাথ দত্ত—বিষ্ণু দে—সমর সেন—স্কান্ত ভট্টাচার্য—জীবনানন্দ দাশ—স্থভাষ মুখোপাধ্যায়—অমিয় চক্রবর্তী—উপসংহার।]

রবীন্দ্রনাথ আধুনিক বাংলাকাব্যে একটা বলিষ্ঠ ঐতিহের প্রতিষ্ঠাতা ও ইহার শ্রেষ্ঠ প্রতিভূ। রবীন্দ্রনাথের কাব্যরীতিকে অনুসরণ করিয়া বহুসংখ্যক বাঙালী কবি কবিতার উদার প্রাঙ্গণে পদচারণ করিয়াছেন এবং কবিগুরুর প্রবর্তিত সেই ধারাটিকে যথাসাধ্য পরিপুষ্ট করিয়া তুলিয়াছেন। রবীন্দ্রনাথ ও তাঁহার অন্নবর্তীগণের কাব্যে প্রধানত রূপায়িত হইয়াছে ধনতান্ত্রিক সমাজের জীবনাদর্শে গঠিত একটা বিশেষ সংস্কৃতি ও ইহার প্রভাবে লালিত একটা বিশেষ মানসপ্রকৃতি। এই কাব্যধারার পটভূমিতে রহিয়াছে একটা স্নিগ্ধমধুর প্রশান্ত পরিবেশ। রবীন্দ্রাত্রসারী কবিগণ প্রেমজীবনের মাধুর্য ও বিচিত্ররূপা নিস্ক্রপ্রতির সৌন্দর্যে বিহবল। চতুপ্পার্থের জ্বাৎ ও জীবনের বিবর্ণ ধৃসরতা আর ক্লেদপদ্ধিল কুশ্রীতার দিকে ইহারা তেমন দৃষ্টিপাত করেন নাই।

অতি-আধুনিক যুগে এ দেশে যে-কাব্যসাহিত্য গড়িয়া উঠিয়াছে তাহার মধ্যে কতকগুলি বিশিপ্টতার চিহ্ন পরিস্টুট—রবীল্রপ্রবর্তিত কাব্যরীতির ঐতিহ্যের সন্দে ইহার পার্থক্যটি কাহারও দৃষ্টি এড়াইবার নয়। রবীল্রনাথের কাব্যলোকের বিরুদ্ধে বিজোহেরও একটা স্লর ইহার মধ্যে প্রতিধ্বনিত হইতেছে। এই সাম্প্রতিক যুগের কবিরা বিগত দিনের রোম্যাণ্টিক স্বপ্রালুতাকে যেন স্বীকৃতি জানাইতে অনিচ্ছুক। অধুনাবাংলাকাব্যের ক্ষেত্রে এই পরিবর্তনের ধারাটি সবিশেষ লক্ষণীয়।

রবীন্দ্রপরবতী যুগের এই সব কবিদলকে আমরা যে সাম্প্রতিক বা অতি-আধুনিক নামে চিহ্নিত করিতেছি, তাহা শুধু তাঁহাদের রচনার বিশিষ্ট ভদির জ্ঞা নয়, কবিতার শুধু আকৃতিগত পরিবর্তনের জ্ঞা নয় তাঁহাদের আশ্রিত বিষয়বস্তুর

শাশুভিক বাঙালী ভিন্ন বের জন্মও নয়। কারণ, কেবলমাত্র বিশিষ্ট্রবাচন-ক্রির নবতন দৃষ্টভঙ্গি কেউ আধুনিকভার দাবী ক্রিতে পারেন না, যদি-না

তাহার পিছনে থাকে বিশেষ একটি অভিনব মনোভঙ্গির প্রেরণা। সাম্প্রতিক যুগের কবিমানসকে বিশ্লেষণ করিলে আমরা দেখিতে পাই—ইহার ফচিতে, রসবোধে, সংস্কারে দেখা দিয়াছে প্রস্টু একটা স্বাতন্ত্র। এই স্বাতন্ত্রের মূলে বিরাজমান রহিয়াছে সমাজবিবর্তনের ঐতিহাসিক বাস্তব কারণ।

এ বুগের কবিরা সামাজিক যে-পরিবেশের মধ্যে মান্ত্র্য, উহার চারিদিকে আজ ভাঙন ধরিয়াছে। মধ্যবিত্তজীবনের ক্ষয়িস্কৃতার জক্ত কবিশিল্পীর মনে দেখা দিয়াছে হতাশা ও নিরাখাস—জনগণের চতুর্দিকে কুৎমধ্যবিত্তজীবনের ক্ষয়িস্কৃতা
হাসকারী অবসাদের অন্ধকারে সমার্ত। সমাজজীবনের এই অবক্ষয় চিত্তের মধ্যে যে-ধুসরতার স্ষ্টি করিয়াছে, আজিকার

দিনের কাব্যের মধ্যেও পড়িয়াছে তাহার মসীকৃষ্ণ ছায়া। তাই এ যুগের কবিরা হারাইয়া ফেলিয়াছেন স্থানেছর রোম্যান্টিক দৃষ্টি, তাঁহারা ভুলিতে বিদিয়াছেন প্রেমসৌন্দর্যের আরতিবন্দনা, তাঁহাদের চোথের সল্পুখেইমানবসংসার আর প্রকৃতির সংসার বিষবাপে আছেয়। সাম্প্রতিক যুগের কাব্য ভাঙনেরই কাব্য—ইহার মধ্যে মেলে ক্ষয়িষ্ণু মধ্যবিভ্রমনের পরিচয়।

মোহিতলগল মজুমদার, ষতীন্দ্রনাথ সেনগুপ্ত, নজকল ইসলাম-প্রমুখ রবীন্দ্র-সম-কালীন কবিদের রচনায় যে-আধুনিকতার স্থরটি বাজিয়া উঠে, অতি-আধুনিক যুগের মধ্যবিত্তশ্রেণীর কবিরা সেই ধারাটিকে আরও অগ্রসর করিয়া দিলেন। পূর্বর্তীদের কাব্যে যেটা ছিল অস্পষ্ঠ, তাহা সুস্পষ্ঠরূপে আত্মপ্রকাশ করিল সাম্প্রতিক কবির

উনিশ শ' তিরিশ সালের পরবর্তী বাংলা কবিতা কাবাস্ষ্টিতে। কাব্যের বহিরন্ধ রূপ ও অন্তরন্ধ প্রাকৃতির পরিবর্তনের স্বাক্ষরচিক্ ধরা পড়ে বিশেষ করিয়া উনিশ শ' তিরিশ সালের পরবর্তী বাংলা কবিতায়। এই সময়

হইতেই কাব্যে অতি-আধুনিকতার লক্ষণ প্রকট হইয়া উঠে—কবিতার মধ্যে ধ্বনিত হইল একটা ভাঙনের স্থার, ইহাতে ছায়াপাত করিল একটা নৃতন মানসপ্রকৃতি, দেখা দিল নৃতন আঙ্গিক। পুরাতন ছন্দের স্থলে আবিভূতি হইল নৃতন গাছদ্দ, কবিতার প্রাঞ্জলতার স্থলে আসিল তুর্নহতা ও অন্তর্মুখীনতা। এতকাল ভাবের দিকে যাহাকিছু ছিল স্বচ্ছ ও স্পষ্ট তাহা সরিয়া গেল জটিল প্রতীকিতার অন্তর্মালে। শুরু হইল সাম্প্রতিক কবির স্থগতোক্তি আর নেপথ্যভাষণ—এলো-মেলো-ভাবে, কোমলতাব্জিত ছন্দে।

আধুনিক কবির কাব্যরচনার প্রেকাপটে রহিয়াছে যে-ক্ষয়িফু মধ্যবিত্তসমাজ ও গণজীবন, তাহার মধ্যে অবস্থান করিয়া এ যুগের কবিরা যদি আশা-আনন্দ-

'অগ্রজের অটল বিশ্বাস' আজ বিচলিত উদ্বেলিত হৃদয়ের স্থকোমল সংগীত উচ্চারণ করিতে না পারেন, তাহা হইলে আমাদের বিশ্বিত হইবার কোনো কারণ নাই। 'অগ্রজের অটল বিশ্বাদ' যদি তাঁহাদের না

পাকে তবে তাহার জন্ম তৃঃখ করিয়াও কোনো লাভ নাই। চারিদিকের কুঞ্জীতা, ধূসরতা ও মৃত্যুপাণ্ডু পরিবেশের মধ্যে এ যুগের কবিরা বর্ধিত। তাঁহাদের চোখের সন্মুখে সর্বন্ধণ তাই ভাসিয়া উঠে হতাখাস ও মহামৃত্যুর ছবিঃ

> 'মান্ত্রের মর্মে মর্মে করিছে বিরাজ সংক্রমিত মড়কের কীট, শুকায়েছে কালস্রোত, কর্দমে মিলে না পাদপীঠ।'

সাম্প্রতিক কবির মন যে সমাজচেতন এবং তাঁহাদের কাব্যভাবনা যে

অধিকাংশ ক্ষেত্রেই আত্মকেল্রিক নয়—সমাজমুখী, এ সত্যটি আমাদের স্বীকার করিতে হইবে। এ কারণে রবীল্র ঐতিহের সঙ্গে তাঁহা-সাম্প্রতিক কবিতা দের কাব্যরীতির মিল অনেক ক্ষেত্রেই নাই। একটা সমাজমুখী অবিশ্বাস, সংশয় ও বিক্ষোভের স্থর তাঁহাদের প্রায় সকলেরই রচনায় স্পন্দিত হইতেছে। জীবনের গ্রতময় স্তর একালের কবির বিচরণকেত।

প্রেমেন্দ্র মিত্র আধুনিক যুগের একজন বিশেষ শক্তিমান কবি। সাম্প্রতিক कित्राम् अर्था जाँदा को त्याहे त्थानी मश्चारण इ हिन, मानवणां अपमारने कथां हि সর্বপ্রথম পরিক্ষ্ট হইয়া উঠে। মান্তবের দীনতা ও মানবাত্মার অব্যাননায় কবির মন ব্যথিত ও পীড়িত। একটা কৃত্রিম বন্ধনের মধ্যে পড়িয়া মান্ত্রের জীবন যে অভিশপ্ত হইয়া উঠিতেছে, সেই বন্ধন ঘুচাইবার জন্ম কবির অন্তরে জাগিয়াছে व्याकून छ।। माहित्छा कामात्र, कूरमात्र, ছूट्यात्र, मूटि-প্রেমেন্দ্র মিত্র मजूतरक थ्यामल भिज महज थात्र चित्र किर्लन,

इंशाम्ब भीवत्नव प्रथत्वनात्क जिनि निविष्णात्व छेशनक्षि कविल्न । अभाष्णव অব্যবস্থায় এইসব মান্তবের প্রাণধারণের গ্লানি যে কতখানি তুর্বিষ্ঠ হইয়া উঠিয়াছে, তাহাদের জীবন যে কত বিক্নত, সে-কথাই তিনি আমাদের শুনাইলেন:

विकृष्ण क्यांत काल वन्ती भात जगवान काल, काँदि कां कि मां द काटल जन्नशैन छगवान स्मात ।

প্রেমেন্দ্র মিত্রের কাব্যে আছে সমাজবাদী বাস্তবতার স্তর। বুদ্ধদেব বস্তর 'বন্দীর বন্দনা'-র মধ্যে যে-বিদ্রোহ আমরা দেখিতে পাই তাহা ব্যক্তিগত। আধুনিক

সমাজের কৃত্রিমতা হইতে তিনি মুক্তি পাইতে চাহেন— বুদ্ধদেব বহু ভাগ্যের কারাগারে বন্দী মনকে চাহেন মুক্তি দিতে। তাঁহার কাব্যে ফুটিয়া উঠিয়াছে বিধাতার প্রতি একটা চাপা বিজ্ঞপ। ভাঙনের মুখে মহৎ কিছুরই আশা তিনি করেন না—সৌলর্যের অবিনশ্বরতা, প্রেমের মহার্ঘতা ও गर्यामा আজ एवन कवित्र চোখে मण्डे अर्थहीन।

ऋषीलनाथ मछ, विकृ (म, সমর সেন প্রমুখ কবির কাব্যেও ধরা পড়ে এ যুগের অবক্ষয়ের প্রভাবচিহ্ন। আশার বাণী, স্থন্দরের জয়বার্তা তাঁহাদের রচনায় উচ্চারিত

 श्व ना—वर्जभारनद शङ्ग मभाक मिथारन किनियार मौर्य र्थोजनार्थ, विष् (प, কালোছায়া। কেন্দ্রত জীবনের নৈরাশ্য-হাহাকার-সমর দেন কদর্যতা সাম্প্রতিক কবির স্থলরের সকল স্বপ্পকে আচ্ছন্ন

করিয়া ফেলিয়াছে। তাঁহার। আজিকার দিনের মান্তবের জীবনের কোনো অর্থ

খুঁজিয়া পান না—তাঁহাদের চোথের সন্মুখে আঁকা রহিয়াছে বিরাট এক জিজ্ঞাসার চিহ্ন। এইসব কবির কাব্যে কোণাও ফুটিয়াছে ব্যঙ্গের হাসি, কোণাও বিদ্রোহ, কোণাও বা নেতিবাদমূলক সন্দেহ।

বিষ্ণু দে-র কবিতায় বিগত দিনের সৌন্দর্যতন্ময় জীবন ও স্বপ্নমেত্র কল্পনার প্রতি একটা প্রচ্ছন্ন বিজ্ঞাপ দেখা যায়। একালের নৈরাশ্যপীড়িত জীবনের প্রতীক তাঁহার 'বেকার-বিহঙ্গ'। বর্তমান বেকার মান্ত্রের জীবনে স্বপ্নের দেশ অপেকা মরা শহরই অধিকত্র সত্য ও বাস্তব। সাম্প্রতিক কবিরা

বিষ্ণু দে যে শুধু হতাশারই গান বাঁধিয়াছেন তাহা নয়—নৃতন যুগের স্বর্ণভারও মাঝে মাঝে তাঁহাদের চোথে ভাসিয়া উঠিয়াছে। রুগ্ন, অসুস্থ সমাজের মধ্যে থাকিয়াও তাঁহারা সুস্থ সবল জীবনের স্পান্দনটি মাঝে মাঝে অসুভব করেন।

এ কালের অস্তস্তাবোধের লক্ষণ সবচেয়ে বেশী ধরা পড়ে সমর সেনের কবিতায়। স্থতীব্র শ্লেষ ও তীক্ষ বাস্তবচেতনা লইয়া তিনি আত্মপ্রকাশ করিয়া-ছিলেন। তাঁহার মধ্যে আমরা অপূর্ব সম্ভাবনাময়তা লক্ষ্য

শমর দেন
করিয়াছিলাম। বস্তবাদী ধনতান্ত্রিক সভ্যতায় প্রভাবিত
নাগরিক জীবনের পটভূমিকায় রচিত হইয়াছে তাঁহার কবিতাগুলি। নিমোদ্ধত
কয়েকটি পঙ্ক্তিতে তাঁহার বক্তব্য স্পষ্ট হইয়া উঠিয়াছে:

'তিলে তিলে মৃত্যু, রুদ্ধাস-মৃত্যু আমাদের প্রাণ, দিকে দিকে আজ হানা দেয় বর্বর নগর, আর সমস্ত ক্ষণ রক্তে জ্লে কতে। শতাব্দীর শৃষ্ঠ মরুভূমি।'

সমর সেনের কবিতায় আধুনিক কাব্যের ভঙ্গিট অতিশয় পরিস্ফুট।
অভিনব একটি ছন্দোভঙ্গির মাধ্যমে নিজের বক্তব্যকে তিনি প্রকাশ করিতে
চাহিয়াছেন। গভছন্দের মধ্য দিয়াও যে সার্থক কবিতা রচনা করা য়য়, তাহার
প্রমাণ তিনি দিয়াছেন। নিমােজ্ত অংশটিতে কবির প্রাণের আকৃতি কী চমৎকার
অভিব্যক্তি লাভ করিয়াছে:

'অনেক, অনেক দূরে আছে মেঘমদির মহয়ার দেশ, সমস্ত ক্ষণ সেখানে পথের ত্থারে ছায়া ফেলে দেবদারুর দীর্ঘ রহস্ত, আর দূর সমুদ্রের দীর্ঘধাস রাত্রের নির্জন নিঃসম্বতাকে আলোড়িত করে। আমার ক্লান্তির উপরে ঝরুক মহুয়ার ফুল—
নামুক মহুয়ার গন্ধ।

পরিতাপের বিষয়, সমর সেনের মতো এমন একজন সন্তাবনাময় কবি কাব্যের জগৎ হইতে একরূপ বিদায় লইয়াছেন।

সাম্প্রতিক বাংলা কবিতার ক্ষেত্রে স্কান্ত ভট্টাচার্যের নাম উল্লেখনীয়। ধনতান্ত্রিক সমাজের অসাম্য-অন্থায়ের বিরুদ্ধে তিনি উচ্চকণ্ঠে বিজোহ ঘোষণা করিয়াছেন। স্থকান্তের 'ছাড়পত্র' বাংলা কাব্যসাহিত্যের একখানি অরণীয় গ্রন্থ। সমাজচেতনার এমন কাব্যসত্মত রূপায়ণ থ্ব কমই দেখা যায়। বৃহত্তর জনজীবনের সঙ্গে স্কোন্ত নিজের কবিসভাটির যথার্থ সংযোগ ঘটাইয়াছিলেন, কেবল ভঙ্গিস্বস্থ রচনায় তিনি বাঙালী পাঠকসাধারণকে বিভান্ত করিতে চাহেন নাই। স্থকান্তর

রাজনীতিক চেতনা ও কাব্যরচনা বুদ্ধিগত একটি ব্যাপার ও হভাষ মুখোপাধ্যায় তিক না। সংগ্রামশীল মনোভাব লইয়াও কাব্যহাটি কেমন সার্থক হইয়া উঠিতে পারে, স্থ্কান্ত ভট্টাচার্যের

লিখিত কবিতার মধ্যে তাহার উজ্জল পরিচয় মিলিবে। এই তরুণ কবির নিকট হইতে আমরা অনেক-কিছু আশা করিয়াছিলাম, কিন্তু আমাদের হুর্ভাগ্য তিনি অতি অল্পর্যমে লোকান্তরিত হইয়াছেন। স্থকান্তর দলীয় একজন কবি স্থভাষ মুখো-পাধ্যায়। স্থভাবের কবিশক্তি ও স্থকীয়তার দাবী অব্খন্থীকার্য। অধুনা যেসমাজসচেতন কার্য আমরা দেখিতে পাই তাহার উদ্বোধনমূলে স্থভাবের শক্তিমতা দক্রিয় প্রেরণা যোগাইয়াছে। জীবনবোধের আন্তরিকতা স্থভাবের রচনাকে কার্যগুণান্থিত করিয়াছে, তাঁহার কবিতার আদিকের সৌন্ধ্য চমংকার।

জীবনানন দাশ অতি-আধুনিক যুগের থুব নামকরা একজন কবি। আমাদের সমাজের অবক্ষয়ের দিকটি তাঁহার কাব্যরচনায় কিন্তু বড়ো হইয়া দেখা দেয় নাই। তিনি অতিমাত্রায় রোম্যাণ্টিক। বর্তমান যুগে তাঁহাকে রবীক্রঐতিহ্রের সর্বশেষ উত্তরাধিকারী বলা যাইতে পারে। জীবনানন যে-জগতে বাস করেন তাহা রূপকথার, নিত্যকালের স্বপ্রলোকের অধিবাসী

জীবনানদ দাশ
তিনি। কাব্যে তিনি যে-রসটি পরিবেশন করিয়াছেন
তাহাকে নির্বিরোধ স্থপ্রস বলা যাইতে পারে। বৃদ্ধির তীক্ষ দীপ্তি নয়, কোনোরূপ
প্রচারণা নয়, একালের জীবনজিজ্ঞাসাও নয়,—দ্র্যানী স্থপাতুর অতৃপ্ত
মনটিকে পাথেয় করিয়া কবি কালচিহ্নহীন ছায়াময়পৃথিবীতে ঘুরিয়া বেড়াইয়াছেন,
অতীতের শত শত মৃক শতান্দী তাঁহার কাব্যে মুখর হইয়া উঠিয়াছে। শাস্তম্পর
প্রকৃতির দিকে তাকাইয়া, স্বপ্রের হাতে ধরা দিয়া কবি জীবনের রুঢ়তার আঘাত

হইতে মৃক্তি পাইতে চাহিয়াছেন। তাই স্বপ্লোকচারী এই কবির মুখে আমরা শুনিতে পাইঃ

> 'পৃথিবীর দিন আর রাতের আঘাতে বেদনা পেত না তবে কেউ আর, থাকিত না হৃদয়ের জরা— স্বাই স্থপের হাতে দিত যদি ধরা।'

জীবনানদ— স্থীল্রনাথ, বিষ্ণু দে, সমর সেন ইত্যাদি কবিগণের সগোত্র নহেন, অথচ তিনি সাম্প্রতিক বাঙালী কবিগোষ্ঠীর অন্তম। গোষ্ঠিগত পরিচয়ে জীবনানদের পরিচয় নয়, তাঁহাকে নিঃসদেহে অসাধারণ বলা যাইতে পারে। একালের বহু কবির রচনায় জীবনানদ দাশের কাব্যভাবনা ও কাব্যভঙ্গির প্রভাব লক্ষ্য করা যায়।

সাম্প্রতিক কবিতার ক্ষেত্রে অমিয় চক্রবর্তী, অজিত দত্ত, সঞ্জয় ভট্টাচার্য, দীনেশ দাস, বিমল ঘোষ, গোলাম কুলুস্, অরুণ মিত্র, রাম বস্তু, জগরাথ চক্রবর্তী, হরপ্রসাদ মিত্র প্রমুথ কবি শক্তিমত্তার পরিচয় দিয়াছেন। ইংহাদের কবিতা স্বকীয় ভাবকল্পনায় স্থানর—দীপ্তিমান। স্থভাষ মুখোপাধ্যায়ের কথা একটু পূর্বে বলিয়াছি। তিনি কাব্যকে বীণান্ত্রপে ব্যবহার না করিয়া অস্ত্রন্ত্রপে ব্যবহার করিতে চাহিয়াছেন। তাঁহাকে নিঃসংশয়ে জনগণের কবি বলা যাইতে পারে।

অমিয় চক্রবর্তীর কবিতাও যেমন অভিনব, তেমনি
চমকপ্রদ। কী বিষয়বস্তু কী প্রকাশভঙ্গি—উভয় দিক হইতেই তিনি আধুনিক।
তাঁহার দৃষ্টিভঙ্গি স্বকীয়তায় উজ্জ্ল, মননশক্তি প্রথর। আজিকের ক্ষেত্রে যেপরীক্ষানিরীক্ষা তিনি চালাইয়াছেন তাহাতে ছঃসাহসের পরিচয় আছে। নতুন
কাব্যরীতির প্রবর্তনবিষয়ে অমিয় চক্রবর্তীর নাম উল্লেখযোগ্য

কোনো বিশেষ একজন-মাত্র কবি এই সাম্প্রতিক যুগের প্রতিভূ নহেন।
আনেক কবি মিলিয়াই স্কটি করিয়াছেন এই নৃতন কাব্যধারাকে। ইংগাদের মধ্যে
আনেকেই যে শক্তিমান, তাহাতে সন্দেহ নাই। কোনো কোনো কবির মধ্যে কিন্তু
নৃতনত্বের মোহজনিত অভিনবত্বের প্রতি প্রবল একটা ঝোঁক দেখা যায়—এরূপ
মনোবৃত্তি কবিকর্ম ও কবিধর্মের শক্ত। আনেকে আবার

উপদংহার কাব্যের কেত্রে তুরুহতার পক্ষপাতী। মনে রাখিতে হইবে, শুধুমাত্র পাণ্ডিত্যপ্রকাশের জন্তই তুরুহতা কাব্যে একেবারে অচল। সে যাহা হোক, অতি-আধুনিক কবিরা বাংলাকবিতার পরিধিকে যে প্রশস্ততর করিয়া তুলিয়াছেন, একথা অনস্বীকার্য। সাম্প্রতিক কবিদের কাহারও কাহারও রচনায়

যে-অস্ত্রতা ও ক্র্যুতার লক্ষণ প্রকট হইরা উঠিয়াছে, তাহা যদি ইঁহারা কাটাইয়া উঠিতে পারেন, যদি কাব্যে স্ক্রু সবল জীবনাদর্শ প্রতিষ্ঠিত করিতে পারেন, তবে তাঁহাদের কবিকর্ম বাংলা সাহিত্যে স্থায়ী মর্যাদা লাভ করিতে পারিবে বলিয়াই জামাদের বিশ্বাস। রবীজনাথের প্রভাবমুক্ত হওয়াই তাঁহাদের পক্ষে বড়ো কথা নয়—তাঁহাদের নিকট আমরা চাই নৃতন একটা বলিষ্ঠ ঐতিহ্যের প্রতিষ্ঠা। তাঁহাদের কাব্যকে শুধু নেতিবাচক হইলে চলিবে না, ইহাকে হাঁ-ধর্মাও হইয়া উঠিতে হইবে—তবেই বাংলার সাম্প্রতিক কবিদলের কাব্যসাধনা ম্থার্থ সার্থকিতানমণ্ডিত হইয়া উঠিবে। মনে রাখা প্রয়োজন, উচ্চকণ্ঠ প্রচারণা নয়, মুদাদোষ্যুক্ত ভিদ্দর্বস্বতা নয়, ক্রন্ত্রম সংগ্রামী মনোভাব নয়—প্রগাঢ় জীবনবাধ, তজ্জনিত আবেগের তীব্রতা, কবিভাষার উপর ম্থার্থ অধিকার এবং শিল্পীস্থলভ একনিষ্ঠ সাধনাই কাব্যের ক্লপলোকস্ঞীর সহায়ক।

### সমাজ, জীবন ও সাহিত্য

বিচনার সংকেত প্রত্ত ৪ প্রারম্ভিক ভূমিকা—মানবজীবনে সাহিত্যের প্রয়েজনীয়তা—
সামাজিক মানুবের জীবনই সাহিত্যের প্রতিষ্ঠাভূমি—সাহিত্যে সমাজের ছায়াপাত হইতে বাধ্য—সাহিত্যশিল্প বাস্তবের অনুলিপিমাত্র নম্ব-বাস্তব-সত্য ও সাহিত্যের সত্য এক হইতে পারে না—সাহিত্যের
সত্য একহিমাবে বাস্তব-সত্য অপেকা গভীরতর—সমাজ ও জীবনের সঙ্গে সাহিত্যের নিগৃচ্ সংযোগ—
সাহিত্যের প্রধান লক্ষ্য—উপসংহার।

সমাজ, জীবন ও সাহিত্য—এই তিনটি বস্তু পরস্পর অচ্ছেম্বরপে জড়িত। মানুষকে কেন্দ্র করিয়াই সমাজ গড়িয়া উঠে, আর এই সমাজের মধ্যেই মানুষের ৰ্যক্তিসভাটি ধীরে ধীরে বিকাশ লাভ করে। এই যে সমাজ ও মানবজীবন,

ইহাদের উভয়কে লইয়াই সাহিত্যের কারবার। বহু
প্রারম্ভিক ভূমিক।

শীবনকে সমাজ বাহিরের দিক হইতে এক করে, আর

শাহিত্য মানসিকভাবে বহু হদরকে এক নিগৃ ঐক্যাহভূতির দ্বারা বাধিয়া দেয়।

শাহিত্য আর-কিছুই নয়, ইহাকে আমরা মানবসমাজের 'মানসসমাজ' বলিয়া

শভিহিত করিতে পারি।

স্ক্ষভাবে বিচার করিলে আমরা দেখিতে পাইব যে, মানবমৈত্রীর ক্ষেত্রে সমাজ অপেকা সাহিত্য বহুগুণ অগ্রবর্তী। নানা দেশের নানা মান্ত্রের মধ্যে স্মাচার, ব্যবহার ও রীতিনীতিগত অজম্ম তারতম্য রহিয়াছে। এইস্ব কার্নে

শক্ল দেশের মানবসমাজ মিলিয়া-মিশিয়া অখণ্ড বিশ্বসমাজে পরিণত হইতে পারে শাই। কিন্তু মাতুষের রচিত সাহিত্য মুক্তপক্ষ বিহল্পের মতো দেশগত, জাতিগত

মানবজীবনে সাহিত্যের প্রয়োজনীয়তা

ও সমাজগত যাবতীয় কুত্রিম ব্যবধানকে অনায়াসে অতিক্রম করিয়া গিয়াছে। যাহা মান্ত্রের উপদেশ-वात्का इत्र नाहे, विश्वश्वखिशतियम याहा कतिए शाद

নাই, অথবা নোবেল-সমিতির শান্তিপুরস্কারবিতরণেও যাহা সার্থক হইয়া উঠে নাই, সাহিত্য অবলীলায় তাহা করিয়া ফেলিয়াছে।

আমরা বলিয়াছি, সামাজিক মানুষের জীবনের উপরই সাহিত্যের ভিত্তি-ভুমি রচিত। দেশ বা জাতির দিক হইতে মানুষে-মানুষে যত পার্থকাই থাকুক না কেন, মৌলিকভাবে সমস্ত মাত্রষের হৃদয়বৃত্তি কিন্তু এক। দেশে দেশে মাত্রষ

দাহিত্যের প্রতিষ্ঠাভূমি

এक है ভাবে ভালোবাসে, এक है ভাবে আনন্দিত হয়, সামাজিক মানুষের জীবনই একই ভাবে বেদনায় অশ্রেমাচন করিয়া থাকে। হৃদয়ের क्षा या प्रायु वर्ग जिल्ला नाहे, धर्म जाहे, जा जिल्ला

নাই—সহাদয় মানুষ একে অন্তের সহিত ম্বরূপত অভিন। তাই ভারতবর্ষের কাব্যকার কালিদাসের রচনা পড়িয়া জার্মান-কবি গ্যেটে উচ্চুসিত হইয়াছেন, এবং বাঙালী কবি ইংলণ্ডের সেক্দ্পিয়ারকে উদ্দেশ্য করিয়া বলিয়াছেন: ভারতের কালিদাস, জগতের তুমি'। সাহিত্যের প্রাঞ্গতলেই নিধিল মানবের ৰপাৰ্থ মিলন—হদয়ে-হৃদয়ে মিলন। এই যে মানবহৃদয়, ইহা শুধু সর্বদেশেই এক नव-मर्वकारमञ्ज এक। आमारमञ रमर्ट्य ब्रक्त स्वमन् भेज भेजाकी ब रावधारमञ् निष्कत वर्ग পরিবর্তিত করিতে পারে নাই, আমাদের হৃদয়ের মৌলিক বৃত্তিগুলি मम्मदर्के प्राप्त विकास करा अत्याका।

সাহিত্য বিশেষ রকমের একটা আর্ট বা শিল্পস্টি। মানবজীবন ইহার खेशानान । माञ्चरवत स्थण्डःथ, शामिकान्ना, व्यानन्तरतनना धवश वहविष्ठिव वामना-কামনাকেই সাহিত্যশিল্পী তাঁহার রচনার মধ্যে রূপায়িত করিয়া তোলেন।

সাহিত্যরচয়িতা যে-সমাজের মাতুষ, তাঁহার স্প সাহিত্যে সাহিত্যে সমাজের সেই সমাজেরই ছায়াসম্পাত অনিবার্য, পারিপার্থিক ছায়াপাত হইতে বাধ্য প্রভাবকে তিনি অস্বাকার করিতে পারেন না। স্রষ্টার

প্রতিভা ষতই সার্বজনীন হোক না কেন, বিশেষ দেশ ও বিশেষ সমাজকে বাদ দিয়া সাহিত্যপ্রতিমা গড়িয়া তোলা কখনও সম্ভব নয়। কোনো শিল্পীই আপন দেশ ও যুগের বিশেষ গণ্ডীটিকে সম্পূর্ণ অতিক্রম করিতে পারেন না—বিশেষের উপৰই দাঁড়াইয়া থাকে শিল্পনিমিতির নির্বিশেষ বিশ্বজনীনতা।

সাহিত্যে জীবন আছে, সমাজ আছে, মানবচরিত্র আছে,—তথাপি সাহিত্য ইহাদের কাহারও অন্নকরণ কিংবা প্রতিবিধনাত্র নয়। প্রকৃতির সংসার বিরাট, मानवजीवन अ विभाग। भिन्नी हेशामत थए ज्यारभाक्टे माहिएछ। वांगीकण

मान करवन। वाखरव याहा आमता समिन, यथायथ-সাহিত্যাশিল বান্ধবের ভাবে সাহিত্যে তাহা প্রতিফলিত হয় না। কোনো অভুলিপিমাত্র নয় শিল্পই ৰাজবের অহুলিপি নয়। যদি তাহাই হইত,

তবে সংবাদপত্তের সঙ্গে সাহিত্যশিল্পের কোনো পার্থকাই পাকিত না। প্রত্যেক সার্থক সাহিত্যকৃত্তির অন্তরালে খাকে অন্তার বিশেষ প্রতিভা--তাঁহার মনের দৃষ্টি, विभिन्ने कावकज्ञमा, क्षप्रकृत वक्ष धार्मात स्व माहे स्वीत मान क्षिक हहेगा यात्र। সাহিত্যে বাত্তৰ অনেকটা স্থপান্তবিত হইনা ভিন্নতব মূতি গ্ৰহণ করে। 'অগতের উপরে বসিয়াতে মনের কারধানা, মনের উপর বসিয়াছে বিশ্বমনের কার্থানা-দেই উল্বের তলা হইতেই সাহিত্যের স্তি।' বাস্তবকে ভাতিয়া-চ্রিয়া नहेंबाहें माहिलाखंडे। वांगीविश्रह निर्माण करवन । पृत्रक निक्रि व्यानिया, निक्छेरक দ্রে ঠেলিয়া দিয়া, অদুখকে দুখ করিয়া, দুখকে অদুখ করিয়াই শিলের এ কাজটি দশ্লালিত হয়।

অনেকে প্রের করিতে পারেন, সাহিত্যে বস্তু যদি এমনই রূপান্তরিত হইয়া যায়, তবে সাহিত্যের সতা সতাই নহে, ইহা মিখ্যারই নামান্তর। ইহার উভরে ৰলা বাষ, এ রকম ধারণা করিবার সংগত কোনো কারণ নাই। কেন-না,

नारव मा

ৰাজ্য সভা ও সাহিত্যের সভা কলাপি এক-বল্প নয়। বাজৰ-সভা ও সাহিত্যের মান্তবের +লৌকিক জীবনে থাকে অনেক অসামঞ্জ, অনেক বিরোধ, অনেক অবাস্তরতা, অসংবৃদ্ধতা। শাহিত্যশিলী তাঁহার নিজস্ব ভারকল্লনার সহায়তায় সেই

অদানঞ্জ, বিবোৰ, অদংলগতাকে বিবৃত্তিত করিয়া দিয়া মানবঞ্জীবনের যে-গুড় অর্থ প্রকাশ করেন, বে-রহজনরতা উল্মোচিত করেন, তাহাতেই সাহিত্যস্ত্য ৰাত্তৰ অপেক্। সভাতৰ হইয়া উঠে। সাহিত্যের সভা তথাগত নয়, ভাবগত,— এই সত্য সম্ভাব্য সতা।

বাতৰ জীবনে ও জগতে বাহা তথু তথ্যমাত্র, তত্তমাত্র কিংবা তথু ঘটনার কল্পালনাত্র, সাহিত্যিকের ক্রনীপ্রতিভা তাহাকেই রুসাভিবিক্ত করিয়া গভীরতর দত্যের বাঞ্জনামণ্ডিত করিয়া তোলে। জগৎ সাহিত্যের সত্য এক হিসাবে ও জীবনের বিচিত্র রহস্ত সাহিত্যশিল্পীর কল্পনার ৰাত্তৰ-সভ্য অপেক্ষা গভীরতর বাজুম্পর্শে প্রত্যক্ষ প্রাণবস্ত হইয়া উঠে। পৃথিবীর অমর সাহিত্যপ্রতিভা জগং ও জীবন-সম্পর্কিত গভীর অহতৃতি বা 'Profound experience'-এর উপরই পিড়াইয়। আছে—মাাথু আর্ম ল্ড-এর ভাষায় ইহাকে
আমরা 'Criticism of life'-ও বলিতে পারি। স্তরাম সাহিত্যক্ষকে আমরা
অবান্তর অপ্রকলনা বলিয়। উড়াইয়া দিতে পারি না। শ্রেট কবি বা সাহিত্যিক
জীবনের ক্ষেত্র হইতে পলায়ন করিয়া প্রময় অপ্রজগতে আশ্রয় গ্রহণ করেন
না—তাহারা কোপাও বিদ 'পলায়ন' করেন, তবে তাহা জীবনেরই নিগুড়
উপলব্বির জগৎ: 'Art, however, offers us not only escape from life
but an escape into life and the first escape is of importance
only if it leads to the second'।

আমরা দেখিলাম, সাহিত্যের সঙ্গে সমাস্থ ও জীবনের নিগৃত সংযোগ রহিয়াছে। সমাজের রূপান্তর ও মাত্রের জীবনসম্পর্কিত দৃষ্টিভলির পরিবর্তনের সঙ্গে সঙ্গে সাহিত্যের মধ্যেও পরিবর্তন স্থচিত হয়। বাংলা-সাহিত্যের দিকে

সমাজ ও জীবনের দলে সাহিত্যের দংখোগ দৃষ্টিপাত করিলেও একধার সত্যতা উপলব্ধি করা যাইবে। বন্ধিনযুগের সাহিত্যাদর্শ আর অতিআধুনিক কালের সাহিত্যাদর্শ এক নয়—এক হওয়া সম্ভবও নয়।

কারণ, বৃদ্ধিমের সমাজকে আমর। আজ বহুবুর শিছনে ফেলিয়া আসিয়াছি,—
সমাজের প্রভাব সাহিত্যে থাকিতে বাধা। কিন্তু ইহাতে কাহারও বেন
ধারণা না জন্মায় বে, সমাজকে প্রকাশ করাই বৃদ্ধি সাহিত্যিকের লক্ষা।
কবি কিংবা সাহিত্যিক গুলু সামাজিক মাহ্য নহেন, তাঁহার। শিলীও
বটেন, শিল্লফেটিব্যাপারে শিল্লের বিশেষ ধর্মটিকেও তাঁহাদিগকে রক্ষা কবিয়া
চলিতে হয়।

ল্লপ্টে ও বস্পটে করাই সাহিতিয়কের প্রধান লক্ষ্য—সমাজ ও জীবন সাহিত্যের উপলক্ষ বা উপাদান-মান । সাহিতাবিচারকালে আমাদের দেবিতে চাহিত্যের প্রধান লক্ষ্য হইবে, সমাজ ও জীবনের বাস্তবতা সাহিত্যে সহল স্থান-লাভ করিয়াছে, না, স্থান ভূড়িয়া বসিয়াছে । ঐ ভূড়িয়া-বসাটাই শিল্লের ক্ষেত্রে ব্যক্তিয়া । অবাস্তব ভাববিলাস সাহিত্যে প্রায়শই দেবিতে পাওয়া বায় । কিন্তু তাহা সাহিত্যশিল্লের দোধ নয়, সেই দোব সাহিত্যপ্রভার নিয়তর স্প্লনীপ্রতিভার । সমাজ তথা জীবন ও জগৎ স্থক্ষে সচেতন না হইলে

কোনো সাহিত্যশিল্লীই সার্থক অপ্তার গারবমর্যাণা দাবী করিতে পারেন না।
জীবনের দাবীই সমাজে প্রতিকলিত হয়, এবং সামাজিক মার্থ তাহাকে
ফুটাইয়া তোলে সাহিত্যে। সাহিত্য প্রতাক্ষভাবে সমাজমুখী হইবে, না, ব্যক্তিগত
ভাবনাবাসনা লইয়া স্থাবিহার করিবে, সে-বিষয়ে বিতর্ক চলিতে পারে। কিন্ত

জীবনকে ফাঁকি দিয়া যে কোনো মহৎ সাহিত্য রচিত হইতে পারে না, এ সম্বন্ধে সকলেই প্রায় একমত। 'জীবন মহাশিল্পী, সে যুগে যুগে দেশে-দেশান্তরে মাত্র্যকে নানা বৈচিত্র্যে মূর্তিমান করে তুলছে।.... জীবনের এই স্টেকার্য যদি সাহিত্যে যথোচিত নৈপুণাের সঙ্গে আপ্রয় লাভ করতে পারে, তবেই তা অক্ষয় হয়ে থাকে।.. সাহিত্যে যেখানে জীবনের প্রভাব বিশেষ কালের সমস্ত ক্রত্রিমতা অতিক্রম করে সজীব হয়ে ওঠে সেখানেই সাহিত্যের সত্যকার অমরাবতী।'

# আমার প্রিয় বাঙালী গ্রন্থকার ঃ বল্কিমচক্ত

্রিচনার সংকেতস্থত্ত ও আমার প্রিয় গ্রন্থকার ঃ বঙ্কিমচন্দ্র—বিজ্ञমের শুভ আবির্ভাব— বঙ্কিমচন্দ্রের সম্পাদিত 'বঙ্গদর্শন'—বিজ্ञমের রচিত প্রথম ও বিতীয় উপস্থাস—বিজ্ञমের অসামান্ত শিল্পসিদ্ধি—সমালোচক বিজ্ञম—বিজ্ञমপ্রতিভার শ্রেষ্ঠ কোথায়—শুভ সংবত হাস্তরদের স্রস্টা বিজ্ञ্য— হিন্দুসংস্কৃতির ব্যাখ্যাতা ও জাতীয়তামন্ত্রের উপসাতা বিজ্ञয়—উপসংহার।

বাংলা-কথাসাহিত্য আজ বিশ্বসাহিত্যে একটি বিশিষ্ট মর্যাদার আসন লাভ করিয়াছে। বন্ধভারতীর বরপুত্রগণ তাঁহাদের অপূর্বস্থন্দর রচনাসম্ভারে এই সাহিত্যকে প্রতিদিন সমৃদ্ধ করিতেছেন। বাঙালী বিশ্বমচন্দ্র বিশ্বমচন্দ্র দিতে, আমরা আজকাল বিশেষ একটা গর্ব অমুভব করিয়া থাকি। কিন্তু যদি প্রশ্ন করা হয়, আমার সর্বাপেক্ষা প্রিয় গ্রন্থকার কে, তাহা হইলে এককথায় এই প্রশ্নের উত্তর দেওয়া কঠিন। নানাবিষয়িনী রচনায় নানা লেখক আমার অন্তরে তাঁহাদের চিরন্তন আসন প্রতিষ্ঠা করিয়াছেন। তথাপি সাহিত্যসমাট বিশ্বমচন্দ্রকেই আমি আমার প্রিয় গ্রন্থকার বলিয়া বিবেচনা করি। কেন করি, তাহার আলোচনা সহজ নয়। কেন-না, রুচি ও রসামুভূতি কার্যকারণ বিশ্বেষণ করিয়া চলে না—তাহা স্বতঃ ফ্র্ড্ । যুক্তি দিয়া ভালোমন্দের মধার্থ বিচারণা সাহিত্যের ক্ষেত্রে তুরুহে, ইহা একান্ত হ্নদ্বগত ও মানস-

প্রবণতাগত ব্যাপার। অতএব যুক্তি বা বিশ্লেষণের অণেক্ষা না রাধিয়া আমার অন্তরের উপলব্ধির সাহায্যেই আমি বন্ধিমকে বুঝিবার বা বুঝাইবার প্রয়াস পাইব।

বাংলা-সাহিত্যের অতীতের দিকে যথন দৃষ্টিপাত করি তথন দেখিতে পাই, গ্রহ্মাহিত্য বলিতে আমাদের বিশেষ কিছুই ছিল না—উপন্থাস তো দ্রের কথা। ইংরেজ-মিশনারীরাই প্রকৃতপক্ষে দেশে গ্র্মাহিত্যের পত্তন করিলেন। নানা বিশ্বের শুড আবির্ভাব লেখকের প্রচেষ্টায় নিবন্ধ সাহিত্য কিছু-কিছু রচিত হইল। প্যারীচাঁদ মিত্র প্রভৃতি লেখকের। উপন্থাসরচনায় ব্রতী হইলেন—কিন্তু সে প্রচেষ্টা তেমন সার্থকতা অর্জন করিল না। এ সময় বন্ধ-সাহিত্যের দিক্চক্রবালে নবোদিত স্থের কিরণপ্রভা বিকীর্ণ করিয়া বন্ধিমচন্দ্রের অভ্যানয় ঘটিল—বিশ্বিমের আবির্ভাব বাংলাসাহিত্যে যুগান্তরের স্থানা করিল। রবীন্দ্রনাথ বন্ধিমচন্দ্র সম্বন্ধে সত্যই বলিয়াছেনঃ 'বন্ধিম বন্ধসাহিত্যে প্রভাতের স্থানয় বিকাশ করিলেন, আমাদের হুৎপদ্ম সেই প্রথম উদ্বাটিত হইল'।

প্রথ্যাতনামা সাহিত্যিক ঈশ্বর গুপ্তের শিশুরূপে বৃদ্ধিম প্রথম সাহিত্যসংসারে প্রবেশ করিয়াছিলেন—কবি হইবার বাসনায়। কিন্তু কবিতা যে বৃদ্ধিমের মানসধর্মের অনুকূল ছিল না, তাহা তিনি অচিরাৎ উপলব্ধি করিলেন, এবং পরবর্তী

বিশ্বনের সম্পাদিত

'বঙ্গদর্শন'

করিলেন। মধুস্দনের মতো প্রথম-বয়সে বৃদ্ধিনও

ইংরেজীর মোহে বিভ্রান্ত হইয়া তাঁহার প্রথম উপন্তাস

'Rajmohon's Wife' ইংরেজী ভাষায় প্রকাশ করিয়াছিলেন। কিন্তু মধুস্দনের মতোই তিনিও ব্রিলেনঃ 'কেলিয়ু শৈবালে, ভূলি কমলকানন'—এবং মোহভলের পর সেইবুগে অনাদৃতা অবমানিতা বাংলাভাষাকেই নিজের সার্থক লেখনীর বাহন করিয়া লইলেন। বিদ্ধিমের সম্পাদিত মাসিকপত্র 'বদ্দর্শন' বাঙালী পাঠকসমাজকে চমকিত করিল। একটি বলিষ্ঠ লেখকগোষ্ঠী-সহযোগে যুথপতি বন্ধিম এই পত্রে সাংবাদিকতার যে-ঐতিহ্ প্রতিষ্ঠা করিলেন, আজও তাহা অনক্রকরণীয় হইয়া আছে। কিন্তু একমাত্র সাংবাদিকতারই নয়, জাতীয়তার তথা জাতীয় সাহিত্যের প্রথম অন্ধ্রও 'বন্ধদর্শন'-এ আত্মপ্রকাশ।করিল—আর, এই জাতীয়-সাহিত্যের কর্ণধার ইইলেন শ্বয়ং বন্ধিমচন্দ্র।

'বঙ্গদর্শন'-এর পাতায় তাঁহার উপন্তাস'তুর্গেশনন্দিনী' যে-নবীন ধারার স্থচনা ক্রিল, তাহা দেশবাসীকে অভাবনীয়ন্ত্রে বিশ্বিত ক্রিয়া তুলিল। ভাষার গম্ভীর ছন্দোভদিমায়, বর্ণনার নিপুণ চাতুর্যে, ঐতিহাসিক ঘটনা ও রোম্যান্সের আশ্চর্য সমন্বয়ে 'তুর্গেশনন্দিনী' সেদিন এক অপূর্ব সৃষ্টি বলিয়া অভিনন্দিত হইল। ইহার পরে আসিল 'কপালকুগুলা'।

দ্বিতীয় উপত্যাস
অভিনন্দিত হইল। ইংগার পরে আসিল 'কপালকুগুলা'।
তরগমুখর নির্জন সমুদ্রতীরে আসন্ন সন্ধ্যার পটভূমিকায়

বনছহিতা কপালকুওলার যে-বাণীবিগ্রহ তিনি রচনা করিলেন, রোম্যান্সহিসাবে বিশ্বসাহিত্যেও তাহা অতুলনীয় বলিতে হইবে।

এই তুইটি উপস্থাসে পাশ্চান্তা সাহিত্যের প্রভাব কিছু-কিছু থাকিলেও, বৃদ্ধিম ক্রমেই এই প্রভাব কাটাইয়া উঠিলেন—অসাধারণ প্রতিভাবলে সম্পূর্ণ নিজস্ব একটি মৌলিক পথ তিনি আবিষ্কার করিয়া লইলেন। বৃদ্ধিমের স্মরণ-

বন্ধিমের অসামান্ত স্থানর 'বিষর্ক্ষ', 'চন্দ্রশেখর', 'রুফ্ষকান্তের উইল', শিল্পসিদ্ধি 'মৃণালিনী', 'আনন্দমঠ', 'দেবীচৌধুরাণী', 'রজনী', 'ইন্দিরা' ও 'সীতারাম'—প্রভৃতি উপক্রাসাবলী বাংলা

সাহিত্যের স্থায়ী সম্পদরূপে পরিগণিত হইল। আমাদের উপক্রাসসাহিত্যে স্মাটের যে-মর্যাদা বন্ধিম লাভ করিলেন, সেই ক্ষেত্রে আজ পর্যন্ত তিনি অপ্রতিদ্বন্ধী হইয়া আছেন। তাঁহার পরে বহু সাহিত্যরথী আসিয়াছেন, তাঁহারা বহু মনোরম ও মূল্যবান গ্রন্থ রচনা, করিয়া গিয়াছেন। কিন্তু বন্ধিমের ক্রায় কল্পনার বিশালতা ও রচনার শক্তিমন্তা যে তাঁহাদের অনেকেরই নাই, একথা বলিলে বোধকরি সত্যের অপলাপ ঘটিবে না।

শুধু ঔপন্তাসিক-হিসাবে নয়, সমালোচক-হিসাবেও বৃদ্ধিম অদ্বিতীয়।
তাঁহার 'বিবিধ প্রবন্ধ', 'শ্রীকৃষ্ণচরিত্র', গীতা সম্পর্কিত আলোচনা এবং শ্লেষগর্জ
সমালোচক বৃদ্ধিনতন্ত্র
পীঠিকা। উপন্তাসের রূপকলা ও রুসস্টির মধ্যে বৃদ্ধিমের
যে লোকোত্তর প্রতিভার পরিচয় মিলে, সমালোচনার ক্ষেত্রে তাঁহার স্ক্র্রী
বৈজ্ঞানিক দৃষ্টি সেই প্রতিভারই পূর্ণ পরিচিতি বহন করিতেছে। তাই রবীক্রনাথ
তাঁহাকে সাহিত্যের 'সব্যসাচী' বলিয়া আখ্যাত করিয়াছেন।

বৃদ্ধিমপ্রতিভার শ্রেষ্ঠত্ব বিচার করিতে গেলে আমাদিগকে কয়েকটি জিনিসের প্রতি দৃষ্টিপাত করিতে হইবে। তিনি বাংলাগছকে পূর্ণতা দিয়া

বিষ্কামপ্রতিভার প্রের্ড করিয়াছেন ;
কাথায়
ক্রিয়ালার ও পারীচাঁদ মিত্রের রচনারীতির সমন্বয়-

বিধান করিয়া আদর্শ বাংলাগগুভঙ্গি নিরূপিত করিয়াছেন; ঐতিহাসিক ও

পারিবারিক উপক্তাস রচনা করিয়া বঙ্কিম কথাসাহিত্যকে বহুদূর প্রসারিত করিয়া দিয়াছেন। বস্তুত, প্রথম মৌলিক তথা সার্থক উপক্রাস রচনা করিয়া বঙ্কিম তেথু বাংলার নয়, সমগ্র ভারতবর্ষের ঔপক্তাসিকদের পথিকৎ श्रेलन।

বাংলাসাহিত্যে কৃচি ও শুচিতা প্রথম প্রবর্তন করিলেন বৃদ্ধিমচন্দ্র। প্রাচীন কথাসাহিত্যে 'কামিনীকুমার' বা 'নয়নতারা'-জাতীয় গ্রন্থে স্থেলভ ও বিকৃত আদিরসের প্রাবল্য ছিল, এবং টপ্পা ও খেউড়-গানের মধ্যে আমাদের যে-চারি-

শুভ্র সংযত হাস্তরদের স্ৰষ্টা বৃদ্ধিন

ত্রিক অবনতি প্রকটিত হইয়াছিল, বঙ্কিম তাহাকে মাজিত ও পরিশোধিত করিলেন। তাঁহার পূর্বে এদেশের ইংরেজী-শিক্ষিত ব্যক্তিরা বাংলাসাহিত্য

পড়িতে ঘুণা বোধ করিতেন। এইরূপ মনোবুত্তি যে নিতান্ত অহৈতুক কিংবা অয়েক্তিক ছিল, একথাও অবশ্র বলা চলে না। 'বিতাস্থলর' কাব্যের রুচি-কলুষিত দেশে তিনি সাহিত্যিক 'স্থলর'-এর বেদী রচনা করিলেন। কৌতুক বা হাস্তরস বলিতে যে-'গোপাল ভাঁড়'-জাতীয় ইতরতাই আমরা বুঝিতাম, তাহাকে তিনি অনাবিল রসমধুর করিয়া তুলিলেন।

নৈর্ব্যক্তিক বৈজ্ঞানিক দৃষ্টিভঙ্গি ও বলিষ্ঠ স্বাধীন বুদ্ধির সহায়তায় যথার্থ ममालां हनामाहित्जात खूबलाज ७ कतित्वन विक्रमहत्व । ७४ जाहारे नम, देरतिक শিক্ষার আলোকে তিনিই প্রথম হিলুধর্মের মর্মার্থ উলবাটিত করিবার প্রয়াস

বঙ্কিম

হিন্দুসংস্কৃতির ব্যাথ্যাতা পাইলেন। পাশ্চান্ত্য পণ্ডিতেরা আমাদের ধর্ম ও শাস্ত্রের ও জাতীয়তামন্ত্রের উল্গাতা তাৎপর্য না বুঝিয়া উহাদের যে অপব্যাখ্যা করিতে-ছিলেন, বিভাভূয়িষ্ট বৃষ্কিম উচ্চকণ্ঠে তাহার প্রতিবাদ ঘোষণা করিলেন। হিন্দুশাস্ত্রের গূঢ়ার্থ, হিন্দুর শ্রেষ্ঠ

দেবতা শ্রীক্ষের তাৎপর্য প্রাঞ্জল ভাষায় বুঝাইয়া দিলেন—আমাদের ইতিবৃত্ত ও ঐতিহা নতনভাবে ব্যাখ্যাত হইল। সর্বশেষে, জাতীয়তার মন্ত্রে বাঙালীকে বৃদ্ধিই প্রথম উদ্বোধিত করিয়া তুলিলেন। তাঁহার রচনার মধ্য দিয়া আমরা জানিলাম, আমাদের একটি গৌরব্যণ্ডিত অতীত রহিয়াছে—বিগত দিনের বাঙালীর জাতীয় ইতিহাসটি উপেক্ষণীয় নহে। দেশাত্মবোধের উজ্জ্ল শিখা তিনিই আমাদের চিত্তে জালাইয়া তুলিলেন।

এইসব দিক হইতে বিচার করিলে বৃদ্ধিম অতুলনীয়। বস্তুত, বাংলা গগু-माहित्जा विक्रम जूरातरमोनि উजुन हिमाजिन्द्रित छात्र अमीश महिमात्र छन-গ্রভীর হইয়া দাঁড়াইয়া আছেন। হিমালয়নিঃস্ত সহস্র নিঝ'রিণীধারার মতোই

তাঁহার শতমুখিনী সাহিত্যস্রোতস্থিনী বাঙালীর হাদয় পরিপ্লাবিত করিয়া বহিয়া চলিয়াছে।

অনন্তসাধারণ প্রতিভার অধিকারী বন্ধিমচন্দ্রের শ্রেষ্ঠিছের যে-বিভিন্ন দিকের কথা আমরা উল্লেখ করিয়াছি, তাহাই তাঁহার বিরাট ব্যক্তিছের সর্বাঙ্গীণ বিচার। কিন্তু এই সর্বাঙ্গীণতার কথা বাদ দিয়াও বলা যায়, শুধু উপন্তাসসাহিত্যেই তিনি যে-বিশ্ময়কর স্প্রনীক্ষমতার পরিচয় দিয়াছেন তাহাই তাঁহাকে বাংলাসাহিত্যে অমর প্রতিষ্ঠা দান করিবে। ইতিহাসের বিশ্বতিময় তামসলোকে কবিকল্পনার যে -বর্ণাচ্য আলোকসম্পাত তিনি করিয়াছেন, নরনারীর হাদয়রহস্ত-উদ্ঘাটনে

ব্য-অসামান্ত দক্ষতার পরিচয় দিয়াছেন, চরিত্রস্টিতে ব্য-বহুমুখিতা দেখাইয়াছেন, এবং মানবজীবনে সত্য-শিব-স্থুলরের যে-সমুচ্চ আদর্শ প্রতিষ্ঠা করিয়াছেন, তাহা একমাত্র বিষ্ক্রমচন্দ্রের মতো লোকোত্তর প্রতিভাবানের পক্ষেই সম্ভব ছিল। তাঁহার রচনা সর্বাংশে ক্রটিমুক্ত নম্ন আধুনিক যুগের পাঠকের কাছে তাঁহার আদর্শবাদ সর্বতোভাবে যে গৃহীত হইবে, ইহাও আমরা মনে করি না। তথাপি বলিব, বঙ্কিমের সমুদ্রতুল্য প্রতিভার বিপুলতার কাছে এই ক্রটিবিচ্যুতি ও ক্রচিবিভিন্নতা একান্ত তুচ্ছ বলিয়াই প্রতিভাত হইবে।

বাঙালীর হাদয়রাজ্যের সম্রাট ও 'বলেমাতরম্' মন্ত্রের উল্গাতা, শিল্পী ও ঋষি বন্ধিমকে এইসব কারণেই আমি আমার সবচেয়ে প্রিয় গ্রন্থকার বলিয়া উল্লেখ করিয়াছি। আশাকরি, আমার ফচির এই পক্ষপাতিত্ব এবং আমার এই ব্যক্তিগত সিদ্ধান্ত একেবারে অযৌজিক বলিয়ামনে হইবে না।

# क्शाबिन्नी व्यवस्टिन

[ রচনার সংকেতস্থত্ত ঃ স্চনা—বাংলা উপস্থাস ও বন্ধিমচন্দ্র—বাংলা উপস্থাস ও রবীন্দ্রনাথ—উপস্থাসের ক্ষেত্রে রবীন্দ্রনাথ একটি নৃতন ধারার প্রবর্তক—রবীন্দ্রনাথের অনুবর্তী হইয়াও শরৎচন্দ্র
মৌলিক—বন্ধিম-রবীন্দ্রনাথের তুলনায় শরৎচন্দ্র অপেকাকৃত বাস্তব—ব্যাথার কাব্যকার শরৎচন্দ্র—প্রচলিত
সমাজনীতি সম্পর্কে শরৎচন্দ্রের জিজ্ঞাসা—নারীচরিত্রচিত্রণে শরৎচন্দ্রের দক্ষতা—শরৎসাহিত্য ও তথাকথিত
বাস্তববাদ—শরৎচন্দ্র একহিসাবে আদর্শবাদী—শরৎচন্দ্রের মৌলিকতা—উপসংহার।

কথাশিল্পী শরৎচন্দ্রের প্রতিভা নানাদিক দিয়া অসাধারণ। বর্তমান প্রবন্ধে আমরা শরৎসাহিত্যের বিশিষ্টতার দিকটির সঙ্গে কিছুটা পরিচয়সাধন করিতে চেষ্টা করিব। শরৎচন্দ্রের পূর্বে বাংলাসাহিত্যে তু'টি অলোকসামান্ত প্রতিভার অভ্যুদয় হইয়াছিল। ইঁহাদের প্রতিভাদীপ্ত লেখনীস্পর্শে বাংলাভাষা ও সাহিত্যের আশ্চর্য রূপান্তর ঘটে—আমরা বঙ্কিমচন্দ্র ও রবীন্দ্রনাথের

ক্ষা কথাই বলিতেছি। শরৎপ্রতিভাকে যথার্থক্সপে উপলব্ধি করিতে হইলে মনীষী বন্ধিমচন্দ্র ও কবিগুরু রবীন্দ্রনাথের রচনাবলীর কিছুটা পরিচয় লওয়ার প্রয়োজন আছে।

প্রকৃতপক্ষে বঙ্কিমচন্দ্রই বাংলা উপক্যাদের প্রথম শ্রন্থা। সত্যকার উপক্যাস বলিতে যাহা আমরা বৃঝি, বঙ্কিমের পূর্বে তাহা ছিল না বলিলেই হয়। বঙ্কিম যে শুধু উপক্যাসসাহিত্যের প্রবর্তনই করিয়াছিলেন তাহা নয়, ইহাকে তিনি পরিণতি

বাংলা উপন্থাস ও বঙ্কিমচন্দ্র এবং সম্পূর্ণতাও দান করিয়াছেন অনেকথানি। ঘটনা-সংঘাতের মধ্য দিয়া বিচিত্র চরিত্রস্থিও মানবজীবনের রহস্ত-আবিষ্ণারে বৃদ্ধিম আপনার প্রতিভাকে নিয়োজিত

করিয়াছিলেন। প্রধানত অভিজাতসম্প্রদায় ও সমাজের উচ্চন্তরের নরনারীই বৃদ্ধিমসাহিত্যের উপজীব্য। বৃদ্ধিমের প্রায় সবগুলি উপস্থাস রোম্যান্স-লক্ষণাক্রান্ত। অতিপ্রাকৃত পরিবেশ, অলোকিক ঘটনার সমাবেশ, স্বপ্নমধুর কল্পনা ও বৃলিষ্ঠ আদর্শবাদ বৃদ্ধিমের উপস্থাসকে একটি লক্ষণীয় বিশিষ্টতা দান করিয়াছে। মানব-ছদরের ঘাতপ্রতিঘাতের অতিস্ক্র বিশ্লেষণ বৃদ্ধিমের উপস্থাসে তেমন দেখা যায় না। তুলিকার তৃই-একটা বড়ো আঁচড়ে মানবমনের শক্তিশালী প্রবৃত্তিনিচয়ের ছায়ামূর্তিকেই বৃদ্ধিম কায়াদান করিয়াছেন। মনস্তব্রের স্কুদীর্ঘ আলোচনা তাঁহার উপস্থাসে বিরল—সমাজের প্রচলিত নীতির আদর্শকেই তিনি মানিয়া লইয়াছেন।

বৃদ্ধিমের পরেই সাহিত্যক্ষেত্রে রবীক্রনাথের আবির্ভাব। বাংলা উপ্যাস-সাহিত্য কবিগুরুর ভাস্বর প্রতিভার স্বাক্ষর বহন করিতেছে। বৃদ্ধিম আপনার সাহিত্যে চিত্রিত করিয়াছিলেন অভিজাতসম্প্রদায়ের নরনারীকে। রবীক্রনাথ নিঃসন্দেহে আরও একধাপ নীচে নামিয়া আসিয়াছেন—বাংলার মধ্যবিত্তসমাজের

নরনারীর স্থগতুঃথ, আনন্দবেদনা, হাসিঅশ্রু তাঁহার বাংলা উপত্যাস ও রচনায় অভিব্যক্তি লাভ করিয়াছে। মাহুষের দৈনন্দিন রবীক্রনার্থ জীবনের আপাততুচ্ছতা ও দীনতার অন্তরালে হৃদয়ের

যে-বিচিত্র খেলা চলিতেছে, রবীন্দ্রনাথ তাহাকেই রূপায়িত করিতে চেষ্টা করিয়া-ছিলেন। কোনো একটা প্রচলিত আদর্শের মাপকাঠি দিয়া তিনি মান্ত্রের হৃদয়-বৃত্তিকে বিচার করিতে বসেন নাই।) বৃদ্ধিম যে-বাস্তবকে নানাকারণে স্বীকৃতি জানাইতে পারেন নাই, রবীন্দ্রনাথ নিজের রচনায় তাহাকে রূপ দিতে চাহিয়াছেন। বিদ্ধিমের মন ছিল কিছুটা সংস্থারম্ক, কিছুটা সংস্থারজড়িত। কিন্তু বৃদ্ধিমের তুলনার রবীন্দ্রনাথকে প্রায়-সংস্থারম্ক বৃদ্ধিতে হইবে। জীবনের বাস্তবতাকে স্থীকার করিয়া লইয়া মানুষকে তিনি তাহার সর্বপ্রকার তুর্বলতাসমেত সাদর সম্ভাষণ জ্ঞাপন করিয়াছেন।

এই হিসাবে রবীজনাথ বাংলার কথাসাহিত্যে একটা নৃতন যুগের প্রবর্তন করিলেন। বঙ্কিম অপেক্ষা রবীজনাথের রচনায় বাস্তবতায় স্থরটি বেশী বাজিয়াছে।

উপস্থাদের ক্ষেত্রে রবীন্দ্রনাথ
একটি নৃতন ধারার প্রবর্তক
তিত্রেম করিয়াছে,—মানুষের প্রাত্তিক জীবনকথা

তাঁহার লেখায় কাব্যের স্বপ্নলোকে উন্নীত হইয়াছে।) রবীন্দ্রনাথের মধ্যে ইহা নৃতন একপ্রকারের আদর্শবাদ—তিনিও যেন এক অভিনব অদৃষ্টপূর্ব রোম্যান্স রচনা করিয়াছেন। যাহা হউক, কথাসাহিত্যে রবীন্দ্রনাথ এক নৃতন ধারার স্ফ্রনা করিলেন—নীতির ক্ষেত্রে পক্ষপাতশৃক্ততায়, বাস্তবের সহজ স্বীকৃতিতে, সাহিত্যের পাতায় মান্ন্রের প্রবৃত্তি ও হৃদয়দ্বের স্ক্ল বিশ্লেষণে।

আমাদের সাহিত্যে ররীন্দ্রনাথ যে-ধারার প্রবর্তন করিলেন, শ্রংচন্দ্র তাহাকেই অনুসরণ করিরা অগ্রসর হইয়াছেন। কিন্তু নিজের স্টু সাহিত্যের

রবীন্দ্রনাথের অনুবর্তী হইয়াও
শরৎচন্দ্র মৌলিক। সাহিত্যে সমাজচিত্রণ-বিষয়ে তিনি আরও নিমে নামিয়া আসিলেন—
প্রধানত নিমমধ্যবিত্তশ্রেণীকে ঘিরিয়াই তাঁহার উপন্তাসের

আখ্যানবস্ত বিবর্তিত হইয়াছে। শরৎসাহিত্য বাঙালীর বর্তমান সমাজ-সম্পর্কে একটি বিরাট জিজ্ঞাসা। মমতাহীন, ক্ষমাহীন সমাজের যে নির্মম নিম্পেষণে মার্থের আত্মা অনুক্রণ পীড়িত হইতেছে, তাহারই মনোজ্ঞ চিত্র তিনি বাঙালী পাঠকের সন্মুখে তুলিয়া ধরিলেন।

শরৎচন্দ্র সমাজনীতিকে যে শুধু মানিয়া লইতে পারেন নাই তাহা নয়, এই প্রচলিত নীতি ও আদর্শের বিরুদ্ধে একটা চাপা বিজোহের স্থরও তাঁহার উপত্যাসে

বঙ্কিন-রবীন্দ্রনাথের তুলনায় করিতে পারেন নাই, রবীন্দ্রনাথ যে-বাস্তবকে স্থীকার শরৎচন্দ্র অপেক্ষাকৃত বাস্তব করিয়া লইয়াও তাহাকে অত্যুচ্চ ভাবকল্পনার রঙে রঞ্জিত

করিয়া দ্রারোহা স্বপ্নলোকে উন্নীত করিয়াছেন—শরৎচন্দ্র সেই বান্তবকেই একান্ত বান্তবন্ধপে আমাদের নয়নসমক্ষে তুলিয়া ধরিয়াছেন। রবীন্দ্রনাথের রচনায় ব্যক্তির স্থাত্ঃখ অনেক সময় নির্বিশেষ ও নৈর্বাক্তিক হইয়া উঠিয়াছে, কিন্তু শরৎচন্দ্রের রচনায় ব্যক্তি তাহার ব্যক্তিসভাটি হারাইয়া ফেলে নাই। এই হিসাবে শরৎচন্দ্র রবীন্দ্রনাথ অপেক্ষা আরও বেশী বাস্তব।

শরৎচন্দ্রের স্প্র সাহিত্য নিপীড়িত মানবের জীবনবেদ, শরৎচন্দ্র বাঙালী-জীবনের ব্যথার কাব্যকার। সমাজশাসনে পীড়িত সাধারণ নরনারীর জীবনকাহিনী অবলম্বন করিয়া তিনি উচ্চাঙ্গের ট্রাজেডি স্প্রী করিয়াছেন। শুধু যে তিনি আমাদের সমাজের বাহিরের মুখোস্টিই একেবারে খুলিয়া ধরিয়াছেন তাহা নয়, সমাজের অন্ধতলদেশটিকে

পর্যন্ত সর্বসাধারণের সন্মুখে সম্পূর্ণ উন্মোচিত করিয়া দিয়াছেন।

শ্বৎচন্দ্রের সাহিত্যে যে-প্রশাটি বড়ো হইয়া দেখা দিয়াছে, তাহা নীতির প্রশা । সমাজের যে ত্র্লজ্যা অনুশাসনে নরনারীর জীবন এমনভাবে নিপ্পিষ্ট হইতেছে, তাহাতে আছে কোন্ মঙ্গলের আদর্শ ? যে-সমাজব্যবস্থা মানুষের প্রাণশক্তিকে

প্রচলিত সমাজনীতি
সম্পর্কে শরৎচন্দ্রের জিজ্ঞাসা
মনে ? সতীত্ব বড়ো, না, নারীত্ব বড়ো? এই রকমের বহু

জিজ্ঞাসা শরৎসাহিত্যে আত্মপ্রকাশ করিয়াছে। তিনি সমস্থার উত্থাপন করিয়াছেন, কিন্তু তাহার কোনো সমাধান দিতে চেষ্টা করেন নাই। সাহিত্যের ক্ষেত্রেশরৎচল্রকে আমরা সমাজসংস্কারক-হিসাবে পাই নাই, পাইয়াছি রূপকার-হিসাবে। তাই এ সকল প্রশ্নের মীমাংসার ভার তিনি পাঠকের উপর ছাড়িয়া দিয়া কান্ত হইয়াছেন।

নারীচরিত্রঅঙ্কনেই শরৎপ্রতিভা বেশী থেলিয়াছে। আমাদের সমাজে নারীর প্রতি আঘাত আসে নানাভাবে, তথাপি তাহারা মুথ বুজিয়া সব সহ্ করে। নিঃশব্দে সহ্ করে বটে, কিন্তু মর্মঘাতী ব্যথায় হৃদয় তাহাদের লোকচকুর অন্তরালে

ক্ষতবিক্ষত হইরা যায়। বাঙালী নারীর এই যে নারীচরিত্র-চিত্রণে শরৎচন্দ্রের দক্ষতা নারীজীবনের মর্মান্তিক ব্যর্থতার স্থতীত্র বাস্তব অন্নভূতি

তাঁহার সাহিত্যকে একটা অপূর্বতা দান করিয়াছে। নারীর মধ্যে তিনি খুঁ জিয়া পাইয়াছেন তুইটি সন্তা—একটি তাহার ব্যক্তিসন্তা. অপরটি তাহার সমাজসন্তা। আমাদের সমাজটি নারীজাতির মর্মলোকে কঠিন সংস্কারের রূপ পরিপ্রহ করিয়া গোপনে বাসা বাঁধিয়া আছে। এই যে নারীর অবচেতন প্রবৃত্তি ও সজ্জান সংস্কার, ইহাদের ছন্দ্সংঘাত শরৎচক্ত অতি নিপুণভাবে অন্ধিত করিয়াছেন। তাঁহার প্রেষ্ঠ ট্র্যাজেডিগুলির মূলভিত্তি এইখানেই।

শরংচন্দ্র চতুষ্পার্শের বাস্তবকে মর্যাদা দিয়াছেন—তাহাকে সাহিত্যে দৃশুমান

করিয়া তৃলিয়াছেন। এই হিসাবে তাঁহাকে আমরা 'রিয়ালিষ্ট' বলিতে পারি। কিন্তু নগ্নতা, কুশ্রীতা, বে-আক্রতার নামে বর্তমানে যে-বাস্তববাদ বা 'রিয়ালিজম্'

শরৎসাহিত্য ও
তথাকথিত বান্তববাদ
তথাকথিত বান্তববাদ
বস্তুতান্ত্রিকতা শরৎসাহিত্যে দেখা যায় না। তাঁহার
শিল্পস্থি নগ্ন বান্তবের অনুকৃতিমাত্র নয়—জীবনের
ফটোগ্রাফ নয়। 'আর্ট ফর্ আর্টিস্ সেক্' কথাটি তিনি নিজেও স্বীকার করেন
নাই। বান্তব সত্যের মধ্য দিয়া তিনি সুন্দরকে ধরিতে চাহিয়াছেন—শুধু বান্তবের
জন্মই বান্তবকে গ্রহণ করেন নাই। এ কথাটি বুঝিয়া লইতে না পারিলে আমরা
শরৎসাহিত্যের প্রতি অবিচারই করিব।

আবার, একহিসাবে শরৎচক্রকে আমরা 'আদর্শবাদী' বা 'আইডিয়ালিন্ট'-ও বলিতে পারি। তথাকথিত বাস্তববাদী সাহিত্যে রূপায়িত হয় নগ্নতা ও অস্থলরের শরৎচক্র একহিসাবে দিকটি, বস্তকে যথাযথভাবে চিত্রিত করিয়া সত্যকে আদর্শবাদী আবিষ্কার করাই বস্ততান্ত্রিক শিল্পীর প্রধান লক্ষ্য। শরৎচক্র কিন্তু বস্তর যাথার্থ্যকে অনেক সময় লঙ্খন করিয়া গিয়াছেন, তাঁহার স্পর্শ-কাতর হৃদয় অনেক চরিত্রকে অযথা বড় করিয়া দেখিয়াছে। ভাবাবেগের তীব্রতা শরৎচক্রের বস্ত্রতান্ত্রিকতাকে ভিন্নতর একপ্রকারের আদর্শবাদে ক্লণান্তরিত করিয়াছে। কাহিনীবর্ণনায়, চরিত্রস্টিতে, প্রকাশভঙ্গিতে, ভাষায়—সর্বক্ষেত্রেই শরৎচক্র

মৌলিকতার পরিচয় দিয়াছেন। তাঁহার রচনার ভাষা অতিশয় সহজ, ও প্রাঞ্জল,
শরৎচন্দ্রের মৌলিকতা
কাব্যিক ভিদ্ন তাঁহার বাণীরচনায় পরিদৃষ্ট হইবে না।
কাণীভিদিটিকে আজ পর্যন্ত কোনো বাঙালী সাহিত্যিক অত্করণ করিতে পারেন
নাই, ইহা তাঁহার একান্ত নিজস্ব। শিল্পী শরৎচন্দ্রের ব্যক্তিসন্তার স্পর্শে উহা প্রাণবান
ইহাকেই বলে সাহিত্যের 'স্টাইল'।

বাংলা-কথাসাহিত্যে শরৎচন্দ্র অপরাজেয়। অভাবধি অপর কোনো সাহিত্যকার বাঙালীর মর্মলারটি এমন করিয়া উন্মোচিত করিয়া ধরিতে পারেন নাই। শরৎসাহিত্যে সাধারণ মান্ত্রের সাধারণত্ব ও উপসংহার ব্যক্তিমান্ত্রের ব্যক্তিসতা উজ্জ্বলভাবে পরিক্ষ্ট। সেধানে ব্যক্তির তৃঃথ বিশেষ একটি ব্যক্তিরই তুঃখ, ইহাতে নির্বিশেষ রসলোকে বিশেষের আত্মবিলোপ ঘটে নাই। এখানেই উপস্থাসিক রবীন্দ্রনাথ ও শরৎচন্দ্রের আর্টের ধর্মের লক্ষণীয় পার্থক্য।

### উপন্যাসম্পিল্লে বন্ধিমচন্দ্ৰ

্রিচনার সংকেতস্তত্ত্বে ৪ খনে—বাংলা উপস্থান ও বন্ধিমচন্দ্র—বাংলা উপস্থানের নীহারিকা অবস্থা—বাঁটি বাংলা উপস্থানের স্রপ্তা বিদ্ধিম—বিদ্ধিমর উপস্থানগুলির সাধারণ ধর্ম—বাংলা উতিহাসিক উপস্থান ও বন্ধিমচন্দ্র—উপস্থানের ক্ষেত্রে বন্ধিমের বিশেষত্ব—বন্ধিমের উপস্থানে খৃক্ষ হৃদরবিশ্লেষণ নাই—সাহিত্যক্ষেত্রে বন্ধিমের আদর্শবাদ—বন্ধিমসাহিত্যে 'শিব'-আদর্শ—বন্ধিমপ্রতিভার বিশালতা—বন্ধিম-প্রতিভা সম্পর্কে সর্বশেষ কথা ]

বাংলাসাহিত্যে বহ্নিচন্দ্র যে কেবল একজন শ্রেষ্ঠ উপস্থাসশিলী তাহা নয়, প্রকৃতপক্ষে বাংলা-উপস্থাসের প্রথম সার্থক স্রষ্ঠাও বহ্নিম। তাঁহার অপূর্ব-শিল্পরচনপ্রতিভা, বলিষ্ঠ সৌন্দর্যদৃষ্টি, তীক্ষ্ণ পর্যবেক্ষণশক্তি ও রসস্টের বিস্ময়কর ক্ষমতা বাংলা-উপস্থাসকে এক অভিনব প্রেক্ষণীয় শিল্পরূপ ফান করিয়াছে। গল্প বা কাহিনী শোনার বাসনা মানুষের একটা সহজাত বৃত্তি। তাই প্রত্যেক জাতির রূপকথায়, পৌরাণিক আখ্যায়িকায় আমরা গল্পের প্রাচুর্য দেখি। বাংলাদেশেও এই জাতীয় কাহিনীর অভাব নাই। উনিশ শতকের গোড়ার দিকে আরব্য উপস্থাস, পারস্থ উপস্থাস, চাহার দরবেশ, হাতেমতাই, গোলেবকাওলি, কামিনীকুমার প্রভৃতি কাহিনী পাঠ করিয়া বাঙালী তাহার রস্পিপাসা নিবৃত্ত করিয়াছে। সীতার বনবাস, শক্ষুলা, কাদম্বনী, পৌলবর্জিনী প্রভৃতি গ্রন্থেও গল্পরসের অভাব ছিল না। কিন্তু আধুনিক অর্থে যাহাকে আমরা উপস্থাস বলি, তাহার প্রথম পথিকুৎ হইলেন বন্ধিমচন্দ্র।

বন্ধিমের পূর্বে ছুইটি বিশেষ উল্লেখযোগ্য গ্রন্থ প্রকাশিত হইরাছিল—একটি হইতেছে প্রমথনাথ শর্মার 'নববাব্বিলাস', অপরটি প্যারীচাঁদ মিত্রের 'আলালের ঘরের ছুলাল'। আমরা যাহাকে 'উপন্তাস' বলি, ইংরেজীতে তাহাকে বলা হয় 'নভেল'। ইংরেজী সাহিত্যে নভেল বলিতে বংলা উপন্তাস ও বিহ্নচন্দ্র ব্রায়: "A study of manners founded on an observation of contemporary or recent life, in which the characters, the incidents and the intrigues are imaginary, and therefore 'new' to the reader, but are founded on lines running parallel with those of actual history"। প্রসিদ্ধ ঔপন্তাসিক স্তার ওয়াল্টার স্কট নভেলের সংজ্ঞানির্দেশ করিতে গিয়া বলিয়াছেন : 'A novel is a fictitious

narrative, differing from the romance, because the events are accommodated to the ordinary train of human events, and the modern state of society'। এ হিসাবে অবশ্য 'নববাব্বিলাস' [১৮২৩] এবং 'আলালের ঘরের ত্লাল'-কে [১৮৫৮] আমরা উপতাস-নামে অভিহিত রহস্ত, মানবহৃদয়ের বিভিন্ন প্রবৃত্তির যে প্রচণ্ড ঘাতপ্রতিঘাত, জীবন-সম্পর্কিত ষে-বিচিত্র জিজ্ঞাসা রূপায়িত হইয়া থাকে, এই ছুইটি গ্রন্থে তাহার কিছুই আমরা দেখিতে পাই না।

উপত্যাস শুধু কাহিনীমাত্র নয়। ইহাতে থাকিবে অংশের সঙ্গে সমগ্রের, ঘটনার সঙ্গে চরিত্রগুলির একটি নিগুঢ় সংযোগ—শিল্পীর কেন্দ্রাভুগ দৃষ্টি ইহাকে দেয় একটা সর্বাঙ্গীণ স্কুসমঞ্জস রূপ, ইহাতে আগন্ত একটি ঐক্যের ধারা প্রবাহিত

হয়। কিন্তু স্ক্রবিচারে দেখা যাইবে, উপরি-উক্ত গ্রন্থ-বাংলা উপন্তাদের घ्टेंिए गानवश्वतस्त्रत निशृं एकारना त्रश्चमञ्चा धवः নীহারিকা-অবস্থা কাহিনীর একম্থিতা নাই। শুধুমাত্র বাস্তবচিত্রণ, বাঙ্গ ও বিজ্ঞাপের সমবায়ে কখনো উৎকৃষ্ট উপকৃশে সৃষ্ট হইতে পারে না। সেজক্ত আমরা বলিব, 'নববাব্বিলাস' ও 'আলালের ঘরের ছ্লাল' বাংলা-উপ্তাসের

নীহারিকা-অবস্থা-মাত।

বঙ্কিমচল্রই সর্বপ্রথম একটি বিশেষ রূপস্ষ্টি-হিসাবে উপতাসকে আমাদের সন্মুথে তুলিয়া ধরিলেন। বস্তুত বিষ্কমের 'তুর্গেশনন্দিনী'-ই প্রথম সার্থক বাংলা উপস্থাস। উপস্থাসশিলের মধ্য দিয়াই বিহ্নিম নরনারীর হৃদয়রহস্থ আমাদের

সকলের নয়নসমক্ষে উদ্বাটিত করিলেন—কাহিনী-খাঁটি বাংলা উপন্তাদের নির্মাণে, চরিত্রচিত্রণে, ভাষার অপূর্ব ভঙ্গিমার চমৎকারিত্বে স্ৰষ্টা বিশ্বম তাঁহার উপস্থাস বাঙালীর হৃদয়মন একমৃহুর্তেই জয়

করিল। বৃদ্ধিমচন্দ্র যে বাংলা উপস্থাসকে নবজন্মদান করিলেন তাহা নয়, তাঁহার হাতেই উপন্তাসশিল্প লাভ করিয়াছে অনেকথানি পূর্ণতা। উপন্তাদের যে-ধারাটি তিনি প্রবর্তন করিলেন, তাহা রবীন্দ্রনাথ-শরৎচন্দ্রের মধ্য দিয়া আধুনিক যুগ পর্যন্ত স্বাভাবিকভাবেই প্রবাহিত হইয়া আসিয়াছে। যুগের পরিবর্তনহেতু হয় তো সে-ধারার মধ্যে নৃতন উপাদান সংমিখিত হইয়াছে, কিন্তু তাহাতে রূপগত তেমন বিশেষ কোনো পরিবর্তন সাধিত হয় নাই। বাংলা-উপস্থাসের ক্ষেত্রে বঙ্কিমের প্রভাব रामन গভীর, তেমনি দূরপ্রসারী।

বৃদ্ধিম অনেকগুলি উপন্থাস রচনা করিয়া গিয়াছেন। সেগুলিকে বিভিন্ন

শ্রেণীতে বিভক্ত করা যায়। কিন্তু তাঁহার সকল উপস্থাদের মধ্যেই একটি সাধারণ ধর্ম পরিলক্ষিত হয়—তাহা হইল রোম্যান্সপ্রবর্ণতা। বহ্নিমের উপস্থাদগুলিতে রোম্যান্টিক মনোভঙ্গির আত্মপ্রকাশ সকলেরই চোখে পড়িবে। তাঁহার রচিত

আখ্যায়িকাগুলির অধিকাংশই রোম্যান্সধর্মী। 'রোম্যান্স' বিহুমের উপত্থাসগুলির কথাটি একটি বিদেশী শব্দ। রোম্যান্সমূলক সাহিত্যের সাধারণ বিশিষ্ট লক্ষণ হইতেছে কল্পনার অতিসমৃদ্ধি, অসাধারণ

অপ্রাকৃত ঘটনার সনিবেশ, অতীত ও স্থাদ্রের প্রতি স্থামধুর আকর্ষণ, মানব-জীবনের গীতিস্থমামণ্ডিত অন্থভ্তির ঐশ্বর্য, বাহুবকে উল্লেখন করিয়া স্থপ্রের অমরাবতীতে পদচারণার বাসনা। প্রাত্যহিক জীবনের তুচ্ছতাক্ষুত্রতা রোম্যান্দের ইক্রজালম্পর্শে মায়াময় সৌন্দর্যে মণ্ডিত হইয়া উঠে। বৃদ্ধিমের ঐতিহাদিক, সামাজিক বা পারিবারিক এবং দেশপ্রেমমূলক উপস্থাসগুলিতে ভাবাবেগ ও কল্পনার এই আতিশয়্য পরিলক্ষিত হয়। বৃদ্ধিমচক্রের আখ্যায়িকা, চরিত্রস্থি, বাচনভদী সমন্তই অনুস্থাধারণ। কিন্তু এ কথাটি আমাদিগকে মনে রাখিতে হইবে যে, কল্পনার ঐশ্বর্য তাঁহার উপস্থাসে আত্মপ্রকাশ করিলেও, বান্থবের সঙ্গেতিনি একটি নিগূঢ় যোগাযোগরক্ষা করিতে সমর্থ হইয়াছেন—সম্ভব ও অসম্ভব তাঁহার রচনায় একাকার হইয়া যায় নাই। উপস্থাসশিল্পী-হিসাবে এথানেই বৃদ্ধিমের প্রশংসনীয় কৃতিত্ব এবং নৈপুণ্য।

বাংলা ঐতিহাসিক উপস্থাসের গোড়াপত্তন করিয়াছেন বঙ্কিমচন্দ্র। ইতিহাসের রোম্যান্সকে তিনি পারিবারিক জীবনের সঙ্গে একস্তত্তে এথিত করিয়াছেন। স্থনামধন্ত রমেশচন্দ্র দত্ত এক্ষেত্রে বঙ্কিমের মন্ত্রশিষ্য। কিন্তু বঙ্কিম ইতিহাসের পটভূমিকায় মানবজীবনকে পরিস্থাপিত

বাংলা ঐতিহাসিক উপশ্লাস করিয়া যতথানি রসস্ষ্ট করিয়াছেন, রমেশচন্দ্র ততথানি ও বিশ্বসন্দ্র পারেন নাই। এমন কি, স্বয়ং রবীন্দ্রনাথও প্রথম যুগে

ইতিহাসের ক্ষেত্রে বিচরণ করিয়াছেন, কিন্তু এ জাতীয় উপস্থাসে তিনি বৃদ্ধিমের মতো সাফল্যঅর্জনে সমর্থ হন নাই। বৃদ্ধিমের পরবর্তীকালে বাংলাসাহিত্যে প্রতিহাসিক উপস্থাসের ধারাটি ক্রমেই ক্ষীণতর হইয়া একরূপ বিলুপ্ত হইয়া গিয়াছে। দ্বাদশ শতক হইতে আঠারো শতক পর্যন্ত বাংলা ও ভারতের প্রতিহাসিক কাহিনী বৃদ্ধিমের উপস্থাসে স্থানলাভ করিয়াছে।

বঙ্কিমের উপত্যাসের সবচেয়ে লক্ষণীয় বিষয় হইতেছে কাহিনীগঠনের অভিনবত্ব ও ভাবপ্রকাশের উপযোগী ভাষার মৌলিকত্ব। উপত্যাসের কায়া-নির্মাণে হয়তো তিনি পাশ্চান্ত্য সাহিত্যের দ্বারা প্রভাবিত হইয়াছেন, কিন্তু জীবনের জটিলতাময় উত্থানপতনের যে-শোভাষাত্রা তাঁহার উপস্থাসে বাণীরূপ লাভ করিয়াছে, তাহা একান্তভাবে আমাদের সমাজ ও পরিবারের পটভূমিকায় বিধ্বত। বাঙালীর জীবনস স্থাই বঙ্কিমের উপস্থাসে অধিকাংশ স্থান জুড়িয়া

রহিয়াছে,—পাশ্চাত্ত্য সমাজনীতির কোনো সমস্তাকে উপন্তাদের ক্ষেত্রে বিশ্বিষ বিশেষত্ব ধরেন নাই। বঙ্কিনের ভাষাটি তাঁহার মননশক্তি

ও ভাবচিন্তার আধুনিকতা সপ্রমাণ করিতেছে। 'সাগরী' ভাষার মন্থর গতি ও 'আলালী' ভাষার চটুল চপলতাকে একটি মধ্যপথে পরিচালিত করিয়া তিনি ভাষাকে পরিবর্তনশীল, নমনীয়, গতিময় ও ধ্বনিব্যঞ্জনাপূর্ণ করিয়া তুলিলেন। ভাষার এই বিশায়কর নমনীয়তা বহিষের সাহিত্যকে অসামান্ত গৌরব দান করিয়াছে।

উপস্থাদে অন্ধিত হয় মানবজীবনের কুটিল দ্বন্ধ ও রহস্তময়তা, উপস্থাদ নরনারীর নিভ্ত হৃদয়ের নানা বিরোধী প্রবৃত্তির সংঘাতে মুখর। বৃদ্ধিমের উপস্থাদে তীব্র ভাবাবেগ ও প্রবৃত্তির ঘাতপ্রতিঘাত সর্বক্ষেত্রেই পরিলক্ষিত হইবে। কিন্তু হৃদয়বৃত্তির যে স্ক্ষ-বিশ্লেষণ-বৈচিত্রা আধুনিক যুগের উপস্থাদে দেখা যায়,

বিহ্নিমচন্দ্রের উপস্থাসে সেরপ কোনো বিশ্লেষণ নাই।
ক্ষুদ্যবিশ্লেষণ নাই
ক্ষুদ্যবিশ্লেষণ নাই
ক্ষুদ্য খুঁটিনাটিকে লইয়া তিনি বাক্যজাল বিস্তার করেন
নাই, বৃহৎ তুলিকার স্পর্শে এক-একটি চিত্তবৃত্তিকে

পাঠকের অন্তরে মৃত্রিত করিবার প্রয়াস পাইয়াছেন। রবীন্দ্রনাথ ও শরৎচন্দ্র উপক্যাসশিল্পে যে-অর্থে মনস্তর্বিদ, বিষ্কম সে-অর্থে ততথানি মনস্তাবিক নহেন। তাঁহার স্ক্রনীপ্রতিভার মধ্যে ছিল একটা বিশালতা—হৃদয়ের চুলচেরা বিশ্লেষণের দিকে তিনি আপন প্রতিভাকে নিয়োজিত করেন নাই। তাঁহার রচিত সাহিত্যে এই আগুরীক্ষণিক বিশ্লেষণপদ্ধতির অভাবের জন্ম ও রোম্যান্সধর্মিতার প্রাবল্যের জন্ম অনেক সমালোচক তাঁহাকে বাস্তববিমূপ, আদর্শবাদী এবং মনস্তব্রবিয়য়ে অনিপুণ আখ্যা দিয়া নাসিকা কুঞ্চিত করিয়াছেন। কিন্তু প্রত্যেক প্রতিভারই একটি বিশেষ ধর্ম আছে, এবং উহার প্রকাশ স্থান-কাল-পরিবেশের উপর অনেকথানি নির্ভর করে—এ সত্যটি বিশ্বত হইলে সাহিত্যবিচারে নানা ভুলভ্রান্তি দেখা দিতে বাধ্য। উপন্যাসকার বন্ধিমের বিচারেও আমরা এই ভুলঞ্রটিরই পুনরাবৃত্তি করিতেছি।

পাপের প্রতি, যৌনজীবনের পুঞারপুঞা বিশ্লেষণের প্রতি বঙ্কিমের একটা স্বাভাবিক বিমুধতার ভাব পরিলক্ষিত হয়। বঙ্কিমচন্দ্রের উপস্থাসের মূলপ্রেরণা

আদিয়াছে রমণীপ্রেম ও স্বদেশপ্রীতি হইতে। কিন্তু নরনারীর পরস্পর-আকর্ষণের বে-চিত্র তিনি উন্মোচিত করিয়াছেন, তাহাতে প্রেমাত্মভূতির বিবর্তনের প্রত্যেকটি শুরের রূপরেখা মিলিবে না। উহার মধ্যে তিনি যথেষ্ঠ ফাঁক রাখিয়া গিয়াছেন,

পাঠিকের কল্পনার উপর তিনি অনেকখানি নির্ভর সাহিত্যক্ষেত্রে বিঙ্কামের আদর্শবাদ বস্তুতান্ত্রিক নহেন। নরনারীর প্রেমচিত্রণবিষয়ে বঙ্কিমচন্দ্র

পরিচিত সমাজগণ্ডীর মধ্যেই বিচরণ করিয়াছেন, হিন্দুসমাজের সংস্কারকে তিনি লঙ্কান করিতে চেষ্টা করেন নাই। রবীন্দ্রনাথে, বিশেষ করিয়া শরৎচন্দ্রে, সংস্কারম্বিক্র যে-ভাবটি দেখা যায়, বিদ্ধমচন্দ্রে তাহা মিলিবে না। সমাজবহির্ভূত প্রেমকে, মারুষের চিরন্তন দ্বপিপাসা, সৌন্দর্যাহ্নভূতি ও যৌনজীবনের প্রবল শক্তিকে তিনি অস্বীকার করেন নাই বটে, কিন্তু পরিণামে বিদ্ধম তাহাকে স্বভাবের পথে পরি-চালিত হইতে না দিয়া মঙ্গলের অভিমুখী করিয়া তুলিতে প্রয়াস পাইয়াছেন। এক্লেত্রেও বিদ্ধম ছিলেন আদর্শবাদী। পারিবারিক ও দাম্পত্যজীবনে তিনি কোনোরূপ ব্যভিচার বরদান্ত করিতে পারেন নাই, ভারতীয় ধর্মাদর্শকেই তিনি ষতদ্র সম্ভব অনুসরণ করিয়া চলিয়াছেন।

সত্যের সঙ্গে তিনি স্থানর ও মঞ্চলকে যুক্ত করিয়া দিয়া স্থভাবকে সংযম-শাসনে বাঁধিয়াছেন। সেজগুই সমাজবিরোধী প্রেমে আবিষ্ট বিছিমের নায়ক-নায়িকাকে প্রায় সর্বক্ষেত্রেই আমরা দেখি হয়তো মোহমুক্ত, নয়তো অন্তাণ-

অনুশোচনার স্থতীব্র আঘাতে জর্জরিত। বন্ধিমসাহিত্যে বন্ধিমসাহিত্যে আইডিয়ালের কাছে রিয়াল পরাভূত হইয়াছে। ইহার 'শিব'-আদর্শ ফলে তু-একটি ক্লেত্রে বৃদ্ধিমের আর্টের ধর্ম যে কুপ্প

হইরাছে, এ কথা অবশ্রই স্বীকার করিতে হইবে। বিদ্ধিমচন্দ্র নিজেও ইহা বুঝিতে পারিয়াছিলেন। বিদ্ধিম স্বর্গিত উপস্থাসের মধ্যে কোনো কোনো স্থানে শিল্পীর ভূমিক। পরিত্যাগ করিয়া লোকশিক্ষক ও প্রচারকের ভূমিকায় অবতীর্গ হইরাছেন। তাই তাঁহার উপস্থাসে সমস্থার অবতার্গার সঙ্গে সঙ্গে একটা সমাধানপ্রচেষ্টাও লক্ষ্য করা যায়। রবীন্দ্রনাথে, শ্রৎচন্দ্রে সমস্থা আছে, কিন্তু সমাধানের তেমন কোনো প্রয়াস নাই—এ কাজটি হইতেছে সামাজিকের। এই হিসাবে বিদ্ধিরে উপস্থাসশিল্প যে স্ব্রোভাবে ক্রটিম্কু নহে, এ-কথা বলাই বাহুল্য।

বৃদ্ধিমপ্রতিভার বিশালতাকে আমাদের স্বীকার করিতেই হইবে। বিশেষ করিয়া উপস্থাসের ক্ষেত্রে তিনি যে অপূর্ব শক্তিমন্তার পরিচয় দিয়াছেন, তাহা অসামান্ত। বাহিরের জগৎকে হাদয়রসে জারিত করিয়া লইয়া উহাকে তিনি বিষমপ্রতিভার বিশানতা বে-ভাবে সৌন্দর্যবিলসিত ও রেসসঞ্জীবিত করিয়া ভূলিয়াছেন, তাহা তাঁহার অসাধারণ শিল্পরচন-প্রতিভারই নিশ্চিত প্রিচায়ক।

প্রতিভারই নিশ্চিত পরিচায়ক।
বিলিন্ন জীবনাদর্শের রূপায়ণে বৃদ্ধিমের রচনা সমূত্র। বৃদ্ধিম অপেক্ষা স্ক্রুত্র ভাবুক হয়তো বাংলা-উপন্থাস-সাহিত্যের ক্ষেত্রে আবিভূত হইয়াছেন; কিন্তু কল্পনার বিশালতায়, কথাশিল্পের সর্বাঙ্গস্থলর ফলশ্রুতি-বিষয়ে বৃদ্ধিমচন্দ্র এখনও অপরাজিত। বৃদ্ধিমের বিশিন্ধ রচনারীতির মধ্যেই বৃদ্ধিমপ্রতিভা সম্পর্কে তাহার ব্যক্তিষ্টি সম্পূর্ণভাবে প্রকাশিত; আবার, এই বৃদ্ধিব্যক্তিষের এই বিশ্বয়কর ক্ষুব্রণ তাহার স্টাইল বা বাণীরচন-ভঙ্গিটিকে অপূর্ব গৌরবে মণ্ডিত করিয়াছে। উপন্থাসের সার্বিক বিচারে বাংলাসাহিত্যে বৃদ্ধিমচন্দ্রকে অভাবধি অপ্রতিদ্বন্ধী বৃদ্ধিরে তুর্লিভ 'Great Art'-এর অন্তর্ভুক্ত —

## সাংকেতিক ৰাটক

ইহাই বঙ্কিমপ্রতিভা সম্পর্কে আমাদের সর্বশেষ কথা।

বিশ্বস্থার রহস্তময় নির্মাণশালায় মন্ত্রম্য-নামধেয় জীবটিকে স্টে করিবার কালে পঞ্চত্তর কোনো-ছইট 'ভূত'-কে বোধ করি তাহার মধ্যে একটু অধিক মাত্রায় সঞ্চারিত করিয়া দেওয়া হইয়াছিল। ফলে, পৃথিবীর আর-পাঁচটা প্রাণী যথন আহার-নিত্রা-আরাম-বিলাসে আত্রন্থ, তখন প্রারম্ভিক ভূমিকা মান্ত্র্য কল্পনালোকে নিত্য-দিথিজয়ের একান্ত অভিলাষী, অন্তভূতিলোকে নবমহাদেশের স্তজনসাধনায় ব্যাপৃত। পঞ্চভূতের মন্ত্র্থ আর ব্যাম গৃহগতকে অনিকেত, আসক্তকে উদাসীন, বন্ধকে মুক্ত করিয়া দেয়। সেম্কি কোথায় ?

এই পৃথিবীতে বুদ্ধির গৌরব মাত্রষ সংগতভাবেই করিতে পারে, কিন্ত বুদ্ধির সীমাবদ্ধতা আছে। বুদ্ধির অতীত বোধের প্রতিষ্ঠা তাই শ্রেষ্ঠ মানুষের জীবনে। সেই বোধি যখন জীবনে সমাসর হয়, অপার্থিব অহভৃতির বক্তা যখন চিত্তে নামে, তাহার প্রকাশের ভাষা কী?

প্রীরামকুষ্ণ বলিতেন, ব্রহ্ম উচ্ছিষ্ট হন না। ব্রহ্ম তো দূরের কথা, সাধারণভাবে উচ্চতর কোনো অনুভূতিকেই মান্ন্য প্রকাশ করিয়া উঠিতে পারিল না। অথচ

মারুষ সংকেতের আশ্রয় লয় কেন

প্রকাশের বেদনা আছে। স্থতরাং আসে ইংগিতের প্রশ্ন, সংকেতের কথা—আসে ধ্বনি ও ব্যঞ্জনার বিবেচনা। যাহা ৰূপ ও রেখার সীমায় আবদ্ধ হইবার

নয় তাহাকে আভাসিত করিতে মান্তবের আপ্রাণ চেষ্টা। বিশেষ করিয়া অতীন্তিয় অমুভৃতি। সাধারণ বোধকে বাণীবদ্ধ করা যদি-বা কিয়ৎ পরিমাণে সম্ভব, অতীন্ত্রির অন্নভৃতিকে রূপদান করা যে সাধ্যের অতীত। তাই কাব্যের মাধ্যমে সুরে-ছন্দে-সংগীতে সেই স্থরাতীত, ছন্দাতীতকে ছুঁইবার কতই চেষ্টা চলিয়াছে।

কিন্তু যে-রহস্তবোধ মানবজীবনে পরম সত্য তাহার প্রকাশচেষ্টা কেবল कात्रावक थाकिरव रकन ? कार्तात आर्वमन रा भरताक, जाहा खेता वा भार्छ। অণ্চ মান্বজীবনের অতিস্তা ঐ রহস্তবোধ্কে প্রত্যক্ষ অন্তৃতির গোচর করিবার প্রয়াস-প্রচেষ্টা থাকিবে না কেন? ফলে সৃষ্টি হইল অভিনব এক দৃশ্যকাব্যের, অর্থাৎ নাটকের—যে নাটক সাংকেতিক। নামেই প্রকাশ, সাংকেতিক নাটক একটা-

সাংকেতিক নাটক

কিছু সংকেত করে, যাহা নাটকীয় ভাববস্তু এবং ভাষার মানবজীবনে রহস্তবোধ প্রত্যক্ষ অর্থের মধ্যে সীমায়িত নয়। 'অর্থ দিয়ে বন্ধ চারি ধারে' যে ভাষা, তাহার উধ্বে অনর্থ অভীপ্রা প্রতিষ্ঠাই ইহার কামা। তাই সাংকেতিক নাটকে

একটা বহিরদ্ব অর্থ থাকে, আর একটা ব্যঞ্জিত অর্থ। নাট্যকার বিশেষ একটা বাহ্য ঘটনার আশ্রমাত গ্রহণ করেন, কিন্তু বাহাতিরিক্ত সংকেতই তাঁহার লক্ষ্য। সাংকেতিক নাটক অনেকটা ছায়াশরীরী।

मम्पूर्व हात्राभवीती रहेल खरश हल ना। माहिर हात वकी form खाहि. সেটুকু বজায় রাখিতে হয়। তথাপি formlessnessই যেন এই প্রকার নাটকের form। লেখকের ইংগিতটিকে গোচর করিতে ষত্টুকু কাব্যশরীরের প্রয়োজন তত্টুকু-মাত্র গ্রাহা। তাই সাংকেতিক নাটকের শরীর অতিশয় লঘুভার, স্পর্শকাতর, অস্পষ্ট এবং অনেক ক্ষেত্রে অসমঞ্জন। একহিসাবে সাংকেতিক নাটককে প্রতিপাত ভাববন্তর প্রতি একটা অঙ্গুলিনির্দেশ-মাত্র বলা চলে।

অথবা, সাংকেতিক নাটককে যদি একটা ক্ষীণ ধূপকাঠির সহিত তুলনা করি—যাহার প্রায় সবটুকুই দাহ্য, নিমের শীর্ণ কাঠিটুকু মাত্র আপ্রয়। সাংকেতিক নাটকে দৃশ্যের পর দৃশ্য আগাইয়া চলে, যতই অগ্রসর হয়, ততই সেই অতীক্রিয়-ভাবসঞ্চার দর্শক-

চিত্তকে অধিকার করে। ধূপ পুড়িয়া যায়, ধূপের সৌরভ নাংকেতিক নাটকের রূপ ও স্বরূপ তিত্তিকে অধিকার করে। ধূপ পুড়িয়া যায়, ধূপের সৌরভ চতুর্দিকে বিকীর্ণ হয়। সর্বশেষে যে-আদগ্ধ কাঠিটি পড়িয়া পাকে তাহাই নাটকের বাস্তব অবলম্বন। কিংবা,

সাংকেতিক নাটককে যদি বলি আকাশপ্রদীপ-শৃত্যে তুলিয়া তুলিয়া, কাঁপিয়া কাঁপিয়া একটি ফীণ স্কুমার আলোকশিখা আকাশের মহাশূন্ততার বুকে কোনো এক অব্যক্ত আকৃতির শিহরণ রাধিয়া গেল। আকাশপ্রদীপ মাটির সহিত যুক্ত বংশথণ্ডের মাধ্যমে, সে-যোগ নিতান্তই সুল। কিন্তু আকাশের সহিত তাহার নিগৃঢ় আত্মার সম্পর্ক। আবার, সাংকেতিক নাটককে যদি আত্সবাজীর হাউই বলি। একদা তাহার সহিত এই পৃথিবীর সম্পর্ক ছিল। কিন্তু তাহার স্কলারু অন্তিত্বের সার্থকতা উৎসবরাত্রে আকাশপথে আলোকাভিসারে। ইন্দ্রিয়গ্রাহ প্রত্যক্ষগম্য বস্তুর বন্ধন কাটাইয়া ভাবের রাজ্যে প্রয়াণ করাই সাংকেতিক নাটকের উদ্দেশ্য। সবশেষে এই শ্রেণীর নাটক সম্বন্ধে আর-একটি সাদৃশুকল্পনা মনে জাগিতেছে, — সাংকেতিক নাটক যেন নাটকের সংসারে পরমহংস। রোলা মর্ত্যের যে-পরমহংসের বর্ণনা করিয়াছেন, ঠিক তেমনি এই কাব্যের পরমহংসও তথ্যের ধুলি-ঝড়-ঝঞ্চার উধেব অচঞ্চল ত্ই খেতপক্ষ প্রদারিত করিয়া ভাসিয়া বেড়ায়। পাথাছটি গুটাইয়া এই পৃথিবীতে হয়ত ক্ষণেকের জন্ত নামিয়া আসে. কিন্তু রূপের সাগরে নামিয়া অরূপের মধুপানই তাহার একমাত্র বিলাস। তাহার রক্তচক্ষুতে পরমের চরণকমলের আভা, তাহার শুত্র পক্ষর্গলে স্বর্গলোকের জ্যোতির উদ্ভাসন, তাহার কৃষ্ণাভ কণ্ঠে নীলকুষ্ণের রূপের ছোঁয়া, লীলায়িত গতিভঙ্গিতে অমরাবতীর আনন্দেশংকেত।

এই প্রসঙ্গে সাংকেতিক নাটকের কাব্যোদেশ্য ও form-এর সহিত ভক্ত মানুষের আচরণের তুলনা করি। ভক্তের অধিষ্ঠান এই পৃথিবীতে, কিন্তু সে সর্বতোভাবে পার্থিব নয়। সাংসারিক কাজকর্মকোনোমতে একহাতে চালাইয়া লয়, অন্তহাত ধরা থাকে ভক্তাবীশের প্রচিরণে।

একটি তুলনা অন্তিমে সংসার হইতে হাত সরাইয়া লইয়া ছই হাতেই
তাহার ঈশ্বরের চরণ চাপিয়া ধরে। সাংকেতিক নাটকও তাই। প্রারম্ভে
সে হয়তো একহাতে কাব্যশরীরের পরিচর্যা করিয়াছে, কিন্তু পরিণতিতে তাহার
ছইটি হাতই ভাবশরীরের চরণধরা। সাংকেতিক নাটকের ক্লাশরীর

এমনই বটে। কিন্তু ইহাকে 'স্জিয়া' তোলার বিশিষ্ট একটি রীতি আছে। সে কেমন ?

এই ধরণের নাটকে ঘটনা থাকে, কিন্তু ঘটনার ভার থাকে না। ঘটনা তখনই ভারস্বরূপ হয়, যখন তাহাকে বিশ্বাস করিতে ব্যস্ত হই—তাহাকে স্বাংশে গ্রহণ করিবার আত্যন্তিক ব্যস্ততা অহভব করি। ঘটনা যদি সমস্তা জাগায়, প্রব্লেম'-এর স্টি করে, তবেই তাহার গুরুত্বস্টি হয়। কিন্তু সাংকেতিক নাটকে

সাংক্ষেত্রক নাটক তাৎপর্য। ভারশৃন্মতার দিক দিয়া সাংক্ষেত্রক নাটক তাৎপর্য। ভারশৃন্মতার দিক দিয়া সাংক্ষেত্রক নাটক অনেকটা রূপকথার সহিত তলনীয়। নানা অসম্ভব-

অবিশ্বাস্ত ব্যাপার রূপকথায় দিধাহীন সরলতায় ঘটিয়া যায়। রূপকথা শুনিতে হইলে সংগতিবৃদ্ধি চাপা দিয়া রাখিতে হয়। সাংকেতিক নাটকেও তাই। সামঞ্জস্ত প্রংগতিবোধ সকল সময় সাংকেতিক নাটকে যে পূর্ণ ছপ্তি পাইবে, এমন নয়। তবে রূপকথায় সংগতিহীনতার যে-পহিমাণ অতিরেক. সাংকেতিক নাটকে ভতটা নয়, এবং পরিণতিতে সাংকেতিক নাটকে আপাত-অসামঞ্জস্ত বৃহত্তর সামঞ্জস্তের আলোকে উদ্ভাসিত হইয়া উঠে।

প্রশ্ন উঠিতে পারে, ঘটনার ভার নাই কেন ? ভারযুক্ত হইলে কি চলিত না ? বাস্তবিক চলিত না। সাংকেতিক নাটকে রূপকথার অন্তর্নপ অভ্তের সমাবেশ ইচ্ছাকৃত। লৌকিক বস্তু মনকে বন্ধ করে। বন্ধ মনকে উধাও করিবার জন্তই অতিলৌকিকের আশ্রয়গ্রহণ। সাংকেতিক-নাটক-

কেন লবুভার

রচয়িতা তাই প্রথমেই অতিপ্রাক্তরে সমাবেশ ঘটাইয়া

মারুষের বিচারচেতনায় আঘাত করেন। যুক্তিকে যেখানে সরাইয়া দেওয়া হয়,
মন সেখানেই মুক্তি পায়। কেউ কেউ সেই কারবেই কি বাস্তব বৃদ্ধি ও বিভাকে
বোবের পরিপন্থী বলিয়াছেন? সাংকেতিক নাটক 'রাজা'র মধ্যে এমন এক
রাজাকে সৃষ্টি করা গেল ঘিনি দেশের রাজা হইয়াও কোনোদিন লোকলোচনে ধরা
দিলেন না।

অতিপ্রাক্ত-সমাবেশের আরও একটি কারণ আছে। আমরা যথন কোনোকিছুকে নিজেদের সহিত একাত্ম করিয়া লই, তথনই মনের উপর বাঁধন পড়ে পরিচিতের—মন তাহাতে বন্ধ হয়, নামিয়া আসে। আর, তাহা যদি করা না হয় তাহা হইলেই মনের স্বেচ্ছাবিহরণ সম্ভব। মহান্ প্রাকৃতিক দৃখাদি সাধকচিত্তে স্বাগ্রে ভাবসঞ্চার করে। নীলাচলের সমৃত্রে প্রীটেতন্ত ঝাঁপাইয়া পড়িতেন,
নিবিড় মেঘের কোলে বলাকাপ্রেণী দেখিয়া প্রীমাফ্ডের প্রথম ভাবসমাধি

ঘটিয়াছিল। অপর-একটি উদাহরণ লওয়া চলে—রসজ্ঞ ও তব্বজ্ঞ অধ্যাপক একটি ঘটনার উল্লেখ করিয়াছিলেন। এক বিখ্যাত ফরাসী চিত্রকর অগ্লীল চিত্র অন্ধনের

সাংকেতিক নাটকে
অতিপ্রাক্ত-সমাবেশ

সেই নগ্ন নারীচিত্রের পায়ে একটি মোজা পরাইয়া তিনি

দেখাইলেন, এখন এই ছবি অল্লীল। প্রথম ক্ষেত্রে বিবদন নারীদেহ মনে কুৎসিত ভাবের সঞ্চার করে না, কারণ তাহার সহিত মানবচিত্রের একাত্মতা নাই তাহার অখণ্ড পবিত্রতার জন্ত । গকিন্ত পদাবরণীটুকু পরিচিত পৃথিবীর, তাহাতে কদর্যতার স্পর্শ আছে। উর্বনী কি অল্লীল ? 'অজ্ঞান' ইত কি অল্লীল ? দিগছর মহাদেব কি অল্লীল ? নায় কেন ? পৃথিবীর নায়, তাই।

সাংকেতিক নাটকে মান্নবের পরিমিত জ্ঞানচেতনার মূলে অবিশ্বাস্থ অসমঞ্জসের দারা আঘাত করা হয় ঐ অপার্থিবের স্থর অন্মরণিত করিতে। এখন সাংকেতিক নাটকের স্বরূপলকণ আমরা চিনিয়া লইব রূপক নাটকের সহিত তুলনা করিয়া।

নিঃসংশয়ে বলা যায়, রূপক নাটক ও সাংকেতিক নাটক এক নয়। 'রূপক' ও 'সাংকেতিক'—এই তুইটি শব্দের ইংরাজী প্রতিশব্দ যথাক্রমে Allegorical ও Symbolical। একটির মূলধর্ম প্রতিরূপ সৃষ্টি করিয়া ব্যাখ্যা করা, অক্টির সংকেত করা। একটি explain করে, অক্টি suggest করে। রবীক্রনাথের ভাষা উদ্ধার

নাংকেতিক নাটক ও রূপক নাট্য করিতে গেলে—একটি বোঝার, অপরটি বাজার।
Allegory বা রূপকের মূল কাজ যখন বোঝানো তখন
তাহার মধ্যে অস্পষ্ট কিছু থাকিলে চলে না। রূপকের
মধ্যে আপাতভাবে যে-অর্থধারা প্রবাহিত তাহা স্থকীয়

কেত্রে স্বরংসম্পূর্ণ। কোনোপ্রকার ত্রোধ্যতা তাহার মধ্যে নাই। কিন্তু এই বাহ অর্থের সমান্তরাল আর-একটি আভ্যন্তর অর্থ রূপকের পশ্চাতে বর্তমান থাকে। সেই আভ্যন্তর অর্থের অন্তর্রূপ করিয়া বাহ্য কার্যরূপ গড়িয়া তোলা হয়। সেই কারণে রূপকের মধ্যে বৃদ্ধির প্রাধান্ত, মননের প্রাচ্য। পক্ষান্তরে সাংকেতিক রচনার প্রাণ্বস্ত সহজ্ স্বতঃস্ফূর্ত অন্তর্তি।

রূপক বৃদ্ধিগ্রাহ্ন বলিয়া রূপকরচনায় সমান্তরাল যে-অন্তর অর্থারাটি বহুমান পাকে, তাহা আবিন্ধার করিতে বিলম্ব হয় না। একবার যদি রুচয়িতার য়থার্থ উদ্দেশ্য অন্থমান করা যায়, যে-তত্ত্বকে তিনি সাহিত্যরূপ দান করিতে চাহিতেছেন তাহার স্বরূপ সম্পর্কে ধারণা জ্বন্মে, তাহা হইলেই যেন আদ্ধিক উপায়ে বহিরুদ্ধ

ঘটনাবলীর অন্তরালবর্তী তরার্থ বাহির করা যায়। কারণ, 'আক্ষরিক'-ভাবে সেখানে বিশেষ একটি বস্তকে শারণ করিয়া আর-একটি বস্তর ব্যবহার করা হুইয়াছে।

এই কারণেই দেহের লাবণ্যের মতো রূপক-এ বাহ্ন অর্থ ও আভ্যন্তর অর্থের সংযোগ অবিচ্ছেগ্ন নহে। অথচ সাংকেতিক রচনায় কাব্যদেহ অনিবার্যভাবে নিগৃত্ ভাবরসকে প্রকাশিত করে। সাংকেতিক রচনার মধ্যে suggestion-এর ভাব প্রবল। তাই লেখক suggestive আবহাওয়া অর্থাৎ ভাবাবহ স্টে করিয়া একটি বিশেষ সত্যের গোতনাটুকু-মাত্র প্রকাশ করিতে চান। অর্থের চাবি লাগাইয়া সেখানে তত্ত্ব আবিষ্কার করিতে হয় না বলিয়া প্রত্যেকটি ঘটনার স্বাঙ্গীণ তাৎপর্য

সাংকেতিক নাটকে পটভূমি-রচনার গুরুত্ব সকল সময় অহুভব করিয়া ওঠা বায় না। সাংকেতিক রচনায় পটভূমিস্টিই আসল, সেই পটভূমিকায় স্থাপিত পাঠকচিত্ত কল্পনায় নির্বিরোধ সঞ্চরণের অবসর পায়।

লেখকের উদিষ্ট সংকেত অন্তরে ক্রমাগত অন্তর করিতে করিতে আমাদের অন্তর্শক্তি এমন প্রথরতা ও স্বচ্ছতালাভ করে যে, লেখকের ঈপ্সিত [তদতিরিক্তও হইতে পারে] অধ্যাত্ম-তাৎপর্য বিহ্যুৎচমকের মতো অন্তরদেশে আলোর ঝিলিক দিয়া যায়। অরণ রাখিতে হইবে, বিহ্যুৎচমক বিজলীবাতি নয়। বিহ্যুৎকে যদি সাংকেতিক বলি, বিজলীবাতিকে বলিব রূপক। রূপক-রচনার উদাহরণ চাওয়া হইলে স্পেন্সারের 'Fairy Queene' বা বুনিয়েনের 'Pilgrim's Progress'-এর নাম করা চলে। স্পেন্সার যে-নাইটদের কার্যকলাপের বিবরণ দিয়াছেন, বাহু অর্থ হিসাবে তাহার মধ্যে কোনো অস্পষ্টতা নাই, অথচ অন্ত-একটি অর্থও সহজে আবিদ্ধার করা চলে। 'Pilgrim's Progress'-এর পথ্যাত্মি—তাহা সাধারণ মান্থরের জীবনপ্রপরিক্রমা হইতে পারে, আবার ভক্ত এটানের মর্ত্যু হইতে স্বর্গাভিসার হইলেও ক্ষতি নাই। স্ইফট্ মানবজাতিকে নির্মম গালা-গালি করিলেন রূপকের আবরণে। আবার, সত্যের তীব্রতা ঢাকিতে দান্তের ক্ষেক্তের আপ্রয় লইলেন। 'ইশপ্স্ ফেবল্স্'কে আমরা রূপককণা বলিতে পারি, সংস্কতে পঞ্চতম্বও তাই।

কিন্তু সাংকেতিক রচনায় বাহ্ অর্থের এই মূল্য নাই, অনেক সময়েই তাহাতে বাহ্ অর্থ অতিশয় দীন, অপ্রচুর। আভ্যন্তর ভাবের আলোকেই তাহা দীপ্যমান।
সাংকেতিক নাটকে বিদেশী সাহিত্যে মেটারলিক্ষের 'Blue Bird', 'The আভ্যন্তর অর্থেরই মূল্য Sightless', আমাদের বাংলাসাহিত্যে রবীক্রনাথের 'ডাকঘর', 'রাজা' সাংকেতিক রচনার উৎকৃষ্ট উদাহরণ। মেটারলিক্ষের 'The

Sightless' নাটকের মূল পাত্রপাত্রী অন্ধ অথচ বাক্শক্তিসম্পন্ন কয়েকটি নরনারী, এবং তাহাদের চালক চক্ষুমান অথচ নির্বাক একজন পুরোহিত। গল্পটির কাহিনী-মূল্য অতিঅল্প, সাংকেতিক মূল্যই প্রধান। তাহা হইল—নির্বাক নিয়তি অনিবার্ষ গতিতে অন্ধ্যানবশক্তিকে টানিয়া লইয়া যাইতেছে। 'ডাক্বর'-এর মূল লক্ষ্য বন্ধ-মানবাত্মার অচিনাভিসার, স্থূর্ত্ফার রূপান্ধন।

আবে । কয়েকটি ঘরোয়া উদাহরণ লইলে রূপক ও সাংকেতিক রচনার পার্থক্য বোধগম্য হইবে। সমালোচকের উদাহরণ লইতেছি। বনের বাঘকে হিংম্রতার প্রতিমূতি যথন বলি তথন সেটি রূপক। দশপ্রহরণধারী দশভূজামূতি

সংকেত ও রূপকের পার্থক্য শক্তির symbol নয়, allegory। কিন্তু শালগ্রামশিল। symbol। এতটুকু একটি ছোট মহণ পাণর, অথচ তাহার সামনে মন্ত্রপাঠ হইতেছে—তুমি সহস্রনীর্য, সহস্র-

পাদ। 'অচকু সর্বত্র চান, অব্দ গুনিতে পান, অপদ সর্বত্র গতাগতি' যিনি তিনি symbol ছাড়া আর-কিছু নন। কালীমূর্তি স্পষ্টত রূপক। তিনি সতাই মহাকালের রূপ, যখন: 'কালীকরালবদনা বিনিজ্ঞান্তাসিপাশিনী। বিচিত্রখট্টাঙ্গধরা নরমালাবিভূষণা। দ্বীপিচর্মপরিধানা শুষ্কমাংসাতিভৈরবা। অতিবিস্তারবদনা জিহবাললনাভীষণা॥ নিমগ্রারক্তনয়না নাদাপ্রিত দিঙমুখা', ইত্যাদি।

কালীমূর্তি এইরূপ কল্পনা অনুসরণ করিয়াই নির্মিত। স্থতরাং তাহা রূপক।
কিন্তু যথন প্রীরামকৃষ্ণ উপমা দিলেন—'কালী কি কালো! দূরে তাই
কালো, জানতে পারলে কালো নয়। আকাশ দূর থেকে নীলবর্ণ, কাছে
দেখো—কোনো রঙই নেই। সমুদ্রের জল দূর থেকে নীল, কাছে গিয়ে হাতে
তুলে দেখো—রঙ্নেই।' এইদিক হইতে দেখিলে কালীমৃতি symbol বই আরকিছু নয়।\*

## বৈষ্ণবক্বিতার ধর্মনীতিক ও দার্শনিক ভিত্তিভূমি

্রচনার সংকেতহন্ত্র ও প্রারম্ভিক ভূমিকা—বিষ্ণবকার্য বাংলা গীতিকবিতার আদি-গঙ্গোত্রী—মহাপ্রভূ শ্রীচৈতন্য ও বৈষ্ণবদাহিত্য—বৈষ্ণবক্ষবিতার উপজীব্য—বৈষ্ণবক্ষবিতা, বৈষ্ণবধ্য ও ভক্তিবাদ—ভ জ্বর্থের স্বর্গা—শ্রীচৈতন্যের প্রচারিত ভক্তিবাদ—বৈষ্ণবভাব্কতার দার্শনিক ভিত্তি—বিষ্ণব-দর্শনের মূলকথা—ঈশবের দ্বিধ ভাব—বৈধিভক্তি ও রাগামুগা ভক্তি—স্বকীয়া ও পরকীয়া রতি— পরকীয়ার লক্ষণ—বৈষ্ণবক্ষবিতায় মধ্র রতির ক্ষ্তি—উপসংহার।

বৈষ্ণবক্ষবিতা প্রাচীন বাংলাসাহিত্যের শ্রেষ্ঠ সম্পদ। ভাবের রূপাশ্রিত বাণীমূর্তিকেই যদি সাহিত্য বলি, তবে বৈষ্ণবক্ষবিতা যে উচ্চশ্রেণীর সাহিত্যস্ক্টি, সে বিষয়ে সংশয়প্রকাশের এতটুকু অবকাশ নেই। বৈষ্ণব্যুগের পূর্বেও বাংলাভাষায়

শার্রজিক ভূমিকা কাব্য কবিতার অভাব দেখা যায়নি—শাক্তদাহিত্য, শার্রজিক ভূমিকা শৈবদাহিত্য, নাথসাহিত্য কমবেশী আমাদের সকলেরই পরিচিত। কিন্তু ধর্মের মহিমাব্যাখ্যান ও কবিদের প্রচারধর্মি তার আতিশ্যহেতু উক্ত সাহিত্যের শিল্পর তেমন রসমণ্ডিত হয়ে উঠতে পারে নি। বৈশ্ববদাহিত্য যে ধর্মের সংস্রবমূক্ত, একথা বলছি না। কিন্তু বৈশ্ববক্বিরা সাম্প্রকায়িক প্রচার-উদ্দেশ্য অনেকটা বিশ্বত হয়েই তাঁদের কাব্য রচনা করেছিলেন। বৈশ্ববক্বিদের রচনার মর্মন্থলে মন্ত্যন্তদয়ের এমন একটারাগিণী ধ্বনিত হয়ে উঠেছে, যার আবেদন সার্বজনীন ও নিত্যকালীন।

বস্তুত বাংলাসাহিত্যের সত্যকারের জাগরণ বৈফব্যুগেই হয়েছিল। বৈফবগণ শর্মকে শিল্পকলার রসাভঃপুরে প্রতিষ্ঠিত করতে চেয়েছেন, আবার শিল্পকে ধর্মের

বৈষ্ণবকাব্য বাংলা গীতি-কবিতার আদিগঙ্গোত্রী কলিত জীবাত্মার সঙ্গে পরমাত্মার প্রেম-আনন্দ-সৌন্দর্যের লীলাবিভৃতি-ধারণার একটা স্বপ্লানন্দী উচ্ছাস—জীব-

হাদয়ের দিক্ হতে অচিন্ত্যের সাহজিক প্রেমের একটা স্বপ্নবিলাস। কবি ও ভক্তের, ধর্ম ও কবিতার এমন প্রমাশ্চর্য সমন্বয় সাহিত্যের ক্ষেত্রে খুব কমই চোধে পড়ে। বাংলা গীতিকবিতার আদিগঙ্গোত্রী হচ্ছে বৈশ্ববদাবলী—চণ্ডীদাস আর বিভাপতি বাঙালীর প্রেমতন্ত্রের স্মরণীয় কবি।

চণ্ডীদাস-প্রমুধ প্রেমিক কবির যে-ভাবস্থপ কাব্যের গোমুখীগুহায় অবরুদ্ধ হয়ে ছিল, প্রেমের সন্ন্যাসী প্রীচৈতক্তের আবির্ভাব তাকে বাংলার সমতল ভূমিতে সহস্রধারায় উৎসারিত করে দিল। তারপর কয়েক শত বৎসর ধরে বাংলাদেশের উপর দিয়ে বয়ে গেল প্রেমসংগীতের অজস্র প্রাবন। এত আনন্দ, এতথানি রস-

বিহলত। বাংলাদেশে এর পূর্বে আর কথনও দেখা
মহাপ্রভূ শ্রীটেতনা ও
বৈষ্ণবদাহিত্য

শ্রীটেতক্ত বাঙালীর অন্তর একেবারে জয় করে
নিয়েছিলেন। একদিকে প্রেমিক ভার্ক, অক্সদিকে ভক্তকবি—এই তুইয়ের
মণিকাঞ্চনসংযোগ হয়েছিল বলেই বাংলার বৈষ্ণবদাহিত্য এতথানি পরিক্রিভ,
এতথানি ব্যাপ্তিলাভ করেছিল।

পরমপুরুষ শ্রীকৃষ্ণ ও মহাভাবস্থরপিণী শ্রীরাধার নিত্যবুন্দাবনলীলাকে কেন্দ্র করেই বিপুল বৈষ্ণবপদাবলীসাহিত্য গড়ে উঠেছে। স্থাষ্টর আদিম লগ্ন থেকে জীব আর ঈশ্বরের মধ্যে যে-লীলা চলেছে, বৈষ্ণবের রাধাক্রফ তারই রূপক-আবরণ। সংগীতের ভিতর দিয়ে রূপ ও রসের মাধ্যমে, বৈষ্ণবকবিরা অক্ষয় ভূমানন্দের সঙ্গে আমাদের পরিচয় করিয়ে দেবার প্রশ্নাস পেয়েছেন। বৈষ্ণবসাহিত্যের সঙ্গে বৈষ্ণবধর্মের সংযোগ অবশ্রস্বীকার্য। তাই এ সাহিত্যের আলোচনা করতে গেলে ওই ধর্মের সহিত কিছুটা পরিচয় থাকা প্রয়োজন।

ভজিবাদ নিয়েই বৈষ্ণবধর্ম। এই ভজিবাদ যে থুবই প্রাচীন, সে-বিষয়ে সন্দেহ নেই। আরণ্যক ও উপনিষদের উপাসনাকাণ্ডের উপর ভজিমার্গ সংস্থাপিত। তবে 'ভক্তি' শন্দটি যে থুব প্রাচীন তা নয়। গীতার পূর্বে স্পষ্ঠত ভক্তিতত্ত্ব সম্বন্ধে কোথাও উপদেশ করা হয়নি। ভক্তি গীতার একমাত্র ও ভজিবাদ প্রকৃতপক্ষে গীতাই ভক্তিশাত্তের বেদ। ভারতে ভজিবাদ বিভিন্ন সময়ে বিভিন্ন রূপধারণ করেছিল। মধার্গের বৈষ্ণবধ্ম ভারতের দক্ষিণে

বিভিন্ন সময়ে বিভিন্ন রূপধারণ করেছিল। মধাযুগের বৈষ্ণবর্ধন ভারতের দক্ষিণে উৎপন্ন হয়ে রামাত্মজ ও মধ্বাচার্য কর্তৃক পরিপুষ্ট হয়েছিল। শ্রীগোরাঞ্চদেবের সময় এই বৈষ্ণবর্ধন নতুন আকারে নিরক্ষর জনসাধারণের হৃদয়ে সহজে প্রবেশনাভ করেছিল।

গীতায় জ্ঞানমার্গ ও কর্মমার্গ অপেক্ষা ভক্তিমার্গেরই প্রাধান্ত প্রতিষ্ঠিত হয়েছে।
ভক্তিধর্ম প্রেমের ধর্ম—মাত্র্যের ভূমানন্দপিপাত্র হৃদয়দেশই হল এর প্রতিষ্ঠাভূমি।
এ ধর্মে ভগবানের উপাসনার শ্রেষ্ঠ অর্থা হল অন্তরের
ভক্তিধর্মের প্রপ
প্রেম। ভক্তিধর্মের 'ভক্তি' কী? ঈশ্বরে প্রপাঢ়
অত্নবক্তি বা প্রেমই ভক্তি—'সা ভক্তি পরাত্মরক্তিরীশ্বরে'। জ্ঞানযোগী চায় পরাবিতার

নারা মুক্তি, মোক্ষ, কৈব্লালাভ করতে—বৈশ্বভক্তিবাদী চায় ক্রফদেবা, ক্রঞ্দদ —তাঁদের সাধ্যসাধনতত্ত্ব মুক্তি বা মোক্ষের কোনও স্থান নেই।

বহুশত বৎসর পূর্বে দক্ষিণভারতে ভক্তিধর্মের চরম বিকাশ ঘটেছিল। বেসর সাধু মহান্ত এই ভক্তিবাদ প্রচার করেছিলেন তাঁর। 'আলওয়ার' নামে প্রসিদ্ধিলাভ করেছেন। ভগবানকে স্বামীরূপে উপাসনা করা আলওয়ারদের প্রচারিত
ধর্মের একটি প্রধান বৈশিষ্টা। শ্রীচৈতক্সপ্রবর্তিত গৌড়ীয় বৈক্ষবধর্মের বিশিষ্টতা হচ্ছে
কান্তাভাবের ভন্দ- এতে 'কান্তাপ্রেম সর্বসাধ্যসার'। অনেকেই মনে করেন,
এই কান্তাভাবের সাধনমন্ত্র চৈতক্তদেব দাক্ষিণাত্য থেকেই লাভ করেছিলেন।

মহাপ্রভুর মতে প্রীকৃষ্ট একমাত্র উপাশু, তাঁর ধাম প্রীকৃদাবন। সেই বুন্দা-বনবাসিনীরা যে-মধুর ভাব নিয়ে তাঁকে ভজনা করেছিলেন, তা-ই প্রীকৃষ্ণের

প্রীচৈতন্যের প্রচারিত ভক্তিবাদ উপাসনা। এই ধর্মের নিশ্চিত প্রমাণ শ্রীমন্ভাগবত, এবং এর শ্রেষ্ঠ পুরুষার্থ হল প্রেম। প্রেমমার্গে ভজন, রাগামুগা ভক্তির প্রচার এবং প্রেমকে পুরুষার্থ বলে খীরুতি ভক্তি-

বর্মের ক্ষেত্রে মহাপ্রভু প্রীটৈত ন্তের নৃতন দান। অবশু দক্ষিণদেশের আলওয়ারদের প্রদর্শিত ভক্তিবাদ যে তাঁর উপর প্রভাব বিন্তার করেছিল সে-কথা অনস্থীকার্য। প্রীটৈত ন্তের প্রচারিত ভক্তিবর্মের সবচেষে বড়ো কথা হল, ভগবান প্রেমময়—তিনি রসম্বরূপ—'রসো বৈ সং'—প্রেমের দারাই ঈশ্বরের সঙ্গে জীবের মিলন সংঘটিত হয়। গৌড়ীয় বৈষ্ণবৃদ্ধের কাছে প্রেম সাধন নয়, সাধ্য—End in itself।

বৈষ্ণৰভাব্কতার পিছনে যে-দার্শনিক মতবাদ রয়েছে, এপানে তার কিছুটা আলোচনা করা যেতে পারে। পূর্বে বলা হয়েছে, বৈষ্ণবধর্ম আর বৈষ্ণবক্ষিতার

বৈক্ষবভাবুকভার দার্শনিক ভিত্তি কেন্দ্রহলে রয়েছেন একিঞ্চ ও এরাধা, এবং উভয়ের প্রেমলীলা সংঘটিত হয়েছে অপ্রাকৃত বৃন্দাবনধামে। স্তরাং রাধাকৃষ্ণ সম্পর্কে আমাদের কিছুটা ধারণা থাকা

আবশ্যক। বৈষ্ণব-ধর্ম-দর্শন ও কাব্যের এই কৃষ্ণ কে, আর রাধাই বা কে? উভয়ের স্বরূপপ্রকৃতি কী?

বৈষ্ণবদের কাছে কৃষ্ণ হচ্ছেন স্বয়ং ভগবান—'কৃষ্ণস্ত ভগবান স্বয়ং'। রাধিকা ভগবান শ্রীকৃষ্ণের 'হ্লাদিনী'-শক্তিরই প্রকাশ। স্বতরাং তাত্ত্বিক দৃষ্টিতে রাধাকৃষ্ণ অভেদাত্ম।। ভগবান সচিদানল। তিনি প্রতাপ, প্রজ্ঞা ও প্রেমের অনস্ত উৎস। উপনিষদে যিনি ব্রহ্ম, যোগীর নিকট যিনি প্রমাত্মা, বৈষ্ণবের দৃষ্টিতে তিনিই ভগবান। বৈষ্ণবভক্ত ঈ্পরের আনন্দময় সন্তার উপাসক। ভগবান হতেই যে নিধিল বিশ্বের দিকে দিকে আনন্দধারা উৎসারিত হচ্ছে, উপনিষদের

ঋষিরাও একথা উচ্চারণ করেছেনঃ 'রসো বৈ সং, রসং হেবায়ং লক্ষা আনন্দী ভবতী অব আনন্দায়তি'। ঋষিকবিদের দৃষ্টিতে ব্রহ্ম প্রমানন্দস্থরপ।

আনন্দময় দশ্বর লীলারস-আস্বাদনের জন্মই দিংগবিভক্ত হলেন—নিজেকে
বছতে পরিণত করলেন: 'স বৈ নৈব রেমে, তন্মাৎ একাকী ন রমতে। স
দিতীয়ম্ ক্রিছং—স অকাময়ত জায়া মে স্থাৎ'—সেই একমেবাদৈত রমণ-ইচ্ছায়
আপনাকে দিংগবিভক্ত করে পতি ও পত্নীর রূপ পরিগ্রহ করলেন। বৈফবদের
নিকট এই 'পতি'-ই পরমপুরুষ শ্রীকৃষ্ণ এবং এই 'পত্নী' হলেন পরাপ্রকৃতি
শ্রীরাধিকা।

ব্রন্ধবৈবর্তপুরাণেও বলা হয়েছে যে, শ্রীরাধা মূল প্রকৃতি-ঈশ্বরী, শ্রীকৃষ্ণের অর্ধাংশস্বরূপা—'মমার্ধাংশস্বরূপা তং মূল প্রকৃতিরীশ্বরী'। এই তথটিকে বিশ্লেষণ করলে দেখা যায়যে, শ্রীকৃষ্ণ ও রাধা—পরমাত্মা ও জীবাত্মার—মধ্যে স্বরূপত কোনো পার্থক্য নেই, এদের এককে বাদ দিয়ে অপরের উপলব্ধি সম্ভব নয়। যেহেতু লীলারস আস্বাদনের জন্মই ঈশ্বর আপনাকে বহুতে বিভক্ত করেছেন, সেহেতু জীবকে নিয়েই তাঁর শার্থত আনন্দ, আর পরমাত্মাকে নিয়েই জীবাত্মার অফুরজ্ আনন্দের আস্থাদন।

বৈষ্ণবর্ধর্ম ভিজিধর্ম হলেও এর অন্তর্নিহিত দার্শনিক ভাবনার এমন কতকগুলি বিশিষ্টতা রয়েছে, যার জন্তে বৈষ্ণবের ভিজিবাদ অন্তান্ত ধর্মসম্প্রদায়ের ভিজিবাদ হতে ভিন্নতর হয়েছে। এর প্রথম তত্ত্ব হল : 'ঈশ্বর পরম সম্পদ, পরমানদা'। এ আনন্দ জগতের সকল নরনারীর জন্তই সমানভাবে অপেক্ষা করে রয়েছে, এ আনন্দ বিলিয়ে দেবার জন্তে ভগবান একান্ত ব্যাকুল হয়ে রয়েছেন। কারণ, এ পথেই 'স্থেরপ রুফ করে স্থুপ আস্থাদন'। দ্বিতীয় তত্ত্ব হচ্ছে: তিনি নরনারীর মর্মলোকে আপুনাকে চিরপ্রকাশিত করে রেথেছেন, নরনারায়ণক্রপে নিত্য-বিরাজিত

রয়েছেন। তৃতীয় তবঃ জীবই যে কেবল সেই
বিষ্ণবদর্শনের

মূলকথা

নিত্যানন্দকে নিত্য চাইছে তা নয়, ওই নিত্যানন্দও
জীবকে ধরা দেবার জন্তে নিরন্তর ব্যাকুল। রসময় ঈশ্বর

ষধন প্রেমিক ঈশ্বর হলেন, তখন পৃথিবীর আনন্দণিণাদার্ভ নরনারীর মুখন্তী উজ্জ্বল হয়ে উঠল। তিনি আমাকে 'উদ্ধার' করে রুতার্থ করবেন, তা নয়,—আমাকে নিষ্ণেই যে তাঁর প্রেমানন্দলীলা, আমাকে ফেলে তাঁর তো চলে না। চতুর্থ তত্ত্ব ঃ তিনি যে কেবল মানবের বিশিষ্ট আত্মবোধের নিভূত দেবালয়ে আপনাকে প্রকাশ করেছেন তা নয়,—স্ত্রীরূপে, বন্ধুরূপে, পুত্ররূপে তিনি আমাদের প্রেম গ্রহণ করছেন এবং প্রেম বিলাচ্ছেন। পঞ্চম তত্ত্বঃ ভগবান 'রসো বৈ সং—দ এষ রসানাং রসতমঃ'—তিনি রস্থন, আনন্দস্বরূপ। মানবের সকল সম্বন্ধের ভিতর দিয়ে, সকল মাধুর্যের মধ্য দিয়ে তিনি আপনাকে রসরূপেই প্রকাশ করছেন।

বৈষ্ণবের প্রীকৃষ্ণ বৈদান্তিকের নির্গুণ ব্রহ্ম নন, তিনি স্বিশেষ ব্রহ্ম অর্থাৎ দৈশ্বর বা ভগবান। তাঁর ভাব দ্বিধি—ঐশ্বর্য ও মাধূর্য। একদিকে তিনি যেমন প্রতাপঘন,—অন্তদিকে তিনি প্রেমঘন। এ ফুটি ভাবের মধ্যে বৈষ্ণবেরা ভগবানের

ঈশবের দ্বিবিধ ভাব মধুর-ভাবেরই সাধক। সমগ্র বৈফ্বকবিতার মধ্যে আমরা এই মধুর-ভাবের আত্যন্তিক অভিব্যক্তিই দেখতে পাই। বৈফ্বসাহিত্যের 'রসপঞ্চক' ঈশ্বরের মাধুর্য-

ভাবের উপরেই প্রতিষ্ঠিত। মাধুর্যভাবে ভগবান আমাদের সধা, আমাদের পুত্র, আমাদের প্রাণপ্রিয়তম।

গৌড়ীয় বৈষ্ণবধর্মে ঈশ্বরভক্তিকে ত্র'ভাগে ভাগ করা হয়েছে— বৈধি ভক্তি ও রাগান্থগা ভক্তি। বিধিমার্গে-বেদমার্গে পদচারণ, শাস্ত্রের অন্তঞ্জাপালন, সমস্ত

বৈধি ভক্তি ও ভক্তি সমুদয় ধর্ম [ Ritual ] বর্জনের পথে অগ্রসর হয়ে আগারুগা ভক্তি

— 'সর্বধর্মান্ পরিতাজ্য মামেকং শরণং ব্রজ'—'গুদ্ধা

ভক্তি'তে পরিণত হয়। এই শুদ্ধা ভক্তিরই অপর নাম প্রেম বা রাগায়গা ভক্তি। বৈষ্ণবশাস্ত্রে প্রেম আর রাগায়গা ভক্তি সমার্থক শব্দ। এই শাস্ত্রে রাগায়গা ভক্তিকেই বলা হয় 'রতি'। রতি আবার পঞ্চবিধ—শান্ত, দাস্তু, স্বাৎসল্য ও মধুর।

রাগমার্গের ভক্তিই প্রীচৈতন্ত প্রচার করেছিলেন, এবং তাঁর প্রচারিত ধর্মই গৌড়ীয় বৈষ্ণবর্ধন নামে পরিচিত হয়েছে। উপরে কথিত পঞ্চবিধ রতির মধ্যে তার-তম্য রয়েছে। মধুর-রতিই শ্রেষ্ঠ। কান্তভাবে ভগবানের উপাসনাই হল মধুর-ভাবের লক্ষ্য। মধুর-রতিকে আবার ত্রভাগে ভাগ করা হয়েছে—স্বকীয়া ও

পরকীয়া। মধুর-রদের উপাসনায় ভগবান 'কান্ত'—ভক্ত
স্বকীয়াও পরকীয়ারতি 'কান্তা'। ভগবানকে কান্তভাবে ভজনা করার রীতি
এদেশে বহু প্রাচীনকাল থেকেই চলে আসছে। স্বকীয়া আরাধনায় ভগবান
ভক্তের পতি, আর পরকীয়া ভাবের সাধনায় তিনি ভক্তের উপপতি। বৈফবের।
গ্রহণ করেছেন পরকীয়া ভাবের ভজন। তাঁরা বলেন, 'পরকীয়া ভাবে অতি
রদের উল্লাস'। কিন্তু মনে রাথতে হবে যে, লোকিক জগতে এর স্থিতি নয়।
কারণ—'ব্রজ বিনা ইহার অন্তব্র নাহি বাস'।

প্রশ্ন হতে পারে, বৈষ্ণবেরা পরকীয়া ভাবের উপাসনা করেন কেন? উত্তরে

বলা যায়—সহস্র বাধা, সহস্র নিষেধ আর প্রতিমূহুর্তে হারাবার আশকা যেথানে, সেথানেই কান্তকান্তাপ্রেমের চরম ক্ষৃতি। পরকীয়া নায়িকা কে, তাহার লক্ষণ কী ? রূপগোস্বামী পরকীয়ার লক্ষণ নির্দেশ করতে গিয়ে পরকীয়ার লক্ষণ বলেছেন, যে-নারী অন্তর্গ অনুরাগবশে ইহলোক-পরলোক উপেক্ষা করে পরপুরুষে আত্মদর্শন করে, যে বহিরঙ্গ বিবাহাদি লৌকিক ধর্মের অপেক্ষা রাথে না—সে-ই পরকীয়া। এখানে উল্লেখ করা যেতে পারে, বৃদ্ধাবনে একমাত্র পুরুষ হচ্ছেন শ্রীকৃষ্ণ, আর সকলেই নারী। নিজেকে রমণীতে রূপান্তরিত না করলে ভক্তিধর্মে ভগবানের পথে অগ্রসর হওয়া যায় না।

বৈষ্ণবক্ষবিরা পরকীয়ারাগের প্রেক্ষাপটে শ্রীয়াধার এক অপূর্ব মূর্তি অঙ্কিত করেছেন। কৃষ্ণের সঙ্গে রাধিকার পূর্বরাগে মধুর-রতির প্রথম প্রকাশ। তারপর রাধারানীর জীবনে হয়েছে বিচিত্র ভাবপর্যায়ের ফ্চনা। অনুরাগ, আক্ষেপান্তরাপ,

বঞ্বকবিতায় মধ্ররতির ফুর্তি
প্র্রাগময়ী প্রীরাধা বাঁশীর শব্দ শুনে যে-কুম্থের চরণে
নিজেকে সমর্পন করেছেন, ভাবসম্মেলনে সেই অথিলরসামৃত্যুতিকেই নিজের
ক্ষমেদিরে প্রতিষ্ঠিত করেছেন।

'ভাবসম্মেলন' বস্তুতপক্ষে মহামিলন—'Becoming one with God—'Self-mergence in the principle of Love and Life'। এই ভাবসম্মেলনের জগতে বিরহ নেই, বিচ্ছেদ নেই, রয়েছে
নিত্যকালের মিলন। হৈতবাদে যে-প্রেমলীলার স্থচনা
অবৈততত্ত্বই তার সমাপ্তি। বৈষ্ণবের মতো আর কেউ ভগবানকে এমনভাবে
নিজের আত্মার আত্মীয় করে নিতে পারে নি—বাঙালী-বৈষ্ণবক্ষির কাব্যে
দেবতা আর প্রিয়তম একাকার হয়ে গিয়েছে।

## আক্তপদাবলীপাঠের ভূমিকা

[রচনার সংকেতস্থাত্ত ও প্রারম্ভিক ভূমিকা—শাক্তপদাবলীর জনপ্রিয়তা—বৈক্ষবপদাবলী ও শাক্তপদাবলী—শাক্তসংগীতের বিষয়বস্তু ও রসরপতা-বিচার—তত্তপ্রধান হইলেও শাক্তপদাবলী জীবন-রসাপ্রিত গীতিকবিতা—শক্তিতত্ত্ব—সাধনতত্ত্ব—শাক্তপদাবলীর কবির সাধনা দিব্যভাবের সাধনা—দেহতত্ত্ ও কুণ্ডলিনীযোগ—শাক্তপদাবলীর কবিসম্প্রদায়—রামপ্রমাদ—কমলাকাস্ত—গোবিন্দ চৌধুরী—মহারাজ্ মহাতাবিচাদ—দাশর্থী রায়—মুকুন্দ দাস—উপসংহার ]

শাক্তপদাবলী বাংলাসাহিত্যের মূল্যবান সামগ্রী। এই অপূর্ব গানগুলি এক অনির্বাচ্য ভাবায়ভূতির উদ্বোধক, ভক্তিরসসঞ্চারক, অনাবিল-আনন্দদায়ক।
বহুকাল ধরিয়া এই মহামূল্য ঐশ্বর্য অধ্যাত্মজীবনের
অন্তরালে প্রচ্ছন ছিল। আঠারো শতকের শক্তিসাধক
কবিগণ আশ্বর্য সাধনশক্তিবলে 'হাদিরত্নাকরের অগাধ জলে' ভুব দিয়া এই রত্ন
আহরণ করিয়াছেন। সংগীতের দেশ এই বঙ্গভূমিতে ভক্তিরসাশ্রিত শাক্তপদাবলী

জন্মলগ্ন হইতে শাক্তপদাবলীর অশেষ জনপ্রিয়তা সকলেরই দৃষ্টি আকর্ষণ করে। কেবলমাত্র সাধক নয়, তৎকালীন রাজামহারাজা, জমিদার, সমাজের অভিজাতশ্রেণী, সাধারণ মান্ত্র সকলেই ইহার প্রতি আরুষ্ট হইয়াছিলেন। এমন কি, সেই অস্থলের রুচিবিকৃতির বুগে কবিওয়ালা, ট্রগ্লাগায়ক, পাঁচালিকার,

শাক্তপদাবলীর জনসাধারণের রস্পিপাসা পরিত্প্ত করিবার জনপ্রিয়ত। উনিশ শতকের ইংরেজী শিক্ষা এদেশের বহুতর সংস্কারকে অন্ধ-

কুসংস্বার বলিয়া গণ্য করিয়াছে। পাশ্চান্তা শিক্ষায় শিক্ষিত 'ইয়ং বেঙ্ল' এদেশে প্রচলিত যে-কোনো আচারকে কুৎসিত, যে-কোনোপ্রকার সাহিত্যকে প্রাম্য বলিয়া নাসিকাকুঞ্চন করিয়াছেন। কিন্তু এহেন সাংস্কৃতিক বিপর্যায়র রুগেও শাক্তগানগুলি জনপ্রিয়তা হারায় নাই। মাইকেল মধুস্দন দত্ত, নবীনচন্দ্র সেন, গিরিশচন্দ্র ঘোষ প্রমুথ কবি ও নাট্যকার সাগ্রহে শক্তিবিয়য়ক কবিতা ও গান রচনা করিয়াছেন। স্বাধীনতা-আন্দোলনের পটভূমিকায় শাক্তসংগীতের নব-রূপান্তর বাঙালীর জাতীয় জীবনে বিপুল প্রেরণার সঞ্চার করিয়াছে। ক্ষীরোদ গাঙ্গুলীর 'না হইতে মা গো বোধন তোমার ভেঙেছে রাক্ষ্য মঙ্গলঘট', অথবা চারণকবি মুকুলদাসের 'জাগো গো জাগো গো জননী' এদেশের সংখ্যাতীত নরনারীকে স্বদেশপ্রেমের পুণ্যমন্ত্রে দীক্ষিত করিয়াছে। অগ্নির্গের কবিবিদ্যোহী নজকল ইসলাম পর্যন্ত এই জাতীয় গান রচনা করিয়াছেন।

শাক্তপদাবলীর এতথানি জনপ্রিয়তার প্রধান কারণ, মুখ্যত ধর্মাশ্রমী হইলেও এই গানগুলি জীবনরসাথিত গীতিকবিতা। শৃদার বা আদিরসের ক্লপায়ণহিসাবে বাংলাকাব্যসাহিত্যে বৈফবপদাবলীর তুলনা হয় না। কেবল শৃদার-রস কেন, সখ্য বাংসল্য প্রভৃতি রসের প্রকাশহিসাবেও বৈফবকবিতাকে সত্যই অতুলনীয়

বৈঞ্চবপদাবলী ও শাক্তপদাবলী বলা যাইতে পারে। বৈষ্ণবৃদ্ধব্যের ললিতমধুর ভাষা, সংগীতস্পন্দিত ছন্দ ইংাকে সাহিত্যসংসারে চিরছের আসনে প্রতিষ্ঠিত করিয়াছে। সর্বোপরি, তত্ত্বকে প্রজ্ঞর রাখিয়া, নিবিড় ইন্দ্রিয়াহভূতির মধ্য দিয়া, বৈষ্ণবৃদ্ধিতা

এমন একটি অনুপম সৌন্দর্যলোকে, কামস্পর্শবিরহিত অনাবিল প্রেমের রাজ্যে উঠিয়া গিয়াছে, যাহার আবেদন শুধু বিশেষ একটি ধর্মীয় গোষ্ঠি বা গণ্ডীর মধ্যে সীমাবদ্ধ থাকে নাই—সর্বস্তরের সাধারণো ব্যাপ্তিলাভ করিয়াছে।

তুলনায় শাক্তনংগীতের আবেদন হয় তো এতথানি ব্যাপক নয়। শাক্ত-পদাবলীতে তত্ত্বের স্থরটি উচ্চপ্রামে বাঁধা, সাধনতন্ত্রীয় ইংগিতগুলি অতিশয় স্থল্পষ্ট —তত্ত্বকে গোপন রাথিয়া কেবল বিশুদ্ধ কাব্যস্টির প্রয়দও ইহাতে নাই। শ্রুতিরঞ্জন ভাষার লালিত্য কিংবা বিচিত্র ছন্দোভলিমার অন্তরণনও শাক্তসংগীতে তেমন অন্তত্ত হইবে না। তথাপি এদকল পদের আবেদন চিত্তম্পর্শী—মেহেতু মানবজীবনের বিশেষ একটি আকৃতি ইহাদের মধ্যে আন্তরিকতার সহিত বাণীবদ্ধ হইয়াছে। অধ্যাত্মজীবনের বছবিচিত্র অভিজ্ঞতার সংবাদে, পারিবারিক আনন্দবেদনার কাব্যায়নে এই সংগীতগুলি নিঃসন্দেহে জীবনাত্মগ ও হুদয়গ্রাহী। শাক্তপদকর্তাগণ নিজেদের অন্তত্ত্বির কথা বিবৃত করিতে গিয়া স্থপকল্পনার জগতে পদচারণ করেন নাই, একান্ত বাস্তব পৃথিবীর হাদিঅশ্রু-আন্দোলিত জীবন, সমাজকেন্দ্রিত সংসার আর গৃহপ্রাহণ লইয়া তাঁহারা মানবীয় তথা পারমার্থিক আশা-আকাক্ষার গান রচনা করিয়াছেন; পবিত্র ভাব ও ভক্তির স্পর্শ দিয়া তাঁহারা মান্ত্রের ধূলিধূদর জীবনে অধ্যাত্মলোকের মণিত্যতি বিচ্ছুবিত করিয়াছেন।

শক্তিবিষয়ক গানগুলির বর্ণনীয় বিষয় মুখ্যত তিনটি—[১] ভগবতীর লীলা; [২] শক্তিত্ব; এবং [৩] শক্তিসাধনার তব্ব। ভগবতীর লীলামূলক

গাঁন 'আগমনী' ও 'বিজয়া'। এগুলিতে প্রমেশ্বরীর শাক্তনংগীতের বিষয়বস্তু ও রসরপতা-বিচার যুগে প্রাশক্তি ইচ্ছাপ্রকাশ করিয়াছিলেন—আমি মা

মেনকার কন্তা হইয়া হিমরাজগৃহে জন্ম লইব ; সেই অদীকারবশে দক্ষজতত্ব ত্যাগ করিয়া তিনি হইলেন হিমরাজত্হিতা উমা, মা হইলেন মেনকা। মমতাময়ী জননী ও কন্থাসন্তানকে আশ্রয় করিয়া যে-মধুমান বাৎসল্যের প্রকাশ ঘটিল, 'আগমনী' ও 'বিজয়া'-অধ্যায়ের গানগুলি সেই রসে আগুন্ত অভিষক্ত । জননীর অগাধ স্নেছ ও বংসলম্বভাবপ্রস্থত উৎকণ্ঠা, পিতার ভালোবাসা আর প্রতিবাসীর নির্মল মমত্ববোধের স্পর্শে অধিকাংশ গান সঞ্জীবিত। স্নেহাতুর মাতৃহদয়ের নিপুণ বিশ্লেষণে, পারিবারিক চিত্রের উদ্ঘাটনে, সামাজিক রীতিনীতির উদ্মোচনে শাক্তকবির রচিত 'আগমনী' ও 'বিজয়া' গান বাঙালীর পরম-আম্বাদনীয় সামগ্রী হইয়া উঠিয়াছে। জীবনের চিত্র দেখিয়া কবিগণ জীবন-আলেখ্য অফন করিয়াছেন। এই জীবনরসই শাক্তপদাবলীর স্বচেয়ে বড়ো আকর্ষণ। মাতৃষ এখানে নিজ হদয়ের প্রতিবিম্বন দেখিয়া মুগ্ধ হয়।

'আগমনী' ও 'বিজয়া'-সংগীতের ভাবের হুয়ার অতিক্রম করিয়া শক্তিত্ব ও সাধনতত্ত্বের রাজ্যে প্রবেশ করিলে কাব্যবোদ্ধা পাঠকের মনে প্রশ্ন জাগে—তব্ব এখানে রসোত্তীর্ণ ইইয়া উঠিয়াছে কী? এখানে মেহাতুরা মায়ের ক্রন্দন নাই, অশ্রুক্ত্র কণ্ঠধ্বনি নাই; আর্ত সন্তানের প্রতি অলক্ষ্যচারিণী মাতার মেহাত্মভবের অভিব্যক্তি আছে কিনা, তাহাতেও সংশ্বর রহিয়াছে। সাধনার এই উচ্চভূমিতে শক্তীশ্বরী 'উমা'ই জননী, সাধক হইলেন ভক্তদল বা কবিসন্তান। সন্তান কাঁদিয়া সারা হয়, মা সাড়া দেন না, ভাবলোকবিহারিণী হইয়া মৃক ও বধিরের মতোই যেন তাঁহার রহস্ত্রময় অবস্থান। সাধনমঞ্চে স্বগত ভাষণের ক্রায় ভক্তের সীমাহীন আর্তি, অশান্ত ক্রন্দন একটি সকরণ মূর্ছনা স্ঠি করে। কিন্তু ব্যাকুল হৃদয়ের আর্তনাদে যে-বাণী ক্রিতে হয় তাহা শিল্পসংগত কবিতা, না অবিমিশ্র তত্ত্ব ?

শাক্তপদাবলী যে তত্তপ্রধান ইহাতে কোনো সন্দেহ নাই। বৈফবপদকর্তার মতো 'লীলাশুক' হইয়া রাধাক্বফকুঞ্জলীলাদর্শন ও আস্থাদন অথবা কেবল উপাস্থের নামকীর্তন করা শক্তিসাধকের লক্ষ্য নয়। শাক্ততন্ত্র সাধনশাস্ত্র, বিশেষ প্রণালীতে পূজা, জপ ও যোগসাধন করাই শাক্তের উপাসনা। বাণীবিলাস নয়, সিদ্ধিলাভের

জন্ম ক্রিয়াই তাহার আচরণীয়। অবশ্য পূজাঅন্তে তত্তপ্রধান হইলেও শাক্তপদাবলী জীবনরদান্ত্রিত শীতিকবিতা ক্রাস, মুদ্রা প্রভৃতির তুলনায় তাহা নিতান্তই গৌণ।

ক্রিয়াযোগসারে কবিত্বের স্থান নাই। ভবের আসা পাশা ঘাঁহাদের খেলিতে হয়,
সাধনরূপ প্রাব্থেলায় ঘাঁহাদের মন, চতুর্দলে ফাঁদ পাতিয়া তারাপাখী ধরিবার
কৌশল শিক্ষা করাই ঘাঁহাদের কাজ, তাঁহাদের কবিত্ব করিবার অবসর কোথায় ?
উপরম্ভ জীবন ঘাঁহাদের পিষ্ট, বেগার খাটিয়া, কলুর বলদের মতো পাক খাইয়া,
ঝাজনার দায়ে গারদে আটক থাকিয়া ঘাঁহাদের অনম্ভ ফ্রণাভোগ করিতে হয়,

সৌন্দর্যবিলসিত কল্পক্ত তাঁহাদের জন্ম নয়। তাঁহারা বিপন্ন, আশ্রমভিধারী; মাতৃরুপাপ্রার্থী—মাতৃক্রোড় ও মাতার চরণ তাঁহাদের শেষ আশ্রয়। কিন্তু এই ज्यु, **এই क्रियार्याण**, এই বেদনাथित औतरन माञ्চतरा भारत लहेतात चाकृजित মধ্যেই শাক্তপদাবলীর কবিত্ব। রুঢ় বাস্তবের পটভূমিকা, অতিপরিচিত দুখাবলীর ক্লপক, প্রাত্যহিক জীবনের হাসিকানা—সমন্তকিছু মিলিয়াই তত্ত্বগংবলিত এই ধর্মসূলক কবিতাগুলিকে রসমণ্ডিত করিয়াছে। ক্ষুদ্রায়তন পদগুলিতে কবিব্যক্তির ক্রদয়ের উত্তাপ আমরা সর্বক্ষণ অনুভব করি। জননীর উদ্দেশ্যে কাতর সন্তানের আত্মগত ভাষণ, মাতার প্রতি সহস্র অনুযোগ-অভিযোগ, মায়ের উপর অবিচল নির্ভরশীলতা এসব কবিতায় চমৎকার বাণীমূতি লাভ করিয়াছে। ভক্তের সকল কথাই যেন অন্তরের গভীরতম প্রদেশ হইতে উৎসারিত। স্বদয়ের অকুত্রিম আতি নিরলংকার ভাষাতেই প্রকাশিত হইয়াছে। শাক্তপদাবলীর অন্তর্নিহিত ভাবের আন্তরিকতা ও সহজ সরল প্রকাশভঙ্গি সতাই চিত্তাকর্ষক। একজন স্বধী সমালোচকের মতে: 'Its treatment of the facts of religious experience is not the less appealing, but all the more artistic. because it is so sincere and genuine, because it awakens a sense of conviction in ourselves. The temper is essentially that of a secular lyric.' [ডক্টর স্থশীলকুমার দে ]

শক্তির সাধক জগতের মূল পরম-কারণকে মাতৃরূপে কল্পনা করিয়াছেন। পুরুষ-কারণ-বাদিগণ যেখানে ইঁহাকে অব্যক্ত, নিরূপাধি, গুণাতীত, অচিন্তা ব্রহ্মরূপে কল্পনা করেন, এবং সেই ব্রহ্মকেই স্টির মূল, স্থিতির ধারক, প্রলয়ের অধিক্রতা

বলিয়া জ্ঞান করেন, শক্তিসাধকেরা সেখানে ইঁহাকে জননীরূপে সন্দর্শন করেন। পরাপ্রকৃতিও তাঁহাদের মতে অব্যক্ত অচিন্তা। এই অবস্থায় তিনি নাম ও রূপের অতীত, কেবল নিত্য, চিংস্বরূপা। আবার, এই নির্গুণ পরাপ্রকৃতি হইতেই সপ্তণাত্মক রূপজগতের স্কৃত্তিঃ 'মহত্ত্ত্বাদিভূতান্তঃ ত্বয়া স্কৃতিমিদং জগং' [মহানির্বাণ্ডল্প ]। তাই শাক্তপদাবলীর কবি বলেনঃ

'কে জানে মা তব তত্ত্ব, মহৎ-তত্ত্-প্রস্বিনী,
মহতে ত্রিগুণ দিয়া নিগুণা হলে আপনি।
তুমি চিৎ-অভিমুখী কার্যহেতু চিৎ-বিমুখী
চিদানন্দে পিছে রাখি চিন্তানন্দে উন্মাদিনী।'—রিস্কচন্দ্র রায়
থিনি নির্বিকার হইরাও স্বিকারে এই স্কপজ্গতের মধ্যে প্রকাশিত হন,

তিনিই আবার জীবদেহের মূলাধারে কুগুলিনীশজিরূপে বিরাজ করেন। এই কুগুলিনী সাধ্বিবলয়ারুতি, ইনিই জীবের খাসোচছ্লাস, প্রাণশজি। আধার-কমলে ভুজনিনীর মতো তিনি স্থা রহিয়াছেন। অভ্ত তাঁহার দীপ্তি। এই কুগুলিনীই নাদশজি, অতি মধুর নাদ তুলিয়া তিনি শরীরয়য়ে লীলা করিয়া চলিয়াছেনঃ

'শরীর শারীরয়ত্তে স্বয়াদি তারতন্তে গুণভেদ মহামত্তে তিনগ্রাম-সঞ্চারিনী।'

—মহারাজ নন্দুমার

নিগুণি ব্রহ্মমনী মা সগুণ হইরা এই বিশ্বসংসারে লীলার মাতিরাছেন। সেযেমন বিচিত্র তেমনি রহস্তসমাবৃত। তিনি কখনো পুরুষ সাজিতেছেন, কখনো
প্রকৃতি হইতেছেন; কখনো দল্লদলনীরূপে মহিষমর্দিনী, চামুণ্ডা, বগলারূপে
আবিভূতি হইতেছেন; কখনো বোড়শী বা ভ্বনেশ্বনী-রূপ-ধারণ করিয়া জননীর
ভাষ বিশ্বপালন করিতেছেন; কখনো-বা 'কালভয়হারিশী'-মূতিতে ভক্তকে
বরাভয় দান করিতেছেন। বিরাট বিশ্বে 'ইচ্ছাময়ী' 'লীলাময়ী' মহামায়ার কভ
থেলাই না চলিতেছে:

'রেপেছ নিধিল বিশ্ব আনন্দের বাজার সাজায়ে,
আবার আপনি থেল সে-বাজারে পুরুষ-প্রকৃতি হয়ে।…
আপনার মায়ায় আপনি তুমি যাতায়াত কর বারস্বার,
আবার নিজে বুঝ না নিজের মায়া, এমনি তোমার মায়ার বিকার।

—গোবিল চৌধুরী

এই মহামায়া অবিভারপে জীবকে মোহগ্রস্ত করিতেছেন 'তিনিই আবার বিভারপে জীবের মোহবন্ধ ছিন্ন করিতেছেন। আবার, তিনিই পরিতৃ্থ হইরা জীবকে ভুক্তি ও মুক্তি প্রদান করিতেছেন ঃ

অবোধিতা দৈব নৃণাং ভোগস্বর্গাপবর্গদা॥' — মার্কণ্ডের চণ্ডী
সাধক সাধনার মধ্য দিয়া এই শক্তির স্বরূপ ব্ঝিতে বা ইংলকে আয়ত
করিতে চেষ্টা করেন। সাধারণ ভক্ত দেবীর বিবিধ মৃতির পূজা ও ধ্যান করিয়া
সাধনতত্ব
তাঁহাকে তুই করেন, মায়ের প্রসাদে ঐহিক ভুক্তি ও

পারমার্থিক মুক্তি অর্জন করেন। কেহ কেহ আবার স্থভাবালুযায়ী বামাচারমতে শ্বসাধন, চিতাসাধন, পঞ্চ-ম্কার-সাধন করিয়া সিদ্ধিলাভে সচেষ্ট হন। আবার, কেহ অতি কঠিন যোলপন্থা-অবলম্বনে দেহস্থ কুণ্ডলিনীশক্তিকে উদ্বোধিত করিয়া ষট্চক্রভেদপূর্বক সহস্রারে পরমশিবের সহিত আপনার যোগসাধন করেন। এই গুলিই তান্ত্রিক সাধনা—পশুভাব, বীরভাব বা দিব্যভাবে সাধকগণ এই সাধনা করিয়া থাকেন।

উক্ত ভাবত্রের মধ্যে পশুভাবের সাধনা—বেদাদি আচারক্রমে সংযম, অভ্যাস ও ভগবড়ক্তিলাভের সাধনা। নিয়মনিষ্ঠাপূর্বক দেবীর পূজা, নিত্যনৈমিত্তিক কর্মাদি শম্পাদন প্রভৃতি এইরূপ সাধনার অন্ধ। বীরভাবের সাধনা আরো কঠিন এবং নিহিতার্থবাঞ্জক। বাঁহারা মহাবলশালী, নির্ভীক, সবলহাদয় তাঁহারাই এই সাধনার অধিকারী। পূল পঞ্চ-ম-কার মত্ত-মাংস-মংস্ত-মুদ্রা ও মৈথুন এই সাধনার অন্ততম অন্ধ। উপযুক্ত অধিকারী ব্যতীত ইহার অন্তর্নিহিত তাৎপর্য কেহ উপলব্ধি করিতে পারেন না। ইহার কলে তাব্রিক-বামাচার-সাধনার প্রকৃত আদর্শ বুঝিতে না পারিয়া অনেকেই উহার প্রতি কটাক্ষ করিয়া থাকেন। বীরভাবের সাধন-সোপান অভিক্রম করিয়া দিব্যভাবে পৌছিতে হয়। দিব্যভাবের শক্তিসাধনা এক মহৎ আদর্শে অন্থ্রানিত, ইহা দিব্যগুণসম্পন্ন। তন্ত্রেও ইহার ভূয়্সী প্রশংসা পরিদৃষ্ট হয়—'অতিসৌন্দর্যং দিব্যভাব্য্ (ফুদ্র্যামল)। ইহাই ভাবত্রের মধ্যে শ্রেষ্ঠ।

শাক্তপদাবলীতে যে শক্তিসাধনার পরিচয় পাওয়া যায় তাহা অতিস্থলর দিব্যভাবের উপর প্রতিষ্ঠিত। তুল ইন্দ্রিরবিক্ষোভকে প্রশমিত করিয়া এক মহান ভাবের রাজ্যে সাধক উপস্থিত হন। এরপ অবস্থায় সাধক জিতেন্দ্রিয়, বীর্যশালী, স্থেত্থে সমজ্ঞানী। তাঁহার চোধে ভেদাভেদ লুপ্ত হইয়া যায়, কাহারো প্রতি

শান্তপদাবলীর কবির সাধনা দিবাভাবের দাধনা পূজা নয়, ধাতু-পাষাণ-মাটির তৈরী প্রতিমার পূজা নয়,

ঢাকের বান্তে, ডাকের গহনায় সাজাইয়া পূজা নয়—প্রকৃত পূজা নিভূত ছদয়ের ব্যাপার—মানসন্ধান, মানসধ্যান, মানসপূজাই শ্রেষ্ঠ পূজা। আনন্দমুদিত সাধকের কর্প্তেখন এই উপলব্ধির বাণী উচ্চারিত হয়:

'মন তোর এত ভাবনা কেনে।

একবার কালী বলে বসরে ধ্যানে॥

জাঁকজমকে করলে পূজা অহংকার হয় মনে মনে।
তুমি লুকিয়ে তারে করবে পূজা জানবে না রে জগংজনে॥
ধাতু-পাষাণ-মাটির মৃতি কাজ কি রে ভোর সে গঠনে।
তুমি মনোময় প্রতিমা গড়ি বসাও ছদিপদ্মানন।

শাক্তপদাবলীর অন্তর্নিহিত সাধনতত্ত্বের কথা এই মহান দিব্যভাবের কথা। তাই প্রতি-মুহুর্তে কবি স্মরণ করাইয়া দেন, ত্বল মূর্তি মায়ের স্থাপ নয়—'ওজার-মূরতি রে মন জান না কি উহারে ?' এখানে সাধকের দীক্ষা মনোদীক্ষা, সাধকের তীর্থস্পান মনত্রিবেণীর সংগমস্পান, পূজা মানসপূজা। বাহ্পপূজা ও অসংখ্য বিধিনিষেধের গণ্ডী উত্তীর্ণ হইয়া দিব্যমন্ত্রী তথন মানসিক ধর্মায়ভবের রাজ্যে প্রবেশ করেন। দেহই তথন তাঁহার সাধনীয়। তিনি তথন এই সত্যটি অন্তর্ভব করিতে থাকেন যে—'ত্রৈলোক্য যানি ভূতানি তানি স্বাণি দেহতঃ' [শৈবসংহিতা]। শক্তি এই দেহভাণ্ডেই রহিয়াছেন, মানবের প্রম সত্য এই দেহের অভ্যন্তরেই বিরাজ করিতেছে। শক্তিলাভ করিতে হইলে বাহিরে যুরিয়া মরিতে হইবে না, দেহেই তাহার সন্ধান মিলিবে:

'আপনারে আপনি দেয়, যেও না মন কারো ঘরে, যা চাবে এইখানে পাবে, খোঁজ নিজ অন্তঃপুরে।'

—কমলাকান্ত

দেহকে সাধনীয় জ্ঞান করিয়া শক্তিসাধকগণ এই দেহযন্ত্রটিকে স্ক্ষভাবে বিশ্লেষণ করিয়াছেন। দেখিয়াছেন, দেহস্থ বহুসংখ্যক নাড়ীর মধ্যে ইড়া, পিদলা ও স্ব্যা—এই তিনটি নাড়ীই প্রধান। তরাধ্যে আবার ইড়া-পিল্লার মধ্যবর্তী স্ব্যাই সাধকজনের প্রধান লক্ষ্য: এই স্লেম্মা-নাড়ীতেই দেহের ষট্চক্র [মূলাধার, স্বাধিষ্ঠান, মণিপুর, অনাহত, বিশুদ্ধাধ্য ও আজা] অবস্থিত। উক্ত ষ্টচক্রের উপরে ব্রহ্মরয়ে একটি দেহতত্ব ও কুগুলিনীযোগ সহস্রদল পদ্ম অধোমুখী হইয়া বিরাজ করিতেছে। এই পদ্মেই পর্ম রমণীয় শিবপুরী। পরম শিব শবাকারে এখানে অবস্থান করিতেছেন। কুণ্ডলিনীশক্তি সার্ধতিবলয়াকারে নিজিতাবস্থায় রহিয়াছেন মূলাধারে। এই স্বয়্থা কুওলিনীকে উদ্বোধিত করিয়া ষট্চক্রের মধ্য দিয়া সংস্থারে প্রম-শিবের সহিত যুক্ত করাই কুওলিনীযোগ। এই যোগজিয়াই দিবামন্ত্রীর সাধন। এতেন যোগের সিদ্ধিপ্রভাবে জীব প্রকৃতপক্ষে শিবের সহিত মিলিত হন—এ যোগানন্দের তুলনা নাই। তখন জীববৃদ্ধি লোপ পায়, এক অনির্বচনীয় আনন্দান্তভূতির মধ্যে সমস্ত-কিছু একাকার হইয়া যায়। শিব ও শক্তির মিলনদঞ্জাত এই আনন্দরণ অমৃতকে শাক্তসাধকগণ বলেন 'সামরস্ত্র', এই সামরস্ত্র-আশ্বাদনের অন্তত্তি সীমাবদ ভাষায় প্রকাশের অতীত। সাধক শুধু আভাদে-ইংগিতে ইহা বুঝাইতে চেষ্টা করেন:

মজিল মনভ্ৰমরা কালীপদ নীলকমলে।
যত বিষয়মধু তুচ্ছ হৈল কামাদি কুসুম সকলে॥

চরণ কালো ভ্রমর কালো কালোয় কালো মিশে গেল। দেখ, স্থতঃথ সমান হোল আনন্দ্সাগর উথলে॥

—কমলাকান্ত

শাক্তপদনিচয়ে এই শক্তিতত্ত্ব ও সাধনতত্ত্ব অতি সহজ সরল ভাষায়, অতি-পরিচিত দৃশ্যাবলীর রূপকের মাধ্যমে বাণীবদ্ধ হইয়াছে। এখানে উপাস্থা আনন্দময়ী জননী, উপাসক ভক্তসন্তান। লৌকিক বাৎসল্য ও প্রতিবাৎসল্য-রসের মধ্য দিয়া এই উপাসনা দিব্য ভক্তিরসের স্তরে উন্নীত হইয়াছে। শাক্তিসাধনা শুফ तमहीन छात्मत माधना नय, छात्वत माधना, तत्मत माधना-चानल हेशांत माधा, আনন্দই ইহার সিদ্ধি। সকল তত্ত্ব ছাপাইয়া শাক্তপদাবলীর মধ্যে এই আনন্দান্তব গীতময় বাণীমূর্তি লাভ কবিয়াছে। ইহাতে ভাব ও যোগের, তত্ত্ব ও রদের युक्तवनी तिष्ठ श्हेगाह ।

কত কত কবি শাক্তসংগীত রচনা করিয়াছেন। অষ্ট্রাদশ শতাব্দীতে প্রায় শতেক কবি এই গান রচনা করিয়া মায়ের চরণে ভক্তির নৈবেছ নিবেদন कित्रशास्त्र । माधककित तामश्रमाम, कमनाकान्त्र, शाविन दिनेषुत्री, महातान कृष्ण्टल, जामकृष्ण, (मण्यान जघूनाथ जाय, नमकिएमाज, শাক্তপদাবলীর कविख्यांना इक ठीकूत, देशांशायक निध्वांतू, हें छा। पि কবিদল অনেকেই শক্তিবিষয়ক গানে প্রাণ ঢালিয়া দিয়াছেন। रैंशामित माधा कि मिक्ष माधक, किश मूम्कू, किश विक्षीत, किश-वा कितन कित। এসকল কবির মধ্যে লোকবিশ্রুত শক্তিসাধক রামপ্রসাদের নাম স্বাত্রে

তান্ত্রিক সাধনতত্ত্বের মহাভাবকে হৃদয়ের রঙে অন্তরঞ্জিত করিয়া রামপ্রসাদই সর্বপ্রথম অতি গোপনীয় শাংকরী বিভাকে ছন্দিত ভাষায় রূপদান করিয়াছেন। যে-তত্ত্ব গুরুমুখী ছিল, সংস্কৃতের জটিল বন্ধনে আবদ্ধ ছিল, তাহাকে সাহসভরে রামপ্রসাদ বাংলাভাষায় সংগীতে প্রকাশ করিলেন। ভক্ত রামপ্রসাদের কৃতিত্ব এইথানেই। তাই তাঁহাকে বলা হয় 'শাক্তসংগীতের বামপ্রদাদ আদি-গঙ্গোত্রী'। পার্থিব লোকজীবনের মান-অভিমান মিশাইয়া, ভক্তিচন্দনের প্রলেপে তিনি যে-সংগীতগুলি রচনা করিয়াছেন তাহার তুলনা নাই বলিলে অতিশয়োক্তি করা হয় না। মায়ের প্রতি তাঁহার যেমন 'টান', তেমনি জোর। মাকে তিনি সম্পূর্ণ জানিয়াছেন, তাঁহার স্বরূপ ধরিতে পারিয়াছেন। তাই রামপ্রসাদের শক্তি স্বতন্ত্র, ভাগবতী উপলব্ধির প্রকাশভঙ্গি স্বতন্ত্র। চিরাগত

পদ্ধতিতে মাতৃরূপে তিনি বন্দনাধ্যান করেন নাই, ওই রূপের বর্ণনা করেন নাই। জগজ্জননী রূপে ও স্বরূপে তাঁহার অন্তরলোকে যে-ভাবে মূর্তিধারণ করিয়াছেন তাহাকেই নিজস্ব ভাব ও বাণীর মাধ্যমে রূপায়িত করিয়াছেনঃ

'ঢলিয়ে ঢলিয়ে কে আদে, গলিত চিকুর আসব-আবেশে।'

এতেন বিস্মাবহ মনোমোহিনী মাতৃমূর্তি মাটি দিয়া নির্মাণ করা সম্ভব নয়,— 'মনোময় প্রতিমা' সাধকের মনের স্প্রী। তাই তো তিনি বলেন:

> 'মাষের মূর্তি গড়াতে চাই মনের ভ্রমে মাটি দিয়ে, মা বেটি কি তেমন মেয়ে, মিছে ঘাটি মাটি নিয়ে।'

রামপ্রসাদের ভক্তিতে, সাধনপন্থায় সর্বত্রই আমরা লক্ষণীয় একটি স্বাতন্ত্র্য দেখিতে পাই। অন্তরন্ধতা ইহার প্রধান বিশিষ্ট্রতা। মাকে 'বেটি', 'সর্বনাশী' বলিতে তাঁহার মুখে বাধে নাই। কিন্তু গাঁহার উদ্দেশ্যে এই অপভাষণ তাঁহারই নামে কী অসীম আকুলতা:

> 'এমন দিন কি হবে তারা, যবে তারা তারা তারা বলে তারা বেয়ে পড়বে ধারা।'

একান্ত শরণাগতি হইতে রামপ্রসাদের শাক্তসংগীতের জন্ম। তাহার রঙ-চঙ্ একেবারে আলাদা। রামপ্রসাদের বিরচিত গানগুলি তাই প্রসাদী সংগীত', 'প্রসাদী স্বর' নামেই বিশেষভাবে চিহ্নিত। এগুলি সত্যই খ্রামামায়ের প্রসাদ—মায়ের চরণে প্রদত্ত রক্তজবার মতোই হৃদয়শোণিতে রাঙা, শুনিবামাত্রই চিত্তে মহৎ ভাব ও বিপুল উদ্দীপনার সঞ্চার হয়। প্রসাদী সংগীত অনুকরণের অতীত।

রামপ্রসাদের পরেই উল্লেখনীয় কমলাকান্তের নাম। কমলাকান্তও একজন প্রকৃত ভক্তসাধক। ইনি বর্ধমানাধিপতি মহারাজ তেজচন্দ্রের পরম সন্মানিত গুরু —পঞ্চমুণ্ডির আসন করিয়া কঠিন কালীসাধনা করিতেন। কমলাকান্তের শাক্ত-সংগীতে একটি শিল্পীমানসের প্রতিবিম্বন দেখা যায়। তাঁহার রচনা কেবল সংগীত নয়, কবিতাও। শিল্পীস্থলভ সংযম, শ্রুতিমধুর শক্ত-

ক্ষলাকান্ত নির্বাচনের কৌশল কমলাকান্তের আয়তে। রূপদক্ষের সোন্দর্যবোধ তাঁহার পদাবলীতে একটা স্বতন্ত্র শিল্পস্থমা সঞ্চারিত করিয়াছে। কী সাধনতত্বের কথায় কী মাত্ম্তিবর্ণনায়, কী 'আগমনী'-'বিজয়া'র গানে এই কাব্যকলা লক্ষণীয়। কমলাকান্তের 'মজিল মনভ্রমরা কালীপদ নীলকমলে' অথবা 'শুক্না তরু মুঞ্জরে না, ভয় লাগে মা ভাঙে পাছে' ইত্যাদি গানগুলি সত্যই অপূর্ব। কমলাকান্তকে শাক্তপদাবলীর 'গোবিন্দদাস' বলা ঘাইতে পারে।

সাধক-কবিগণের মধ্যে বগুড়া সেরপুরের গোবিন্দ চৌধুরীর ক্বত গানগুলি আর-এক 'শিল্পশোভার সার'। বৈদগ্ধাকে কীভাবে গোবিন্দ চৌধুরী
কবিত্বে মণ্ডিত করা সম্ভব, এ কৌশলটি চৌধুরী

মহাশরের বেশ জানা ছিল। আমাদের মনে হয়, গোবিন্দ চৌধুরীর:
নাই আভরণ এমন কথা মুখে এনো না মা আর,

নাই আভরণ এমন কথা মুথে এনো না মা আর, আমিই শুধু করতে পারি অলংকারের অহংকার। এ জগৎ বটে মা আমার অলংকার সাজানো থাল, প্রাতঃ-মধ্য-সায়ংকালে পরিয়ে দেন স্বয়ং কাল।

নিশাকালে বদলে পরায় তাতে আলো-আধার হুইই দেখায়,

বল্, মা, ভবে কার বা আছে তেমন অলংকার।'

—শাক্তপদাবলীসাহিত্যের একটি অতি উৎকৃষ্ট পদ। গোবিন্দ চৌধুরীর গানে পাণ্ডিত্য, কবিত্ব, আন্তরিকতা, অনুভূতির গভীরতা ও দিবাভাবের গোতনা স্থ্যক্ট। জগজ্জননীর 'বিশ্বৰূপ' ও 'ওঁকার-মূরতি', প্রকৃতি ও পুরুষরূপে জগদম্বার সাকার ও নিরাকার লীলামাধুরী কবির নয়নসমক্ষে এক অলোকস্থানর ভক্তিরাজ্যের দার উন্মোচিত করিয়াছে।

রাজামহারাজের মধ্যে অনেকেই শাক্তসংগীত রচনা করিয়াছেন। সংসার-বিম্থ মহারাজ রামকৃষ্ণ, ইতিহাস্থ্যাত মহারাজ নলকুমার কয়েকটি প্রন্দর শাক্তগানের রচয়িতা। বর্ধমানাধিপতি মহারাজ মহাতাবচাঁদ তল্প্রোক্ত বিভিন্ন মহাবিতার ধ্যান

মহারাজ মহাতাবচাদ কবিতার আকারে বাংলাভাষায় রূপায়িত করিয়াছেন। অন্তবাদকবিতা-হিসাবে এগুলির মূল্য উপেক্ষণীয় নয়। মহাতাবচাদ কমলাকান্তের সংগীতাবলীর সংগ্রহগ্রন্থ মুদ্রিত করাইয়াছিলেন।

লোকসংগীতের পরিবেশকর্নের মধ্যে রামবস্থা, দাশর্থী রায়, রিসিক রায়, নীলক্ষ্ঠ মুখোপাধ্যায়, কালী মির্জা ইত্যাদির শাক্তসংগীত উল্লেখযোগ্য। আবার, ক্বিওয়ালাদের মধ্যে কেহ কেহ কেবল 'আগমনী' ও 'বিজয়া'র গান রচনা

পারে। ক্ষেকজন শান্ত-দংগীতরচয়িতা নাই। তাঁহাদের অঙ্কিত পরিবারকেন্দ্রিক ক্ষুদ্রছোট চিত্রগুলি অনেকস্থলেই মনোজ্ঞ। এ সকল সংগীতকারের রচনায় গৃহস্থদরের আনন্দবেদনামিপ্রিত কলধ্বনি শুনিতে পাওয়া যায়। দাগুরায়ের গানে মুমুক্
জীবের দীনতার প্লানিরই প্রকাশ-আধিকা ফুটয়াছে:

'দোষ কারে। নয় গো, মা, আমি অথাত সলিলে ডুবে মরি খামা'…

—গানটির মধ্যে আত্মধিকার ও শরণাগতির সুরটি অভিশয় স্পষ্ট।

শাক্তসংগীতের লক্ষণীয় বিশেষত্ব এই যে, এগুলির মধ্যে একটা সার্বজনীনতাদ্ধ ভাব বিভিমান। 'জননী' এ সকল গানের প্রধান অবলম্বন হওয়ায় এখানে বৈচিত্র্য-স্টির প্রচুর সম্ভাবনা রহিয়াছে। শাক্তের কথিত 'জননী' কেবল জগজ্জননী নহেন,

তিনি দেশমাত্কাও হইতে পারেন। এই কারণে শাক্তচারণকবি মুকুলদাস
সংগীতের সাধারণ পটভূমিকায় এদেশে স্বদেশীসংগীত,
নারীজাতির জাগরণসংগীতও রচিত হইয়াছে। অশ্বিনীকুমার দত্ত, চারণকবি
মুকুলদাস দেশপ্রেমমূলক শাক্তগান রচনা করিয়াছেন। মুকুলদাসের নিমোদ্ধত
গানটি সর্বজনপরিচিত:

'জাগো গো জাগো গো জননী, তুই না জাগিলে খামা, কেউ জাগিবে না গো, তুই না নাচালে খামা, নাচিবে না ধমনী।'

বৈষ্ণবপদাবলীর মতো শাক্তপদাবলীও বাংলাসাহিত্যের অতি মূলাবান সম্পাদ। উভয় শ্রেণীর পদাবলীই প্রচুর রচিত হইয়াছে। কিন্তু বৈষ্ণবগানগুলির সংগ্রহ ও প্রচারের যতথানি চেষ্টা হইয়াছে, শশ্কুসংগীতের ক্ষেত্রে উক্ত বিষরে ততথানি চেষ্টা হয় নাই। বাংলার গ্রামে গ্রামে বহু শাক্তসাধক ছিলেন, তাঁহারা

অজন্ম গান রচনা করিয়া গিয়াছেন। কিন্তু সংরক্ষণউপসংহার
উপ্তমের অভাবে সেগুলি লোকচকুর অন্তরালে সরিয়া
শাইতেছে। ইহা আমাদের পক্ষে খুব গৌরবের কথা নহে, এ ক্ষতির পরিমাণ ও
সামান্ত নয়। সত্যকার সাহিত্যসেবীদের কর্তব্য, এগুলিকে যথাসাধ্য উদ্ধার করা।
'শক্তি'-র প্রসাদকে উপেক্ষা করিলে আমাদের অধ্যাত্মজীবন ও সাহিত্যজীবন
অবশ্যই তুর্বল হইয়া পড়িবে। \*

<sup>[ \*</sup> অধ্যাপক জাহ্নবীকুমার চক্রবর্তীর লিখিত।]

## শ্যামাসংগীত ও রামপ্রসাদ

রিচনার সংকেত্রস্থার ৪ কীর্তন ও খ্যামাদংগীতের অমর প্রভাব—সাম্প্রতিক কালে পট্পরিবর্তন—কীর্তন-বাউল-খ্যামাদংগীত ইত্যাদিতে বাঙালীপ্রাণের পরিচয়---খ্যামাদংগীত ও তৎকালীন শার্মাজিক পরিবেশ—সাহিত্যালোচনায় অতীত ও বর্তমান উভয়েই স্মর্হণ্য—রামপ্রমাদের আবির্ভাবের পটভূমিবিচার—রামপ্রমাদের মাতৃভাবৃক্তা—ভজ্জিপথের পথিক রামপ্রমাদ —নতুন ভজ্জিমার্গে রামপ্রমাদের বিচরণের হেতু—খ্যামাদংগীতের বাাপক স্বীকৃতর একটি কারণ—রামপ্রমাদের অন্থবর্তী শাক্তকবি—রামপ্রমাদ ও চঙীদাদ খ্যামাদংগীতের কাবোাৎকর্ষ কতথানি—প্রমাদী দংগীতের রূপ ও ভঙ্গি—রামপ্রমাদের কাব্যকলা—উপদংহার!

এককালে কীর্তনে ও খামাসংগীতে বাঙালীর মনের ঐশ্বর্য শতধারায় উৎসারিত হয়েছিল। সেকাল থেকে আমরা বর্তমানে একালে এসে পড়েছি। এখন মোটাম্টি রবীক্রকারা ও রবীক্রসংগীতের বুগ চলছে। নিস্প্রেরণা থেকে এক অভিনব ভাবুকতায় বাঙালীর রসতৃষ্ণা চারতার্থ হচ্ছে। কিন্তু ভুল বলা হল যেন।

কীর্তন ও খ্যামাসংগীতের করেছেন—প্রাম্বাংলায় অনবভ রবীন্দ্রকার্য অভাবধি অপরিচিত। দেখানে এখনো চণ্ডীদাস-রামপ্রসাদ,

দাশরথি-নালকণ্ঠ ভগ্নকণ্ঠে ফীন্ত্রে একতারা নিয়ে গান করছেন। উচ্চতর সাহিত্যের রসধারার বঞ্চিত প্রামীণ বাংলার ত্রবস্থা শোচনীয়, সন্দেহ নাই। কিন্তু থাতীন কালের কথা নয়, ত্'শতান্ধীর কিছু আগেও তার অন্তরের শ্রীহীনতা ছিল না। ভগ্নসমাজ অত্যাস্থা পল্লীবাংলার জন্মে অনেকেই আক্ষেপ প্রকাশ করেছেন।

আবার, খুব সম্প্রতি পট পরিবর্তিত হতে শুরু করেছে। ভারতীয় জীবনের সঙ্গে বাঙালীর জীবনেও এক অভিনব চঞ্চলতা দেখা দিয়েছে। সংস্কৃতিতে না হোক, জীবনে আমরা বোধ হয় অবস্থান্তরে উত্তীর্ণ হতে চলেছি। আজ গ্রামের

পাশ দিয়ে বাঁধানো সড়ক শহরে চলে যাচ্ছে। লড়ি পটপরিবতন নদীর বুকের ওপর কংক্রীটের বাঁধ ও প্রকাও সেতু বিশ্বয়

জাগিয়ে দাঁড়িয়ে আছে; কোণাও নীরবতার মধ্যে চাঞ্চল্যের সৃষ্টি করছে সিমেন্ট-ইস্পাত-চিনির কারথানা, ধান-গম-ভাঙা কল। পল্লীবাদী ষন্ত্রপাতির সঙ্গে পরিচিত হচ্ছে, ভোট নিমে বচদা করছে, উৎসব মনে করে রবীক্রজন্ম-অনুষ্ঠানে

যোগ দিছে, শিশুদের পাঠাছে বিভালয়ে। পাড়াগা এখন আর পূর্বেকার সেই সংস্কার-সংশয়-ভয়ে আছেয় থাকছে না, অথচ শহরের জীবনের কাল্চারের টোয়াচ লাগেনি—এমন এক অস্থির অবস্থার মধ্যে নতুন জীবনে সে পদক্ষেপ করতে আরম্ভ করেছে। অবশু শহরজীবন থেকে গ্রামজীবনে রূপান্তরের কাজ আঠার শতকের শেষ থেকেই শুক্ত হয়েছে, গ্রামীণ মান্ত্রের পারিবর্তন হয়েছে ধীরে ধীরে। পরিশেষে দিতীয় মহাযুদ্ধের অভারধ্লিতে মসীলিপ্ত হয়েছে পদ্ধীবাসীয় মন, মান্ত্রম চিন্তাক্রিই হয়েছে, সারল্য হারিয়েছে। তাদের উদার সামাজিকতাবোধ লোপ পেয়েছে। তারপর এসেছে শর্ণাগতের ভিড়, তারপর সাম্প্রতিক জতপরিবর্তন। এ পরিবর্তনের স্বায়ী ফল কীরূপ দাড়াবে তা আজ বলবার উপায় নেই। কিন্তু বিগত যুগ এবং সাম্প্রতিক পরিবর্তনের মধ্যে দাড়িয়ে প্রাচীন সাহিত্যসম্পদের জন্য অঞ্চণাত করতেই হয়।

অধুনাপূর্ব সাংগীতিকদের লোকপ্রিয়তা বিষয়কর। বাংলার সমাজজীবনের প্রায় সর্বত্তরেই কীর্তন-বাউল-খামাসংগীতের প্রবেশাধিকার ও অফুনীলন ছিল। স্থতরাং স্থীকার করতেই হয় যে, এই শ্রেণীর সংগীতের মধ্যে বাঙালীর বিশিষ্ট আশা ও আক্ষেপের দিকটি রূপান্নিত হয়ে উঠেছিল; এবং বাঙালিত বলে যদি কিছু থাকে, ওই শ্রেণীর রচনার মধ্যেই বিভ্যান ছিল। এমনো বলা অসম্ভত হবে

কীর্তন-বাউল-ভামানংগীত ইত্যাদিতে বাঙালীপ্রাণের পরিচয় না যে, বাঙালীর জাতীয়তার সংস্কৃতিগত মূল উপাদান-গুলি প্রাচীন সাহিত্য ও সংগীতই বহন করে আসছে। ইশ্বরগুপ্ত সহয়ে আলোচনায় বহ্মিচন্দ্র বাঙালীর মানস্প্রকৃতির স্বাতয়োর কথা উল্লেখ করেছেন। বৃদ্ধিম

একালের আধুনিক সাহিত্যে সেকালের প্রকৃতির পরিবর্তনও লক্ষা করতে ভোলেননি। এবং পাশ্চান্তা সংস্পর্শন্তা রূপান্তরের অমোঘতা ও কুশলতা লক্ষ্য করে মন্তব্য করেছেন যে, প্রাচীনভাবের করির প্রয়োজনও অধুনা কুপ্ত হয়ে পড়েছে। আধুনিকতার অগ্রদূতদের মধ্যে সর্বাপেক্ষা শক্তিমান সাহিত্যিকের এই মন্তব্যের সারবন্তা উপলব্ধি করেও একথা অনায়াসে বলা যায় যে, একমাত্র সাম্প্রতিক করিগোটির কথা বাদ দিয়ে কাব্যে আধুনিকতার ধুরন্ধর রবীন্দ্রনাথের রচনাও প্রাচীন-বাঙালিছ-বর্জিত নয়। বরঞ্চ প্রাচীন বাংলার মানবিকতা ও অদ্ধনার সঙ্গে উনিশ শতকের জীবনবিপ্লবের সমন্বয়াপনের জন্মেই রবীক্রকার্য কালজ্যী হয়ে বেঁচে থাকরে। স্বরূপে নয়—দৃষ্টিকোণের পরিবর্তনচিহ্নবহনেই রবীক্রকার্য আধুনিক এবং ঠিক এই কারণে তা অশিক্ষিত প্রাম্বাসীর অবোধ্য। নতুবা সত্যেক্রনাথের উল্লিখিত—'যে-ভাব উঠে প্রাণের মাঝে, তোমার গানে

সে-ভাব আছে'—এর চেয়ে সার্থক প্রশন্তি রবীক্রনাথের আর হতে পারে না।
সম্প্রতি বাংলার হারানো প্রাচীন সম্পদগুলিকে পল্লীগাথা, লোকসংগীত ইত্যাদি
নাম দিয়ে অরণ করার ফ্যাসান এসেছে রাজধানীতে অনুষ্ঠিত 'সাংস্কৃতিক'
বিশেষণযুক্ত বিভিন্ন অনুষ্ঠানে। একদিকে দেশীয় কাব্যধারার সঙ্গে সম্পর্কহীন
সাম্প্রতিক কবিতার 'অয়মহং ভো'-ধ্বনি, অন্তদিকে প্রাচীন-অনুরাগীদের পুরাতনের
অনুবৃত্তির নিফল প্রয়াস—এরই মধ্যে বিশ শতকের দ্বিতীয়ার্ধে বাঙালীর
কলান্তরাগের পরীক্ষা চলছে।

শ্যামাসংগীতগুলির আলোচনার সময় এই ধরণের রচনার প্রারম্ভকালের সামাজিক মনোবিপর্যয়ের কথা চিন্তা করতে হবে, এবং সেই সঙ্গে আমাদের মনোধর্মের স্বাতম্ভ্রোর দিকটির বিবেচনা করতে হবে। শ্যামাসংগীতে ভীত ও বিপর্যস্ত

শ্রামাসংগীত ও তৎকালীন সামাজিক পরিবেশ বাঙালীর আশ্র অবলম্বনের ইতিহাস রয়েছে। আঠার শতকে মোগলশাসনের অবসানকালে ভূমিবাবস্থা বিশৃঙ্খল হয়ে পড়ল, সাধারণ প্রজারা মোগলরাজত্বের প্রারম্ভিক সময়ের মতোই হৃতস্বস্থ ও নিঃস্ব হয়ে পড়ল,

পক্ষান্তরে ভূম্যধিকারী ও তালুকদারেরা সর্বেদর্বা হয়ে উঠলেন। এমন অবস্থায় ত্র্বিপাকগ্রন্ত মানুষের চিত্তে আপদনিবারিণী শক্তির প্রতি করুণাভয়চকিত আবেদনের প্রেরণা জাগা স্বাভাবিক। স্বর্গত আচার্য দীনেশচন্দ্র সেন তাঁর 'বঙ্গভাষা ও সাহিত্য' গ্রন্থে শ্রামাসংগীত রচনার এইরকম ইতিবৃত্তই লিপিবদ্ধ করেছেন। কিন্তু এ বিষয়ে একটু বিভিন্ন দৃষ্টভিঙ্গিরও অবকাশ আছে।

খ্যামাসংগীতের প্রেরণা ঠিক ভয় থেকে উৎপন্ন হয়নি। এর পিছনে ভক্তহ্বদয়ের অকপট অয়রাগ বা অহৈতৃক প্রীতির পরিচয়ও পরিয়্ট। ভয়মিশ্রা ভক্তির লক্ষণ খ্যামাসংগীতে নেই, আছে পূর্বেকার মঙ্গলকাব্যগুলিতে। ওই মঙ্গলকাব্যগুলির উদ্বের পশ্চাতে সামাজিক ও রাষ্ট্রিক উপদ্রের ভূমিকা স্পষ্টত উপলব্ধি করা যায়। কিন্তু, যেহেতৃ আঠার শতকেও আর্থনীতিক ও সামাজিক অনিশ্চয়তা প্রকট হয়ে উঠেছিল, সেহেতৃ তাকেই প্রীতিরস্সিক্ত খ্যামাবিষয়ক পদাবলী রচনার একমাত্র কারণ বললে ভূল করা হবে। অবখ্য খ্যামাসংগীতের প্রবর্তক রামপ্রসাদের রচনার হঃখবোধের ছায়া বিভ্যান। 'আমি কি ছঃখেরে জরাই', 'মা গো তারা, ও শংকরী' প্রভৃতি কয়েকটি পদে প্রত্যক্ষভাবে ও বাঞ্জনায় জীবনধারণের ছঃখের প্রতিইপিত করা হয়েছে। কিন্তু যে-কবি অনায়াসেই বলতে পারেন 'চাকি কেবল ফাকিমাত্র খ্যামা-মা মোর হেমের ঘড়া' এবং মাতার বাৎসল্যের জন্ম কাতর করেছ আক্রেপ করতে পারেন, তাঁর বাস্তব-ছঃখ-সচেতনতা কতকটা সংশ্রের বিষয়।

বস্তুত খ্রামাসংগীতের তুঃথ আধ্যাত্মিক—সর্ববিধ প্রাপ্তির মধ্যেও যে অপ্রাপ্তিজনিত বেদনা সর্বদা মনকে বিক্ষুর করে, তা-ই।

সাহিত্যালোচনায় অনেক সময় আমরা এককোটিক দৃষ্টিভঙ্গির দ্বারা প্রভাবিত হয়ে উঠি এবং সাহিত্যবস্তুর প্রকৃতি ও প্রেরণা সম্পর্কে যৌক্তিক ধারণার আশ্রয় গ্রহণ করতে চাই না। বিশেষত একালে যুগচেতনার গুরুত্ব মুপ্পর্কে অবহিত

সাহিত্যালোচনায় **অতীত** ও বর্তমান উভয়েই **স্মর্ত**ব্য

হতে গিয়ে, যুগোতীর্ণ জাতীয় ভাবধারার অন্থর্কনের পরিমাপ করতে ভুলে যাই। এই কারণে আমরা কেউ কেউ রবীক্রনাথকে পশ্চিমা ভাবের প্রতিনিধি বলে মনে

করি এবং তাঁর পিতার ধর্মভাব্কতার ওপর অধিক গুরুত্ব আরোপ করি। অথচ রবীক্রনাথ যে অতীক্রিয় ভাবপ্রবণ প্রাচীন বাঙালীর বা ভারতীয়ের পরিবর্তিত আধুনিক প্রতিকৃতি অর্থাৎ উনিশ শতকের পাশ্চান্তা-উদ্বোধিত জীবনবাধের সঙ্গে পূর্বপ্রচলিত অরূপভাব্কতার সমন্বয়সাধকদের মধ্যে শ্রেষ্ঠ, একথা অমুধাবন করতে পারি না। মোট কথা এই সত্যে বিশ্বাস করতে হবে যে, বান্তব দেশ ও কালের সঙ্গে কবিমানসের যে হান্দিক সম্পর্ক, তেমনি অতীতের সঙ্গেও, এবং এ ত্রের কোনোটিই কারো চেয়ে কম প্রভাবশালী নয়।

রামপ্রসাদের আবির্ভাব ও প্রকাশ সম্পর্কে এই মন্তব্যের যথাতথ্য অবশু-স্বীকার্য হয়ে পড়ে। রামপ্রসাদ কেবল অষ্টাদশ শতকের ক্ষয়িত সমাজসাম্যের প্রতিরূপ নন, তিনি জয়দেব থেকে সমারন্ধ এবং শ্রীচৈতন্তে সম্পূর্ণ বাংলার ভাব-

রামপ্রদাদের আবির্ভাবের পটভূমিবিচার সংস্কৃতির তৎকালীন ধারক ও প্রসারকও বটেন। রাগাপ্রিত বৈষ্ণবভক্তি অপদেবতাভীতি-প্রভাবিত বাংলা দেশে বিপ্লবের সৃষ্টি করেছিল এবং আখ্যায়িকা-কাব্যের

স্থানে গীতিকবিতাকেই রসভাবৃকতার শ্রেষ্ঠ বাহনরূপে অঙ্গীকার করেছিল। বস্তুত রামান্ত্রজ্ঞ ও রামানন্দ-প্রবর্তিত সাকার উপাসনারীতি এবং মর্মমুখী স্থাকিধর্ম ভারতীয় জনমানসে যে-স্থায়ী নতুনের আবির্ভাব ঘটিয়েছিল তা মোটামুটি সমস্ত ভারতীয় সাহিত্যেরই দিকপরিবর্তন স্চিত করে এবং ভাষাকাব্য ও দেশী সংগীতের পথ উন্মুক্ত করে দেয়। বাংলায় জয়দেব থেকে এই দেশীয়তার প্রবল প্রারম্ভ এবং নানা আকারে তা আজাে চলেছে। উপাস্ত দেবতাকে প্রণয়াম্পদরূপে কল্পনা করা এবং তদন্থায়ী তার সঙ্গে প্রেমসম্পর্ক স্থাপন করা—এ মনােভাব যেমন দেবতাকে তেমনি কাব্যকে মানব্র্ভাভিমুখী করে তুলেছিল। ফলত দেশব্যাপী আত্মভাবৃক্তার সাড়াও জেগেছিল। শ্রীচৈতন্তের আবির্ভাবে রাগমার্গে বা আত্মপ্রীতিরসে সহজ্বে কশ্বর-আরাধনার ভিত্তি স্থাপিত হওয়াতে যেমন ধর্মে অহৈতুক ভক্তিই দিশ্বরদর্শনের

উদেশ ও উপায়রপে স্থিরীকৃত হল, তেমনি বাইরের দিক থেকে সাহিত্যেও কলাকৈবলা প্রতিষ্ঠিত হল। ধর্মের সঙ্গে প্রেমের, ঈশ্বরের সঙ্গে মান্ত্রের সম্পর্ক-কল্পনাতেই বৈশ্বকাব্য অভ্যন্তরে ধর্মীয় সাহিত্য অথচ বাহিরে মানবীয় প্রেমকাব্যরূপে শ্রেষ্ঠ স্থানলাভ করেছে। বস্তুত বৈশ্ববদাবলীতে যেমন বৃগচিন্তা অতিক্রম করে অতিব্যাপক মানবীয় হৃদয়ভাবের আলোড়ন প্রকাশ পেয়েছে, শ্রামাসংগীতেও তাই। বৈশ্ববসংগীতের বিশ্বজনীন আর্তি শ্রামাসংগীতেও অনায়াসে সংক্রমিত হয়েছে। অন্তাদশ শতকের দিকে এই ভাবপ্লাবন অবস্থাগতিকে মন্দীভূত হয়ে পড়েছিল। ভিন্ন আধারে এর পুনক্জীবন ঘটালেন রামপ্রসাদ।

বৈষ্ণবীয় বাৎসল্যরসের দিকটি রামপ্রসাদের কল্পনায় বিপরীতভাবে উপস্থাপিত হয়েছে। রামপ্রসাদের পুত্র মাতার স্নেহলাভের জন্ম অভিমানে-রোষে ক্লুন-অ'ক্ষেপে তার বাসগৃহ মুখর করে তুলেছে। রামপ্রসাদের এই বিপরীত বাৎসল্যকে কেউ কেউ দিব্যরস আখ্যায় অভিহিত করতে চান। কিন্তু নামে কোনো প্রয়োজন নেই, একে বিশিপ্ত মাতৃভাবুকতা বলে মনে রাখলেই চলবে। খ্যামাবিষয়ক পদাবলীর মুগ্ধ কোনো কোনো আধুনিক আলোচক এই মাতৃভাবুকতার পশ্চাতে বাঙালী পরিবারের মাতৃত্বেহ ও মাতৃভক্তির আলোক লক্ষ্য করেছেন। সে ষাই হোক, ভক্তিই যে খ্যামাসংগীতের মূল উৎস এ সম্বন্ধে কোনো সন্দেহ নেই। খ্যামাসংগীতের প্রবর্তিয়িতা রামপ্রসাদের বহু পদেই খ্যামাকে লাভ করার উপায় সম্বন্ধে ভক্তিভাবের উপর জোর দিয়ে কথা বলা হয়েছে। ষেমন, একটি পদে তিনি শুষ্ক জ্ঞানীদের তিরস্কার করে বলছেন:

মন কি কর তত্ত্ব তাঁরে। ওরে উন্মত্ত আঁধার ধরে। সে যে ভাবের বিষয়, ভাব ব্যতীত অভাবে কি ধরতে পারে॥

আর-একটি পদে তিনি বৈষ্ণবৃদাধকের মতোই মোক্ষবাঞ্ছা ও ধর্মাধর্মের বিচার পরিত্যাগ করে খামাকেই সর্বস্থরূপে গ্রহণ করেছেনঃ

প্রসাদ বলে ভৃক্তি মুক্তি উভয়ে মাধায় রেখেছি। আমি কালী ব্রহ্ম জেনে মর্ম ধর্মাধর্ম সব ছেড়েছি॥

একটি পদে স্পষ্টভাবেই তিনি বলছেনঃ 'সাকারে সাযুজ্য হবে নিও'ণে কী গুণ বল না ?'

রামপ্রসাদ ভক্তিপথের একজন শ্রেষ্ঠ পথিক এবং ভক্তিধর্মের নবজন্মদাতা।

সপ্তদশ শতকের শেষভাগ থেকেই বৈফবধর্ম সিদ্ধান্তসম্বল হয়ে পড়েছিল এবং বৈফব-পদাবলীসংগীত তার পূর্বেকার সাবলীলতা হারিয়ে ফেলেছিল। রামপ্রসাদ ধারাবাহিক রাধাক্তফলীলা পরিত্যাগ করে প্রত্যক্ষ ঈশ্বরোপাসনারীতি প্রবৃত্তিত করলেন এ বং বৈফবসিদ্ধান্তমত থেকে ভিন্নপথে বিচরণ করে যেন মুক্ত ভাবধর্মেরই

ভক্তিপথের পথিক রামপ্রসাদ পুনকজ্জীবন ঘটালেন। তাঁর এই অভিনব পদ্ধতি বাহত বৈষ্ণবাচারবিরোধী হয়েও অভ্যন্তরে ভক্তিমতের সঞ্চে অভিন্ন ছিল। প্রসাদের কয়েকটি গানে শ্রাম ও শ্রামার

অভেদ সম্পর্কে জোর দিয়ে বলা হয়েছে। তিনি একটি পদে বলছেনঃ 'কালী-কুষ্ণ-শিব-রাম সকল আমার এলোকেনী।' শুধু তাই নয়, বাংলাদেশে প্রচলিত তৎকালীন বিভিন্ন উপাসনাপদ্ধতির সমঘয়ও রামপ্রসাদের প্রতিভার একটি বিশেষ দান। বলভধর্মতে বিভক্ত বাংলাদেশে রামপ্রসাদের সমঘয়াত্মক ভাবাকুল বলিষ্ঠা বাণী তৎকালে মাহ্যকে আত্মপ্রতিষ্ঠ করেছিল। উনিশ শতকের শেষভাগে ধর্মজগতে শ্রীরামকৃষ্ণ যা করতে চেষ্টিত হয়েছিলেন তার ভূমিকা রামপ্রসাদের সংগীতের মধ্যেই দেখতে পাওয়া যায়। শ্রীরামকৃষ্ণ প্রবল ভক্তিবাদী ও সমঘ্যবাদী ছিলেন এবং তার ধর্মকথার মধ্যে রামপ্রসাদের পদাবলীব্যাখ্যান একটি বিশেষ অংশ্য অধিকার করে রয়েছে।

প্রশ্ন হতে পারে, রামপ্রসাদ ভক্তিভাবুকতার যে-নবজন্ম দিয়েছিলেন, তাতে তিনি রাধাক্ষণলীলার ধারা পরিত্যাগ করলেন কেন? এর উত্তর সহজ।
শক্তিসাধনার এবং তন্ত্রমতে সাধনার একটি ধারা বাংলাদেশে বৈফবভাবুকতার আরন্তের পূর্ব থেকেই বিভামান ছিল—যার বিরুদ্ধে বৈফবধর্মের প্রবল বিদ্রোহ।

নতুন ভক্তিমার্গে রামপ্রসাদের বিচরণের হেতু চর্যাপদের সহজ-সাধকদের কথাই ধরা যাক, অথবা নাথপন্থী যোগিদের কথাই ধরা যাক, এরা সকলেই অল্ল-বিস্তর তন্ত্রমতপ্রভাবিত। মঙ্গলকাব্যগুলির মূলে যে-ধর্মীয়

সাধনা বিজ্ঞান ছিল তারও কিছু-পরিমাণে তন্ত্রাপ্রিত হওয়া আশ্চর্য নয়। অবনত বৌদ্ধধ্পের তারা, মামকা, লোচনা প্রভৃতি দেবতার, তন্ত্রমতের শাঁধিনী, হাকিনী, ডামরী প্রভৃতি শক্তিসঞ্চিনীদের, এবং অভাপি জীবিত পলীবাংলার বৃক্ষতলাপ্রিত জিনাসিনী, রংকিনী, মাদানা, পঞ্চানন প্রভৃতি অপদেবতার কথা অনেকেই হয়তো জানেন। তন্ত্রমতে শক্তিসাধনার একটি বড়ো সম্প্রদায় বরেন্দ্র, কামরূপ ও বঙ্গে বিভ্যান ছিল। মঙ্গলদেবতার পূজা যথন বেশ প্রচলিত হয়ে পড়েছিল তথন লৌকিক [ অনার্য ] ও পৌরাণিক সম্মিলিত রীতি এদেশে বিভৃতিলাভকরেছিল। বৈঞ্বীয় ভাবপ্রাবনে কিছুকালের জন্ম সব একাকার হয়ে পড়লেও,

বেগ মন্দীভূত হলে কালিকা বা খ্যামারূপে শক্তি-আরাধনা পুনঃ আত্মপ্রকাশ করল। এই সময়কার রচনা হল কালিকামন্তল, অন্নদামন্তল এবং রামপ্রসাদ প্রমুথ বহু খ্যামাসংগীত-রচিয়িতার পদ। কিন্তু একালে শক্তিপূজায় তো পূর্বেকার লোকিক, তান্ত্রিক ও পৌরাণিক রীতি অবিকৃতভাবে অনুস্ত হতে পারে না। কারণ, বৈষ্ণবীয় রাগাত্মিকা ভক্তি ইতোমধ্যে সমস্ত ধর্মসাধনাকেই অন্নবিশুর ভাবাত্মক করে তুলেছে। খ্যামাসংগীত প্রধানভাবে এই ভক্তির আশ্রয়েই পুষ্ট হয়েছে। কিন্তু যেহেতু পূর্বতন ভক্তিসাধনা বৈরাগাভাবিমিশ্রিত যোগাচার এবং তল্তমতের উপরেই গড়ে উঠেছিল, সেইহেতু খ্যামাসংগীত-রচিয়তাদের ধারণায় বিবেক-বৈরাগ্য, যোগারোহণ, ষউ, চক্র, কুলকুওলিনীশক্তির জাগরণ প্রভৃতি বিষয় ভক্তিবাদের সঙ্গে একাধারে স্থান লাভ করেছে। বৈষ্ণবপদাবলী থেকে শাক্ত-পদাবলীর এইখানে পার্থক্য, এবং এই বিভিন্ন সাধনপন্থার সমন্বয়ের বীতিটি শাক্তপদাবলীর বিশিষ্ট লক্ষণ। রামপ্রসাদের:

আয় মন বেড়াতে যাবি। কালীকল্পতরুমূলে চারি ফল কুড়ায়ে খাবি। প্রবৃত্তি-নিবৃত্তি জায়া নিবৃত্তিরে সঙ্গে লবি।

অথবা,

पूर पि त भन को नी राल। श्रुपि-त्रशाकत्त्रत यशाध करान॥

অথবা,

কালী কালী বল্রদনা রে। ষট্চক্ররথমধ্যে শ্রামা মা মোর বিরাজ করে॥

ইত্যাদি পদে যেমন তীর্থগমন, শাস্ত্রপাঠ প্রভৃতি নিন্দিত হয়েছে, তেমনি নামমাহাত্মাপ্রচার ও অন্তরাগ-কীর্তনের সদ্ধে যোগমার্গ অবলম্বনের নির্দেশ দেওয়া হয়েছে। এইভাবে নানা ধর্মতের সমন্বয় এবং উপাস্ত উপাসকের প্রত্যক্ষ সম্পর্কের উপর জোর দেওয়ার ফলে শ্রামাসংগীত বাংলাদেশের একপ্রান্ত থেকে অপর প্রান্ত পর্যন্ত ক্রত ছড়িয়ে পড়েছে।

শ্রামাসংগীতের ব্যাপক স্বীকৃতির আর-একটি কারণ হল রামপ্রদাদী স্থর। অবশ্য রামপ্রদাদের বিরচিত সব শ্রামাসংগীতেই এই স্থর প্রযুক্ত হয়নি; আর, রাম-

শ্যামানংগীতের ব্যাপক স্বীকৃতির একটি কারণ বামপ্রসাদের অনেক গান রয়েছে যা রাগসংগীতের

নানা স্বরে বাঁধা। কিন্তু তাঁর জনপ্রিয় অনুরাগময় গীতগুলি প্রদাদী স্বরেই রচিত।

শ্রাপাদ এই নতুন স্থার কী ভাবে স্জন করলেন তা বলা সহজ নয়। মনে হয়, বাগিসংগীতে নিপুণ রামপ্রদাদ রাগাহুগ ভজনসংগীতের কোনো একটি স্থারৈচিত্রা গ্রহণ করে দেশীয় কাব্যাঙ্গ সংগীতের সঙ্গে তার মিশ্রণ ঘটিয়েছিলেন। কীর্তন-সংগীতের মূলেও এরকম মিশ্রণ থাকা বিচিত্র নয়। সম্প্রতি আবার কীর্তনকে কতকটা রাগসংগীতের পর্যায়ে নিয়ে যাওয়ার চেষ্টা চলছে। যাই হোক, ভজন-সংগীতের মতো রামপ্রদাদীতেও ভাব ও স্থারের 'সাহিত্য' বা পরম্পর-প্রতিম্পর্ধী একান্ত মিলন এই স্থাকে অমর্জ দিয়েছে।

সাধক-কবি রামপ্রসাদের শ্রামাসংগীতের ধারা অনুসরণ করেছিলেন কমলাকান্ত, দাশর্থি, নরচন্দ্র রায়, ফ্কিরচাঁদ, নবাই ময়রা, তৈলোক্যনাথ সাভাল,

রামগ্রদাদের অন্নবর্তী শাক্তকাব মহতবচাঁদ প্রভৃতি। এঁদের প্রত্যেকের রচনায় কিছু-না-কিছু নিজস্বতা আছে, বিশেষত কমলাকান্তের ভাবের প্রগাঢ়তা ও রচনাভঙ্গির সৌষ্ঠব লক্ষণীয়। কিন্তু এঁরা

কেউ রামপ্রসাদের মতো জনপ্রিয়তার অধিকারী নন। রামপ্রসাদের মতো এঁদের গীতরচনাও অত বিচিত্র ও ব্যাপক নয়। রামপ্রসাদ মাতৃভাবব্যাকুলতাকে এমন একটি প্রত্যক্ষ রূপ দিয়েছেন এবং এর মধ্যে এত সুন্ধ বৈচিত্র্য দেখিয়েছেন যে, তাঁর প্রতিভা অন্ত-সকলকে ছাড়িয়ে বহুদূরে চলে গেছে। রামপ্রসাদ-ক্মলাকান্তের পর ভামাসংগীত উদার অন্তরাগের পছা ত্যাগ করে তত্ত্ম্লক ও কৃত্রিম হয়ে পড়ে। এই সময় লৌকিক প্রণয়সংগীত [টপ্রা] এবং ক্বিগান, আর্থড়াই ও চপকীর্তনে কলকাতা অঞ্চল মেতে ওঠে।

রামপ্রসাদের সঙ্গে কেউ কেউ চণ্ডাদাসের তুলনা করেছেন। এর মধ্যে আংশিক সত্য আছে। চণ্ডাদাসের সারল্যের সঙ্গে ব্যাকুলতার সংমিশ্রণ রামপ্রসাদেও লক্ষ্য করা যায়, এবং হয়তো বৈষ্ণব্যামপ্রমাদও চণ্ডাদাস সাহিত্যের প্রথমকবি না হলেও চণ্ডাদাসকে প্রারম্ভের একজন অক্তব্য শ্রেষ্ঠ কবি বলা যায়। কিন্তু চণ্ডাদাসকে বাদ দিয়েও বিভিন্ন দিকে বৈষ্ণবসাহিত্যে কয়েকজন প্রথমশ্রেণীর কবি রয়েছেন, অথচ রামপ্রসাদকে বাদ দিলে শাক্তপদাবলীর বিশেষ কিছুই থাকে না।

শ্রামাদংগীতে তথা প্রাচীন অন্তান্ত ধর্মীয় সংগীতগুলিতে অধ্যাত্মভাবৃকতা ব্য়েছে বলে কাব্য নেই, এমন অপবাদ কেউ কেউ দিয়ে থাকেন। বিশেষত অর্বাচীন কোনো কোনো সম্প্রদায়ের অভিমতে মধুস্থান ও রবীন্দ্রনাথের কবিত্ব সম্পর্কেই সংশয় দেখানো হয়েছে—প্রাচীন সাহিত্যের তো কথাই নেই। কিন্তু বিচার করে দেখলে মাহুষের অধ্যাত্মভাবনা—সর্ববিধ পাথিব প্রাপ্তির মধ্যেও

অপ্রাপ্তির বেদনা—যদি একটি স্থায়ী মনোভাব বলে পরিগণিত হয় [ দ্বাদশ শতক থেকে আরম্ভ করে অস্টাদশ শতক পর্যন্ত দীর্ঘ সাতশ' বছরের রচনায় যার প্রমাণ ],

তাহলে শ্রামাসংগীতে পরিব্যক্ত আর্তির সার্বজনীনতা শ্রামানংগীতের কাব্যোৎকর্ষ কতথানি ব্য়েছেঃ 'আমার আসার আশা ভবে আসা আশা

মাত্র হোলো'—এটি বিড়ম্বিতজীবন হতভাগ্যের দীর্ঘধাস বলে একান্ত সহজেই আমাদের চিত্ত অধিকার করে বসে। কার্যকারণের মধ্যে মাত্র্য যথন নিজের ত্রিপাকের স্ত্র খুঁজে পায় না, তথন ঠিক নিমে বর্ণিত ভাষাতেই সে তার কাতরতা ব্যক্ত করতে চায়:

কে বুঝে মা তোমার লীলে।
তুমি কী নিলে কী ফিরিয়ে দিলে॥
তুমি দিয়ে নিচ্ছ তুমি বাছ রাখ না সাঁঝসকালে।
তোমার বিষম কার্য অনিবার্য মাপাও যেমন যার কপালে॥
অথবা, অনুসন্ধিৎস্থ ব্যক্তি কারণের স্বরূপনির্ণয়ে অক্ষম হয়ে পরিশেষে
নিমোক্তভাবেই নিজের উপর কটাক্ষপাত করে এবং আত্মসমর্পণে বাধ্য হয়ঃ

প্রসাদ ভাষে লোকে হাসে সন্তরণে সিন্ধৃতরণ।
আমার মন ব্ঝেছে প্রাণ ব্ঝে না, ধরবে শনী হয়ে বামন্॥
ভাবের কথা ছেড়ে দিলেও, কীর্তন আর রামপ্রসাদী স্থরে মন গলে না,
বাঙালীসমাজে এমন মানুষ জন্ম নিয়েছে, একথা ভাবলেও কট্ট হয়।

রামপ্রদাদের পদরচনার একটি স্থপরিকল্পিত রূপ ও ভঞ্চি আছে। তাঁর পদের প্রথম কলিতে বা প্রথম ছই কলিতে মূল আবেগটি ব্যক্ত হয়। প্রপর কয় কলিতে অর্থবৈচিত্র্যসহকারে সেই বিশিষ্ট আবেগটিকে পূর্ণব্ধিপ দেওয়া হয় এবং উপসংহারে শেষ ছই কলিতে ভাষা ও অর্থের অধিকতর চমৎকারিজের সহযোগে

পেই বিশিষ্ট ভাবাবেগের সমাপ্তিসাধন করা হয়। পদটি প্রদাদী নংগীতের রূপ শেষ হলে যেন আর কিছু বক্তব্য থেকে যায় না, ও ভঙ্গি শোতার মনও শমে এসে অথও ভাবরসে নিমগ্ন হয়ে

পড়ে। রামপ্রসাদের লেখা পদের প্রারম্ভের সঙ্গে চণ্ডীদাদের পদাবলীর প্রারম্ভাংশের প্রকার তুলনার যোগ্য। যেমন, চণ্ডীদাদের—'কে বা শুনাইল শ্যাম-নাম', 'রাধার কী হৈল অন্তরে ব্যথা', 'সই, কে বলে পিরীতি ভালো' প্রভৃতি। এর পরে দীর্ঘ পঙ্ক্তির দারা সংক্ষিপ্ত প্রশ্বাক্যটির অর্থপূর্ণ করা হয়েছে। রামপ্রসাদের— 'এমন দিন কি হবে তারা', 'কে জানে রে কালী কেমন', 'এবার আমি ব্রুব

1648

হরে' প্রভৃতি প্রায় সমন্ত পদের এই ধারা। তথাপি বলতেই হয় যে, চওীদাসের পদের বাধুনি রামপ্রসাদের মতো এত আঁটসাট এবং আরম্ভ-সমাপ্তির স্থপরিকল্লিভ কৌশলে নিয়মিত নয়।

রামপ্রসাদ সহজ ভাষায় সহজ জয়ভূতির কবি। কিন্তু তাই বলে তাঁর ভাষাভঙ্গি চাতুর্যহীন নয়। তিনি খুব সংম্যের সঙ্গে অন্থ্যাস-শ্লেষ-উপমা-রূপক-বিরোধ প্রভৃতি অলংকারগুলি ব্যবহার করেছেন। সেগুলির প্রয়োগ খুবই অনায়াস এবং সেগুলি পদের ভাবকে উদ্দীপ্ত করতে বিশেষভাবেসহায়তা করেছে। যেমন, প্রসাদ হাসিছে সরসে ভাষিছে, 'ভারা আমার নিরাকারা', 'ও পদের

মত পদ পাই তো সে-পদ লয়ে বিপদ সারি', 'থেয়ে রামপ্রসাদের কাব্যকলা গরল হয়নি মরণ, (শিব) ছল করে মুদেছে নয়ন, 'নে ষে ভাবলোকে পরম যোগী যোগ করে যুগযুগান্তরে', 'হলে ভাবের উদয় লয় ষে যেমন লোহাকে চুম্বকে ধরে', 'আমার কিবা দিবা কিবা সন্ধ্যা সন্ধ্যাকে বন্ধ্যা -করেছি', 'প্রসাদ ভাষে লোকে হাসে সম্ভরণে সিন্ধুতরণ', 'সাকারে সাযুজ্য হবে निर्श्व कि खन तन ना' हे छा। पि । पानितनीत अर्थार्यत युरा जनः का तममुक - ব্রজবুলি-ভাষাপ্রয়োগে বাংলাভাষায় অপূর্ব সৌন্দর্যের সঞ্চার হয়েছিল। খ্যামা-শংগীতে সে সৌন্দর্যরচনার প্রয়োজন নেই—ভাব ও রূপকল্পনার অত বৈচিত্রোরও অবকাশ নেই। কিন্তু একথা বলা যায় যে, খ্যামাসংগীতে রচয়িতার অভিপ্রায় সম্পূর্ণরূপে সিদ্ধ হয়েছে। পদাবলীর মধুর ভাবাবেশ ঝন্ধার-মুখরতায় প্রান্ত হয়ে পরিশেষে বিরাম লাভ করলে শ্রামাসংগীতকে আশ্রয় করেই ঘরোয়া বাংলা ভাষার পুনরুজ্জীবন ঘটে। একালের নবভাষাশিল্পী ভারতচল্র সংস্কৃতের বাগ্রৈদগ্ধ্য অর্পণ করেছিলেন লোকিক বাংলাকে। ভাষার অলংকারিকতা, ঋজুতা ও তীক্ষতা বহুক্ষেত্রে ঘরোয়া তদ্ভব শব্দকে আগ্রায় করে নিপান হয়েছে তাঁর রচনায়। প্রথমে বৈষ্ণ্বকবিরা, পরে রামপ্রদাদ ও ভারতচন্ত্র খাঁটি বাংলার প্রকাশশাক্ত আশ্চর্যরূপে বাড়িয়ে তুলেছিলেন। কয়েকটি বাংলা ক্রিয়াপদকে আশ্রয় করে রামপ্রসাদ তাঁর গীতভাবুকতাকে কী চমৎকার বাণীরূপ দান করেছেন ভার উদাহরণ নিমের পদটিতে মিলবে:

আর ভূলালে ভূলব না গো।
আমি অভয় পদ সার করেছি, ভয়ে হেলব তূলব না গো॥
বিষয়ে আসক্ত হয়ে বিষের কৃপে উলব না গো।
স্থাত্ঃখ ভেবে সমান মনের আগুন তুলব না গো॥

ধনলোভে মত হয়ে বাবে বাবে ব্লব না গো।
আশাবার্থত হয়ে মনের কপাট খুলব না গো।
মায়াপাশে বদ্ধ হয়ে প্রেমের পাশে ঝুলব না গো।
প্রসাদ বলে হুধ ধ্বয়েছি, ঘোলে মিশে ঘুলব না গো॥

শ্রামাদংগীতের মতন একই মনোভাবের রচনা আগমনী ও বিজয়ার গান এক সময় বাংলার সর্বত্ত ছড়িয়ে পড়েছিল। এগুলিও যোল আনা কারা, এবং তদানীস্তন বাংলার সমাজের সঙ্গে এগুলির যোগ ছিল উপদংহার প্রত্যক্ষ। কালক্রমে কারাধর্মের পরিবর্তন ঘটেছে সত্য, কিন্তু একথা ভুললে চলবে না যে—দেবতাকে মাহুষ করে, বীজরূপ। উগ্রা শক্তির সঙ্গে মাতা বা ক্যার সম্পর্কস্থাপন করে, কঠোরকে কোমলতায় আবৃত করে বাঙালী কবি মধ্যুগের কারা ও সঙ্গীতে মানবিক্তার চরমদৃষ্টান্ত রেখে গিয়েছেন।\*

## ववीक्रवार्थव 'व्यष्ठजशुक'

বিচনার সংকেতস্থাত্ত : প্রারম্ভিক ভূমিকা—রবীন্দ্রনাথের অনির্বাণ প্রজনীপ্রতিভা—
"শেষদপ্তক' কবিগুরুর অধ্যাত্ম-জিজ্ঞাগার কাব্যায়ন—কবিজীবনের বিভিন্ন পর্বে রবীন্দ্রনাথের আধ্যাত্মিক
উপলব্ধির স্বরূপ—কবির আদক্তিশৃশু মনের নির্দ্বিপ্ততা—কবির আত্মোপলব্ধি তথা আত্মমৃক্তির আকাজ্ঞা—
মহাকাল-সন্মাসীর কাছে কবির বৈরাগ্যমন্তে দীক্ষা—কবির অনাবিল প্রজ্ঞাদৃষ্টি—নিজের কবিকীর্তি সম্পর্কে
কবি আজ সম্পূর্ণ মোহমৃত্ত—আনন্দতীর্থের ঘাত্রী রবীন্দ্রনাথ—সৌন্দর্যের সন্মাসীকবি রবীন্দ্রনাথ—জগাধ
মত্যমমতাই রবীন্দ্রনাথের কবিজীবনের চরম সত্য—রবীন্দ্রনাথের কাব্যজীবনের মূলমন্ত্র—আত্মার রহস্তসন্ধানী
রবীন্দ্রনাথ—কবির উপলব্ধ সত্য—মানবদন্তা মৃত্যুপ্তর্য—সন্তার অন্তিত্বের প্রবহুত-বিষয়ে কবি আজ
নিঃসংশন্ধ—কবির মৃত্যুদর্শনের স্বরূপ—'শেবসপ্তক' কাব্যে রবীন্দ্রনাথের প্রেমান্ত্রভূতি—কবি রবীন্দ্রের
প্রেমান্ত্রভবের স্বরূপ—রহস্তময় স্বন্ধের প্রতি কবিচিত্তের আর্তি—ভন্ন ও স্থরের মর্মরহস্ত-উদ্ঘাটন—স্থাইর
অন্তিত্ব ও মান্ধুবের ব্যক্তিত্বের চেতনা—'শেষসপ্তক' কাব্যের ছন্দোরীতি—কবির বাস্তব্যেত্তনা ও
স্বিভ্রন্দ—ছোটছোট জন্মমৃত্যুর সীমানায় নানা রবীন্দ্রনাথের ছবি ]

অথবঁবেদের ঋষিকবি বলিয়াছেন: 'পরি ছাবা পৃথিবী সন্ত আয়ম্ উপতিটে প্রথমজামৃতশ্র'—'ঘুরলেন তিনি আকাশ-পৃথিবী, শেষকালে এসে দাঁড়ালেন প্রথমজাত অমৃতের সন্মুখে।' শুল্র পরিণত বার্ধকাের প্রান্তিক ভূমিকা প্রান্তিদেশে দাঁড়াইয়া সত্যদর্শী স্থিতপ্রজ্ঞ কবি রবীক্রনাথও উচ্চারণ করিলেন অন্তর্মপ কথা: 'দিন এগোলাে। চলল জীবনমান্তাের রথ এ-প্থে ত্ত-পথে। ত্যাকাশে-পৃথিবীতে এ জন্মের ভ্রমণ হোলো সারা পথে-বিপথে, আজ এসে দাড়ালেম প্রথমজাত অমৃতের সন্মুখে।

বিশ্বজীবনের বহুবিচিত্র রূপপ্রকাশে, আপন অন্তর্গতম সন্তার গভীরে জ্যোতির্ময় সতা ও অক্ষয় আনন্দের যে-অমৃতরূপ কবি রবীক্ত প্রত্যক্ষ করিয়াছেন, আমাদের আলোচ্য শেষসপ্তক গ্রন্থখানি সেই আনন্দময় সত্যের অমৃতরূপেরই কাব্য—জীবনরহস্তের নিগৃঢ় ইংগিতে প্রোজ্জন, ধ্যানদৃষ্টির তন্ময়তায় গন্তীর, মানবসন্তার অপরাজ্যে মহিমায় দীপ্তিমান, মর্ত্য-পৃথিবীর প্রতি অমেয় ভালোবাসার মাধুর্যে রমণীয়।

গ্রহণানি কবিগুরুর কাব্যজীবনের অন্তিম পর্বে রচিত। ইংার রচনাকাল উনিশ শ' প্রিত্রিশ সাল—কবি তথন সন্তর বংসর অতিক্রম করিয়াছেন। কিন্তু পরম বিশ্বয়ের বিষয়, পরিপূর্ণ বার্ধক্যকবলিত রবীন্দ্রনাথের রবীন্দ্রনাথের অনির্বাণ স্ক্রনীপ্রতিভা এখনো অপরিয়ান—নব নব ভাবচিন্তার রূপায়ণে কাব্যে ও শিল্পকলায় ইংার সাবলীল

আব্যপ্রকাশ। বৃদ্ধ কবির চিত্ত তারুণ্যে এখনো সতেজ, কল্পনাদৃষ্টি স্বচ্ছ ও দ্রপ্রসারী, মননশক্তি তীক্ষ, অন্তর্ভ প্রথর ও গভীর। এ-যুগে রবীক্রনাথ শিল্পরচনক্ষমতার ফেশরিচয় দিলেন, তাহা সত্যই বিশায়কর। কবির প্রতিভা ধাপে ধাপে পরিণতির দিকে অগ্রসর হইয়াছে, এবং এই সহজ পরিণতির স্বাভাবিক অভিব্যক্তির চিহ্ন বৃদ্ধিত রহিয়াছে তাঁহার শেষ দশবৎসরের কাব্যে—'পরিশেষ' হইতে আরম্ভ করিয়া শেষলেখা'য়। কবিগুরুর সার্থক গছকবিতা এ-যুগেরই সৃষ্টি।

শেষসপ্তক রবীক্রনাথের অধ্যাত্মজিজ্ঞাসার কাব্যায়ন। মহাবিশ্বজীবনের প্রেক্ষাপটে নিজেকে তুলিয়া ধরিয়া কবির আত্মসন্ধান ও আত্মদর্শনই শেষসপ্তক-এর মূলস্কর। দার্শনিক কথাটি একটি বিশেষ অর্থে প্রযুক্ত হয়। রবীক্রনাথ ঠিক সেই

অর্থে দার্শনিক না হইলেও, দার্শনিকতা রবীক্রকাব্যের শেষদপ্তক কবিগুরুর অব্যাস্থ্য-জিজ্ঞাদার কাব্যায়ন ব্য-অর্থে দার্শনিক, রবীক্রনাথকেও সেই অর্থে দার্শনিক

বলিতে কোনো বাধা নাই। উপনিষদের চিন্তাধারার উত্তরাধিকার কবিগুরুকে আত্মজিজ্ঞানার প্রেরণা জোগাইরাছে, আধ্যাত্মিক দৃষ্টির অধিকারী করিয়াছে। বোধকরি, সেজগুই শেষজীবনের কাবাগুলিতে এমন নির্ভূলভাবে ফুটিয়া উঠিয়াছে তাঁহার দুমননীল তত্ত্বিজ্ঞান্থ কবিমনের উজ্জ্ঞল পরিচয়। রবীন্দ্রনাথ যতই বার্ধক্যের দিকে অগ্রসর হইয়াছেন ততই তাঁহার চিত্তে জানিয়াছে আপনার স্ত্যপরিচয়টিকে জানিবার জন্ত অশেষ আগ্রহ ও আকাজ্ঞা। তাই কবি এখন আ্রবিশ্লেষণে

নিরত, দৃষ্টি তাঁহার আপন প্রাণসতার নিভ্তে প্রসারিত—আত্মার রহস্ত-আবরণ উন্মোচনই এখন কবির কাম্য। নবতন মানসিক প্টভূমি ও চল্মান সংসারের নৃতন পরিবেইনীতে অবস্থান করিয়া কবিজ্ঞা রবীক্রনাথ জীবনসত্যের প্রগাঙ্ উপলব্ধির ষে-সম্পদ আহরণ করিয়াছেন, তাহার কিছুটা তিনি পাঠককে বিতরণ করিয়াছেন শেষসপ্তক-এর মাধ্যমে।

শেষসপ্তক গ্রন্থানিকে আমরা রবীন্দ্রনাথের অধ্যাত্ম-উপলব্ধির কাব্যসম্মত ৰূপায়ণ বলিয়াছি। এই প্রদক্ষে এখানে একটি কথা স্মরণ রাখা প্রয়োজন। আধ্যাত্মিকতার ক্ষেত্রে রবীন্দ্রনাথ এই-যে প্রথম পদচারণ করিলেন, তাহা নয়।

রবীক্রনাথের আধ্যাত্মিক উপলব্ধির স্বরাপ

পূর্ববর্তী নৈবেছ-খেয়া-গীতাঞ্জলি-গীতিমাল্য-গীতালির কবিজীবনের বিভিন্ন পর্বে যুগেও আধ্যাত্মিক উপলব্ধির জগতে তিনি প্রবেশ করিয়াছেন। কিন্তু পূর্বতন আধ্যাত্মিক অমুভূতির সঞ্চে বর্তমান অধ্যাত্মজিজ্ঞাসার পার্থকাটুকু সবিশেষ লক্ষণীয়।

পূর্বতন অধ্যায়ে প্রকৃতির সংসার আর মানবসংসারের মধ্যে, আপনার অন্তর্মন্দিরে কবি খুঁজিয়া ফিরিয়াছেন অরূপস্থনর লীলাচঞ্চল ঈশ্বরকে। ওই পর্বে তিনি अन्निश्वानी, अभीरात वार्तावर। এ-पूर्ण किंख कवित्र आधार्षिक बिक्कामात প্রকৃতি ভিন্ন রূপ পরিগ্রহ করিয়াছে। কবি এখন মানবসভার স্বরূপ উপলবি করিবার জন্ম উৎস্থক—আত্মার সত্যসূল্যনিধারণের প্রয়াসী।

ममालाहा अन्यानित मधा अर्वन कविशा किन्नून अअनव रहेल ए-জিনিসটি সর্বপ্রথম সকলের চোথে পড়ে, তাহা হইল কবির আসজিশুর মনের নির্লিপ্ততা। কবি এখন সম্পূর্ণ নিরাসক্ত, শান্তিনিকেতনের গেরুয়া প্রান্তরের সংখ

তিনি মিলাইয়া লইয়াছেন নিজের মনের স্বরটি। এই কবির আদক্তিশৃন্ত অনাসক্ত বৈরাগী চিত্তের দৃষ্টি দিয়া কবি তাকাইতেছেন মনের নির্লিপ্ততা প্রকৃতির দিকে, জীবনের দিকে। বিশ্বপ্রকৃতির ক্ষুত্রুছ,

সামাত সাধারণ বস্তু ও দৃশ্রপটের দিকে তাকাইয়া অন্তুত্ব করিতেছেন সামাহীন বিস্ময়, অপার আনন। মহাপথিক ববীক্রনাথের কবিচিত চিরকালই একরূপ আসক্তিশূন। পরিপূর্ব বার্ধক্যের দ্বারপ্রান্তে পৌছিয়া তাঁহার ওই চিত্ত সর্বপ্রকার আসজির হাত হইতে নিজেকে সম্পূর্ণ মুক্ত করিয়া লইয়াছে। এই নিম্পৃংতার চর্ম প্রকাশ আমরা দেখিতে পাই তাঁহার অন্তিম পর্বের কাব্যগুলিতে। কবির মন নিরাসক্ত ও আবেগবজিত বটে, কিন্ত তাঁহার অহুভূতি প্রথর, ইহার তীবতা এতটুকু হ্রাস পায় নাই। তাই প্রকৃতির অতিসাধারণ দৃখগুলি তাঁহার দৃষ্টর সমুবে মেলিয়া ধরে অন্তংীন বিশ্বয়ের আনন্দপূর্ণ পসরা।

রবীল্রকাব্যের পাঠকমাত্রেই জ্ঞানেন, নিসর্গপ্রকৃতির সহিত কবিচিত্তের যোগ কৃতথানি নিগূঢ়, কৃতথানি ব্যাপক। এই নিগূঢ় সংযোগের স্থ্রে প্রকৃতির সহিত ক্ষবি নিজের একাত্মতা অমূত্র করিয়াছেন। মানসী-সোনার তরী-চিত্রার কাব্য-জ্ঞীবনে কবি প্রকৃতির রূপলোকে আত্মনিমজ্জন করিয়াছেন প্রধানত সৌন্দর্যসন্তোগের জ্ঞা। এখন কিন্তু মোহময় সন্তোগের পালা শেষ হইয়াছে—আজ কবি প্রকৃতির

ক্ৰির আক্সোপলন্ধি তথা আত্মমুক্তির আকাজ্ঞা বুকে আশ্রয় হইয়াছেন আত্মোপলব্ধি তথা আত্মমৃত্তির আকাজ্ঞায়। যৌবনের অবসানকাল হইতে শ্বতি-বিশ্বতি, স্বধহুংখের বিচিত্র বর্ণে রঞ্জিত বাপাধনিমা কবির

চিত্তে যে-মোহাবেশের হুটি করিয়াছে, চেতনাকে আচ্ছন্ন করিয়াছে যে-অম্পষ্টতার আবরণ, সেই মোহজড়িমাকে, দেই আবরণকে অপসারিত করিবার জন্ম কবি নিসর্গ অবগাংন করিবেন, ডুব দিবেন চতুর্দিকের অন্তিবের ধারার গভীরে। নিসর্গপ্রকৃতির এই একান্ত সহজ্ব প্রাণপ্রবাহের মধ্যে ডুব দিতে পারিলে তাঁহার মন 'ছায়ার বেড়ায় বদ্ধ দিনগুলো থেকে' বাহির হইয়া আদিবে 'শুল্ল আলোকের প্রাঞ্জলতায়'। জীবনের চঞ্চল বসন্তকে কবি আজ বহুদূর পিছনে ফেলিয়া আদিয়াছেন, এখন তাঁহার মোহমুক্তি ঘটয়াছে। স্বতরাং স্বপ্রাবেশে জড়িত মন জইয়া সৌন্দর্যের মধ্যে তিনি আর ডুব দিবেন না—নির্লিপ্ত ঘৃষ্টিতে সহজ্ব দেধাই বর্তমানে তাঁহার কাম্য। নিজেকে তিনি মিলাইয়া লইবেন 'শুলেশ্ব প্রান্তরের স্বদূরবিস্তীণ বৈরাগ্যে।

বিশ্বজীবনের নিত্যপ্রবহমাণ স্রোতোধারায় আপনার জীবনধারাকে মিলাইয়া দিয়া, জন্মত্যু, স্থহঃখ, হারানো ও প্রাপ্তির সকল দল উত্তীর্ণ হইয়া, কবি আত্মার নিবিরোধ আনন্দলোকে নিজেকে প্রতিষ্ঠিত করিতে চাহেন। আত্মার

মহাকাল-সন্ন্যাসীর কাছে কবির বৈরাগ্যমন্ত্র দীক্ষাগ্রহণ প্রকৃত সর্রূপ উপলব্ধি করিবার জন্ম পার্থিব আবিলতামূক্ত সচ্চদৃষ্টিই কবির আজ আকাজ্জিত। ইহার জন্ম প্রয়োজন অকম্পিত চিত্তপ্রশান্তি, নির্মম নির্মল বৈরাগ্য। তাই কবি মহাকাল-সন্মাদীর কাছে নিরাসক্তির মন্ত্রে

লীক্ষা লইবার বাসনা জ্ঞাপন করিয়াছেন। বিশ্বরন্ধমঞ্চের অন্তরালে, স্ক্রন ও প্রলয়ের নেপথ্যে আত্মগোপন করিয়া রিছিয়াছেন উদাসীন মহাকাল। সেই নিরাসক্ত মহাকালের সন্মাসীচিত্তের বৈরাগ্যের স্থর ধ্বনিত হইয়া উঠুক কবির অন্তর্বীণায়। নির্লিপ্ত দর্শকের ভূমিকায় অবতীর্ণ হইয়া তিনি বিশ্বরহন্তের মধ্যে নিময় হইবেন—করিবেন আত্মবিশ্লেষণ ও আত্মদর্শন, করিবেন চতুপ্পার্শ্বের প্রাণচঞ্চল বিপুল অন্তিত্বের সত্যস্ল্য-নিরূপণ। গতিছ্নেরে স্থতীত্র অন্তৃতির প্রেরণায় 'বলাকা'র যুগে কবি নিখিল স্টির মধ্যে দেখিতে পাইয়াছিলেন মহাকালের অবারণ চলার উন্মন্ত আবেগ, এবং কালপ্রবাহের সেই হুরন্ত চলার মন্ততার মধ্যে কবি সেদিন নিজেকেও ডুবাইয়া দিয়াছিলেন। আজ অনাসক্ত বৃদ্ধ কবির চোখে গতির মন্ততাই একমাত্র সত্য বলিয়া প্রতিভাত হইতেছে না—বিশ্ব্যাপী কালচক্রের কেন্দ্রংলে তিনি প্রত্যক্ষ করিতেছেন সভ্যের ভিন্নতর একটি রূপ—মহাকালের ধ্যানপ্রশান্ত গান্তীর্য।

এই মহাকাল-সন্মাসীর বৈরাগ্যের মন্ত্র কবিচিত্তকে উদ্বোধিত করিয়াছে, কবির দৃষ্টির মধ্যে আনিয়া দিয়াছে আশ্চর্য স্বচ্ছতা। মহাকালের ধাবমান প্রবাহের প্রেক্ষাপটে কবি স্থাপন করিলেন পার্থিব স্বষ্টি ও কীতিকে, বিশ্বের বিশালতার

পটভূমিকায় স্থাপন করিলেন নিজেকে। কী দেখিলেন কবির অনাবিল প্রজ্ঞাদৃষ্টি অকাশেশ কত অধ্ত জ্যোতিক্ষণ্ডলের আবিভাব ঘটল,

অব্যক্তের প্রচ্ছনতা হইতে তাহার। আত্মপ্রকাশ করিল ব্যক্তের বড়ো সীমায়।
কিন্তু মহাকাশের ওই লক্ষকোটি নক্ত্রপুঞ্জের পরিণাম কী ? পরিণাম বিরাট
শুক্তা। অক্সদিকে ধরার ভূমিকায় মানবইতিহাদের রঙ্গভূমি, দেখানেও চলিতেছে
নিত্য-ভাঙাগড়ার লীলা। অরণাতীত কাল হইতে আজ পর্যন্ত কত সভ্যতার জন্ম
হইল, কত সভ্যতার ঘটল বিলয়—মর্তাপৃথিবীতে কিছুই পাইল না চিরকালীন
প্রতিষ্ঠা। এই উদয়বিলয়ের চক্রন্ত্য হইতে কবি উপলব্ধি করিলেন—কীতির মাধ্যমে
মান্তবের অমরতালাভের সকল আয়োজন নির্থক, অমরত্বের আশা নিজ্ন। স্ত্রোং
কবিও নিজের মনের কোণে অক্ষয় কীতির কোনো গুরাশা পোষণ করিবেন না,—
মহাকালের পদপ্রান্তে নিঃশেষে সমর্পণ করিবেন আপনার সমন্ত পাথিব সঞ্চয়কে।

ষে-মহাকালের নিকট কবি লইয়াছেন নিরাসজির দীক্ষা,—'আমার লতা-বিতানে বসে নমস্কার করি [সেই] মহাকালকে'। এই অনিতা বস্তবিশ্বে খ্যাতির অহংকার, নামের অহংকার মরীচিকার মতোই মিধ্যা মৃঢ্তা-মাত্র। গুধু তাহা নয়,

নিজের কবিকীঠি সম্পর্কে কবি আজ সম্পূর্ণ মোহমুক্ত 'সকল অহংকারই বন্ধন'। 'নামের পূজার অর্ঘ্য ভাবী-কালের থ্যাতি' যে 'ভোগশক্তিহীন নির্থকের কাছে উৎসর্গ-করা প্রেতের অন্ন', এই নিশ্চিত সতাটি একদিন উপলব্ধি করিয়াছিলেন অজন্তাগুহার রূপদক্ষেরা—যাহারা

প্রতার ভিত্তিতে বিচিত্র রঙের রেখায় চিহ্নিত করিয়া গিয়াছেন আপনার হৃদয়ায়-ভূতির নিবিড় আনন্দকে। অজন্তার গুহাগাতে ওইসব অজ্ঞাতনামা রূপের তাপস মূর্ত করিয়া তুলিয়াছেন নিজেদের সৌন্দর্যস্বপ্রেক। রূপস্টির আনন্দর্যুতে তাঁহারা বিশ্বত হইরাছিলেন আপন আপন নাম। তাই তাঁহারা রাধিয়া য়ান নাই নিজের কোনো পরিচয়, নামকে করিয়াছেন সম্পূর্ণ উপেক্ষা। তাঁহাদের বুগোত্তীর্ণ শিল্প-রচনার য়থার্থ মূল্য প্রকাশের আনন্দে—'তার বেশী আর বাড়বে না একটুও নামের পিঠে চড়ে'। এই উপলব্ধি হইতেই মোহমুক্ত কবি পরম শ্রন্ধাভরে প্রণাম জানাইয়াছেন অজন্তার অনামা রূপের তাপসদলকে, তাঁহাদের রচিত য়ুগান্তরের কীতিতে তিনি পাইয়াছেন 'নামের বন্ধন থেকে মুক্তির স্থাদ'। যদি ইহাই সত্য হয় য়ে, কবির কীতিক্লিপ্ত জীবনের অবসানের পর লক্ষ লক্ষ নামের ঠেলাঠেলির সঙ্গেঃ 'দৈবক্রমে চলতে থাকবে বেদনাহীন চেতনাহীন ছায়ামাত্রসার আমার নামটা', তবে 'বিক্ থাক্ সেই কাঙাল কল্পনার মরীচিকায়। জীবনের অল্প কয়দিনে বিশ্বব্যাপী নামহীন আননদ দিক আমাকে নিরহংকার মুক্তি'।

্যে-নামস্থালন পবিত্র অন্ধকারের মধ্যে ডুব দিয়া অজন্তাগুহার চিত্রীদল শিল্পসাধনায় আত্মনিয়োগ করিয়াছিলেন, কবি আজ সেই অন্ধকারেরই বন্দনা করিতেছেন।

কবি আজ আনন্দতীর্থের যাত্রী, তাঁহার বৈরাগী চিত্তে বাজিয়াছে চলার স্থর
—নিজেকে নিরাসক্ত স্জনানন্দের মধ্যে ডুবাইয়া দিয়া তিনি সতার গুলুভাস
আলোকতীর্থে উত্তীর্ণ হইতে চাহেন। বীতনাম স্থলনের ক্ষেত্রে তিনি বিশ্বস্তার
সমানধর্মা। কবিচিত্ত আজ সম্পূর্ণ আসক্তিশ্রু নির্লিপ্ত নিস্পৃহ বলিয়াই মর্ত্যমাধুরী

আস্বাদনের পথটি তাঁহার কাছে সর্বপ্রকার বাধাবিমুক্ত।
তানলতীর্থের যাত্রী
চলা ও থামাকে, ভোগ ও সন্মাসকে রবীন্দ্রনাথ যেমন
রবীন্দ্রনাথ
কাব্যজীবনে, তেমনই ব্যক্তিজীবনে একস্তত্তে গ্রথিত

করিয়াছেন। এই সমন্বয়ের মধ্যেই তাঁহার জীবনসাধনার পূর্ণতা। মোহমুক্ত মনো-ভঙ্গিই কবিকে অনিত্যের মধ্যে নিত্যবস্তুর সন্ধান দিয়াছে—বিশ্বের স্ষ্টিধারা ও নিজের জীবনধারাকে সমাক্রপে দেখিবার ও বুঝিয়া লইবার স্থযোগ দিয়াছে।

রবীন্দ্রনাথকে আমরা সন্মাদী-কবি বলিয়া আখ্যাত করিয়াছি। জীবনসায়াহে উপনীত রবীন্দ্রনাথের সম্পর্কে এ-কথা অক্ষরে অক্ষরে সত্য। কিন্তু এ-কথাও মনে বাখিতে হইবে যে, গোধুলিক্ষণের বৈরাগী মনোভাব তাঁহাকে জগৎ ও জীবনবিম্থ

করিয়া তোলে নাই, মর্ত্যপ্রীতির সঙ্গে তাঁহার কোনোদৌলর্ঘের সন্মাসীকবি
দিন বিচ্ছেদ ঘটে নাই। বরংচ কবির মহাপ্রয়াণের লগ্ন
রবীন্ত্রনাথ
যতই আসন্ন হইয়াছে, ততই তিনি মর্ত্যের মাটির

কাছাকাছি থাকিবার জন্ম সমধিক ব্যাকুলতা প্রকাশ করিয়াছেন। তাঁহার স্ক্র প্রকাঢ় সৌন্দর্যান্তভূতির, রসাবিষ্ট চিত্তের আনন্দচেতনার চমৎকার পরিপ্রকাশ দেখা ষায় শেষদপ্তক- এর কতকগুলি কবিতায়। কবি কতভাবেই-না আমাদের দকলকে कानाइटक हाश्शिटहन-यमथााकि, निन्ताखिक, প্রয়োজনের সঞ্জ সব্কিছ্ট व्यनि डा — এक निन महा का टलव हिम्मी डल म्लार्स हेशा त्रा व्याखित विनुध हहेश राहित । কিন্তু চতুদিকের এই নশ্ববতার মধ্যে তাঁহার মর্তামমতার—কবিম্বপ্রত আনন্দময় মুহুর্তগুলির – অন্তিত্বের সভাতা সম্বন্ধে তিনি সম্পূর্ণ নিঃসংশয়ঃ 'আমি পেয়েছি ক্ষণে ক্ষণে অমৃতভরা মুহুর্তগুলিকে, তার সীমা কে বিচার করিবে ?'

त्रवीलनाथ, भ्विष्ठक-७, छांशांत कविष्ठीवरनत अखिम भर्दत कांत्रश्चिन्छ. এই कथािं विस्थिनाद आमात्मत छनारेट চारिशाहन त्य, निष्मत कविकीिंज প্রতি তিনি খুব বেশী আস্থা রাথেন না-একদিন উহার বিলুপ্তি অনিবার্য। তবে,

তিনি यে প্রকৃতিকে ভালোবাসিয়াছিলেন, মানুষকে অগাধ মহ্যমমতাই রবীন্দ্রনাথের ভালোবা দিয়া ছিলেন, এবং কাব্যসংগীতে দেই অগাধ ক্বিজীবনের চরম সত্য মুমতাকেই বাণীবদ্ধ ক্রিয়াছেন, ইহাই হইল তাঁহার

পার্থিব জীবনের চরম সত্য। এই ভালোবাদা তাঁহার অন্তম কবিদন্তারই প্রকাশ। এই मलािं कि वित्र मण्ड-चािम, निष्ड-चािम। त्रवीलनाथ छेपनिक कित्रशास्त्र-কবিসত্তা আননদম্রূপ, অমৃত্যরূপ। কবির মধ্যে যাহাকিছু পার্থিব, দিনে দিনে ভাহা বিনষ্ট হইবে, কিন্তু তাঁহার অমৃতন্তরূপ আনন্দ্রন স্তার বিনাশ নাই। দেশ-কালের সীমাকে, মৃত্যুকে, অতিক্রম করিয়া উহা অক্ষয় প্রবাবে টিকিয়া থাকিবে। দেহের দীমায় আবন পাকিলেও তাঁহার কবিদত্তা অদেহী—মানুষের প্রতি প্রেমে, প্রকৃতির প্রতি দীমাহীন অন্বরাগে এই অশরীরী সভার আনলক্তৃতিই সতত প্রকাশিত হইতেছে। যাহা আনন্দ তাহা মৃত্যুর অতীত, তাহাই ষ্থার্থ সত্য।

कवि आपनात मर्पा य-अनिर्वानीरम् मसीन पारेमार्डन, रमरे अनिर्वानीरमन আর-একটি অভিবাক্তি তিনি দেখিয়াছেন মানবের প্রেমে, প্রকৃতির অপরূপ শোভা-সৌন্দর্যে। পৃথিবীকে কবি ছইচোধ ভবিষা দেখিয়াছেন, পৃথিবীকে চিব্লকাল ভালোবাসিয়াছেন, এই জগৎ-সংসারকে তাঁহার ভালো লাগিয়াছে—ইহাই রবীল্র-

कावाकौवरमञ्ज मवरहरत्र वर्षा कथा। कवित स्वकीर्य রবীন্দ্রনাথের কাব্যজীবনের कात्राकीत्रात्र म्लमञ्जिष्टि इहेल-'ভालातामा'। এहे মন্ত্রটির প্রতিধ্বনি তিনি গুনিতে পাইয়াছেন বিশ্বহৃদয়ের

चल्रस्त । एष्टित जानिय नश्च भृथिवीत पर्यानात्क न्यनित इहेताहिन चलुहीन ভালোবাসার বাণী। সমস্ত বিশ্ব জুড়িয়া নিত্যকাল ধরিয়া যে-স্বোতটি অনবচ্ছিত্র ধারায় প্রবাহিত ছইয়া চলিয়াছে, তাহা আননোদেল প্রেমের। দীমাবৃদ্ধ দৈনন্দিন জীবনের কলকোলাংল হইতে নিজেকে মৃক্ত করিয়া লইয়া প্রকৃতিলোকের অন্তঃপুরে দৃষ্টিকে প্রসারিত করিতে পারিলে বিশ্বহৃদয়ের অনাদি কালের সেই আনন্দমন্ত্র—'ভালোবাসি'-সংগীত—গুনিতে পাওয়া যায়। দ্রের যাত্রী রবীন্দ্রনাধ গোধূলির ঘাটে বসিয়া বিশ্বলোকের সেই শাশ্বত বাণীটি গুনিয়া লইতে উৎফুক।

শেষপপ্তক রবীন্দ্রনাথের আত্মদর্শননিরত স্বচ্ছ কবিমনের স্থাটি। এখানে তিনি আত্মার রহস্তসন্ধানী, জগদ্বাাপারের নিগৃচ তাৎপর্য উদ্ঘাটনের প্রয়াসী। নিজেকে নি শেষে জানিবেন এবং জানাইবেন, ইহাই কবির একান্ত ইচ্ছা। এই গ্রন্থানিতে কবি-তাত্মিক রবীন্দ্রনাথের নির্ভূল পরিচয় স্কুম্প্টভাবে চিহ্নিত দেখিতে পাওয়া

যাইবে। আত্মবিচারণার পথে অগ্রসর হইরা কবি
আত্মব রহন্তনন্ধানী
অন্তত্ত্ব করিতেছেন, অদৃশ্যলোকচারী মহাশিল্পী বিশাল
রবীক্রনাথ
বিশ্বজীবনের প্রেক্ষাপটে তাঁহার অন্তর্বতর যে-স্তাটিকে

বৃহবিচিত্র কারুকলার গড়িয়া তুলিতেছেন, যে-সন্তার গোপন ভাণ্ডারে দিনে দিনে দিনে দিনি হুইয়াছে অজ্ঞ রসসম্পদ, উহার রহস্ত ছ্রবগাহ—সন্তার সামগ্রিক পরিচয়টি জানা কবির সাধ্যাতীত। অর্থচ কবি তাঁহার সত্য-তপস্তার চাহিয়াছেন নিজের গোচরতাকে। তাই, এই বলিয়া তিনি আকৃতি জানাইতেছেন—'কবে প্রকাশ হবে পূর্ব, আপনি প্রত্যক্ষ হব আপনার আলোতে?' কিন্তু আজ তিনি ইহাই উপলব্ধি করিতেছেন যে, সমগ্র সন্তার রহস্ত কোনোদিনই সম্পূর্ণরূপে তাঁহার দৃষ্টির সম্পুর্ণে অনাবৃত হইবে না। জীবনরহস্তের কত্টুকুই বা আমরা ধরিতে পারি? আমাদের বাক্ত জীবনের চারিদিকে বিরাজ করিতেছে 'অব্যক্তের বিরাট প্রাবন'। কবির আত্মসমীক্ষা ও আত্মবিবৃতিকে বিশ্লেষণ করিলে বৃবিতে পারা যায়, সন্তার প্রকৃত স্বরণটি ধরিবার জন্ম তাঁহার আগ্রহ ও আকাজ্জার শেব নাই। কিন্তু আত্মার রহস্তে ছুব দিয়া বারেবারেই তাঁহাকে আক্ষেপের স্করে বলিতে হইয়াছে': 'এ যেন অগ্নমা গ্রহ আমার সন্তা, বাম্প-আবরণে ফাঁক পড়েছে কোণে কোণে, দূরবীনের সন্ধান সেইটুকুতেই।…সেই অদৃশ্যের চঞ্চল লীলা কার কাছেই বা স্পাই হোকো, ভাষার অঞ্জলিতে কে ধরতে পারে তাকে প'…

তবে আত্মবিচারণার ক্ষেত্রে পাদচারণ করিয়া কবি এই সত্যটি অন্তত্ত্ব করিতেছেন যে, তিনি দেশকালের অতীত, বর্তমানের সীমিত পরিধি অতিক্রম করিয়া তাঁহার আত্মা ধাবিত হইতেছে অসীমতার পঞ্চে। করির উণলন্ধ সভা দ্রের পথিক তিনি, তিনি 'আলোর প্রেমিক'। চলার পথের বাঁকে বাঁকে তাঁহার বিস্মিত চোথের দৃষ্টির সমূপে ক্ষণে ক্ষণে ধরা পড়িতেছে চিবকালের রহস্ত—সত্যের আনন্দর্রপ, অমৃত্রূপ। বিশ্বসংসার যে-জ্যোতির্ময় মহাসন্তার প্রকাশ, কবির 'নিত্য আমি' তাহারই অংশ—আনন্দ্রৈতত্তে উদ্ভাসিত।

কেন আমরা নিজেদের জরাহীন মৃত্যুহীন অন্নান স্বরূপটিকে চিনিতে পারি না? উত্তরে কবি বলিতেছেন, ক্ষয়িষ্ণু ভঙ্গুর দেহের সঙ্গে, লৌকিক মনের সঙ্গে চিরন্তন সত্তাকে অভিন্নরূপে দেখি বলিয়াই আমরাজরাজীর্ণ দেহের মৃত্যুকে আরোপ করি সত্তার উপর। আমাদের যাত্রা অনেক কালের। বহু বিশ্বত যুগের অনেক ক্ষ্ণা, অনেক তৃষ্ণা, অনেক স্থল আসজি, অনেক সংস্থারের সঞ্চয় আমাদের দেহের রক্তের অনুপ্রমাণুর সহিত জড়িত-মিপ্রিত রহিয়াছে। ওই পার্থিব স্থলতা আমাদের শুত্রবাস আত্মার চারিদিকে রচনা করে মোহকুহেলিকার ঘন আন্তরণ, আচ্ছাদিত করে নির্লিপ্ত আত্মার জ্যোতির্ময়তাকে—দেহের প্রতি আমাদের আসজির অন্ত নাই।

পরম নিরাপক্তি ও প্রজ্ঞাদৃষ্টির সহায়তায় যখন আমরা দেহমনের বন্ধন হইতে আত্মাকে বিমৃক্ত করিয়া লইতে সমর্থ হই, তখন অন্তভ্যব করি. আমাদের সত্তা জরামৃত্যুর উপ্রেচারী—তাহার ক্ষয় নাই, নাই কোনো তুঃখবেদনা। সে চিরজ্ঞাতিম্য চৈতত্ত্বরূপ —সর্বগ্রানিমৃক্ত শাখত আননলোকে তাহার প্রতিষ্ঠা। দেহের যত উপ্পর্বত্তি 'জন্মমরণের মাঝখানটাতে যে-আল্বাধা ক্ষেত্টুকু আছে, সেইখানে'—ভোগলোলুপতায় সে পঞ্চিল। নির্লিপ্ত আত্মার কিন্তু কোনো বন্ধন নাই, আসক্তিনাই, নাই সঞ্চয়ের কোনো গ্রানিভার।

কবিরধ্যানদৃষ্টিতে ধরা পড়িয়াছে মানবসন্তার প্রকৃত স্বরূপ—সে প্রথমজাত অমৃত, সে নবীন, সে নিত্যকালের। 'বহু দেহমনের নানা পথের বাঁকে বাঁকে মৃত্যুর নানা খেয়া পার হয়ে' ঐ দ্রের পথিক আসিয়া পৌছিয়াছে বর্তমানের ঘাটে। আবার সে যাত্রা করিবে অনাগতের অভিমুখে। কত জ্বা, কত

মানকার মুত্রাঞ্জ ব্যাধি, কত বিনাশ যুগে যুগে তাহাকে কুন্ধিগত করিতে উত্তত হইয়াছে। কিন্তু মৃত্যুঞ্জয় সতা বারে বারে বারে সেই আক্রমণ প্রতিহত করিয়াছে। মহামরণের কুয়াশার মধ্য হইতে 'বারে বারে সেবেরিয়ে এল, প্রতিদিন ভোরবেলার আলোতে ধ্বনিতহল তার বাণী,—এই আমি প্রথমজাত অমৃত।' নিরাসক্ত জীবনদৃষ্টির আলোর কবি আজ বুঝিতে পারিতেছেন, সত্য ঘেমন এই সংসারকে তাঁহার ভালোলাগা, তেমনি সত্য জীবনের সমস্ত স্থল সঞ্চয়কে ধ্লির হাতে উজাড় করিয়া দিয়াদ্রের মাত্রাপথে অগ্রসর হইয়া চলা—ওপারের পথিকের কাছে এপারের পাথেয় মূল্যহীন। গোধূলির ঘাটে উত্তীর্ণকবিভালোমলের কোনো জঞ্জাল জলাইয়ারাখিবেন না, পিছনে ফেলিয়া ঘাইবেন না দীর্ঘনিখাসের বাণীহারা মলিন একটা ছায়া। মাটির উপর আমাদের অধিকারের দাবী ক্ষণকালের। পৃথিবীর বুক হইতে শেষবিদায়ের মূহুর্তে সেই দাবীকে নিঃশেষে ছাড়িতে হইবে, অগুচি সঞ্চয়পাত্রটিকে খালি করিতে হইবে,

জ্ঞালের ভিক্ষামুষ্টিকে ফিরাইয়া দিতে হইবে ধূলায়। স্নতরাং নিরাসক্ত কবি জীবনভোজের শেষ উচ্ছিষ্টের দিকে আর্তচোধে আর ফিরিয়া তাকাইবেন না। কবি এখন কামনা করেন সর্বভারমুক্ত চিত্তের প্রমা শান্তি।

শেষসপ্তক কাব্যগ্রন্থে যে-নৃতন অন্নভৃতি ওযে-বলিষ্ঠ জীবনদর্শন বাণীবদ্ধ হইয়াছে, কবিচিত্তের আসজিশৃন্ততাই তাহার মূলে। তবে এখানে একটি জিনিস বিশেষভাবে লক্ষ্য করিবার। মহাকালের বিপুল স্রোতোপ্রবাহে কবি নিজের পার্থিব জীবনের সকল সঞ্চয়ের ডালি বিনাকুঠায় ভাসাইয়া দিয়াছেন, কিন্তু আপনার স্থপ্পয় অন্নভৃতির সঞ্চয়েক ওই স্রোতের মুখে ভাসাইয়া দিতে তিনি স্বীকৃত নহেন। লোকিক জীবনের আর আর বস্তু মিথা। হইলেও, তাঁহার কবিসভার সঙ্গে অন্তরঙ্গভাবে জড়িত বিচিত্র অন্নভবের মূহুর্ভগুলি চিরন্তন স্ত্যেরই আলোকবর্তিকা—বিশ্বপ্রাণের স্থাননে সেগুলি স্পলিত। তাই তাহারা মৃত্যুর অতীত।

কবির স্বচ্চগভীর দৃষ্টির সন্মুখে জীবনরহন্ত, স্বাষ্টিরহন্ত আজ কণে কণে তাহার আবরণ উন্মোচন করিতেছে, ক্রমেই পরিক্ষৃট হইয়া উঠিতেছে অন্তর্গূ দৃ সন্তার অনির্বাণ দীপ্তি। জীবনসন্তার অন্তিরের প্রবিষ্কৃত করি আজ নিঃসংশয়। আক স্মিক চেতনার নিবিত্তায় দেহের সীমায়তিনি অন্তর্ভব করিতেছেন দেহাতীতের অনির্বচনীয় অন্তির। এই রহন্তময়তা যথন করিকে বিস্মিত করে, তথন দেহের অতীতকে ধরিবার জন্ম তাঁহার সকল প্রাণ চঞ্চল হইয়া উঠে। মাটির তলায় যে-বীজ আত্মনগোপন করিয়া থাকে, বাহিরের আলোবাতাসের মধ্যে উহার প্রাণের পূর্ণপ্রকাশ না ঘটিলেও তাহার অন্তির্ঘটা তো অন্থীকার করা যায় না। তেমনি 'অন্তের বাঁধনে বাঁধা পড়া' করির প্রাণসন্তা প্রত্যক্ষভাবে গোচরীভূত না হইলেও উহার প্রবৃদ্ধ সংশ্যাতীত।

প্রাত্যহিক সহস্র ভূচতা ও অর্থহীন কোলাহলের মধ্যে যখন নিজেদের ভূবাইয়া রাখি, তখন আমরা সন্তার অন্তিম্বটুকু ধরিতে পারি না। কিন্তু কোনো একটি তুর্লভ অবকাশের মূহুর্তে সংসারের আশু সন্তার অন্তিম্বের ক্রবহ প্রিয়ে কবি আন্ত নিঃসংশন প্রকৃতির প্রশান্ত রহস্তময়তার মধ্যে যখন নিজেদের বিলীন করিয়া দিই, তখন সন্তার অন্তিম্বের বোধ আমাদের কাছে স্কুম্প্রই হইয়া উঠে,—আমরা শুনিতে পাই, "বিশ্বমর্মের নিত্যকালের সেই বাণী—'আমি আছি'।" অনির্বচনীয়ের উপলব্ধির জন্ম চাই অসামান্ততার স্পর্ণ।

চিত্তকে একেবারে নগ্ন করিয়া লইয়াসমন্তের প্রাণকেন্দ্রে নিজেকে মগ্ন করিতে না পারিলে জীবনসভার অন্তিত্বের বোধ আমাদের অগোচর থাকিয়া যায়। অন্তিত্বেরঃ পূর্ণ মূল্য তথনই দিই, বখন আমরা অভ্যন্ত পরিচয়ের সকল গণ্ডী ভাঙিয়া বিদেশীর উৎস্কক চোখে তাকাইয়া থাকি দূরপ্রসারিত বস্তুসংসারের বিচিত্র রূপলোকের দিকে—যখন আপনাকে দেখি আপনার বাইরে। এরূপভাবে দেখিতে জানিলেই আধুনিকের ছিন্নতার ফাঁকে ফাঁকে দেখা দেয় চিরকালের রহস্ত।

গুণু জীবনরহস্ত, স্টিরহস্ত নয়—মৃত্যুরহস্তও কবির চোথে আজ স্বস্পৃষ্ট ধরা পড়িতেছে। সত্তর বৎসরোভীর্ণ কবি যেন মৃত্যুর মুখোমুখী দাঁড়াইয়। মহামরণের প্রকৃত স্বরূপটি চিনিয়া লইয়াছেন। রবীন্দ্রনাথের জীবনদর্শন তাঁহার মৃত্যুদর্শনের সঙ্গে অচ্ছেগ্রপে জড়িত। মৃত্যুর আলোকেই তিনি পাইয়া-কবির মৃত্যুদর্শনের স্বরূপ ছেন জীবনের সত্য পরিচয়। জীবনপ্রেমিক কবির পক্ষে মৃত্যুতাবনা অনিবার্য। এতদিন কবি মৃত্যুকে দেখিয়াছেন দ্র হইতে—আজ করি निक वाकिकीवरनद श्रीकर्ण स्निर्ण्हन यामन मन्द्रवि निः स्व शक्सिन। जीवन-मृजात मशमनमञ्दल माँ ए। है ता कवि ७५ मृजात तर छहे छित्या हन कति लन ना, छेरात আলোকে অনন্তজীবনের রহস্তাটিও তাঁহার ধ্যানদৃষ্টির সন্মুধে সম্পূর্ণ উদ্বাটিত হইল। মরণসমুদ্রে ডুব দিয়া কবি যে-মহার্ঘরত্ব লাভ করিলেন—তাহা সভার শাখত অন্তিত্বে বিশ্বাস, আত্মার অবিনশ্বরতা-বিষয়ে অকল্পিত আহা। এই অবিচল বিশ্বাস একদিকে কবির চিত্তকে বিশ্বস্থার অভিমুখী করিয়া তুলিয়াছে, অন্তদিকে কবিকে টানিয়া আনিয়াছে একেবারে ধূলার পৃথিবীর কাছাকাছি—অগাধ মঠ্যমমতা ও মানবপ্রেমের পুণাতীর্থে। পর্বভারমুক্ত, নিরাপক্ত কবির চিত্তমুকুরে স্ষ্টির রহস্তময়তা अ अश्र महिमा आक यवशानि शकी द खक्र । व धवा পড़िতেছে, পूर्ववन किविकीवान ত उथानि कथन ७ धता १८ ए नारे। प्रमानी প্রজ্ঞাদৃষ্টি কবিকে এখন ঋষির পর্যায়ে উন্নীত করিয়াছে।

অনাবিল প্রজ্ঞার আলোকে রবীন্দ্রনাথ মৃত্যুকে নানারণে দেবিয়াছেন, মৃত্যুর তথটি গভীরভাবে উপলব্ধি করিয়াছেন। ফলে মৃত্যু তাঁহার কাছে সহজ হইয়া উঠিয়াছিল। মৃত্যুভীতি কবির একেবারেই ছিল না। জীবনকে কবি দেখিয়াছেন তাহার অন্তহীনতায়—জীবন ক্রপক্ষপান্তর, জন্মজনান্তরের স্ত্রে গাঁথা। মৃত্যু জীবনের শেষ নয়, পরিপূর্ণতা। জীবনের এক-পর্যায়ের সমাপ্তি ও আর-এক পর্যায়ের স্চনার মাঝখানে মৃত্যু কর্ণকালের বিরতি। কবির প্রজ্ঞাদীপ্ত উপলব্ধিতে এই সভ্যাটি ধরা পড়িয়াছে যে, মানবদ্তা মহাপ্রাণের অংশ বলিয়া ভাহার ক্ষয় নাই, শেষ নাই—মৃত্যুর তোরণদ্বারের মধ্য দিয়া মরণবিজয়ী অব্যয় স্তা নবতন জীবনের লবে নিত্যকাল অগ্রসর হইয়া চলিয়াছে। ভাই কবি নিজেকে কল্পনা করিয়াছেন

চিরঅগ্রসরমান পণিকর্মপে, তাঁহার যাত্রাপথ অনন্ত। মৃত্যুর শৃন্ততা কবি স্বীকার করেন না। অন্তিম পর্বের কাব্যগুলিতে রবীক্তনাথ আত্মার মৃত্যুঞ্জয়তার কথাই বারংবার উদার কর্পে ঘোষণা করিয়াছেন।

শেষসপ্তক-এব একটি কবিতায় রবীন্দ্রনাথের এই মৃহ্যুদর্শনের বাণী রসক্ষান্দিত মূর্তি পরিগ্রহ করিয়াছে—কবিতাটিকে মৃহ্যুপ্রশন্তি বলা যাইতে পারে।
কবি নিজের জংস্পান্দনে, রজের চঞ্চল প্রবাহে শুনিতে পাইয়াছেন মরণের
মহাসংগীত। সেই সংগীতের মর্মার্থ কী ? 'বল্ছে সে—চলো, চলো—চলো বোঝা
ফেল্তে ফেল্তে, চলো মরতে মরতে নিমেবে নিমেবে—আমারি বেগে।' জগং
ও জীবনের অপ্রান্ত গতিকে অব্যাহত রাথে মৃহ্যু। যাহাকিছু জীর্ণ পুরাতন,
য়ানিপন্ধিল, তাহাকে ধ্বংস করিয়া মৃহ্যু স্প্রীকে নবনর জীবনের ফেত্রে চালাইয়া
লইয়া ঘাইতেছে—মানবসভাকে অগ্রসর করিয়া দিতেছে অমৃতলোকের পথে।
মৃত্যুর সমুদ্রে অবসাহন করিয়া বিশ্বজীবন নিতা শুচিস্কলর হইয়া উঠিতেছে, লাভ
করিতেছে অপূর্ব নবীনতা। অচঞ্চল বৃভুক্ত্ব বর্তমান সমগ্র স্প্রীকে চায় গ্রাস্করিতে। সেই প্রলয়ের হাত হইতে মৃহ্যুই স্প্রীকে পরিত্রাণ করে, তাহাকে
মৃক্তি দেয় 'অন্তর্হীন নবনর অনাগতে'। মৃহ্যু মহাশৃন্ততা নয়, ধুসর মৃত্যুকে পার
হইয়া অমৃত। মানবসভা এই প্রথমজাত অমৃত—মরণের স্পর্ণে নিত্যনবায়মান।

শেষসপ্তক প্রধানত আত্মবিশ্লেষণ ও অধ্যাত্মজিজ্ঞাসার কাব্য হইলেও

শেষসপ্তক প্রধানত আত্মবিশ্লেষণ ও অধ্যাত্মজিজ্ঞাসার কাব্য হইলেও

শেষসপ্তক কবিতা বহিয়াছে যাহার মধ্যে কোনোরূপ তব্বে স্পর্শ নাই।
প্রেমারুভ্তিমূলক কবিতাগুলি এই পর্যায়ের। নারীপ্রেম রবীজ্ঞনাথের কাব্যের

একটি বড়ো প্রেরণা। প্রেমজীবনের অমেয় সৌন্দর্য ও রহস্তময়তাকে রবীজ্ঞনাথ

আশ্চর্যস্থলর বাণীমূর্তি দান করিয়াছেন। 'পূররী'-'মহুয়া'র যুগেও নিথুঁত প্রেমের

কবিতা লিখিয়া কবি আমাদের চিত্তে অপার বিস্ময়ের সঞ্চার করিয়াছেন।

শারীরিক জরার আক্রমণ রবীজ্ঞনাথের মনের যৌবনকে যে বিনষ্ট করিতে পারে

নাই, তাহার অজ্ঞ্ম প্রমাণপরিচয় তাঁহার প্রৌচ্ত ও বার্ধক্যে রচিত বহুতর কাব্য
কবিতায় স্থশ্পষ্ট চিহ্নিত আছে।

শেষসপ্তক-এর কবি আজ বদিরা আছেন গোধুলির ঘাটে, অন্তদিরূপারে ভাঁহার উদাসীন দৃষ্টি প্রসারিত। ধ্যানের এই প্রগাঢ় পরিপূর্ণতার মধ্যেও কবি অন্তরের গভীরে, ব্যক্তিখের নির্জনতায় ক্ষণে ক্ষণে অন্তব্

শ্বদপ্তক কাব্যে করিতেছেন পিছনে-ফেলিয়া-আদা প্রেমজীবনের স্থতি-রবীদ্রনাথের প্রেমান্ত্রভব সৌরভ। এই স্কল্ম স্তকুমার প্রেমান্নভূতির মৃত্কম্পনের স্পর্শ লাগিয়াছে শেষসপ্তক-এব কয়েকটি কবিতায়। প্রেমের উচ্ছলতা-উত্তেজনা- উন্মাদনা নয়, বাঁধনহারা হদয়াবেগের অতিশায়ন নয়—নক্ষত্রোজ্জল সন্ধ্যার মতো মিগ্ধশান্ত প্রেমান্থভবের কতকগুলি অবিনশ্বর মূহূর্ত এই কবিতাগুলিতে অনির্বচনীয় মাধুর্য লইয়া আত্মপ্রকাশ করিয়াছে। এগুলি ধ্যানাবিষ্ট চেতনার দারা উপলব্ধি করিবার দামগ্রী,—দেহদীমার উপর্বচারী আত্মার অবারিত কক্ষে ইহাদের শন্দহীন সঞ্চবন। এগুলিতে ভাষণের প্রগল্ভতা নাই, শান্তসমাহিত চিত্তের সংযমে ইহারা শাসিত। এই পর্যায়ের প্রত্যেকটি কবিতা ব্যক্তনায় সমৃদ্ধ, প্রেমের রহস্তময়তায় স্থলর, অহুভূতির গভীরতায় চিত্তস্পশা।

কবি আমাদিগকে ব্রাইতে চাহিয়াছেন, প্রেমের রহিয়াছে এক প্রমাশ্র্য শক্তি। ব্যক্তিবের পূর্ব-পরিচয়টিকে প্রেম দেমন করিয়া উদ্বাটিত করে, তেমনটি অন্তকিছু নয়। লৌকিক পরিচয়ের ছদ্মবেশ থসাইয়া প্রেম্ মাহ্মের ভিতরকশ্র 'চির-অচেনাটি'কে বাহির করিয়া আনে। এ সংসারে মাহ্মকে আন্মরা কত্টুকুই

কবি রবীন্দ্রের আবরণে আচ্চাদিত—'আপনি একাকী, সেধানে তার প্রেমান্ত্রবের স্বরূপ দোসর নাই।' মান্ত্রবিজেও বেমন নিজের নিঃশেষ

পরিচয় জানিতে পারে না, তেমনি অন্তেরও নাগালের বাইরে সে। লোকি পরিচয় মানুষের সত্যতম পরিচয় নয়। নামের সীমায় আসল মানুষটিকে সামানুই ধরা যায়। কিন্তু আমরা নিজের ও অপরের অন্তরতম পরিচয় পাই প্রেমের দিব্যালোকবিচ্ছুরনে। যখন কাহাকেও আমরা ভালোবাসি, সেই নিবিড় ভালোবাসার দক্ষিণা-বাহাসের স্পর্শে আমাদের সীমার আড়ালটি মুহুর্তেই অপসারিত হয়।

আমাদের ভালোবাসার মানুষটি দেহাশ্রিত সীমিত রূপের মধ্যে আবদ থাকে। তথাপি প্রেমের রহিয়াছে দেহাতিশায়ী সীমাহীন একটা ব্যাপ্তি। দেহের রূপের সীমায় যতক্ষণ নিজেকে অর্গলিত রাখি, ততক্ষণ আমরা ওই ব্যাপ্তির দিকটিকে চিনিতে পারি না। কিন্তু বিরহের মূহুর্তে আমরা সন্ধান পাই বিদেহী প্রেমসৌন্ধের অনির্বচনীয় নিঞ্জীমতার।

প্রেমান্তভূতির স্বর্ণচ্ছটার উদ্তাসিত ক্ষণমূহুর্তগুলি কবির দৃষ্টিতে অবিনশ্বর, উহাদের প্রতিষ্ঠা অনন্ত শ্বতির ভূমিকার। মান্তব আপন অন্তিত্বের সত্যতম পরিচর পার নিবিড় ভালোবাসার মূহুর্তে, তাহার ষণার্থ বাঁচিয়া থাকা ওই মূহুর্তগুলির মধ্যেই—'এই নিমেষটুকুর বাইরে আর-যা-কিছু সে গৌণ।' চতুর্দিকের মহামরনের মার্যধানে কেবল প্রেমের কুন্ঠেই বোষিত হয় অমরতার বাণী—'আমি আছি।' কালে কালে সব্কিছুই স্বিয়া যায় বিশ্বরণের নেপথো, থাকে শুধু নিবিড়

ভালোবাসার মুহুর্তগুলি, যাহা দেশকালে আবদ্ধ মানুষকে মনে করাইয়া দেয় তাহার স্ভার অসীমতার কথা।

যক্ষের প্রতি সংখাধিত কবিতাটির মধ্য দিয়া কবি আসক্তির কালিমাশ্রু বির্হ্দীপ্ত প্রেমের প্রশস্তি উচ্চারণ করিয়াছেন। রবীক্রকাব্যে প্রেমের ক্ষেত্রে দেহবাদের বিরোধিতা খুব স্পষ্ট হইয়া চোথে পড়ে। তিনি পরিপূর্ণভাবে ইঞ্রিয়াতীত ভালোবাসায় বিশ্বাসী। দেহণত প্রেমের মধ্যে কামনার কল্ব আছে, তাহাকে मोलर्यमसानी कवि चौकांत्र कविशा नहें ए शांदन नाहे। हे खिराव माविएक, নিকটতম সারিপার ক্লান্তিতে চিরস্থলর প্রেম বার্থ ও মিধ্যা হইয়া যায়। এইজন্ত কবি মিলন অপেকা বিরহকে কাম্য মনে করিয়াছেন, বাস্তব অপেকা মানসিক অভিসারকেই প্রার্থনীয় বোধ করিয়াছেন। দেহকেন্দ্রিক মিলন 'মাকে চায় তাকে ক্ষ করেছে ফুলনে, ভুলে যায় আদক্তি নষ্ট করে প্রেমকে, আগাছা যেমন ফ্সলকে মারে চেপে। ক্রেছর সুল আলিঙ্গনের মধ্যে আমাদের প্রিয়জনকে আমরা সম্প্রেপিটে না। কেন-না, সেখানে রহিয়াছে মোহের আড়াল, ইন্দ্রিয়ের দস্ত্যতা। সেঁই সুল মিল্নের ক্ষেত্র হইতে বহিলোক তিরস্কৃত বলিয়া উহা সংকীর্ণ, উহাতে পরিপূর্ণতার স্থাদ নাই। তাই 'মেঘদূত'-এর ফফ যতদিন তাহার প্রিয়াকে আনস্তি দিয়। ব্লিবিয়া রাখিয়াছিল ততদিন তাহাকে পূর্ণ করিয়া পায় নাই। যক চিত্ৰবাঞ্ছিত প্ৰিয়তমাকে যথাৰ্থ পাইল বিচ্ছেদের তঃসহ বেদনার মধ্য দিয়া—যেদিন 'অপসারিত হইল দীমার সংকীর্ণতা, দূর হইল ভোগাদক্তির শেষ চিহ্নটুকু—যুগল উৎসবের নির্জনতা হইতে ঘেদিন সে বাহির হইয়া আসিল বিশ্বলোকের অবারিত यन्तित्रश्राद्धाः ।

রবীক্রনাথের বহু কবিতায় রহস্তময় দ্রের প্রতি একটা স্থগভীর আর্তি ফুটিয়া উঠিয়াছে। দ্রের মধ্যে তিনি দেখিতে পাইয়াছেন তাঁহার স্থলরকে,—যে-স্থলর স্পর্শের অগম্য, বস্তুর মধ্যে ধরা দিয়াও যাহা বস্তুর অতীত কিছু। কবির সৌল্যায়-

রহস্তময় দূরের প্রতি কবিচিত্তের আতি ভূতির সঙ্গে দ্রবের একটি অচ্ছেম্ম সম্পর্ক রহিয়াছে। অজ্ঞাত স্থদ্রের জন্ম কবিচিত্তের এই যে ব্যাকুলতা, ইহা অসীমের জন্ম সীমার বিরহ ছাড়া অন্মকিছু নম। যে-

মহাসভার প্রাণস্পন্দনধারা জগতের সমস্ত স্থলর বস্তর মধ্য দিয়া নিরন্তর প্রবাহিত হইয়া যাইতেছে—সীমার মধ্য দিয়া তাহার আত্মপ্রকাশ ঘটিলেও, সে চলিয়াছে সকল সীমাকে অভিক্রম করিয়া। এজন্ম স্থলর বস্তু, স্থলর দৃশ্য, স্থলর গান আমাদের মনকে অজ্ঞাত স্থদ্রের দিকে আকর্ষণ করে।

এই গ্রন্থের ত্ব-একটি কবিতায় কবি ছন্দ ও স্থরের অর্থাৎ সংগীতের মর্মরহস্তের

উপর কথঞিং আলোকপাত করিয়াছেন। মান্তবের জ্ঞানের কথাকে প্রকাশ করিবার জন্তই অর্থময় ভাষার সৃষ্টি। ভাষা অর্থের সীমায় আবদ্ধ, সে বাহা বলে তাহা একান্ত সুস্পষ্ট—জ্ঞানের ভাষা অর্থের সীমা কথনো লজ্ঞ্যন করে না। কিন্তু

ছন্দ ও স্থরের মর্মরহস্থ-উদ্ঘাটন মানুষ শুধু বৃদ্ধিজীবী নয়, কেবল পাণ্ডিতাই তাহার সর্বন্ধ নয়। বৃদ্ধির বাইরে বোধের এলাকাতেও মানুষের নিত্য-যাওয়াআসা। স্থপতঃখ, আনন্দবেদনার আন্দোলনে

প্রতিটি মানবমানবীর চিত্তদেশ নিরম্ভর আন্দোলিত হইতেছে। তাহার এই নিবিড় অন্নভূতিকে, গতিস্পন্দিত হুদুরাবেগকে প্রকাশ করিবার জন্মই প্রয়োজন ছন্দ ও স্থরের। কথাকে বহন করিয়া মানুষ কিছুদূর অগ্রসর হইতে পারে, নির্দিষ্ট একটা সীমার পর কথা কিন্তু অচল। তখন কথাকে ছাড়িয়া মানুষ থোঁজে ইন্দিত. খোঁজে ব্যঞ্জনা, খোঁজে ছন্দ আর স্থর—ভাষা এন্থলে একেবারে নির্বাক। বুদ্ধির জগতের মানুষ বলে কথা, ভাবের জগতের মানুষ করে গান। এই গানের ছন্দের মধ্য দিয়াই সংসারের নরনারী বিশ্বনাচের ছন্দের সন্দে স্থর মেলায়—'মানুষ কাব্যে রচে বোবার বাণী।'

আটাশ-সংখ্যক কবিতার মূল বক্তব্য হইল, নিধিল স্টের সার্থক অন্তিত্ব মান্নবের ব্যক্তিত্বের চেতনার উপর একান্তভাবে নির্ভর্নীল। মানুষু যদি তাহার নিগূঢ় উপলব্ধির মধ্য দিয়া বস্তুবিশ্বের সঙ্গে তাহার হৃদয়ের সংযোগভাপন না

করিত, তাহা হইলে জগৎসংসারের সমস্ত রূপসোন্র্য স্থাতিবের চেতনা ব্যক্তিবের চেতনা ইইলেও তাহার যথার্থ সত্য নিহিত রহিয়াছে

মান্থবের নিবিড় অন্ত্তির মধ্যে। জ্যোতির্বিজ্ঞানীর কাছে শুক্তারার যে-সত্যতা তাহা আংশিক, অসম্পূর্ণ। বিজ্ঞানীর আবিষ্কৃত গ্রহটিকে সাধারণ মান্থব যেদিন তাহার হৃদয়ান্ত্তির সহিত জড়াইয়া লইল, সেইদিনই শুক্তারার পরিচয়ে অসম্পূর্ণতা দূর হইল—সার্থক হইয়া উঠিল তাহার অন্তির।

তু-একটি কবিতায় কবি তাঁহার কতকগুলি আনন্দচঞ্চল ক্ষণমুহুর্তকে বাণীক্ষণের বন্ধনে বাঁধিয়াছেন। এগুলিকে কবির অতীতশ্বতিপরিক্রম। বলা যাইতে পারে। এগুলি মুহুর্তের আনন্দোচ্ছ্যাসের লীলাচপল উর্মি, কালের সর্ববিধ্বংসী স্রোত যাহাকে ভাসাইয়া লইয়া যাইতে পারে নাই।

আলোচ্যমান 'শেষসপ্তক' গ্রন্থানি গছদে রচিত অভিনব কারা। গছ-কবিতা রবীন্দ্রনাথের নৃতন স্ঠে। এই জাতের কবিতার মাধ্যমে ভাষা ও ছন্দোরীতির ক্ষেত্রে যে-পরিবর্তন তিনি আনিয়াছেন, তাহা যুগান্তকারী বলিলে অত্যক্তি হইবে না। গভকবিতার স্ষ্টি করিয়া রবীন্দ্রনাথ পভের সীমারেখাটি অনেকথানি বাড়াইয়া দিয়াছেন। ছন্দের ঐল্রজালিক রবীন্দ্রনাথ কাব্য রচনা করিতে বাসিয়া, বিশুদ্ধ পভারীতিকে পারহার করিয়া, কেন গভভূমিতে পদচারণায় অবতীর্ণ হইলেন, তাহা ভাবিয়া দেখিবার বিষয়। আমাদের মনে হয়, কতকটা

শেষসপ্তক কাব্যের ছন্দোরীতি বৈচিত্র্যসাধনের প্রয়াসী হইয়া, কতকটা কোতৃহলবশে, এবং কতকটা প্রয়োজনবোধেই কবিতায় তিনি গগছনের আশ্রয় লইয়াছেন। 'পুনশ্চ'-এর যুগ হইতে দেখা যায়,

কবির দৃষ্টিভিন্নর মধ্যে পরিবর্তন আসিয়াছে, তাঁহার ভাবজগতে দেখা দিয়াছে অফ্রভৃতির নৃতনত্ব। এতদিন কবি ছিলেন নিজস্ব ভাবাদর্শ ও স্বপ্রকলনারাজ্যের অধিবাসী। এখন কিন্তু কবি নামিয়া আসিয়াছেন একেবারে মাটির পৃথিবীর বান্তব বৈচিত্রোর মধ্যে। বিষয়বস্তর আভিজাত্য বর্তমানে কবির দৃষ্টি আকর্ষণ করিতেছে না—ধূলার জগতের সামাত্ত সাধারণ বস্তু, অকিঞ্চিৎকর ঘটনার মধ্যে তিনি দেখিতেছেন অনির্বচনীয় সৌন্দর্যস্ত্রমা, ধারণাতীত মাহাত্মা। অবহেলিত, উপেকিত বান্তবের মধ্যেও যে কত বিশ্বয়, কত আনন্দ আত্মগোপন করিয়া রহিয়াছে, তাহা বুঝি এই প্রথম কবির চোধে ধরা পড়িল। সর্ববাপী সামান্তের স্পর্শলাভের জন্ত কবি আকুলতা অন্তভ্ব করিলেন,—বান্তব সংসার কবিকে যোগাইল কাব্যরচনার প্রেরণা। এখন সেইজন্তই বোধ করি কবি গ্রছন্দকে করিলেন, তাঁহার কাব্যলক্ষীর বাহন।

পৃথিবীর ক্ষুদ্রতুচ্ছ বান্তবকে লইয়াই এখন কবির কারবার। তাই তাঁহার কাব্যও বর্জন করিয়াছে ভাষার অলংকরণসজ্জা, ছন্দের ললিতমধুর ঝংকার— পভারীতি আসিয়া পৌছিয়াছে গভারীতির কাছাকাছি। কবি আশ্চর্য কুশলতার

কবির বাস্তবচেতনা ও গম্মহন্দ সহিত 'ভাষার গান আর ভাষার গৃংস্থালি'র মধ্যে সেতু রচনা করিলেন। গভকাব্যে তিনি যে-ছন্দ প্রয়োগ করিলেন 'সেই ছন্দের আপস হয়ে গেল ভাষার স্থলে-জলে'।

কবি আজ ভাঙিয়া ফেলিয়াছেন 'ছলের সেই পুরাণো পেয়ালাখানা'। কেন? 'ছলের আভিজাত্যের স্থশাসনে বাঁধা' পত্তকবিতায় নাই আপন-খেয়ালে-ছুটিয়া-চলা ঝণার 'ত্রন্ত নাচের ছল'। কবি আজ আর 'ফুলবাগানের ফুলগুলিকে তোড়ায়' বাঁধিবেন না, 'গাছের ফুলে-ডালে-পালায় সব মিলিয়ে' যাহা পাওয়া যায়,

সেদিকেই তাঁহার ঝেঁাক।

এই যে বাস্তবের মধ্যে পদক্ষেপণের প্রয়াস, তাহার সঙ্গে সংগতি রহিয়াছে গভের। 'পুনশ্চ'-এর যুগে কবি তাই কাব্যে গভারীতিকে বরণ করিয়া লইলেন। শেষসপ্তক-এও কবি 'পুনশ্চ'-এর গভরীতিকে অনুসরণ করিয়াছেন। রবীন্দ্রনাথ একদিন নামগোত্রগীন, আভিজাত্যের গরিমাশূল কোপাই নদীর গতিচ্ছন্দের মধ্যে আবিকার করিয়াছিলেন তাঁগার গভছন্দের সাদৃশু। আজ সেই অনভিজাত কোপাই-এর চতুম্পার্শের অবজ্ঞাত বস্তুনিচয়ের মধ্যে দেখিতেছেন নব-আবিদ্ধৃত গভছন্দের ঐক্য।

কবি যে-উদ্দেশ্যপ্রণোদিত হইয়া গছদেন কবিতা-রচনায় হস্তক্ষেপ করিয়াছেন, তাহা কতথানি সার্থক হইয়াছে, বর্তমান নিবন্ধের স্বল্প আয়তনের মধ্যে তাহার আলোচনা সম্ভব নয়। তবে গছকবিতায় ছন্দোশিল্পী রবীন্দ্রনাথ যে অসামান্ত স্ক্রনী-প্রতিভার পরিচয় দিয়াছেন, সে সত্যটি অবিসংবাদিত।

শেষসপ্তক-এর তেতাল্লিশ-সংখ্যক কবিতাটি সবিশেষ উল্লেখযোগ্য। এই কবিতাটিতে কবি 'ছোট ছোট জন্মমূত্যুর সীমানায় নানা রবীক্রনাথের একখানা মালা' রচনা করিয়াছেন। ইহাতে মিলিবে শৈশব, কৈশোর, ছোটছোট জন্মসূত্যুর নানা মীমানায় রবীক্রনাথের ছবি যৌবন ও প্রোচ্য-অতিকান্ত কবি রবীক্রনাথের বিচিত্র মূর্তির স্থান্যর সংক্ষিপ্ত পরিচয়। এই কবিতায় রবি-কবির অতীত-বর্তানা-ভবিশ্বৎ একস্ত্রে গ্রথিত হইয়াছে, তাঁহার কাব্যজীবনের স্থপ্রকল্পনা ও আদর্শের স্থাপ্ত পরিচয় লিপিবদ্ধ হইয়াছে:

বার্থ-চরিতার্থের জটিল সংমিশ্রণের মধ্য থেকে যে আমার মূর্তি তোমাদের শ্রনায়, তোমাদের ভালবাসায়, তোমাদের ক্ষমায় আজ প্রতিফলিত, তাকেই আমার পঁচিশে বৈশাখের শেষ বেলাকার পরিচয় বলে নিলেম স্বীকার করে।

পরিণত বার্ধকের এই মূর্তিটিই রবীন্দ্রনাথের 'মানসমূর্তি'। গুণমুগ্ধ ভক্তরুদ্রের সন্মুখে এই মূর্তিটি উপস্থাপিত করিবার পর কবিগুরু বলিলেন:

দাও আমাকে ছুটি—
জীবনের কালোসাদা স্ত্রেগাঁথা
সকল পরিচয়ের অন্তরালে,
নির্জন নামহীন নিভৃতে;

নানা স্থরের নানা তারের যন্ত্রে । তার্নির বিজ্ঞানির নিতে দাও প্র মিলিয়ে নিতে দাও এক চরম সংগীতের গভীরতায়।

হয়তো কবি মনে করিয়াছেন শেষসপ্তক-এ তাঁহার কারাজীবনের 'চরম দংগীত' ধ্বনিত হইয়াছে—ইহার পর তাঁহার সংগীতের পালা শেষ। রোধকরি সেজক্তই বার্ধকোর সামান্তবতা কবি বর্তমান গ্রন্থখানির নামকরণ করিয়াছেন—
'শেষসপ্তক'।

## ৱবীক্ষৰাথেৱ 'ছিন্নপত্ৰ'

্রিচনার সংকেতস্থত্ত ৪ ছিন্নপত্ত এক আশ্চর্য গ্রন্থ—রবীন্দ্রনাথের পত্রসাহিত্য বিপুলায়তন—ছিন্নপত্ত একথানি অতিশয় মূল্যবান গ্রন্থ—দ ত্যকার চিঠিও গুণধর্ম—ছিন্নপত্তে ব্যক্তিগত রদ কর্তথানি রয়েছে—রবীন্দ্রনাথের চিঠিওত সম্পর্কে প্রচলিত ধারণা—রবীন্দ্রসাহিত্যপঠনে ছিন্নপত্ত অপরিহার্য কেন—ছিন্নপত্ত ও কবির পদ্মাবাদের জীবন—রবীন্দ্রসাহিত্যে পদ্মার প্রভাব—নিদর্গদংদার ও মানবদংদারের দক্ষে কবির পরিচয়দাধন—কবির নিবিড্তম প্রকৃতি-অনুভব—গ্রন্থের শেষের দিকের চিঠিগুলোতে কবিমনোভাবের প্রবির্তন—ছিন্নপত্তে কবির বিবিধ মনোভাবের প্রতিবিধন—ছিন্নপত্তে হাস্তর্গিক রবীন্দ্রনাথ—ছিন্নপত্তের দৌন্দর্থমহিদা ও ঐতিহাদেক মূল্য—উপসংহার।

রবীন্দ্রনাথের 'ছিন্নপত্র' এক আশ্চর্য গ্রন্থ। স্বাদে অপূর্ব, লিপিচাতুর্যে অতুলনীয়। কবির লিখিত বে-পত্রসাহিত্য এ পর্যন্ত আমাদের হাতে এসেছে, 'ছিন্নপত্র' গ্রন্থানিকে নি:সংশয়ে তার মধ্যমণি বলা যেতে পারে। 'যুরোপ-প্রবাদীর পত্র', 'ভাত্মসিংহের পত্রাবলী', 'রাশিয়ার চিঠি',

ছিন্নপত্র এক আন্চর্য পথের প্রান্থে, 'চিঠিপত্র' ইত্যাদি গ্রন্থ বারা প্রম্থ পড়েছেন সমালোচ্য গ্রন্থটির স্থাদের অপূর্বতা ও এর

অন্তর্জীন সৌন্দর্য তাঁরাই সঠিক উপলব্ধি করতে পারবেন। রবীল্রসাহিত্যে ছিন্নপত্রে'র মূল্য অসাধারণ —কেবল সাহিত্যিক কারণে নয়, অপরবিধ কারণেও। সে-কথা পরে বলছি।

পৃথিবীতে थ्यानमाभ পত্রলেখক বলে याँदा পরিচিত, রবীজনাথ ভাঁদের

একজন। সাহিত্যজীবন ও কর্মজীবনের স্থদীর্ঘ অধ্যায়ে কবিকে অগণিত মানুষের সংস্রবে আসতে হয়েছিল, সামাজিক জীবনে লোকব্যবহারও যথাসাধ্য রক্ষা করতে হয়েছিল। ফলে যৌবনের প্রারম্ভ থেকে মৃত্যুর কিছুকাল পূর্ব-পর্যন্ত তাঁকে অবিরত

র্থীক্রনাথের পত্রদাহিত্য বিপ্লায়তন চিঠিপত্র লিখতে হয়েছে—কাছের ও দূরের মানুষকে, আত্মীয় ও অনাত্মীয়কে, দেশে ও বিদেশে, বাংলায় ও ইংরেজীতে। জীবনে ষাট বছরেরও অধিককাল

ধরে ববীক্রনাথ যতসব চিঠিপত্র লিখেছেন তার একটি ভগ্নাংশমাত্র পাঠকের গোচরে এসেছে, বৃহত্তর অংশ এখনো অপ্রকাশিত রয়ে গেছে। আমরা আশা করতে পারি, যথাকালে এগুলি সম্পাদিত হয়ে রবীক্রপত্রধারাকে সম্পূর্ণতা দান করবে। উল্লেখ করা নিপ্রয়োজন, রবীক্রনাথের গগুরচনার মধ্যে পত্ররচনাও একটি বিশিষ্ট স্থান অধিকার করে আছে। কবির পত্রাবলীর কতকগুলি পত্র তাঁর অনক্রসাধারণ কবিমানসের পরিচয় বহন করছে—'ছিন্নপত্র' এই শ্রেণীর সাহিত্যিক-পত্ররচনার অক্ততম।

'ছিন্নপত্রে' প্রকাশিত চিঠিগুলি কবিবন্ধু শ্রীশচন্দ্র মজ্মদার এবং ভ্রাতুষ্পুত্রী ইন্দিরা দেবীকে লেখা। প্রকাশকালে এগুলিকে ছিন্ন করা হয়েছে। অচ্ছিন্ন বা অখণ্ড অবস্থায় এসব চিঠি কী আকারে ছিল তা জানবার উপায় নেই। কবি

ছিন্নপত্র একথানি অংশগুলি বাদ দিয়ে এবং কিছু কিছু সংস্কারসাধন করে পত্রগুলিকে গ্রন্থাকারে ছাপাতে অনুমতি দিয়েছেন।

ফলত 'ছিন্নপত্র'কে পত্রাংশের সংকলন বলা যেতে পারে। পত্রগুলির রচনাকাল ইংবেজী ১৮৮৫ থেকে ১৮৯৫ সাল। কিন্তু প্রথম পাচ বছরে লেখা চিঠির সংখ্যা এতে অন্ন। ১৮৯১-৯২ থেকে ১৮৯৫ সাল পর্যন্ত লিখিত চিঠির সংখ্যাই বেশি, এবং এগুলি অতিশ্য মূল্যবান রচনাও বটে।

রবীক্রদাহিত্যের পাঠকমাত্রেই জানেন যে, ১৮৯১-৯২ থেকে ১৮৯৫-৯৬ পর্যন্ত পাঁচছর বছর রবীক্রপ্রতিভার বিকাশের দিক থেকে অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ব। কবির চিত্তে বিশিষ্ট নিরুদ্ধেশ সৌন্দর্যবাাকুলতা একালেই প্রকাশ ও পূর্বতা লাভ করে। তাঁর অসাধারণ মর্তাপ্রীতি বা মৃত্তিকামমতার ক্ষুর্ণও এসময়ে হয়েছিল। একই কালে রবীক্রনাথ ছোটগল্প-রচনায় উদ্বুদ্ধ হন এবং তাঁর ইক্রজালশক্তিসম্পন্ন লেখনী একালে অনেকগুলি অনব্য ছোটগল্প স্পৃষ্টি করে। 'ছিন্নপত্তে'র পাতার রোম্যাক্টিক কবি-রবীক্রেও ওই সময়কার মনোভাবের স্বলিখিত বিবরণ রয়েছে। স্কুরাং আলোচ্যমান গ্রন্থখানির মূল্যায়ন করতে হলে কবির এ সময়কার অক্তবিধ

সাহিত্যকর্মের সঙ্গে একে মিলিয়েও দেখতে হবে। 'ছিন্নপত্রে'র দ্বারা রবীন্দ্রনাথের একালের গল্প ও কাব্যস্প্টিকে ব্রুতে হবে এবং কাব্যকথার দ্বারা ছিন্নপত্রে বিধৃত চিঠিগুলোর মাহাত্ম্য উপলব্ধি করতে হবে। কবিমানসের গোপন অস্তরালে যে-বিত্ময়কর স্প্টেক্রিয়া চলতে থাকে তার স্বরূপ পাঠকেরা ধারণা করতে অক্ষম, তারা শুধু কবির কাব্যরূপ পরিণত ফলটিকেই দেখতে পায়। কিন্তু ঐ সঙ্গে যদি কবির মনোলোকের রহস্থ এবং কবিচিত্তে ভাবের অস্কুরোদ্যমের পরিচয়ও কিছু লাভ করা যায় তাহলে পাঠকের পক্ষে তার চেয়ে আনন্দের বিষয় আর কী হতে পারে? রবীন্দ্রনাথ আমাদের এই উপরি-পাওনার আনন্দ দান করেছেন ছিন্নপত্র বইখানির মাধ্যমে।

ছিন্নপত্র পত্রসংকলন। স্থতরাং গ্রন্থটিতে সত্যিকার চিঠির গুণধর্ম কভখানি প্রকাশ পেয়েছে তা অবশুই আলোচনার যোগ্য। আনেকেই বলেছেন, রবীন্দ্রনাথের চিঠিগুলো পড়ে আমরা যে-রস আস্থাদন করি, আসলে তা সাহিত্যের—খাঁটি জাতের চিঠির রস এগুলিতে নেই। 'চিঠির রস' বলতে ব্রুতে হবে 'ব্যক্তিগত রস'। সত্যিকার চিঠিতে লেখক, এবং যার উদ্দেশ্যে ওই চিঠি লেখা, উভয়েরই প্রাণের উদ্ভাপ—ভাববিনিময়ের পরিচয়—স্কম্প্রভাবে চিহ্নিত থাকে। একান্ত

আত্মকেন্দ্রিক কোনো মননকল্পনা নয়, কোনোরূপ তত্ত্ব সভিত্যার চিটির শুণধর্ম কোনো আদর্শমূলক চিন্তার প্রকাশ নয়, কোনো

উপদেশদানও নয়—হালকা চালে আলাপ করে যাওয়া, লঘুপদভরে চারদিকের তথ্যের সংসারের ওপর দিয়ে স্বছল সঞ্চরণ, প্রাত্যহিক জীবনে ব্যক্তিগত স্থণতুংখের সংবাদপরিবেশন করাই হল চিঠিলেখার আসল উদ্দেশ্য। যে-চিঠিতে
লেখকের ব্যক্তিসন্তার স্পর্শ নেই, যে-চিঠিতে লেখক নিজের ব্যক্তিসীমাকে ছাড়িয়ে
যান, যে-চিঠি রচয়িতার অন্তরের রসে ও রঙে সঞ্জীবিত ও অন্থরঞ্জিত নয়—
তার মধ্যে অপরবিধ যত গুণই থাক-না কেন, উত্তম চিঠি তাকে বলা চলবে না।
ভালো চিঠিতে রচয়িতা ও গ্রহীতার মনের সংযোগস্ত্রটি কদাপি ছিন্ন হয় না,
তা আগত্য অব্যাহতই থাকে। অর্থাৎ, উৎকৃষ্ট পত্রসাহিত্যে বাঁকে চিঠি লেখা
হচ্ছে তিনি শুধু নিজ্ঞিয় গ্রহীতার ভূমিকা গ্রহণ করেন না, ওই চিঠির মধ্যে আমরা
তাঁর অলক্ষ্য উপস্থিতিও অন্থত্ব করি। এদিক থেকে দেখলে বলতে হয়, উত্তম
চিঠি লেখক ও প্রাণক ত্-জনেরই রচনা—এক্ষেত্রে গ্রহীতা উপলক্ষ্যমান্ত নন,
আসল লক্ষ্য। চিঠি হল লেখার ভিতর দিয়ে একজন মান্নযের সঙ্গে আরএকজন মানুষের নিভৃত আলাপন, উভয়ে যেন মুখোমুথী বসে রয়েছেন। এ

জাতের চিঠিতে বক্তব্যটা বড়ো কথা নয়, বলে-যাওয়াটাই বড়ো। কবির নিজের ভাষায় বলতে গেলেঃ

"ষারা ভালো চিঠি লেখে তারা মনের জানলার ধারে বসে লেখে—আলাপ করে যায়—তার কোনো ভার নেই, বেগও নেই, স্রোত আছে। ..... চল্তি ঘটনার 'পরে লেখকের বিশেষ অন্তরাগ থাকা চাই, তাহলেই তার কথাগুলি পতদ্বের মতো হাল্কা পাখা মেলে হাওয়ার উপর দিয়ে নেচে যায়। অত্যন্ত সহজ বলেই জিনিসটি সহজ নয়। ...ভারহীন সহজের রসই হচ্ছে চিঠির রস। সেই রস পাওয়া এবং দেওয়া অল্লোকের শক্তিতেই আছে। কথা বলবার জিনিস নেই অথচ কথা বলবার রস আছে, এমন ক্ষমতা কজন লোকের দেখা যায়। জলের স্রোত কেবল আপন গতির সংঘাতেই ধানি জাগিয়ে তোলে, তার সেই সংঘাতের উপকরণ অতি সামান্য—তার মুড়ি, বালি, তার তটের বাঁক চোর, কিন্তু আসল জিনিসটা হচ্ছে তার ধারার চাঞ্চল্য। তেমনি যে-মান্তরের মধ্যে প্রাণ্স্রোতের বেগ আছে সে-মান্ত্র্য হাসে, আলাপ করে, সে তার প্রাণের সহজ কল্লোল,—চারদিকের যে-কোনো কিছুতেই তার মনটা একটুমাত্র ঠেকে তাতেই তার ধ্বনি ওঠে। এই অতিমাত্র অর্থভারহীন ধ্বনিতে মন খুশি হয়—গাছের মর্মরধ্বনির মতো প্রাণজালনের এই সহজ কল্লরব।" [৩৭-সংখ্যক চিঠি: 'প্রেও প্রের প্রান্তে']

উপরে যে-কথাগুলি বলা হল তা থেকে বোঝা যাবে—'ব্যক্তিগত রস', 'ভারহীন সহজের রস'ই হচ্ছে পত্রসাহিত্যের বিশিষ্ট গুণ। এখন জিজ্ঞাশু, ছিন্নপত্রে এই গুণটি লক্ষ্য করা যায় কিনা। উত্তরে বলব, গ্রন্থখানিতে সনিবদ্ধ অনেকগুলো চিঠিতে ব্যক্তিমাহ্ব রবীক্রনাথের অহুভূতির সহজ প্রকাশ দেখতে

ছিন্নপত্রে ব্যক্তিগত রস কতথানি রয়েছে পাই। এগুলি সাহিত্যকর্ম বা শিল্পকর্মহিসেবে নয়, সত্যিকারের 'ব্যক্তিগত' চিঠিহিসেবেই অনুধাবনীয় এবং উপভোগ্য। বন্ধু শ্রীশচন্ত্রকে লেখা অধিকাংশ চিঠিতে

এবং প্রাতৃপুত্রী প্রীমতী ইন্দিরা দেবীকে লেখা কয়েকখানি চিঠিতে কবি নিজের ব্যক্তিসীমাকে ছাড়িয়ে যাননি, স্থাপনার কবিসতাটিকে প্রাধান্ত দেননি, পত্ররচনার নামে স্বগতোক্তি করেননি বা সাহিত্যিক-প্রবন্ধ লেখেননি। এগুলিকে নিঃসন্দেহে খাঁটি চিঠির পর্যায়ভুক্ত করা যেতে পারে। ব্যক্তিগত অংশগুলি ছাটাই করা হলেও, ছিন্নপত্রের স্বগুলি চিঠিকে সরকারী চিঠি মনে করার সন্ধত কোনো হেতু নেই। ভান্থদিহের পত্র' এবং 'পথে ও পথের প্রান্তে'র তুলনায় ছিন্নপত্র অনেক বেশি 'ব্যক্তিগত'।

রবীন্দ্রনাথ চিঠি লেখেন না, পত্রের নামে প্রবন্ধ লেখেন, সাধারণ্যে একপ একটা ধারণা প্রচলিত হওয়ার কারণ হল, বহুতর চিঠি পত্রিকায় প্রকাশ করার জন্মেই তিনি লিখেছেন। আর, যেখানে একপ কোনো সম্ঞান অভিপ্রায় নেই, সেখানেও তিনি জানতেন যে, যে-কোনো সময়ে তাঁর লেখা যে-কোনো চিঠি

মাসিক পত্রের পৃষ্ঠায় মুদ্রিত হতে পারে। জগৎজোড়া রবীক্রনাথের চিটিপত্র সম্পর্কে প্রচলিত ধারণা লেখনের পথে বাধাস্বরূপ হয়ে দাঁড়িয়েছে। কিন্তু এখানে

মনে রাখতে হবে, 'ছিন্নপত্র' রচনাকালে রবীন্দ্রনাথ বিশ্বজ্ঞী কবি হয়ে ওঠেন নি। তাই এ গ্রন্থে বিশ্বত পত্রগুলিতে তিনি নিজেকে অনাব্রতভাবে প্রকাশ করতে পেরেছেন। তথাপি, দীর্ঘকাল পরে, কবির জীবদশায়, পত্রগুলি যথন ছাপার অক্ষরে বার হল তথন বোধ করি সঙ্কোচবশেই কবি নিজের ব্যবহারিক জীবনের কথা, বন্ধুবান্ধবের পরিচয় ইত্যাদি অপসারিত করে সেগুলিকে ছিন্ন আকারেই পাঠকসাধারণের সন্মুথে উপস্থিত করলেন। ফলে কবির ব্যক্তিসন্তা অনেকথানি চাপা
পড়ল, তাকে ছাপিয়ে উঠল তাঁর কবিসত্তা—ব্যক্তিত্বের ভাবন্ধপটি। এতে একদিকে
আমাদের ক্ষতি হল, অক্সদিকে আমরা লাভবান হলাম। ক্ষতি হল এ কারণে যে,
ব্যক্তিমান্থ্যটি আমাদের কাছ থেকে দ্রে সরে গেলেন, তাঁর জীবনেতিহাস-রচনার
উপকরণ হ্রাস পেল। লাভের দিকটি হল—যে-শিল্পীমান্থ্যটি প্রাত্যহিক তথ্যপুঞ্জের
আড়ালে প্রছন্ন ছিলেন, তথ্যভার অপসারিত হওয়ায় তাঁর প্রতিকৃতিটি
আমাদের কাছে উজ্জ্লনতর হয়ে উঠল—কবি-রবীন্ধকে চিনে নেওয়ার কাজটি

বস্তুত রবীন্দ্রনাথের কবিব্যক্তিত্ব বা রবীন্দ্র-কবিপুরুষের নিবিড়তম সান্নিধ্যে আসতে হলে, কবির জীবনদর্শন তথা কাব্যদর্শনের সঙ্গে পরিচয়সাধন করতে গেলে, রবীন্দ্রকবিমানসের অলিগলিতে অবাধে প্রবেশ করতে চাইলে, ছিন্নপ্ত্রের

দ্বারস্থ না হয়ে উপায় নেই। এই বইটির পাতা উণ্টোলে রবীন্দ্রসাহিত্যপূর্টনে পাঠক একেবারে কবির সাম্না-সাম্নি এসে দাঁড়াবেন, ছিন্নপত্র অপরিহার্থ কেন প্রত্যেকটি ছত্তের ভিতর দিয়ে কবির নির্ভূল কপ্তস্বর

শুনতে পাবেন। এই পত্রগুলির মধ্যে কবি-রবীন্দ্রের একটি বিশেষ কালের কল্পলোক অতিশয় স্পষ্টভাবে প্রতিবিধিত হয়েছে। ছিন্নপত্র রবীন্দ্রসৈক এবং ক্রতিহাসিক উভয়ের পক্ষেই অপরিহার্য একখানি গ্রন্থ। এ ধরণের চিঠিগুলোকে আমরা কবিমানসের দিনলিপি বলে মনে করতে পারি। এতে কবি তাঁর স্ষ্টিক্রিয়াশীল মনটিকে যেরূপে সহজে প্রকাশ করেছেন, এমনটি আর কুত্রাপি নয়।

পৃথিবীর অপর-কোনো কবি নিজেকে এতথানি উদারভাবে প্রকাশ করতে পেরেছেন কিনা, আমাদের জানা নেই। কবির পত্রসাহিত্য তাঁর রচিত অক্বিধ সাহিত্যের উজ্জ্বল ভায় রচনা করেছে। এ কারণে রবীন্দ্রনাথের লেখা চিঠিপত্রকে—বিশেষ করে ছিন্নপত্রকে—তাঁর স্প্র সাহিত্যের পরিপূরকর্মপে গ্রহণ করা বেতে পারে।

সোনার তরী-চিত্রা-চৈতালি-ছিন্নপত্র ইত্যাদি গ্রন্থপ্রথনকালে রবীন্দ্রনাধের বাস প্রধানত পদ্মাতীরে। কবির পদ্মাবাসের জীবন—সে এক অবিষ্মরণীয় ঘটনা। রবীন্দ্রসাহিত্যে পদ্মার প্রভাব কত ব্যাপক ও গভীর তা ত্বতক কথায় ব্রিয়ে বলা সম্ভব নয়। ছিন্নপত্রের প্রথম দিকের কয়েকটি বাদ দিলে অধিকাংশ পত্রের

ছিলপত্র ও কবির
পদ্মাবাদের জীবন
স্থাবাদের জীবন
অবস্থান করে, দিগন্তবিস্তার নীলাকাশের তলে বদে এবং

শ্বত্রোতা পদার উপর দিয়ে তরীতে যাত্রাকালে কবি পরিদৃশ্যমান নিসর্গপ্রকৃতির স্থাব বর্ণ বৈচিত্রাগুলি লক্ষ্য করেছিলেন, ধূলি-তৃণ-লতা-সমন্বিত মাটির পৃথিবীকে জন্মান্তরের আত্মীয়রূপে অমুভব করেছিলেন এবং এহেন প্রকৃতিপরিবেশের দঙ্গে একাত্ম গ্রাম্যমান্ত্রগুলির প্রত্যক্ষ পরিচয় লাভ করেছিলেন। পদাতীরের প্রকৃতি-সৌহার্দ কবির কল্পনা ও অমুভৃতিকে যে-ব্যাপ্তি ও এশ্বর্য দান করেছে, পৃথিবীর কোনো সাহিত্যে তার তুলনা পাওয়া যাবে কিনা, সন্দেহ।

কেবল রবীন্দ্রনাথের বিশিষ্ট রোম্যাণ্টিক কল্পনার উল্মেষ্টে নয়, তার ওই কল্পনাভিন্নর ক্রমপরিণামেও পদ্মার প্রভাব অসামান্য। চিত্রা-চৈতালির পরবর্তী বহু কাব্য ও সঙ্গীতে যথনই কবি মানবজীবনের গতিশীলতা ও সংস্থারমুক্তির দিকটি

রবীন্দ্রদাহিত্যে পদ্মার

অভাব

তথন কানীবক্ষে তরীতে বাতার

সময়কার বিভিন্ন দৃশ্য তাঁর কল্পনার প্রতীকচিহ্নপ্রণে

অনিবার্যভাবে এসে পড়েছে। ছিন্নপত্রে পদ্মা ও

পদ্মাতীরের বিভিন্ন বিচিত্র রূপ এবং তার সঙ্গে কবিসোহার্দের ব্যাপক সংমিশ্রণের স্থবিস্তৃত পরিচয় চমৎকার বাণীবদ্ধ হয়েছে। শিলাইদহ, সাজাদপুর, কালিগ্রাম, পতিসর—ইছামতী-নাগর-গোরাই নদী—প্রভৃতি স্থানের প্রকৃতিলোকের সঙ্গে কবির স্থনিবিড় অন্তরঙ্গতার কথা সমালোচ্য গ্রন্থের নানাপত্রে পরিস্টুট। প্রকৃতিসৌহার্দ সম্পর্কে এই বিশিষ্ট পত্ররচনাবলীর মাধ্যমে শুধু যে কবিই নিজের বহুবিচিত্র বাসনা নিয়ে আমাদের সামনে এসে দাঁড়িয়েছেন এমন নয়,—সমস্ত পদ্মাতীরের

নির্গপ্রকৃতি কখনো হাস্তমুখে, কখনো বিষয়ভাবে, কখনো তার অর্থভরা বিপুল নীরবতা নিয়ে আমাদের সন্মুখে মূর্তি ধরে দেখা দিয়েছে। এ সব পত্রে প্রকৃতি তার প্রাণম্পননের লক্ষণীয় স্বাতন্ত্র্য নিয়ে জেগে উঠেছে। মূক প্রকৃতিকে এভাবে মুখর করে তোলার ফলে ছিন্নপত্র নিত্যকালের আমাদনীয় রোম্যান্টিক সাহিত্যের পর্যায়ে উন্নীত হয়েছে। এহেন যে পদ্মা, কবি ষখনই স্কুষোগ পেয়েছেন, আবেগকম্পিত কঠে তার কথা বলেছেন:

বিংলা দেশের নদীতে-গ্রামে তখন ঘুরে বেড়াচ্ছি, এর নৃতনত্ব চলস্ত বৈচিত্রোর নৃতনত্ব। আমি শীত-গ্রীম্ব-বর্ষা মানিনি, কতবার সমস্ত বৎসর ধরে পদ্মার আতিথ্য নিয়েছি—বৈশাখের থররৌদ্রতাপে, প্রাবণের মুফলধারাবর্ষণে। শরপারে ছিল ছায়াঘন পল্লীর খ্রামঞ্জী, এপারে ছিল বালুচরের পাণ্ডুবর্ণ জনহীনতা, মাঝখানে পদ্মার চলমান স্রোতের পটে বুলিয়ে চলেছে ঘ্রালোকের শিল্পী প্রহরে প্রহরে নানাবর্ণের ছায়ার ভুলি। এইখানে নির্জন-সঞ্জনের নিত্যসঙ্গম চলছিল আমার জীবনে, অহরহ স্থুখহুংখের বাণী নিয়ে মায়্র্যের জীবনধারার বিচিত্র কলরব এসে পৌছোচ্ছিল আমার হৃদয়ে। মায়্র্যের পরিচয় খুব কাছে এসে আমার মনকে জাগিয়ে রেখেছিল। সেই মায়্র্যের সংস্পর্শেই সাহিত্যের পথ এবং কর্মের পথ পাশাপাশি প্রসারিত হতে আরম্ভ হল আমার জীবনে। আমার বৃদ্ধি, কল্পনা এবং ইচ্ছাকে উন্মুখ করে তুলেছিল এই সময়্বকার প্রবর্তনা—বিশ্বপ্রকৃতি এবং মানবলোকের মধ্যে নিত্যসচল অভিজ্ঞতার প্রবর্তনা (পানার তরী র ভূমিকা: রবীন্তরচনাবলী )। এই সময়কার ফলল ভরা হয়েছিল একদিকে সোনার তরী-চিত্রা-চৈতালিতে, অক্সদিকে ছিয়পত্রে।

পদ্মাপ্রকৃতির সঙ্গে ছিন্নপত্তের যোগ অনবিচ্ছিন্ন। এই গ্রন্থের কত জারগায় কবি পদ্মার প্রতি তাঁর অনুরাগের কথা জানিয়েছেন। মানবীপ্রেয়সীকে মানুষ বেমন করে ভালোবাদে, পদ্মার প্রতি কবির ভালোবাসা ছিল অনেকটা তদ্রুপ—

নিদর্গদংসার ও মানব-সংসারের সঙ্গে কবির ছিন্নপত্রের অনেকগুলি চিঠি এই পদ্মার ভীরে বসে পরিচয়সাধন লেখা। এই পদ্মাবাসের সময়েই রবীক্রনাথ উদার উন্মৃক্ত প্রকৃতির অবারিত প্রসন্মতার সানিধ্যে এসেছিলেন। নিসর্গসংসার ও মানবসংসারের এতখানি নিকট-সংসর্গে এর পূর্বে কবি কথনো আসেননি। ছিন্নপত্র-সোনার তরী ইত্যাদি গ্রন্থগুলির পাতা উল্টোলে মনে হয়, পদ্মানদীর দ্বীতমুধর কলধ্বনি এবং নদীর উপরে ভাসমান উড়ন্ত মেঘের মায়ামধ্রিমা দিয়েই উচ্ছুদিত এমন অনর্গল করে তুলেছে, যেন এই নটিনী পদ্মাই তাঁর লিখনের ছন্দে মিশিরে দিয়েছে আপনার অপরূপ নৃত্যভিদ্যা। বাংলার পল্লীপ্রকৃতির অজ্ঞ সরস আমলিমা ছিন্নপত্র-সোনার তরী-চিত্রা-চৈতালির স্তরে হুরে সঞ্জিত। চিত্রগোরবে ও ধ্বনিলাবণ্যে ওইসব রচনা সত্যই অসাধারণ।

প্রকৃতির সংসার ও মানবসংসারকে কবি এমন নিবিড়ভাবে একসূত্রে গ্রথিত করতে পারতেন না, যদি-না তিনি পদ্মার আতিথা গ্রহণ করতেন। নিস্গ্র-সৌন্দর্যের স্বপ্রলোক আর মর্ত্যজীবনের স্থ্যভ্রুথ, আনন্দবেদনার বছবিচিত্র লীলা—

জভিরেরই স্বচ্ছ প্রতিবিম্বন আমরা দেখতে পাই ছিল্লপত্রের কবির নিবিড্তম প্রাতার। মৃত্তিকার বুকে মানুষ বেঁধেছে তার ক্ষণকালের নীড়, সেই নীড়ের চতুপ্পার্থে রূপময়ী প্রকৃতি ছড়িয়ে

রেখেছে অফ্রন্ত আনন্দ-সৌন্দর্যের পসরা—মান্ত্রে প্রকৃতিতে মিলে কী স্থানর এই জীবন! চোথ দিয়ে দেখে নিতে পারলে, সমস্ত হৃদয় দিয়ে অন্তর্ভব করতে পারলে, ওই জীবনের উৎসমূলে আনন্দের চিরন্তনী নির্কারিণীর সাক্ষাৎ মেলে—অনাবিল অক্ষয় শান্তির মধুময় স্পর্শ পাওয়া যায়। এর সন্ধান রবীন্দ্রনাথ পেয়েছিলেন পদ্মাবাসকালে, তার স্থাপ্ট পরিচয় ছিয়পত্র গ্রন্থগানিতে সোনার লেথায় চিহ্নিত রয়েছে।

একদিন নয় ত্-দিন নয়, একমাস নয় ত্-মাস নয়, এক বছর নয়, ত্-বছর নয়—স্বদীর্ঘ দশ-দশটি বছর রবীন্দ্রনাথ পদ্মার তীরে ও পদ্মার বুকে বোটে কাটিয়েছেন। এ সময়কার জীবনটি তাঁর কী স্থলর! জীবনের সঙ্গে কাব্য মিলেমিশে একাকার হয়ে গিয়েছে। অন্নদাশন্ধর যথার্থ ই বলেছেন—রবীন্দ্রনাথ 'জীবনশিল্পী'। জীবনটিকে কবি কাব্যের মতো করেই গড়ে তুলেছিলেন। এই যে কাব্য ও জীবনের একাঙ্গীকরণ, ছিন্নপত্র তারই নির্ভুল স্বাক্ষর বহন করছে। প্রতিদিনের তুচ্ছতার হাত থেকে নিজেকে মুক্ত করে নিয়ে কবি নিজেকে সম্পূর্ণ প্রসারিত করে ধরেছেন আশ্র্যাক্ষর প্রকৃতির দিকে। প্রকৃতির মর্মলোক থেকে আহরণ করছেন তিনি অমেয় আনন্দ, তার বিচিত্র রূপপ্রকাশ থেকে সংগ্রহ করছেন অন্তহীন সৌন্দর্য। পায়ের তলায় মাটির ধূলি, উধ্বে নীলাকাশে সৌরমণ্ডল, ডাইনে-বাঁয়ে তর্জনতার খ্যামল সমারোহ, বিপুল প্রাণস্রোতের শ্রুতঅঞ্চত কলপ্রনি। এদের দিকে তাকিয়ে তাকিয়ে কবি ত্রোথ ভরে দেখে নিছেন মহাসৌন্দর্যের আনন্দন্ত্য,—যেমন প্রত্যক্ষ, প্রাণলীলায় তেমনি জীবন্ত। পদ্মাতীরের প্রকৃতিলোক কবির সৌন্দর্যসাধনাকে নিবিড় করে তুলেছে, আত্মোপলিরিকে গভীরতা দান করেছে, তাঁর জীবনদর্শনকে দিয়েছে বিশিষ্ট একটি রূপ। প্রকৃতির 'বৃহৎ নিস্তর নিভূত পাঠশালা'য় পাঠ নেবার

স্বাগে পেরেছিলেন বলেই রবীন্দ্রনাথ এত মহৎ কবি। ছিয়পত্রের চিঠিগুলোর মধ্য দিয়ে আমরা রবীন্দ্রনাথের যে-রূপটি দেখি তা সৌন্দর্যস্ক্রে নিমজ্জিত, আনন্দপারাবারে মাত, অগাধ শান্তির অতলান্ততায় সমাহিত ভাববিমুগ্ধ কবির। ধূধ্ বাল্চর, অনাবৃত আকাশ, নির্জন নদীতীর, দিগন্তপ্রসারী ক্ষেত আর মাঠ, ওপারের ছায়াঘন শ্রামঞ্জী পল্লী, ধরণীর এক অজ্ঞাত সীমান্তের গ্রাম্যমান্ত্রম, এসকল মান্ত্রের আনাভ্রন্থর জীবনযাত্রা, এদের ছোটছোট স্বধৃঃথের অক্ষৃট গুপ্তন—এইসব দৃশ্য কবি সকাল থেকে সন্ধ্যা পর্যন্ত প্রত্যক্ষ করছেন, উপভোগ করছেন সদে সঙ্গে তাঁর চিত্ততন্ত্রীতে বেজে উঠছে বিচিত্র রাগিণী—ছিয়পত্রে শুনতে পাই তার প্রতিস্পানন। আমাদের মধ্যে অনেকেই তো আমরা পদ্মাকে দেখেছি—প্রভাতে-মধ্যাক্তে-মান্তাক্তে-নিশীথে। কিন্তু কবির মতো সমগ্র সন্তা দিয়ে পদ্মাতীরের সৌন্দর্য এমনভাবে উপলব্ধি করতে পেরেছি কী! বৃহৎ ও মহৎ আমাদের অন্তরদেশকে কবির মতো অতথানি আকর্ষণ করেছে কী:

'এই যে ছোট নদীর ধারে শান্তিময় গাছপালার মধ্যে স্থ প্রতিদিন অস্ত যাচ্ছে এবং অনন্তধ্সর নির্জন নিঃশব্দ চরের উপরে প্রতিরাত্তে শতসহস্র নক্ষত্রের নিঃশব্দ অভ্যুদ্র হচ্ছে, জগৎসংসারে এ যে কী একটা আশ্চর্য মহৎ ঘটনা, তা এধানে থাকলে তবে বোঝা যায়। স্থ্য আন্তে আন্তে ভোরের বেলা পূর্বদিক থেকে কী এক প্রকাণ্ড গ্রন্থের পাতা খুলে দিছেে এবং সন্ধ্যায় পশ্চিম থেকে ধীরে ধীরে আকাশ্বের উপরে যে-এক প্রকাণ্ড পাতা উপ্টে দিছেে, সেই-বা কী আশ্চর্য লিখন! আর, এই ক্ষীণপরিসর নদী আর দিগন্তবিস্তৃত চর, আর ওই ছবির মতন পরপার, ধরনীর এই উপেক্ষিত একটি প্রান্তভাগ—এই-বা কী বৃহৎ নিস্তর্ম নিভ্ত পাঠশালা!'

পঞ্চেন্তির দিয়ে কবি প্রকৃতিকে অন্তব করছেন, প্রকৃতির রূপেরসে হৃদয়ের পাত্রটিকে কাণায় কাণায় ভরে তুলছেন; আর, সঙ্গে সঙ্গে তাঁর মনে জাগছে অগাধ বিশ্বয়, প্রাণে নিঃদীম পূলকরোমাঞ্চ। নিসর্গলোকের এই অফুরন্ত সৌন্দর্য যে-মান্থর না দেখতে পেল তার মতো হতভাগ্য আর কেঃ 'এই সমন্ত রঙ, এই আলো এবং ছায়া, এই আকাশব্যাপী নিঃশব্দ সমারোহ, এই ত্যলোকভূলোকের মাঝখানের সমন্ত শৃত্ত-পরিপূর্ণ-করা শান্তি এবং সৌন্দর্য, এর জন্তে কি কম আয়ো-জনটা চলছে! কত বড়ো উৎসবের ক্ষেত্রটা! আর, আমাদের ভিতরে তার সাড়া পাওয়াই যায় না! জগৎ থেকে এত তফাতেই বাস করি আমরা! লক্ষ লক্ষ যোজন দ্র থেকে লক্ষ লক্ষ বৎসর ধরে অনন্ত অন্ধকারের পথে যাত্রা করে একটি তারার আলো এই পৃথিবীতে এসে পৌছোয়, আর আমাদের অন্তরে এসে প্রবেশ

করতে পারে না — সে যেন আরো লক্ষ যোজন দূরে। রঙিন্ সকাল এবং রঙিন্ সন্ধ্যাগুলি দিগ্বধ্দের ছিন্ন কণ্ঠহার থেকে এক-একটি মাণিকের মতো সমুদ্রের জলে থসে পড়ে যাছে — আমাদের মনের মধ্যে একটাও এসে পড়ে না'। [তিপ্লানু]

কী ভালোবেদেছিলেন রবীন্দ্রনাথ এই প্রকৃতিকে, কী নিগৃঢ় আত্মীয়তার সম্পর্ক পাতিয়েছিলেন এই বিচিত্ররূপা প্রকৃতির সঙ্গে! রবীক্রকাব্যে যে-সর্বান্তভূতি ৰা বিশ্ববোধ আমর৷ দেখতে পাই তা বিশিষ্ট ৰূপগ্ৰহণ করেছে একালে, প্লাবাসের সময়ে। ছিল্লপত্রের অধিকাংশ চিঠিতে তিনি যে-সংবাদ জানিয়েছেন তা প্রধানত निमर्गमः पादत - आकां भ- आला- नाजाम, नमीत कनश्वनि, जातमितक जक्र- नजा-পাতা, ঋততে ঋতুতে মাটির বুকে আর আকাশের গায়ে রূপ ও রঙের পরিবর্তন, সন্ত্যাতারা আর ভোররাত্রির শুকতারা, জ্যোৎসার বিপ্লাবন, বর্ষার স্বপ্লালু সঙ্গীত, শরতের সোনালী রোদ, শীতের অলস তুপুর, গ্রীম্মের প্রতপ্ত মধ্যাহ্ন, বসন্তের পুঞ্জিত প্রলাপ-এগুলির খবর জানাতে কবির কত-না আনন্দ! প্রকৃতির সঙ্গে যেন তাঁর যুগযুগান্তরের জন্মজন্মান্তরের অচ্ছেদনীয় এক সম্পর্ক। প্রকৃতির কোলে আশ্রয় নিলে কবি যেন নিজেকে সম্পূর্ণ খুঁজে পান, 'বড়ো বেশি নিজের মত' হন। একখানা চিঠিতে তিনি লিখছেন: 'এখানকার প্রকৃতির সঙ্গে আমার একটি মানসিক ঘর-করার সম্পর্ক। জীবনের যে-গভীরতম অংশ সর্বদা মৌনী এবং সর্বদা গুপ্ত, সে-অংশটি আত্তে আত্তে বের হয়ে এদে এখানকার অনাবৃত সন্ধ্যা এবং অনাবৃত মধ্যাক্তের মধ্যে নীরবে এবং নির্ভয়ে সঞ্চরণ করে বেড়িয়েছে; এখানকার দিনগুলো তার সেই অনেকদিনের পদচিছের ছারা যেন অঙ্কিত'-[ একশ বার ]। কবির প্রকৃতি-অমুভব কতথানি নিবিড়, তা একবার লক্ষ্য করুনঃ 'আকাশব্যাপী স্বিশ্বরাত্রি আমার রোমে রোমে প্রবেশ করে ধীরে ধীরে উত্তাপ জুড়িয়ে দেয়—চোধ বুজে, কান পেতে, দেহ প্রসারিত করে প্রকৃতির একমাত্র জিনিসের মতো পড়ে থাকি, তার সহস্র সহচরী আমার সেবা করে। মনের কল্পনাও তার ছটি হস্তে ধালা সাজিয়ে আমার পাশে এসে দাঁড়ায়, মৃত্মন্দ বাতাদের সঙ্গে তার কোমল অঙ্গুলির স্পর্শ আমার চলের মধ্যে অহভব করি।'—[ একশ ষোল ]

বাংলাদেশের প্রকৃতিকে এমন করে অপর-কোনো কবি ভালোবাসেননি, অন্তুকোনো কবি প্রকৃতির সৌন্দর্যে এতথানি আত্মহারা হননি। প্রকৃতির বিরাট প্রাণের সঙ্গে নিজের সমগ্র চৈতন্তকে মিশিয়ে দিয়ে তিনি যে-বিশ্বাত্মীয়তা অন্তর্ভব করেছেন, যে-অপার আনন্লোকে ও উদার শান্তিম্বর্গে উত্তীর্ণ হয়েছেন, পৃথিবীর সাহিত্যে তার তুলনা নেই বললে এতটুকু অত্যুক্তি করা হয় না। বিশ্বের সঙ্গে কবির যোগ আনন্দের—প্রকৃতিপ্রেমিক রবীন্দ্রনাথ আনন্দতীর্থের যাত্রী।

ছিন্নপত্রের শেষের দিকের তৃ-একথানি চিঠিতে আমরা দেখতে পাই, কবি প্রকৃতির সংসার থেকে ধীরে ধীরে বিদায় নিচ্ছেন, নিস্গলোকের সৌন্দর্যাধূর্য, নিরবচ্ছিন্ন শিল্পসাধনা তাঁর চিত্তকে যেন সম্পূর্ণ তৃপ্তিদান করছে না। কবির অন্তরে ক্রেমশ যেন নতুন এক ব্যাকুলতা জাগছে—বড়ো জীবনে জেগে ওঠার ব্যাকুলতা। এবার প্রকৃতির সংসার থেকে মানবসংসারে প্রবেশ করার পালা শুরু হল—প্রেয়োল্খরের সঙ্গে প্রেয়োতপশ্রার দৃদ্ধ দেখা দিল। তিনি এখন আঘাত-সংঘাতের মধ্যে

গ্রন্থের শেষের দিকের নেমে আসতে চান, মানবকর্মশালার ডাক শুনতে পেয়ে চিটিগুলোতে কবির আর স্থির থাকতে পারছেন না। যে-নতুন জীবনলাভের মনোভাবের পরিবর্তন জন্মে কবির অন্তরের এই আর্তি, তার নাম মহাজীবন।

নিজের অন্তরতর মানব্দতাই কবিকে আত্মকেন্দ্রিক সৌন্দর্যাধনার জগৎ থেকে শ্রেরাতপন্তার ক্ষেত্র—জীবনের বৃহত্তর কর্মের ভূমিতে—পদক্ষেপ করবার প্রেরণা জুগিয়েছে। একশ উনচল্লিশ-সংখ্যক পত্রে কবি বলেছেন : 'কে আমাকে গভীরগভীরভাবে সমস্ত জিনিস দেখতে বলছে, কে আমাকে আতিনিবিষ্ট স্থির কর্মে সমস্ত বিশ্বাতীত সংগীত শুনতে প্রবৃত্ত করছে, বাইরের সঙ্গে আমার সমস্ত স্ক্র এবং প্রবল্ভম যোগস্ত্রগুলিকে প্রতিদিন সজাগ সচেতন করে তুলছে। ক্রিয়ে জীবনের জটিল গ্রন্থিজিল একে একে উন্মুক্ত হয়ে যাক, মুগ্ধ সংস্কারের এক-একটি বন্ধন কঠিন বেদনার দ্বারা একান্ত ছিন্ন হোক, নিবিড় নিভ্ত অন্তরতম সান্থনার মধ্যে অন্তঃকরণের চিরদঞ্চিত উত্তাপ একটি গভীর দীর্ঘনিশ্বাসের সঙ্গে মুক্তিলাভ করক এবং জগতের সঙ্গে সরল সহজ সম্বন্ধের মধ্যে আনায়াসে দাঁড়িয়ে যেন বলতে পারি—আমি ধন্ত।' সহজে বৃথতে পারা যায়, এক নতুন সত্যের উপলব্ধি, এক নবজাগ্রৎ 'ধর্মবোধ' রোম্যান্টিক কবিকে ধীরে ধীরে আধ্যাত্মিক করে তুলছে।

ছিন্নপত্রে রবীন্দ্রনাথের গভীরতম কবিজীবনের 'পার্সোনাল থবর' আছে, সৌন্দর্যসাধনার সংবাদ আছে, আনন্দমন্ত্র-উচ্চারণ আছে, বিশ্বৈক্যান্নভূতির প্রতি-

বিম্বন আছে, সাংসারিক স্থেপত্থংথের স্বরূপের বর্ণনা আছে, ছিন্নপত্রে কবির বিবিধ নারী ও পুরুষের সৌন্দর্যের পার্থক্যের কথা আছে, শিল্প ও কবিত্বের তত্ত্বালোচনা এবং অন্তবিধ গুরুগন্তীর বিষয়েরও আলোচনা রয়েছে। একদিকে কবি ষেমন 'সিরিয়াস্', আবার অন্তদিকে তিনি

হাস্ত-কৌতুক-ব্যঙ্গে একান্ত লঘুভার।

রবীন্দ্রনাথ একজন বিশিষ্ট হাস্তরসিক। তাঁর স্বচ্ছ ও অপক্ষপাত দৃষ্টি সহজেই পারিপাশ্বিক বিশ্বের অসঙ্গত বস্তুগুলিকে চিনে নিয়ে অন্তরে মুদ্রিত করে রেখেছে। বর্তমান পত্রসংকলন-গ্রন্থটিতে এরূপ হাস্তরসিকতার বহু পরিচয় নানাস্থানে বিক্ষিপ্ত- ভাবে ছড়ান রয়েছে। কয়েকটি স্থানের উল্লেখ করে আমরা এ পুস্তকের উপভোগ্য হাস্তরস উদ্বাটিত করে দেখাব। বন্ধ শ্রীশচল্রের লেখা 'ফুলজানি' উপস্তাসের আলোচনাপ্রসঙ্গে বিদেশী সমালোচকদের কটাক্ষ করে রবীক্রনাথ বলেছেনঃ 'এইরূপ নানা কারণে তিনি ঠিক করে রেখেছেন যে, পানিনি এমন একটি ঘোড়ার

ডিম যা কোনো ঘোড়ায় পাড়েনি।' সাত-সংখ্যক চিঠিতে ছিন্নপত্রে হাজ্যবিক রবীন্দ্রনার্থ হাসিয়েছেনঃ 'কবিরা যাই বলুন, আমি এবার টের

পেয়েছি বাতের কাছে বিরহ লাগে না। কোমরে বাত হলে চন্দনপদ্ধ লেপন করলে বিগুণ বেড়ে ওঠে, চন্দ্রমাণালিনী পূর্ণিমাধামিনী সান্থনার কারণ না হয়ে যন্ত্রণার কারণ হয়, আর স্লিগ্ধ সমীরণকে বিভীবিকা বলে জ্ঞান হয়—অথচ, কালিদাস থেকে রাজকৃষ্ণ রায় পর্যন্ত কেউই বাতের উপর একছত্র কবিতা লেখেন নি।' এর পর দার্জিলিঙ,-যাত্রার মনোরম বর্ণনাঃ 'বাক্স দেখলে আমার দাঁতে দাঁত লাগে' ইত্যাদি; পদ্মাচরে মেয়েদের হারিয়ে-যাওয়া সম্পর্কে 'স্ত্রীম্বাধীনতার বিক্রজে দৃঢ়প্রতিজ্ঞ হয়ে উঠলুম'; স্থানীয় গ্রামের ছেলেদের মুখে স্কুলের টুলবেঞ্চির জন্মে শেখানো বক্তৃতা সম্পর্কেঃ 'আমি তার টুলবেঞ্চি না দিলে সে ক্ষুণ্ণ হত না, কিন্তু তার বক্তৃতা কেড়ে নিলে বোধ করি অসহ্য হত'; পোস্টমাস্টারের অন্তুত গল্প এবং দর্শনাভিলায়ী ওসাহায্যপ্রত্যাশী স্কুলমাস্টারদের সম্পর্কে কবির অভিজ্ঞতা—'জিজ্ঞাসা করলুম, আপনাদের স্কুলে কন্ধন ছাত্র ? একন্ধন বললেন, আনীজন; আরেকজন বললেন, না, একশো পঁচাত্তর জন। মনে করলুম, ছজনের মধ্যে খুব্ একটা তর্ক বেধে যাবে, কিন্তু দেখলুম, তৎক্ষণাৎ মতের ঐক্য হয়ে গেল।' তারপর উড়িয়ার পথে পান্ধিতে করে যাত্রার অভিজ্ঞতা—এরক্ম প্রচুর হাস্তর্বের বিচ্ছুরণে বহু পত্রই আলোকিত ও প্রাণবন্ত হয়ে উঠেছে।

অজন্র কাব্যসৌন্দর্য ও চিত্ররূপময় বর্ণনা ছিন্নপত্রের অমূল্য সম্পদ। কবির বিস্ময়কর লিপিকৌশলে অধিকাংশ পত্র সর্বজ্ঞনের মনোরঞ্জনে সমর্থ হয়েছে। গ্রন্থখানির স্থানে স্থানে কবিমনোভাবের রূপায়ণ এমনকৌশলময় যে তা কাব্যরুসের

ভান্তি ঘটাতে পারে। রবীন্দ্রনাথের নিজের ভাষায়
ভিন্নপত্রের সৌন্দর্বথগুলি—'জনেকটা পৈট্রির মতো শুনতে হবে।'
ফিলাও ঐতিহাসিক মূল্য
কোথাও চমৎকার কল্পনা, কোথাও কবিত্বের মনোহারী
ক্পার্ম, কোথাও ভাষার আলংকারিক ভদ্দি, কোথাও শন্ধবিস্থাসের চারুত্ব, কোথাও
নিবিড়তম অন্নভৃতির ছন্দোময় প্রকাশ এ পুস্তকের চিঠিগুলোকে গীতিকাব্যের
সৌন্দর্থমিছিমা দান করেছে। বাংলা চলিত ভাষার প্রকাশক্ষমতা কতথানি

ব্যাপক হতে পারে, এ ভাষা কত বিচিত্র ভাবান্তভূতির বাহন হতে পারে, কী আশ্চর্য এর ব্যঞ্জনাশক্তি ও নমনীয়তা, তা যদি আপনারা দেখতে চান তাহলে ছিন্নপত্রের কয়েকটি পৃষ্ঠা উল্টিয়ে যান বাক্পতি রবীক্রনাথের লেখনীর যাত্ত্ আপনাদের চমকিত পুলকিত করবে। ত্-একটা বিশ্লিষ্ট অংশ উদ্ধার করছিঃ

- কি কৈবল নীল আকাশ এবং ধূসর পৃথিবী—আর তারই মাঝখানে একটি সঙ্গীহীন গৃহহীন অসীম সন্ধা।; মনে হয়, য়েন একটি সোনার-চেলি-পরা বধূ অনন্ত প্রান্তরের মধ্যে মাথায় একটুখানি ঘোমটা টেনে একলা চলেছে; ধীরে ধীরে কত সহস্র গ্রাম-নদী-প্রান্তর-পর্বত-নগর-বনের উপর য়ুগয়ুগান্তকাল সমস্ত পৃথিবীমগুলকে একাকিনী স্লাননেত্রে মৌনমুথে প্রান্তপদে প্রদক্ষিণ করে আসছে। তার বর য়ি কোথাও নেই তবে তাকে এমন সোনার বিবাহবেশে কে সাজিয়ে দিলে! কোন্ অন্তহীন পশ্চিমের দিকে তার পতিগৃহ! [প. স.—১৫২]
- খি একটা প্রকাণ্ড বিস্তারিত প্রাণহীনতার উপর যখন অস্পষ্ট চাঁদের আলো এসে পড়ে তথন যেন একটা বিশ্ববাণী বিচ্ছেদশোকের ভাব মনে আসে; যেন একটি মরুময় বৃহৎ গোরের উপরে একটি সাদা-কাপড়-পরা মেয়ে উপুড় হয়ে মুখ ঢেকে মৃছিতপ্রায় নিস্তব্ধ পড়ে রয়েছে। [প. স. —৯৯]
- [গ] মাথাটা জানলার উপর রেখে দিই, বাতাস প্রকৃতির স্নেহহন্তের মতো আন্তে আন্তে আমার চুলের মধ্যে আঙুল বুলিয়ে দেয়, জল ছল্ছল্ শব্দ করে ব্য়ে যায়, জ্যোৎয়া ঝিক্মিক্ করতে থাকে, এবং অনেক সময়—'জলে নয়ন আপনি ভেসে যায়'। [প. স.—২৬]
- [ঘ] বেশ ছোটো নদীর কলরবের মতো, ঘাটের মেরেদের উচ্চহাসি মিষ্ট কঠম্বর এবং ছোটোখাটো কথাবার্তার মতো; বেশ নারকেল-পাতার ঝুর্ঝুর্
  কাঁপুনি, আমবাগানের ঘনছায়া এবং সর্বেখেতের গরের মতো—বেশ সাদাসিধে
  অথচ স্থন্দর এবং শান্তিময়, অনেকখানি আকাশ-আলো-নিস্তর্কতা এবং কর্লণতায়
  পরিপূর্ণ। [প. স.—৪৪]
- িঙ যথন সন্ধার আলোক এবং সন্ধার শান্তি উপর থেকে নামতে থাকে তখন সমস্ত অনবরুদ্ধ আকাশটি একটি নীলকান্তমণির পেয়ালার মতো আলাগোড়া পরিপূর্ণ হয়ে উঠতে থাকে; যথন ন্তিমিত শান্ত নীরব মধ্যাক্ত তার সমন্ত সোনার আঁচলটি বিছিয়ে দেয় তথন কোথাও সে বাধা পায় না—চেয়ে চেয়ে দেখবার এবং দেখে দেখে মনটা ভরে নেবার এমন জায়গা আর কোথায় আছে।

[ M. M.—) 22 ]

[চ] জলের রহস্তগর্ভ থেকে একটি মানগুত্র অলৌকিক জ্যোতিঃপ্রতিমা

উথিত হয়ে নীরব মহিমার দাঁড়িয়ে আছে; তার ডাঙার উপর কালোমেষ ক্ষীতকেশর সিংহের মত জকুটি করে ধান্তক্ষেত্রের মধ্যে থাবা মেলে দিয়ে চুপ করে বসে আছে—সে খেন একটি স্থলরী দিবাশক্তির কাছে হার মেনেছে, কিন্তু এখনো পোষ মানেনি, দিগন্তের এক কোণে আপনার সমস্ত রাগ এবং অভিমান গুটিয়ে নিয়ে বসে আছে। [প.স.—১১১]

ছি । গাঢ় নীল মেঘ দিগন্তের কাছে একেবারে থাকে থাকে ফুলে উঠেছে, একটা প্রকাণ্ড হিংস্স দৈত্যের রোষক্ষীত গোঁফ-জোড়াটার মতো। এই ঘননীলের ঠিক পাশেই দিগন্তের সবশেষে ছিন্নমেঘের ভিতর থেকে একটা টক্টকে রক্তবর্ণ আভা বেরোচ্ছে—একটা আকাশব্যাপী প্রকাণ্ড অলৌকিক 'বাইসন' মোষ মেন থেপে উঠে রাঙা চোধছটো পাকিয়ে ঘাড়ের নীলকেশরগুলো ফুলিয়ে বক্তভাবে মাথাটা নীচু করে দাঁড়িয়েছে, এখনই পৃথিবীকে শৃলাঘাত করতে আরম্ভ করে দেবে—। [প.স.—৫৯]

এইসব অংশের সৌন্দর্য বিশ্লেষণ করে কাকেও বোঝাবার প্রয়োজন নেই, রসজ্ঞ পাঠকমাত্রেই এগুলির সাহিত্যিক উৎকর্ষ সহজেই উপলব্ধি করতে পারবেন।

পূর্বে আমর। বলেছি, সাময়িক বহু কবিতা এবং ছোটগল্প-রচনার ইতিবৃদ্ধ এই পত্রগুলির মধ্যে বিক্ষিপ্ত রয়েছে। কয়েকটি পত্রে কবির যে-সকল রচনার প্রেরণা ও উপকরণের পরিচয় চিহ্নিত আছে তার কতকগুলির উল্লেখ করা ষাচ্ছে:

| রচন।                                          | পত্ৰসংখ্যা             |
|-----------------------------------------------|------------------------|
| 'যেতে নাহি দিব' [ সোনার তবী ]                 | >8, >>                 |
| 'স্থ' [ চিত্ৰা ]                              | २२,१२७, 80             |
| মৰ্ত্যপ্ৰীতিমূলক সনেউকল্প কবিতা [ সোনার তরী ] | 06                     |
| 'সমুদ্রের প্রতি' [ সোনার তরী ]                | ৩৮, ৬৪, ৬৭             |
| 'বস্থন্ধরা' [ সোনার তরী ]                     | 49                     |
| 'অন্তর্যামী' [ চিত্রা ]                       | 205                    |
| 'শৈশবসন্ধ্যা' [ সোনার তরী ]                   | 200                    |
| 'গানভন্ন' [ দোনার তরী ]                       | 6) and the same of the |
| 'পোস্ট্যাস্টার' [ গল্প ]                      | 25, %                  |
| 'ছুটি' [ গল্প ]                               | २৮                     |

| রচনা ১৯৯১ ১৯৯১ ১৯৯১              | পত্রসংখ্যা                |
|----------------------------------|---------------------------|
| 'मगाश्वि' [ गन्न ]               | 50                        |
| 'কুধিত পাষাণ' [ গল্প ]           | 338                       |
| 'মেঘ ও রৌদ্র' [গল্ল]             | 500                       |
| এ ছাড়া 'চৈতালি'-'চিত্রা'র আরো ক | য়কটি কবিতার ভাবের অঙ্কুর |

ছিলপত্রের পত্রগুলো সাধারণ পত্ররচনা থেকে পৃথক। এ ধরণের পত্রলিখন বাংলাসাহিত্যে নেই, এর অনুরূপ রচনা মেলে ইংরেজি সাহিত্যে। রবীন্দ্রনাথ নিজেও পরবর্তী জীবনে এরপ চিঠি লেখেননি। কবির স্বীকৃতি এইরপঃ 'यि না মনে করো আমি অহংকার করছি তাহলে সত্য কণা বলি, অল্লবয়সে আমি চিঠি লিখতে পারতুম, যা-তা নিয়ে। মনের সেই হাল্কা চাল অনেক দিন থেকে চলে গেছে। এখন মনের ভিতর দিয়ে তাকিয়ে বক্তব্য সংগ্রহ করে চলি, চিন্তা করতে করতে কথা কয়ে যাই — দাঁড় বেয়ে চলিনে, জাল ফেলে ধরি। উপরকার চেউরের সঙ্গে আমার কলমের গতির সামঞ্জ্র থাকে না। যাই হোক একে চিঠি বলে না। পৃথিবীতে চিঠিলেখায় যারা যশন্বী হয়েছে তাদের সংখ্যা অতি অল্প। যে-তুচারজনের কথা মনে পড়ে—তারা মেয়ে। আমি চিঠি-রচনায় নিজের কীতি প্রচার করব, এ আশা করিনে।

[ ७१-मः थाक भवः 'भर्ष ७ भर्षद खारः']

পরিশেষে একটি কথা। ছিন্নপত্র অধুনা বিশ্ববিভালয়ের পাঠ্যগ্রন্থের তালিকাভুক্ত হয়েছে। কিন্তু ছিন্নপত্র যে-শ্রেণীর রচনা তাতে পুস্তকখানিকে আবভিক পাঠ্যপুস্তকরূপে নির্ধারিত করলে এর প্রতি উপদংহার ममानत (नथारना इत्र, এक्रथ आमता मरन कति ना। এ বই প্রশান্ত নির্জনে উপভোগ্য, এবং সংগতভাবে ছাত্রছাত্রীদের অবসর-পাঠ্যরূপে নির্দেশিত হলেই এর প্রতি স্থাবিচার করা হত। গ্রন্থানি এত অনায়াস ও অচ্ছন্দপ্রকাশ যে, টীকাটিপ্রনী ও ব্যাখ্যা-বিশ্লেষণের রূঢ় আলোকপাতে এর শান্ত মাধুর্য বিনষ্ট হবারই সম্ভাবনা। ছিল্লপত্র বুঝবার গ্রন্থ নয়-মুখন্থ করবারও নয়। বইটি পাঠ করে কবির দঙ্গে ও কবির দেখা নিদর্গপ্রকৃতির দঙ্গে পরিচয়ের ভাবটিই অন্তরের নিভতে মুদ্রিত করে রাখবার যোগ্য।

## 'পূৱবা'-কাব্যপাঠের ভূমিকা

্পূরবা'-অধ্যায়—'-পূরবা'-র মিশ্র রাগিণী—কবির সায়াহ্লবোধ—একক সন্তার অরেষণ ও পৃথিবীপ্রতি
—'পূরবা' কাব্যে সহজ প্রীতিরসঃ নাম-কবিতা—'মাটির ডাক'—'তণোডঙ্গ' কবিতায় কবির
কল্পনার বিষয়—বাল্য ও যৌবনের স্মৃতিরোমগুন ও মানদীর অরেষণ —কবির কল্পিত 'লীলানঙ্গিনী'-র
স্বন্ধণ—'সাবিত্রী' ও 'আহ্বান' কবিতার অন্তর্নিহিত ভাবসত্য—'সাবিত্রী'-র সঙ্গে 'আহ্বান'-এর পার্থক্য
—'আহ্বান'-এ সম্বোধিতা নারীটির স্বন্ধপ—'বকুলবনের পার্থি'—'ফ্পিকা'—'লিপি'—'সত্যেক্রনাথ দত্ত'
—'আশা'—'পথিক'-অধ্যায়ের কয়েকটি কবিতা—'কঞ্কাল'—উপসংহার 
]

রবীন্দ্রনাথের পরিণামমুখী কবিপ্রতিভা বারে বারে আমাদের বিস্মিত ও
চমকিত করেছে—অভাবনীয় অপ্রত্যাশিতের সঙ্গে সাক্ষাৎকার ঘটিয়েছে। তাঁর
স্থানীর্ঘ কাব্যজীবনে কত বিচিত্র অধ্যায়, কত বিভিন্ন ভাবচক্র। বছরূপীর মতো
কত-না বিচিত্র মূর্তিতে কবি আত্মপ্রকাশ করলেন
পাঠকসাধারণের কাছে—বিস্ময়-বিমৃত্ দৃষ্টিতে সকলে
তাকাল তাঁর উজ্জ্বল অসাধারণ কবিম্তিটির দিকে।
একই কবির জীবনে এত ঋতুপরিবর্তন এত রীতিপরিবর্তন আর কোধায় আমরা
দেখেছি, কোধায় দেখেছি অফুরস্ত কবিত্বের এমন নির্বাধ উৎসার! রবীন্দ্র-কবিপ্রতিভা অসাধারণ, এর ঐশ্বর্যের কোনো পরিমাপ ভ্রম্বন। ক্রীর বিভ্রাক্তি

দেখেছি, কোধার দেখেছি অফুরস্ত কবিত্বের এমন নির্বাধ উৎসার! রবীন্দ্র-কবি-প্রতিভা অসাধারণ, এর ঐশ্বর্যের কোনো পরিমাপ হয় না। তাঁর নিতাস্ট্র-কিয়াশীল মনের গোপন অন্তঃপুরে প্রবেশ করতে চাইলে এক তুর্ভেত্ত রহস্তের প্রাকারে প্রতিহত হয়ে কিরে আসতে হয়। তিনি কেবলই বেশ বদল করে চলেছেন, ফিরে ফিরে নতুন মূর্তিতে দেখা দিয়েছেন, নতুন কঠে নতুন রাগিণী গেয়ে চলেছেন। আর, এই অসামান্ত কলাবিদের দিকে মুয়্রদৃষ্টিপাত করে আমরা বলেছি—'তুমি কেমন করে গান কর হে গুণি'!

রবীক্রকাব্যে চমকপ্রদ অভিনবত্বের—অপ্রত্যাশিতের—কথাই বলছিলাম। প্রেমসৌন্দর্যের ঝর্ণাধারায় স্নাত হয়ে সোনার কালিতে যে-কবি লিখলেন 'সোনার তরী'-'চিত্রা'-'চৈতালি' ইত্যাদির কবিতাগুলো, যে-কবি ডুব দিলেন প্রকৃতির

রবীশ্রকবিজীবনের স্থান করলেন মান্তবের স্নেহপ্রেমের নিতল বিচিত্র অধ্যায় বন্ধন এড়িয়ে দুরে, বহুদ্রে, সরে গেলেন এক বাস্তবাতীত

শতী দ্রির সত্তার অমোঘ আহ্বানে। পরিদৃশ্রমান রূপজগং মিধ্যা হয়ে গেল, মর্তমমতার চেয়ে অমর্তমাধুরীর আকর্ষণ প্রবলতর হল। কবি অরূপস্থলরের দিকে 'খেয়া'র পাড়ি জমালেন, 'গীতাঞ্জলি'-'গীতিমাল্য'-'গীতালি'র ক্লে তরী ভিড়িয়ে 'অরূপ'-এর প্রেমে আত্মনিমজ্জন করলেন। পরম রসময় 'এক'-এর লীলায় মেতে একালে কবি পাঠককে যে-রস নিবেদন করলেন স্বরূপত তা আধ্যাত্মিক। এখন কবির বিহরণ ধ্যানলোকে—অপার্থিব এক করলোকে। আমরা ভাবলাম, পৃথিবীর অক্তম শ্রেষ্ঠ রূপতান্ত্রিক সৌল্যর্যসিক কবি অধ্যাত্মজগতে বৃথি নিজেকে হারিয়ে ফেললেন, 'এক'-এর প্রেমধ্যানে সমাধিত হয়ে মাটির পৃথিবীর সঙ্গে প্রাণের যোগস্ত্রটি ছিন্ন করলেন বৃথি।

কিন্তু তা হ্বার নয়। 'বলাকা'র মধ্য দিয়ে আবার আমরা কবিকে এক নতুন রূপমূতিতে দেখতে পেলাম। তিনি যেন কার আদেশ শুনতে পেয়ে দেবতার मिनिद्वत निज्ि (थरक दिविदा थरनन, ठाँव कर्ष फेछाविज इन-'न्जन ममुखजीदि তরী নিয়ে দিতে হবে পাড়ি'। দেবতার সন্মুখে যে-'গানের স্থরের আসন' তিনি পেতেছিলেন সেই আসন ছেড়ে তাঁকে উঠে আসতে হল, কারণ—'এবার জীবন মাতল মরণবিহারে।' 'বলাকা'-পর্বে কবির কাবাজীবনে এক নতুন পর্যায় গুরু হল, কবিকণ্ঠে উদ্গীত হল 'রুদের ভৈরবগান'। শান্তিম্বর্গ থেকে তাঁর এই অপসরণ विस्थिष्ठारिय नक्षीय। किछ 'वनाका'य कवित मृष्टि वाखरवत मिरक निवन शरनाथ, এ যুগে জগৎ ও জীবনের যে-সত্য তিনি উপলব্ধি করেছেন তা আমাদের সাধারণ অভিজ্ঞতার বাইরে। এথানেও তাঁর দৃষ্টি আধ্যাত্মিকতায় অন্নঞ্জিত,—জাগতিক বস্তুর রূপরস-আস্বাদন নয়, স্প্টির স্বরূপ-উদ্ঘাটনেই কবি এখন নিরত। কবির মনোভাব এখন মহাপথিকের, পথের প্রেমেই তিনি মন্ত, কেবল 'অজানা হইতে অজানা'त मिटक हलाहै वर्जभारन ठाँत कार्छ मवरहरस वर्षा में जा वर्ल मरन रुष्छ। 'বলাকা' চির্যাত্রী মানবাত্মার অনন্ত-পথ্যাত্রারই মহাসঙ্গীত, যে-মানবাত্মা নিত্যকাল ধরে উচ্চারণ করছে—'হেপা নয় হেপা নয়, অন্ত কোপা অন্ত কোনোখানে'। 'বলাকা'য় কবি রবীন্দ্রনাথ দার্শনিক-মনোভাবসম্পন্ন হয়ে উঠেছেন, প্রজ্ঞার দীপ জেলে বিশ্বলোক পরিভ্রমণ করেছেন, অপূর্ব ছলের বাঁধনে বেঁধেছেন নিজের অলৌকিক অনুভৃতিকে। এই কাব্যথানিতে এক বলিষ্ঠ জীবনবোধ সকলেই লক্ষ্য করবেন, কিন্তু তা বৈরাগ্যমূলক। তাই আসক্তিবিরহিত যাত্রী-কবির কণ্ঠে আমর। শুনতে পাই ঃ 'চলার অঞ্চলে তোরে ঘূর্ণাপাকে বক্ষেতে আবরি ধরার বন্ধন হতে নিয়ে যাক হরি দিগন্তের পারে দিগন্তরে।

'বলাকা'র-পর কবি ত্থানি কাব্যগ্রন্থ প্রণয়ন করেন—'পলাতকা' ও 'শিশু ভোলানাথ'। এত্টি কাব্যেও অন্নবিস্তর 'বলাকা'-র ভাবচিস্থার প্রভাব দেখা যায়। 'পলাতকা'-য় বাস্তবের মধ্যেও বাস্তবাতীত এক রহস্তময় সত্তার পদস্ঞার শুনতে পাই আমরা, 'শিশু ভোলানাথ'-এ অনাসক্ত জীবনের প্রাণাচ্ছল চঞ্চলতা।
বুঝতে কণ্ঠ হয় না, কবি এখনো 'বলাকা' কাব্যের ভাবমণ্ডল থেকে সম্পূর্ণ নিজ্ঞান্ত
হতে পারেননি।

শিশু ভোলানাথ' লিখবার পর কবি অনেকদিন গীতিকবিতা-রচনায় হাত দেননি। রবীক্ররিসিকরা ভাবলে, কবির বাণীর-সঙ্গীত-রচন-প্রতিভা ব্ঝি ক্ষয়িঞ্তার মুখে, পূর্ববর্তী 'বলাকা'তেই ব্ঝি কবি তাঁর অন্তরঙ্গ ভাবজীবনের স্বকথা চড়া সুরে নিঃশেষে, বলে ফেলেছেন। কিন্তু বাণীসিদ্ধ পুরুষ রবীক্রনাথের শেষকথা উচ্চারিত হতে এখনো যে অনেক দেরি, তা পাঠকসমাজ সৈত্যিই ব্ঝতে পারেনি। কবি তো নিজেই আমাদের শুনিয়েছেন—'শেষ নাহি যে, শেষ কথা কে বলবে'।

সহসা কবি-রবীক্ত আত্মপ্রকাশ করলেন 'পূরবী'-র মাধ্যমে। তাঁর কঠে উদাত্তগন্তীর ললিতমধুর স্থরে বেজে উঠল বেলাশেষের গান। অন্তগামী রবির স্বর্ণরিশিবিচ্ছুরণে আকাশ যেমন রঙে-রঙে রঙিন্ ইয়ে ওঠে, বার্ধক্যে সমুপস্থিত কবির প্রতিভারশির বিচ্ছুরণে তেমনি তাঁর কাব্যের নভোদেশ বিচিত্র বর্ণরাগে আলিম্পিত হল। অন্তাচলের ধারে ওয়ে ববি কবি

আলিম্পিত হল। অন্তাচলের ধারে এসে রবি-কবি 'পূরবী-অধ্যায়' পূর্বাচলের দিকে তাকালেন, অতীতের 'সেই যে আমার নানা রঙের দিনগুলি'-কে গোধ্লিক্ষণের আলোকে বিশ্বতির তামসলোক থেকে উদ্ধার করতে চাইলেন। 'পূরবী'-তে কবির দৃষ্টি ছদিকে প্রসারিত—পশ্চাতে ও সমুথে। পশ্চাতে হারানো যৌবনের মধুময় সহস্র স্মৃতি, প্রকৃতি-উপভোগের অমেয় আনন্দ; সন্মুখে বৈতরণীকুলের ওপারের ঘনায়মান অন্ধকার, মরণের দূরশ্রুত অস্পষ্ট পদধ্বনি। ফিরে-পাওয়ার আনন্দ ও ছেড়ে-যাওয়ার বেদনা, এই মিশ্র অমুভূতির জন্মে কবিকণ্ঠনিঃসত প্রবী রাগিণীও বিমিশ্র হয়ে.পড়েছে। তাই জীবনের 'শেষ বসন্ত'-এ 'যৌবনবেদনারসে উচ্ছল আমার দিনগুলি' নতুন করে পেয়ে তিনি একদিকে যেমন আশ্বস্ত হচ্ছেন, অক্তদিকে তেমনি 'দেখ না কি হায় বেলা চলে যায় সারা হয়ে এলো দিন' বলে কেমন ঘেন একটা বিষাদব্যাকুলতা অনুভব করছেন,—'মহেন্দ্রের তপোভঙ্গ দূত'-এর পক্ষেও বার্ধকোর নিয়তিকে অস্বীকার করা অসম্ভব। এ কারণে প্রান্তরে পশুর 'কফাল' দেখে তাঁর মনে মৃত্যুভাবনা জাগে, নিশীথে 'পদধ্বনি' শুনতে পেথে তিনি কেমন যেন শক্ষিত হয়ে अर्छन, 'अशृर्द्व पर्थ' यांबाकारन जीवन आंत्र मतर्वत मर्या मशर्यार्शत अनका একটি হত্ত সন্ধান করেন। বর্তমান কাব্যে কবিচিত্তের আসক্তি ও বৈরাগ্য রৌত্রছায়ার লুকোচুরিখেলার সৃষ্টি করেছে,—ধূলির ধরণীতে দাঁড়িয়ে ললাটে

মুক্তির টিকা আঁকবার প্রয়াসটি সত্যিই মর্মস্পর্মী। তবে মনে রাখতে হবে, 'পূরবী'-তে কবি কোনো ঐশী সভার আশ্রয় লন নাই। এখন তিনি ধ্যানলোকে অবস্থান করছেন না, মাটির মায়ের কোলেরই কাছাকাছি বদে রয়েছেন। এদিক থেকে দেখতে গেলে 'পূরবী' প্রত্যাবর্তনের কাব্য—আকাশ থেকে নীড়ে, সমুদ্র থেকে তীরে প্রত্যাবর্তন। মানবঙ্গীবন, মানবহুদয়, প্রকৃতির উদার সৌন্ধিয়্মমাই এখন তাঁর কবিতার বড়ো উপজীব্য। তবে, এই কাব্যে কবির ঘাত্রীমনোভাব প্রকাশ পেয়েছে বলে, 'অপূর্বের পথে ছার থোলা'-র কথা পরিব্যক্ত হয়েছে বলে, গ্রন্থানিকে শুধু প্রত্যাবর্তনের কাব্য বলাটা সঙ্গত হবে না—এ গ্রন্থ এগিয়ে চলার কাব্যও বটে। বেলাশেষের 'পূরবী' বেলায়্রয়র 'প্রভাতী'-র প্রতিও ইপিত করছে যেন।

পূরবী' কাব্যের সব কবিতাই ঠিক এক স্থরে বাঁধা বা একই মনোভাব নিম্নে লেখা নয়। এতে স্থরবৈচিত্র্য আছে, ঠিক মেমন আছে আরো পরবর্তীকালের 'শেষ সপ্তক'-'বীথিকা'-'সানাই' প্রভৃতিতে। অথবা, বিপরীতভাবে বলা যায়, মেমন মোটামুটি একই মনোভাবের প্রকাশ ঘটেছে 'পূরবী'র মিশ্র রাগিনী 'চৈতালি'-'নৈবেড'-'ক্ষণিকা'-'কল্পনা', এমন কি পরবর্তী বিলাকা'তেও। পূরবী কাব্যের কবিতাগুলিকে পৃথক হই অধ্যামে চিহ্নিত করা হয়েছে। প্রথম মোলটি কবিতার নাম 'পূরবী'—দ্বিতীয় অংশের নাম 'পৃথিক', এতে যাটেরও অধিক কবিতা রয়েছে। তেষ্ট্র বৎসর বয়সে কবি যথন পশ্চিমের যাত্রী [এ সময় কবি দক্ষিণ-আমেরিকা ও যুরোপে ভ্রমণ করছিলেন] তথন প্রবীর দ্বিতীয় ভাগের কবিতাগুলি রচনা করেন।

কাব্যের নাম দেখে স্বতঃই মনে হয়, কবির বয়য়য়েয়ের সঙ্গে এর একটা সথক্ষ আছে। হয়তো এসময়ে কবি মনে করেছিলেন তাঁর জীবনের শেষমূর্ত না হোক, সায়াল্ড সমাগত। তাই প্রবী রাগিণী তাঁর বীণায় বাজাতে চেয়েছিলেন। এ সময় কবি পীড়িতও হয়েছিলেন। অস্ত্রু অবস্থা তাঁর সায়াল্ডবােধকে বাড়িয়ে তুলতেও সাহায়্য করতে পারে। কলে দেখা য়য়য়, কবির সায়াল্ডবােধ

প্রবীর অনেকগুলি কবিতায় কবি পৃথিবাকৈ ছেড়ে চলে-মাওয়ার কথা বলেছেন। একটি কবিতায় তো স্পষ্ট মৃত্যুর সলে মুখােমুথি হওয়ার কথা বলা হয়েছে। অবশ্য প্রবী-রচনাকালে কবির য়ে প্রান্তিক'-এর মতাে অবস্থা হয়েছিল তা নয়। তবে একটা প্রবল বিদায়বােধ য়ে তাঁকে পেয়ে বসেছিল এসম্বন্ধে কোনাে সন্দেহ নেই। কবির এই বিদায়বােধের প্রকাশ—মাত্রা, লীলা-স্বিনী, বকুলবনের পাথি, শেষ অর্ঘ্য, খেলা, অপরিচিতা, তারা, শেষবসন্ত প্রভৃতি।

এগুলিতে কব্রি হারানো প্রীতি, ভূলে-যাওয়া শ্বতি, হারানো মানুষ, প্রার্থিত বস্তুর অন্বেষণ প্রভৃতি প্রকাশ পেয়েছে।

किन्छ এ ছাড়া এমন কবিতা কয়েকটি রয়েছে যার মধ্য দিয়ে দৃষ্টবন্তর অন্তরালবর্তী এবং হর্লভ কেংনো একক সত্তার অন্বেষণের স্থর ধ্বনিত হয়েছে। সেখানে কবির বিরহিত মনোভাবের প্রকাশ ঘটেছে। তা ছাড়া, তাঁর পৃথিবী-প্রীতি এবং ঋতুরঙ্গ-পর্যায়ের নবীনের আগমনের ও আনন্দলীলার কবিতাও

কয়েকটি রয়েছে। শেষের গোষ্টির মধ্যে 'তপোভক্ব' একক মন্তার অবেষণ ও অন্ততম। পূরবী গ্রন্থের কবিতাগুলির রচনাকাল नका कत्रान (मथा यांस, 'পथिक'-ध्यंभीत कविजावनी, या

পুরবীর মধ্যে সংখ্যায় অধিক—সেগুলি একঝোঁকে চার মাসের মধ্যে রচিত ংয়েছিল ১৩৩১ আখিন থেকে পৌষ]। এসব কবিতা তাঁর ভ্রমণশীল অবস্থায় লেখা। তার পূর্বেকার রচনাগুলি সম্পর্কে বহিরন্ধ বিচার প্রয়োগ করলে তাতে এই ধরণের ঝোঁকের অভাব লক্ষ্য করা যায়। ১০০ সালের কয়েকটি কবিতা এবং তার পূর্বেকার ছ'তিন বৎসরের কয়েকটি নিয়ে পূরবীর 'পূরবী'। তারও পূর্বে বছদিন যাবত কাব্যলক্ষীর সঙ্গে কবির সাক্ষাৎকার হয়নি বললেই চলে। যাই হোক, পূরবীর সর্বএই হারানো দিনের জন্মে বেদনাময়তা ও আসর নীড়তাাগের ব্যাকুলতা ও বিরহ প্রকাশ পেয়েছে, এমন চরম অভিমত আমরা প্রকাশ করতে চাইনে। তবে একথা ঠিক যে, বিচ্ছেদবেদনা এবং অদ্বেষণ-প্রবীর একটি প্রধান রাগিণী এবং যে-কয়টি কবিতায় এই মনোভাব প্রকাশিত হয়েছে সেগুলি রচনাহিদেবে উত্তম, সন্দেহ নেই। দেখবার বিষয় এই ষে, ইতঃপূর্বেকার প্রধানতম ও বলিষ্ঠতম রচনা 'বলাকা'র তেমন প্রভাব প্রবীর মধ্যে নেই। বরং পরবর্তী রচনা 'মহয়া' ও ঋতুনাট্যগুলির মধ্যে আছে। প্রবীর এই ব্যতিক্রম যেমন বিশ্বিত করে, তেমনি এর আদর্শমূলকতাহীন সহজ প্রীতিরস পাঠকের চিত্তে অপরিদীম আনন্দও সঞ্চারিত করে।

এই কাব্যের 'পূরবী'-অংশের আরন্তের 'পূরবী'-নামক কবিতাটিতে কবির এই সহজ প্রীতিরস-যা মানবিক এবং যা পরিচিত পৃথিবীর হাসিকানার সঙ্গে

'পূরবী' কাব্যে সহজ প্রীতিরস ঃ নাম-কবিতা

বিজড়িত—তার স্বচ্ছন এবং অকপট প্রকাশ ঘটেছে। সাধারণ মান্তবের অন্তরের স্পর্শলাভের জন্তে কবিচিত্ত এখন त्रांकूल, मानत्वत्र প্রাত্যহিক জীবনের কলধ্বনির

সঙ্গে তিনি নিজের প্রাণের সঙ্গীত মিশিয়ে দিতে চান। এই পৃথিবীর প্রতি তাঁর যে একটা অচ্ছেত্ত নাড়ীর টান রয়েছে, এসত্যটি কবি আজ একান্ত নিবিডভাবে

অন্তব করছেন। জীবনের অপরাহ্নবেলায় চারদিকের পরিচিত সংসারের দিকে তাকিয়ে কবি যে-মানবস্থলভ অন্তভূতিকে ছন্দোবদ্ধ করেছেন, স্থরের আন্তরিকতার জন্যে তা সর্বজনের হৃদয়গ্রাহী হয়ে উঠেছে:

এই ভালো রে প্রাণের রঙ্গে এই আসন্ধ সকল অঙ্গে মনে
পুণাধরার ধুলো-মাটি-ফল-হাওয়া-জল-তৃণ-তকর সনে।
এই ভালো রে ফুলের সঙ্গে আলোয় জাগা, গান গাওয়া এই ভাষায়,
তারার সাথে নিশীথ রাতে ঘুমিয়ে পড়া নৃতন প্রাতের আশায়॥

এখনকার কবিমনোভাবের সঙ্গে 'ক্ষণিকা' কাব্যের ঠিক তুলনা করা চলত যদি-না অপরাহ্রলোর স্বাভাবিক মনোভাব আত্মীয়দের স্থৃতিচিন্তন কবির চিন্তে ব্যাপ্ত করে থাকত। কারণ, কবি ঠিক 'ক্ষণিকা'র মতোই নির্লিপ্ত চিত্ত নিরে বলতে পারছেনঃ

> এই যা দেখা, এই যা ছোঁওয়া, এই ভালো এই ভালো। এই ভালো আজ এ সন্ধমে কান্নাহাসির গলাযমুনায় টেউ খেয়েছি, ভুব দিয়েছি, ঘট ভরেছি, নিয়েছি বিদায়।

প্রবী-অংশের তৃতীয় কবিতা 'মাটির ডাক'-এও মোটাম্টি এই পার্থিব প্রাপ্তির আনন্দরদের কথা বলা হয়েছে। কবিতাটির মধ্যে আমরা কবির পৃথিবী-প্রীতি বা প্রকৃতিপ্রীতির নির্বাধ উচ্ছলন দেখতে পাই। যে-প্রকৃতির সঙ্গে কবির যোগ ছিল অতিশয় নিবিড়, সেই প্রকৃতিকে—খামলা পৃথিবীকে—মাটির মা'কে উপেক্ষা করে এতকাল তিনি যেন কোন্ বেড়াঘেরা

'মাটির ডাক' বিষম নির্বাসনে আশ্রয় নিয়েছিলেন। ওই যান্ত্রিক্তাময় জীবনের মধ্যে থেকে তাঁর প্রাণ কী এক শৃত্যতায় হাহাকার করে উঠেছে। আজ হারানো মাটির মা'কে ফিরে পেয়ে, প্রকৃতির বুকে প্রত্যাবর্তন করে, কবি শান্তিসাগরে নিমজ্জিত হলেন। 'মাটির ডাকে' কবির উদাসীন আত্মা এখন ঘরের দিকে ফিরেছে, এবং কবি নিজের ভুল বুঝতে পারছেন—'কী ভুল ভুলেছিলেম আহা সবচেয়ে যে নিকট তাহা মুদ্র হয়ে ছিল এতদিন।' পুনর্বার কবি নিকটকে কাছে পেলেন, প্রাণের অভাব মিটে গেল, জীবন পরিপূর্ণ আনন্দ-শান্তি-সার্থকতায় ভরে উঠল। কিন্তু কবির এ মনোভাব পরিবর্তিত হতেও বিলম্ম হয়নি। কারণ, বৎসরাধিককাল পরে লেখা 'য়াত্রা' কবিতায় দেখছি, য়াত্রার বা বিদায়ের প্রয়োজনে বৈরাগ্য ও আনন্দের মধ্য দিয়ে কবি চলেছেন মরণলোকের অভিমুখে। য়াত্রার প্রাক্রালে কবির মনে এরপ একটি প্রত্যয়্ন স্পষ্ট হয়ে উঠেছে—সেধানে অর্থাৎ মরণের পারে এখানকার আনন্দের পুনরাবৃত্তি ঘটবে,

তাঁর অসম্পূর্ণ আশা পূর্ণতা লাভ করবে। কিন্তু মর্তের বন্ধন ছিন্ন করার বেদনাও কি কম তীর, বার্ধকোর নিয়তিকে হাসিম্থে স্বীকৃতি জানানো কি এত সহজ্ঞ কথা! তথাপি কবি একটি তত্ত্বকে আশ্রয় করে জরার নিয়তিকে অন্বীকার করতে চেয়েছেন, সায়াহ্নবোধের শৃশ্বতাকেও জয় করবার প্রয়াসী হয়েছেন। এই মনোভাবেরই শ্রেষ্ঠ কবিতা তপোভন্ধ।

'তপোভকে' কবির কল্পনার বিষয় হল—জরা ও যৌবন, জীবন ও মৃত্যু, প্রাপ্তি ও শৃত্যতা — এর পর্যায়ক্রমে আবৃত্তি চলেছে, সৃষ্টির লীলায় এবং এই দক্রের পরিণামে আনন্দ এবং যৌবনের জয়লাভ ঘটছে। স্থতরাং মৃত্যুভয় অকর্তব্য, শাশানবৈরাগ্য নিরর্থক, অতএব পরিত্যাজ্য। প্রকৃতির মধ্যে, ঋতুপর্যায়ে শীতের পর বসন্তের পুনরাগমনের দৃষ্টান্তে 'প্রবী'র কবি নিত্যনবীনের লীলারক্ষ উপলব্ধি করেছেন, লীলারস্বিহারী নটরাজকে দেখেছেন। কবির নটরাজ-ঋতুরঙ্গের এই বিশেষ স্থর — নতুনের আগমনী। আবার, প্রকৃতির বুকে কবি যে-লীলা দেখেছেন, মানুষের

'তপোভঙ্গ' কবিতায় কবির কল্পনার বিষয়

প্রাণেও তার অনিবার্য প্রকাশ লক্ষ্য করেছেন। কবি বলছেন: 'বিশ্বের মধ্যে বসন্তের যে-লীলা চলেছে, আমাদের প্রাণের মধ্যে যৌবনের সেই একই লীলা।'

'তপোভন্ধ' এই মাহুষের যৌবনের কাব্য—তপকে, বৈরাগ্যকে, মৃত্যুর ভরংকরতাকে অগ্রান্থ করে প্রাণের মৃত্তিকে বরণ করার কাব্য। মহাদেবের তপসা ও তপোভন্দের রূপকের মধ্য দিয়ে কবি তাঁর উপলব্ধ সত্যটিকে অতিশয় নৈপুণ্য-সহকারে ও মনোরমভাবে প্রকাশ করেছেন। কবি প্রকৃতির সাময়িক রিক্ততা, নিজ মনের সাময়িক দৈন্তের জন্মে তপন্ধী মহাদেবকে প্রশ্ন করছেন:

অগীত সংগীতধার

অশ্বর সঞ্চয়তার অয়ত্মে লুঠিত সে কি ভগ্নভাণ্ডে তোমার অঙ্গনে। তোমার তাণ্ডবন্ত্যে চূর্ণ চূর্ণ হয়েছে সে ধূলি ?

এবং ধ্বরং তার উত্তর দিয়েছেন এই বলে যে, এই রিক্ততা, এই সৌন্দর্য-বিলোপ চিরন্তনের নয়। স্থানরকে আশ্চর্য রকমে স্থানর করার জন্তেই, যৌবনকে অধিকতর আনন্দচঞ্চল করার জন্তেই, যোগিরাজ মহাদেবের এই ক্লন্তিম তপস্তা। ব্রি একারণেই বিশ্বপ্রকৃতির কঠিন ক্লু অবস্থা, নিসর্গলোকে ভীষণ বিপর্যন্ন এবং ব্যক্তিগত জীবনে শূল্যতাবোধ, মৃত্যুশোক ও নানান্ বিপত্তি। কবি বলেছেন, তিনি তপস্থী মহাদেবের এই ছলনাকে ধরে ফেলেছেন:

হে শুদ্ধবন্ধারী বৈরাগী, ছলনা জানি সব—
স্থলৱের হাতে চাও আনদে একান্ত পরাভব
ছলুরণবেশে।

স্তরাং কবি আনন্দ-সত্যকেই দেখবেন, এবং সৌন্ধরে বা যৌবনের জয় গাইবেন—কারণ, তিনি কবি। মহাদেবের তপস্থা ভেঙে দিয়ে তিনি যৌবনোচ্ছ্বাস নিয়ে আসবেন পৃথিবীতে, যেহে হু কবিরা তপোভঙ্গের জন্ম মহেল্রপ্রেরিত দৃতঃ

ভগ্নতপস্থার পরে মিলনের বিচিত্র সে ছবি দেখি আমি যুগে যুগে, বীণাতত্ত্বে বাজাই ভৈরবী— আমি সেই কবি।

কবিতাটিতে বিশ্বদেবতা বা নটরাজের বিশ্বগত লীলাকে কবির ব্যক্তিগত জীবনেও দেখবার বাসনা প্রচ্ছন্ন রয়েছে। বার্ধকোর দ্বারে সমাগত কবির চিত্তে সাময়িকভাবে যে-বিষণ্ণতাবোধ জেগেছিল, সেই বিষণ্ণতাকে তিনি আনন্দের মধ্যে বিলীন করে দিয়েছেন। 'তপোভন্ধ' কবিতাটির মধ্যে আমরা কিছুটা যেন কবির আত্মজীবনবিবৃতি প্রতাক্ষ করছি। যতই কবি যৌবনকে পিছনে ফেলে বার্ধক্যের দিকে এগিয়ে যাচ্ছেন ততই যেনতিনি জগতের সৌন্দর্য-উপভোগের ক্ষমতা হারিয়ে ফেলছেন, ফলে কাব্যস্থির প্রেরণাও যেন স্তিমিত হয়ে আসছে। তবে কি তিনি ধ্যানী বা বৈরাগী হয়ে উঠলেন, পৃথিবীর রূপরদের স্পর্শে তাঁর চিত্ত কি পূর্বের মতো সাড়া আর দেবে না? কিন্তু পর্মুহূর্তেই কবি উপলব্ধি করছেন, তাঁর এই সন্ন্যাসী-জড়েই যে এই সন্ন্যাসের বিরুদ্ধে মন্তবড়ো একটা চক্রান্ত চলছে—প্রেমসৌন্দর্যের কাছে বৈরাগীরও ধরা না দিয়ে উপায় নেই। মহাদেবও তো স্থলরের হাতে পরাত্ব স্বীকার করেছিলেন—তপোমগ্রতায় নয়, তপোভদ্বেই মহাদেবের যথার্থ পরিচয়। তা-ই যদি সত্যি হয়, যোগীশ্বর যদি উমাপতি হয়ে উঠতে পারেন, তবে कविछ निक्षा व्यापित एक ठांत मार्था श्रूनवीत नवीन छा-मत्रम छाएक किरत शादन। আশ্চর্যস্তুলরী পৃথিবীর মায়ামূর্তিই কবির উমা, এই উমার সঙ্গে তাঁর মিলনলগ্ন বুঝি আসন। কবিতাটিকে বিশ্লেষণ করলে দেখতে পাওয়া যাবে, পুরাণকল্পিত শিব, কালিদাসের শিব, আর শিল্পিদের কল্লিত নটরাজকে পটভূমিতে রেখে রবীক্রনাথ তাঁর লীলাস্থনর বিশ্বদেবতার কল্পমূর্তি অন্ধিত করেছেন।

এই কবিতায় যে- দার্শনিক তন্ত্রটি নিহিত রয়েছে তা হল সংস্করণ বা মহেশ্বরের বৃকে বিশ্বস্টির প্রকাশন ও সংকোচন। মহেশ্বর যথন ধ্যানত্থ হচ্ছেন তথন সমগ্র স্টে সংকুচিত হয়ে শৃত্যতায় মিলিয়ে যাচ্ছে; আর, যথন তিনি তপোভদের পর চোথ খুলছেন তথন পুন্বার অফুরন্ত রূপসৌন্ধর্যে অনন্ত বৈচিত্রে স্টির শতদল বিক্সিত হয়ে উঠছে। এখানে নটরাজের ছন্দোময় পদক্ষেপের শিল্পীজনোচিত কল্পনাটি অরণ করা যেতে পারে। প্রবীর 'তপোভদ্ধ' রূপে ও

রসে অনিবিচনীয়-স্থার একটি কবিতা; আর, কবির একালের একটি বিশিষ্ট কিন্নাভিজিকে প্রকাশ করছে বলে রবীন্দ্রনাথের একটি স্মরণীয় রচনা।

প্রবীতে এই নিত্যনত্নের লীলা সম্পর্কে অপর একটি কবিতা রয়েছে— 'আগমনী'। শীতের মধ্যে বসন্তের আগমন—'বনের তলে নবীন এল, মনের তলে তোর।' এর পরেই আরম্ভ হয়েছে পুরানো দিনের শ্বতিবিজ্ঞ ড়িত মনোভাব এবং মর্তত্যাগের কল্পনায় অনিবার্য বেদনাবিহবলতা। 'লীলাসঙ্গিনী', 'বেঠিক পথের পথিক' এবং 'বকুলবনের পাখি' একই স্থরের এই তিনটি কবিতা দিয়ে পূর্বী কাব্যের 'পূর্বী'-অংশের ছেদ টানা হয়েছে। এদের মধ্যে 'লীলাসঙ্গিনী' রবীক্রনাথের সর্বোৎকৃষ্ট কবিতাগুলির মধ্যে একটি, এবং চিত্রে ও সঙ্গীতে উত্তম কাব্যরসের আধার হয়েছে। 'বকুলবনের পাখি' ওইরকম নামকরা কবিতা না হলেও, রবীক্রনাথের একালের বিরহবিষাদময় অন্বেষণপ্রবৃত্তির এবং যাত্রান্মনোভাবের পরিচয়ের বাহক একটি ভালো কবিতা। পরবর্তী 'পথিক'-অধ্যায়ে ভিন্ন জ্ঞাতের কবিতার সঙ্গে এই শ্রেণীর বিষাদ-আনন্দ-মিশ্রিত কবিতাগুলিই ছুই অধ্যায়ের সংযোগ রক্ষা করেছে।

মিশ্র প্রবী রাগিণীর মধ্যে এই বিদায়ের রাগে অন্তরঞ্জিত কবিতাগুলির কাব্যরসের আশ্রয় যে-কবিমনোভাব, তার স্বরূপটি আমাদের সঠিক বুঝে নিতে হবে। ওই কবিতাগুলি নিছক বিষাদের নয়, এবং রবীন্দ্রনাথ পৃথিবীপ্রীতির

বালা ও যৌবনের স্মৃতি-রোমন্থন ও মানদীর অম্বেদণ अनग्रमाधात्र कित श्लाख, धकर मान मान की वर्ग-खरतत यांधी वर्ल, वियोषभञ्चला छेरमार स्व मान श्लीवना-राम श्रीवा किन्दु शृतवीर कित आंक्ष्म श्लीव वांना खरीवरनत मुख्लि किरत शिष्ट्रम धवर छाँत राज्ञाना

আনন্দের কণিক। অর্থাৎ তাঁর প্রকৃতিনির্ভর কাব্যান্নভবের মধ্যবর্তিনী মানসীর অন্বেগ করেছেন। একদিকে পশ্চাতের আকর্ষণ অন্তদিকে চলার উৎসাহ, এই ছই মনে ভাবের দ্বল থেকেই পূরবীর গোধুলিকল্পনার কবিতাগুলি লেখা। 'লীলাস্লিনী' এই শ্রেণীর শ্রেষ্ঠ কবিতা। কবি বিশ্বরণের গোধুলি-আলোকে পুনরায় তাঁর সঙ্গে মিলনবাসনা জানিয়েছেন।

কিন্তু এই 'লীলাসঙ্গিনী' ঠিক কে? এই কবিতায় কবি যে-স্মৃতির উপর জোর দিয়ে এবং যে-অন্তরাগের বিশেষত্ব নিয়ে বিদায়ক্ষণে পূর্বজীবনের দিকে

কবির কল্পিত 'লীলা-দঙ্গিনী'-র স্বরূপ তাকাচ্ছেন, তার স্বন্ধপ সম্বন্ধে ভূল ধারণা থাকলে, অথবা মোটামুটি রবীন্দ্রনাথের স্বভাবকে চিনতে ভূল করলে, তাঁর 'লীলাসিদিনী'কেও বুঝতে ভূল হবে। ত্রথানে

नक्षीय त्य, नीनामिनिनी कविष्क कार्ष्य পথে नित्य यात्ष्य ना, इब्रह इर्गम कौरनिव পথেও পরিচালিত করছেন ना। वतः काष्ट्र जूलिय पित्ष्य, नमीत क्ला বনপথে অকারণে পরিভ্রমণ করাচ্ছেন। কথনো আমের নবমুকুলের মধ্য দিয়ে, কথনো বর্ষাপেরের সাল্ধ্য মেঘ্ছায়ায় তাঁর ইসারা ভেসে এসে কবিকে উদাসীন ও ব্যাকুল করে তুলছে। ঠিক এইসব কথাই কবি তাঁর পূর্বকাব্যজীবনে 'মানসী' ও 'সোনার তরী' অধ্যায়ে বলেছেন; এবং যাঁর সম্পর্কে বলেছেন তিনি হলেন তাঁর মানসফলরী —প্রকৃতিলীলারসবিহারিণী এবং কবির চিত্তে প্রকৃতিনির্ভর রোম্যাটিক ভাবাবেশের জনমিত্রী মানসী প্রিয়া। এই কবিতায়—'মনে অছে সে কি, সব কাজ, স্থী, ভুলায়েছ বারে বারে' প্রভৃতি পঙ্জি থেকে আরম্ভ করে 'অ্যাত্রা পথে যাত্রী যাহারা চলে নিক্ষল আয়োজনে' পর্যন্ত অংশ রবীন্দ্রসাহিত্যের রসজ্ঞ পাঠকের মনে অবশ্রুই 'মানসফলরী'র নিমোদ্ধত পঙ্কিগুলি শারণ করিয়ে দেবেঃ

'मान আছে কবে কোन ফুল্লযুথीবনে, वर वानाकारन, मिथा इठ छ्हेजरन আধচেনাশোনা? তুমি এই পৃথিবীর প্রতিবেশিনীর মেয়ে, ধরার এक दालकित मार्थ की रथना रथनारि স্ধী, আসিতে হাসিয়া,—তরুণ প্রভাতে নবীন বালিকামূতি, গুভ্ৰবস্ত্ৰ পরি, উষার কিরণধারে সভস্নান বিকচ কুস্থমসম ফুল মুখখানি নিদ্রাভঙ্গে দেখা দিতে—নিয়ে যেতে টানি উপবনে কুড়াতে শেফালি। বারে বারে শৈশবকর্তব্য হতে ভুলায়ে আমারে, क्टल निरंत्र भूँ थिপज, क्टिं निरंत्र थिए, দেখায়ে গোপনে পথ দিতে মুক্ত করি शार्भानाकाता एट, काथा गुरकात নিয়ে যেতে নির্জনেতে রহস্তত্বনে: জনশূতা গৃহছাদে আকাশের তলে। কী করিতে খেলা; কী বিচিত্র কথা বলে ভুলাতে আমারে—।'

উপরে যে-মেয়েটিকে আমরা দেখলাম সেই মেয়েটিই কবির খেলার সন্ধিনী—সে-জীবনে এবং এ জীবনেও। পূর্বীতে তাঁর সঙ্গেই শেষখেলার অভিলাষ অর্থাৎ প্রকৃতিগত বিশুদ্ধ-আনন্দরস-আস্থাদনের অভিলাষ সহজেই বিদায়- অত্তবের মধ্যে এসে পড়েছে। 'বকুলবনের পাধি'-ও এই 'লীলাসঙ্গিনী'কে লক্ষ্য করে লেখা। সেধানেও রয়েছে:

"শোনো, শোনো, ওগোবকুলবনের পাথি,
দূরে চলে এই, বাজে তার বেদনা কি।
আবাঢ়ের মেঘ রছে না কি মোরে চাছি?
সেই নদী যায় সেই কলতান গাহি,
তাহার মাঝে কি আমার অভাব নাহি,
কিছু কি থাকে না বাকি?
বালক গিয়েছে হারায়ে, সে-কথা লয়ে
কোনো আঁথিজল যায় নি কোথাও ব্যে ?'

এখানেও বিদায়কালে শেষবারের মতো রোম্যান্টিক সৌন্দর্যস্থা পান করার আগ্রহ কবি প্রকাশ করেছেন—'শেষের পেয়ালা ভরে দাও, হে আমার স্থরের স্থরার সাকী।'

**এই बन्मबमः अर्थां**कांक 'माबमो'-त्क 'जीवबत्मवका' वत्न मत्ब क्वतन ভুল করা হবে। 'জীবনদেবতা' রবীল্রনাথের ক্রমউভিন্নমান ব্যক্তিত, তাঁর অন্তরস্থিত চালকশক্তি—যিনি কবির জীবনকে নিয়ন্ত্রিত ও সম্পূর্ণ করছেন। नीनामिननी कीवत्नत ७५ (थनात, ७५ जिथा अधिकानी व्यानत्मत मान कवित मानत्मत মিলনসাধয়িত্রী। তিনি কাজের পথে, জীবনের কোনো আদর্শের পথে, কবিকে চালনা তো করেনই না, বরঞ্চ কাজ ভুলিয়ে দেন। তা ছাড়া, পূরবী কাব্যে 'চিত্রা' পর্বের জীবনদেবতাকে কবির স্মরণ করার প্রশ্নই ওঠে না। পূরবীতে কবি বিশ্বচেতনার সঙ্গে নিজের ব্যক্তিচেতনার সংযোগস্থাপন করতে চাচ্ছেন, ব্যক্তিচেতনাকে বিশ্বের অনন্ত প্রাণলীলার উদার ভূমিতে তুলে ধরতে প্রাস করছেন—বহিবিখের দিকেই তাঁর দৃষ্টি এখন প্রসারিত। এই বহির্জগৎই 'লীলাসদ্দিনী'র বিচরণক্ষেত্র। এখানে স্ষ্টিক্রিরাশীল কবিব্যক্তিত্ব ও 'লীলাসদ্দিনী' স্পষ্টই পৃথক হয়ে পড়েছে। 'জীবনদেবতা' কিন্তু কবিব্যক্তিত্বের সঙ্গে ওতপ্রোতভাবে বিজড়িত। 'চিত্রা'-পর্যায়ে কবি নিজ জীবনের বিভিন্ন দিকের পরিবর্তন ও পূর্ণতাকে লক্ষ্য করে বিশ্বয়ের দঙ্গে তাঁর ব্যক্তিসত্তাকে লক্ষ্য করেছেন। তারপর এই পূর্ণতা-অন্নভবের পরিস্থিতি কবিমানসে তেমন আর আসেনি। বস্তুত এই ব্যক্তিসত্তা সম্পর্কে অন্তত্তব আমাদের মতো দাধারণ মানুষের চিত্তেও জাগতে পারে, কিন্তু আমরা কবি নই বলে তাকে ঐ রূপর্স দিয়ে কল্পনা করতে ও প্রকাশ করতে পারিনে। কিন্তু প্রাকৃতিক সৌন্দর্যের মধ্যবর্তিনী এক রহস্তময়ী স্থন্দরী

সিলনীর কল্পনা করা রবীন্দ্রনাথের মতো কবির পক্ষেই সম্ভব হয়েছে। এই ছটি কবিতার ['লীলাসিন্ধিনী' ও 'বকুলবনের পাথি'] ঠিক পঙ্ক্তি অনুসর্বণ করে লেখা 'পথিক'-অধ্যায়ের 'খেলা', 'অপরিচিতা', 'তারা', 'বিশ্মরণ' প্রভৃতি কয়েকটি কবিতা। এগুলিও বিদায়মনোভাবের বেদনামাধুরীতে আঁকা এবং এগুলির মধ্যেও কবির কল্লিত 'লীলাসিন্ধিনী'র অধ্যেষণপ্রবৃদ্ধি পরিক্ষুট হয়েছে।

এই শ্রেণীর পুনশ্চ-মর্তাবিছ্বলতার কবিতাগুলোর মধ্যে কবির 'যাত্রা'র অনিবার্যতা এবং বন্ধনমুক্তির আনন্দের কথাও পরিব্যক্ত হয়েছে—বিশেষত কবি যথন জেনেছেন যে যৌবন এবং আনন্দ 'অশেষ'। তাই দেখি, 'লীলাসন্দিনী'-র

উপসংহারে যে-আশার কথা উচ্চারিত হয়েছে:

'মালতীলতার যাহারে দেখেছি প্রাতে তারায় তারায় তারি লুকোচুরি রাতে? স্থর বেজেছিল যাহার পরশ্পাতে নীরবে লভিব তারে?'

নারবে লাভব তারে ?
সেই আশার উপর নির্ভর করে 'বকুলবনের পাধি'-তে বলা হয়েছে ঃ
'শোনো, শোনো, ওগো বকুলবনের পাধি,
মুক্তির টিকা ললাটে দাও তো আঁকি।
যাবার বেলায় যাব না ছলবেশে,
খ্যাতির মুকুট খদে যাক্ নিঃশেষে,
কর্মের এই বর্ম যাক্ না কেঁসে,
কীতি যাক না ঢাকি।'

'ববীলপ্রতিভার পরিচয়' গ্রন্থে অধ্যাপক ক্ষ্দিরাম দাস ঠিকই লক্ষ্যকরেছেনঃ "এই শ্রেণীর বেদনামাধুর্যের সঙ্গে যুক্ত 'পেলা' ও বহুশ্রুত 'লীলাসন্ধিনী' কবিতায় যে-নারীমূর্তি কল্পিত হয়েছেন তিনি তাঁর [কবি-রবীল্রের] পূর্বেকার জীবনের বিদেশিনী বা মানসম্প্রনা। কবির কল্পনাঅন্থসারে ইনি কবির সৌন্দর্যামূভ্তি, স্পূর্ব্যাকুলতা ও অপ্রপের লীলার সঙ্গের চিত্তের যোগসাধন করে এসেছেন। তাই ইনি লীলার সন্ধিনীমাত্র। 'পূর্বী'তে যাত্রার বেদনার সঙ্গে কবি মধন মর্তের বিশুদ্ধ আনন্দরস-আযাদনের জন্মে উৎস্ক হয়ে উঠেছেন তথন স্থভাবতই লীলাসহচরী তাঁর মনকে আকর্ষণ করেছে। ইনি কবির ব্যক্তিগত বাশুব জীবনের সংবাদ রাথেন না, অতীন্ত্রিষ কল্পনাগ্রন্থির মধ্যে গোপন থেকে, করেন। তাবির অন্ধণব্যাকুলতার বিস্তৃত অধ্যায়টির মধ্যে গোপন থেকে,

'বলাকা'-র তীব্র জীবনবোধে প্রতিহত হয়ে, 'পূরবী'-র রদান্তভূতির কালে ইনি স্বাভাবিকভাবেই কবির কাছে পূর্ব রূপ নিয়ে দেখা দিয়েছেন।"

বিষয়বস্তু মোটামুটি এক হলেও 'সাবিত্রী' ও 'আহ্বান'—এই শ্রেণীর হুটি কবিতা স্থাদে অল্পবিত্তর পৃথক হয়ে পড়েছে। এর কারণ এ হুটি কবিতায় প্রকাশিত কবির আত্মদর্শনবাসনা। কবি এখানে শুধু গোপনচারিণীর প্রকৃতিই বর্ণনা করছেন 'সাবিত্রী' ও 'আহ্বান' না, তার স্পর্শে তাঁর চিত্তলোকে যে-আলোড়ন চলেছে, কবিতার অন্তর্শিহিত যে-সৌন্দর্যের প্রকাশ জাগছে, এবং তার প্রত্যক্ষতার ভাষসতা অভাবে যে-বিরহ্বিকার উপস্থিত হচ্ছে, তার স্বরূপও বিবৃত করেছেন। ফলে কবিতাছটিতে কিছুটা তর্ময়তাও প্রকাশলাভ করেছে;

বিবৃত করেছেন। ফলে কবিতাছাটতে কিছুটা তল্বময়তাও প্রকাশলাভ করেছে; যদিও বলা যায় যে, এ তল্ব দার্শনিক তল্ব নয়—কাব্যতল্ব। যেমন, 'আহ্বান' কবিতায় কবি তাঁর চিত্তের জাগরণ, কল্পলোকের অর্গলমোচন এবং নিজের কাব্যরচনার কথা নিম্লিথিতভাবে জানিয়েছেনঃ

"তব কঠে মোর নাম বেই গুনি গান গেয়ে উঠি,—
'আছি, আমি আছি'।
সেই আপনার গানে লুপ্তির কুয়াশা ফেলে টুটি—
বাঁচি, আমি বাঁচি।
তুমি মোরে চাও ঘবে অব্যক্তের অখ্যাত আবাসে
আলো উঠে জলে;
অসাড়ের সাড়া জাগে, নিশ্চল তুষার গলে আসে
নৃত্যকলরোলে।"

কবি কল্পনা করছেন, অমরাবতীর বাতায়নে কোন্ জ্যেতির্ময়ী গান করছেন এবং তাঁর স্থরের ইসারায় মাটির পৃথিবীতে সৌন্দর্যের চাঞ্চল্য জ্ঞাগছে, কবির চিত্তে রূপরসের বেদনা স্পন্দিত হচ্ছে। ফলতঃ

> 'ছন্দের বক্সায় মোর রক্ত নাচে সে-চুম্বন লেগে, উন্মাদ সংগীত কোথা ভেসে যায় উদ্ধাম আবেগে আপনা-বিশ্বত।'

লীলাসন্ধিনী এবং মানসী, হারানো তারা এবং থেলার দাধী স্পষ্ট একটি বহির্জাগতিক সন্তারূপে দৃষ্ট হয়েছেন, এবং কবি তাঁর আহ্বানে উচ্চকিত হয়ে বর্ণগন্ধগীতের মধ্যে মানসঅভিসার করছেন বলে কল্লিত হয়েছে। পূর্বোক্ত কবিতাগুলির সঙ্গে এ ঘূটির ['সাবিত্রী' ও 'আহ্বান'] পার্থক্য হল এই যে, এখানে পূর্বপরিচয়ের কথা তেমন বলা হয়নি, বা বেদনামধুর শ্বৃতির রোমন্থন করা হয়নি এবং

এগুলিতে বিদায়-মনোভাবেরও পরিচয় নেই। এখানে পৃথিবীপ্রীতি আছে, সৌন্দর্যমুশ্বতা আছে, কিন্তু তাকে ছাপিয়ে ওই সন্তাকে অন্বেশনের আগ্রহই প্রবলভাবে
আত্মপ্রকাশ করেছে। দেখা যায়, কবি এই সময়ে লেখা কাব্যতন্ত্বিচারেও
বহির্জগতের একের এবং নিজ মনোজগতের একের কথা বলেছেন। যেমন: 'তারই
প্রতিঘাতেম্পন্ত করে তুলছে, আমি আছি, এই বোধ। আপনার কাছে আপনার
প্রকাশের এই স্পন্ততাতেই আনন্দ, অস্পন্ততাতেই অবসাদ। বাইরের সন্তার
অভিঘাতে সেই হওয়ার বোধে বান ডেকে এলে মন স্প্রেলীলায় উদ্বেল হয়ে ওঠে।'
[সাহিত্যের পথে]। 'আহ্বান' ও 'সাবিত্রী' কবিতায় কবি তাঁর যে-উপলব্ধির
কথা কাব্যে প্রকাশ করেছেন, সাহিত্যতন্ত্বের আলোচনায় তাকেই দৃষ্টান্তরূপে গ্রহণ
করেছেন।

'সাবিত্রী'-র সঙ্গে 'আহ্বান' কবিতার আবার পার্থক্য এই যে, 'আহ্বান'-এ বাকে বহিলোঁকবাসিনী, কল্যাণী, দ্তীন্ধপে প্রাকৃতিক সৌন্দর্যের মধ্যে অনুসন্ধানের প্রয়াস করেছেন, তাকেই 'সাবিত্রী' কবিতায় স্থের মধ্যে দেখার চেষ্টা করেছেন।

পূর্বের থেকেই পৃথিবীর স্ষ্টি—এই বৈজ্ঞানিক ধারণার বশেই হোক, অথবা উপনিষদের কথিত সূর্বের মধ্যে সভ্যবস্ত লুকায়িত রয়েছে, এই ধারণার বশবর্তী হয়েই

হোক, কবি স্থের মর্মলোকে এই রহস্তমন্ত্র সন্তাকে দেখতে চেন্নেছেন। উপনিষদের বাণীটি এই ঃ 'হিরপ্রেমন পাত্রেণ সত্যস্তাপিহিতং মুখম্। তৎ তে পৃষণ্ অপার্ণু সত্যধর্মান্ত দৃষ্ট্রেম।' কিন্তু কবি উপনিষদের উপলব্ধির উপর নির্ভর করেই কবিতাটি লিখেছেন, এমন মনে করা ভ্রমাত্মক হবে। কারণ উপনিষদের তত্ত্যত সত্য এবং কবির উপলব্ধ সৌন্ধ্সত্য একবস্তু নন্ত্র। তবে অন্বেষণের রীতিতে কবিকে উপনিষদের রীতির উপর নির্ভর করতে হয়েছে হয়তো—উপলব্ধি তাঁর স্বকীয়।

এখানে 'পূরবী' কাব্যের সাধারণ পাঠককে একটি কথা বলে রাখছি— 'আহ্বান' কবিতাটিতে সম্বোধিতা 'নারী' কবির 'চিত্রা'-পর্বের 'জীবনদেবতা' নয়।

যে-অনন্ত প্রাণধারা সমগ্র বিশ্বস্থীর মধ্যে প্রবাহিত,
'আহ্বান'-এ সংঘাধিতা
যে-তৃজ্রের প্রাণশক্তির স্পানন বিপুলা বিশ্বপ্রকৃতির
নারীটর বরণ
বুকে বিচিত্র দ্বপ নিয়ে প্রতিনিয়ত অভিব্যক্ত হচ্ছে, মহা-

সান্দর্যের প্লাবন সৃষ্টি করছে, সেই প্রাণপ্রবাহকে—মহাপ্রাণশক্তিকেই—কবি একটি সভাব্ধপে দেখেছেন। এই বিশ্বসভাই কবির কল্লিত 'নারী'—'সে-নারী বিচিত্র বেশে মৃত্ব হেসে খুলিয়াছে দ্বার থাকিয়া থাকিয়া।' এই সভা বা প্রাণশক্তির সঙ্গে যধনই কবিচিত্তের যোগসাধন হয় তথন কবি স্ষ্টেপ্রেরণা অন্থভব করেন। কারণ, ওই প্রাণধারাই সকল স্টের উৎস, এবং কবির নিজের সত্তাটিও তো তারই একটা বিচ্ছিন্ন অংশমাত্র। এই উপলব্ধি থেকেই কবি 'সাবিত্রী' কবিতায় বলেছেন—'এ প্রাণ তোমারি এক ছিন্ন তান, স্থরের তরণী'। বুবতে পারা যায়, কবির কাব্যপ্রেরণা যথন ন্তিমিত হয়ে এসেছে তথন তিনি স্ষ্টের ওই আদি-উৎসের সঙ্গে হয়ে নবতর স্ষ্টেকর্মে উদ্বুদ্ধ হতে চেয়েছেন। এথানে কবি স্প্টপ্রেরণালাভের জন্ম বাইরের দিকেই তাকাচ্ছেন, নিজের ব্যক্তিচেতনাকে বিশ্বচেতনার দিকে তুলে ধরছেন। এই যে বিশ্বসন্তা, এর সঙ্গে পূর্বে উপলব্ধ কবির 'জীবনদেবতা'র প্রত্যক্ষ কোনো সম্পর্ক নেই। অন্ধপ্রাধনার জগতে প্রবেশের সময় থেকে কবির জীবনদেবতা—অন্থভূতি লুপ্ত হয়ে গিয়েছে, এবং তাকে নতুন করে উপলব্ধি করার প্রয়োজন জীবনে আর কথনো হয়নি। বস্তুত 'সাবিত্রী' ও 'আহ্বান' কবিতাত্ইটির মধ্যেক্বির স্থিপ্রেরণালাভের আকৃতিই ধ্বনিত হয়েছে, এর জন্মে তিনি স্প্টের উৎস্মূলের সন্ধান করেছেন। এথানে আরো মনে রাথতে হবে, উপরি-উক্ত বাসনার সঙ্গে কবির মুক্তিলাভের বাসনাও জড়িত হয়ে পড়েছে—'সাবিত্রী' কবিতায় তার প্রমাণ রয়েছেঃ

'তোমার দ্তীরা আঁকে ভ্বন-অঙ্গনে আলিম্পানা;
মূহুর্তে সে-ইন্দ্রজাল অপরুপ রূপের কল্পনা
মূছে যায় সরে।
তেমনি সহজ হোক হাসিকারা ভাবনাবেদনা—
না বাঁধুক মোরে।'

তারপর 'বকুলবনের পাথি'। কবিতাটি 'লীলাসন্ধিনী'র কথাই স্মরণ করিজে দের। বস্তুত ভিন্নতর চিত্রকল্লের মাধ্যমে—নতুন একটি প্রতীকের সাহায্যে—এ কবিতার কবি তাঁর পূর্ববতী কাব্যজীবনের 'মানসস্থলরী'কেই পাঠকের সম্মুখে উপস্থাপিত করেছেন। 'বকুলবনের পাখি' বস্তুত বিচিত্রন্ধপা প্রকৃতির চিত্তহরা সৌলর্ঘসন্তারই প্রতীক, —কবির কল্লিত 'অসীম-নীলিমা-

'বকুলবনের পাথি' তিয়াসি বন্ধ্'টিকে নিসর্গলোকের অবারিত সৌন্দর্যের দূত বলা বেতে পারে। 'পূরবী'র কবিচিত্তে হারানো প্রীতি, পুরানো স্মৃতি, মর্তের প্রেম-সৌন্দর্যের আনন্দরস-আস্থাদনের প্রতি অন্থরাগ জন্মছে। এই রসান্থভূতির কালে কবি তাই স্বাভাবিক ভাবেই তাঁর বিগত কৈশোর ও প্রথমযৌবনের লীলাসহচরাকে স্মরণ করেছেন। কবির ভালো লাগে না আর যান্ত্রিকতাময় কৃত্রিম জীবন, তাঁর কাছে এখন বৃঝি তুর্বহ হয়ে উঠেছে ধ্যাতি ও কীতির বোঝা। এর মধ্যে জীবনের সহজমধুর বিশুদ্ধ আনন্দের উচ্ছলন কোথায়, কোথায় আত্মবিশ্বত হয়ে সৌন্দর্যতন্ময়তার গভীরে ডুব দেওয়ার আনন্দ? কবি আবার সেই
সহজ আনন্দ ও মাধুর্যময় জীবনের মধ্যে ফিরে ষেতে চান, তাঁর চিত্তে জেগেছে
পূর্বেকার সেই সহজ স্থরে গান করার আকাজ্জা। কোথায় গেল অতীতের সেই
দিনগুলি, যখন: "সহজরসের ঝর্ণাধারার 'পরে গান ভাসাতেম সহজ
স্থের ভরে।"

কবিতাটির মধ্যে কবির অগাধ মর্তাহ্মরাগের স্থাপ্ট প্রতিবিদ্ধন রয়েছে, পিছনে-ফেলিয়া-আসা দিনগুলোর জন্ম বিচ্ছেদবেদনাও বেজে উঠেছে, এবং এর সঙ্গে মিশ্রিত হয়েছে তাঁর পথিকচিত্তের যাত্রীমনোভাব আর প্রকাণ্ড অনাস্তি । তাই একদিকে তিনি বলছেন ঃ

শোনো শোনো ওগো বকুলবনের পাখি,
দূরে চলে এয়, বাজে তার বেদনা কি।
আষাঢ়ের মেঘ রহে না কি মোরে চাহি,
সেই নদী যায় সেই কলতান গাহি,
তাহার মাঝে কি আমার অভাব নাহি—
কিছু কি থাকে না বাকি।

বালক গিয়েছে হারায়ে, সে কথা লয়ে কোনো আঁখিজল যায়নি কোথাও বয়ে?

## ञाजितक वनहिन :

শোনো শোনো ওগো বকুলবনের পাঝি,
যাই ঘবে যেন কিছুই না যাই রাখি।
ফুলের মতন সাঁঝে পড়ি যেন ঝারে,
তারার মতন যাই যেন রাত-ভোরে,
হাওয়ার মতন বনের গন্ধ হরে
চলে যাই গান হাঁকি।

বেণু-পল্লব-মর্মর-রব-সনে

मिनारे रान ला मानात लाध्निकत।

কবিজনোচিত পৃথিবীপ্রীতি এবং সাধকজনস্থলত বৈরাগ্য কবিতাটিতে টানা-পোড়েনের মতো জড়িত-মিশ্রিত হয়ে গিয়েছে। 'বকুলবনের পাথি' 'পূরবী'-রচয়িতার কবিমানস-বিশ্লেষণের পক্ষে মন্তবড়ো সহায়ক।

বিশ্বজীবনের অন্তরালবর্তী এক রহস্তময় সতার কল্লিত নারীমূর্তি পূর্বী ক—২৮

কাব্যের 'ক্ষণিকা'। সৌন্দর্যস্বরূপ এই সন্তা, ইহার চকিত স্পর্শের পরিণাম নিবিড় আনন্দর্ভৃতি। নিজ জীবনের কোন্ যুগান্তরে এই অপরূপা চঞ্চলচরণা নারীর সাক্ষাৎ কবি পেয়েছিলেন, এবং নিমজ্জিত হয়েছিলেন অতল অপার রসসাগরে। তারপর সেই নারী আত্মগোপন করল, 'গোধুলিবেলার

'ক্ষণিকা' পাস্থ' 'তার ভীক দীপশিখা' নিমে 'দিগন্তের কোন্ পারে চলে গেল।' ষেহেতু এই দর্শন চকিত সেহেতু 'ক্ষণিকার' সম্পূর্ণ পরিচয় কবি পেলেন না, কবিচিত্তে জ্বেগে রইল চেনার অপূর্ণতার বেদনা।

'ক্ষণিকা'র সঙ্গে কবির সাক্ষাৎকার কোন্ যুগান্তরের ঘটনা। তারপর জীবনের পথে বহুদ্র তিনি এগিয়ে এসেছেন। মনে করেছিলেন, এতদিনে এই রহস্তময়ী নারীটিকে তিনি ভুলে গিয়েছেন—জীবনে কত দিক্পরিবর্তন, কত পালাবদলই তো হলো, কিন্তু আজ পরিবত বার্ধক্যে 'প্রবী'-রাগিনী বাজাতে বসে কবি দেখতে পেলেন, যাকে তিনি বিশ্বত হয়ে গিয়েছেন বলে মনে করেছিলেন, সে—

আমার গানের ছন্দ গোপনে করেছে অধিকার; দেখি তার অদৃশু অঙ্গুলি স্বপ্নে অশ্রুমরোবরে ক্ষণে ক্ষণে দেয় চেউ তুলি।

দূরে চলে গেলেও 'গোপনর দিনী' 'রসতর দিণী'কে ভোলা কি অত সহজ ! সে বে কবির অন্তরতর সন্তার গোপন গভীরে বাসা বেঁধে রয়েছে। কবির মানস-চেতনার ধ্যানলোকে তার অদৃশু বিহরণ, কবির স্থেও গানে তার সতত সঞ্চরণ। কবি এখন ব্যতে পারছেন, ফণকালের জন্ত দেখা দিয়ে হারিয়ে গেলেও ওই সৌন্দর্যময়ী অপরপা নারী তাঁর সঙ্গীতের নিত্যপ্রেরণাদাত্রী হয়ে রয়েছেন—তার চকিত-স্পর্শলাভের স্থানিবিড় আনন্দ অবিশারণীয়। তাই প্রতিনিয়ত চলে সেই আনন্দ্যাতিরোমহনঃ

তার সেই ত্রস্ত আঁখি স্থানিবিড় তিমিরের তলে যে-রহস্ত নিয়ে চলে গেল, নিত্য তাই পলে পলে মনে মনে করি যে লুঠন; চিরকাল স্থাপে মোর খুলি তার সে-অব্প্রঠন।

কে এই 'ক্ষণিকা'? কবি কাকে বলছেন 'আনন্দের হারানো কণিকা'? স্থান্ধাকাশের নীল যবনিকার ওপারে কাকে তিনি সন্ধান করে ফিরছেন? এ প্রশার উত্তরে বলা যায়, বিশ্বপ্রকৃতির বছবিচিত্র সৌন্ধর্যের মধ্যে যে-এক প্রমাশ্চর্য সন্তার অপদ্ধপ আভাস পৈয়ে কবি ক্ষণে ক্ষণে চমকিত হয়ে উঠেছেন, যার আবিভাবে ত্যলোক-ভ্লোকে 'মহাসৌন্ধ্যের আনন্দন্ত্য' চাক্ষ্য করেছেন, সেই

বিশ্বসতাকে জানবার আগ্রহই আজ তাঁকে এমন ব্যাকুল করে তুলেছে। কিন্তু মানবীয় চেতনা দিয়ে অমর্তচেতনাকে কত্টুকুই বা ধরা যায়? এর কিঞ্চিৎ পরিচয় মেলে আভাসে-ইংগিতে। কিন্তু এতে যেন কবির তৃপ্তি নেই। তাই বিচ্ছেদের অন্তৃতি নিয়ে কবি বলেন:

গেল না ছায়ার বাধা; না-বোঝার প্রদোষ-আলোকে স্থের চঞ্চল মৃতি লাগায় আমার দীপ্ত চোধে সংশর্মোহের নেশা; সে-মৃতি ফিরিছে কাছে কাছে আলোতে আঁধারে মেশা; তবু সে অনন্ত দূরে আছে মায়াছের লোকে।

অচেনার মরীচিক। আকুলিছে ক্ষণিকার শোকে।

এই ছারার বাধা কথনো অপসারিত হবার নর। 'ক্ষণিকা'র আবির্ভাব বেমন চকিত, তেমনি তার অন্তর্ধান। প্রবী কাব্যের 'শেষ', 'তারা', 'আহ্বান, 'শেষঅর্থ্য' প্রভৃতি কবিতার মধ্যে এই 'ক্ষণিকা'কে ধরবার আতিই প্রকাশ পেয়েছে।
'শেষ অর্থা' কবিতাটি এধানে স্মৃতব্যঃ

যে-তারা মহেক্রফণে প্রভাষবেলায়
প্রথম শুনালো মোরে নিশান্তের বাণী
শান্তম্থে; নিথিলের আনন্দমেলায়
ম্পিকণ্ঠে ডেকে নিয়ে এল; দিল আনি
ইক্রাণীর হাসিখানি দিনের খেলায়
প্রাণের প্রাঙ্গণে; যে-স্থন্দরী, যে-ক্রনিকা
নি:শন্দ চরণে আসি কম্পিত পরশে
চম্পক - অঙ্গুলি - পাতে তক্রাযবনিকা
সহাস্তে সরায়ে দিল, স্বপ্নের আলসে
ছোঁয়ালো পরশমণি জ্যোতির কণিকা;
অন্তরের কণ্ঠহারে নিবিড় হরষে
প্রথম ত্লারে দিল রূপের মণিকা;
এ সন্ধ্যার অন্ধ্যারে চলিন্ন খুঁজিতে
সঞ্চিত অক্রম অর্থ্যে তাহারে প্রজিতে।

এখানেও আমরা 'স্থলরী' 'ক্ষণিকা'কে দেখতে পাচ্ছি, এখানেও দেই সন্ধানতৎপরতা, ওই স্থলরীর সহিত বিচ্ছেদজনিত আক্ষেপ। জীবনের শেষমুহ্র্ত পর্যন্ত কবি এ 'ক্ষণিকা'কে শারণ করেছেন। জীবনপ্রভাতে যার সঙ্গে লীলায় মেতেছিলেন, জীবনসায়াহ্নেও তাকে তিনি নিবিড়ভাবে পেতে চেয়েছেন। তাকে না হলে কবির চলে না, কারণ সে যে তাঁর কাব্যস্টির প্রম প্রেরণা।

'লিপি' প্রকৃতিভাবনামূলক উপভোগ্য একটি কবিতা। এই কবিতায় কবির রোম্যান্টিক কল্পনাভঙ্গি লক্ষ্য করবার মতো। 'লিপি'তে সর্বজ্ঞনবিদিত বস্তুজগতের একটি তথ্য রোম্যান্টিক কল্পনার স্পর্শে রসমধ্র কাব্যসত্যে রূপান্তরিত হয়েছে। স্থানরী শ্রামলা ধরণী ও অনন্তজ্যোতির আধার সূর্যের

'লিপি'

মধ্যে প্রণয়-সম্পর্ক-কল্পনা এবং উভয়ের মধ্যে স্টির আদিম
যুগ থেকে লিপির আদানপ্রদানের কল্পনাসঞ্জাত সৌকুমার্য কবিতাটিকে আস্বাদ্শীয়
করে তুলেছে। প্রকৃতিভাবুক কবি কেমন কৌশলে স্টেডত্ব ব্যাখ্যা করেছেন!
প্রকৃতি যে রবীন্দ্রনাথের বড়ো একটি কাব্যপ্রেরণা, 'লিপি' কবিতার শেষাংশে তার
ইংগিত রয়েছে:

'তোমার মনের কথা আমারি মনের কথা টানে, চাও মোর পানে। চকিত ইংগিত তব , বসনপ্রান্তের ভঙ্গিধানি অঙ্কিত করুক মোর বাণী।'

'সত্যেন্দ্রনাথ দত্ত' কবিতাটিকে শোকগাথা বলা যেতে পারে। সত্যেন্দ্রনাথকে রবীন্দ্রনাথ কতথানি ভালোবাসতেন, এ কবিতায় তার স্বাক্ষর মুদ্রিত রয়েছে। কবিতাটির প্রথমাংশে সত্যেন্দ্রনাথের কাব্যের সংক্ষিপ্ত পরিচয় আভাসে বাণীবদ্ধ

ধ্যেছে, শেষাংশে কবির আত্মগত ভাবনাই প্রাধান্তলাভ করেছে। সত্যেক্রনাথ ইহলোক ছেড়ে যে-অমর্তলোকে চলে গেছেন, সেই অমর্তলোকের চেতনা কবিকে ক্লণে ক্ষণে স্পর্শ করে গিয়েছে। সত্যেক্রনাথ যে-পরিণাম লাভ করেছেন, রবি-কবিও একদিন সেই পরিণাম লাভ করেনে। এই মর্তপৃথিবীতে সত্যেক্রনাথ রবীক্রনাথের অন্তল্জ ছিলেন, অমর্তলোকে রবীক্রনাথ হবেন সত্যেক্রনাথের অন্তল। সেথানে যখন তৃজনের পুনর্বার সাক্ষাৎকার হবে তথন এই পৃথিবীর অগ্রজকে সেই পৃথিবীর অগ্রজ অবশ্রুই চিনতে পারবেন। স্বশ্বেষ কবি বলেছেন, অমর্তলোকে গিয়ে সত্যেক্রনাথ মর্তজীবনের মম্বাধ্যে কবি বলেছেন, অমর্তলোকে গিয়ে সত্যেক্রনাথ মর্তজীবনের মম্বাধ্যেন সম্পূর্ণ পরিহার না করেন:

'ষেমনি অপূর্ব হোক-নাকো, তবু আশা করি, ষেন মনের একটি কোণে রাখো ধরণীর ধূলির অরণ, লাজে-ভয়ে তঃখে-সুখে বিজড়িত—' কবি বতই অনাস্তির সাধনা করুন, আস্তিবিজড়িত মনের বন্ধন কাটানো যে কী কঠিন, এবং ওই বন্ধন ছিন্ন করতে গিয়ে কী ম্মান্তিক বেদনা তিনি অন্তব করেছেন, তার অনেকখানি পরিচয় 'পূরবী'র বহুতর কবিতায় মিলবে।

'আশা' কবিতাটি কবির পার্থিবপ্রীতিরই কথা। কবি এখন বড়ো কিছু হতে চান না কিংবা পেতে চান না —প্রাকৃতিক সৌন্দর্য আর মানবীয় প্রেমের মাধ্যটুকু পেলেই তিনি নিজেকে ধন্ত মনে করবেন। 'পূরবী'র কবির আশ্রেয় প্রকৃতির সংসার আর প্রীতিভরা মানবসংসার। এই পৃথিবীর ছোট্ট একটি কোণে 'একটুকু বাসা' যদি তিনি পান, এবং তার সঙ্গে যদি লাভ করেন 'কিছু ভালোবাসা' তাহলে ওই ভালোবাসা দিয়েই তিনি 'ছদিনের কাঁদা আর হাসা'-কে ভরিয়ে তুলতে পারবেন। প্রেম এবং সৌন্দর্য, এবং এদের ধ্যানকে সংগীতে কৃটিয়ে তোলাই বর্তমানে কবির একমাত্র আকাজ্ঞা। আরুর সীমান্তের দিকে কবি যতই এগিয়ে যাছেন ততই তার মনে হছে—'মধুময় পৃথিবীর ধূলি'।

'পথিক'-অধ্যায়ের ভিন্নশ্রেণীর কয়েকটি কবিতা সম্পর্কে তু-চার কথা বলা প্রয়োজন। 'পথিক'-এর শেষের দিকের কবিতাগুলি কবির বিচিত্র ভাবনার বাহন হয়েছে। এর মধ্যে ঝড়, অন্ধকার, সমুদ্র প্রভৃতিকে আশ্রয় করে কবিচিত্তের

'পথিক'-অধ্যায়ের কয়েকটি কবিতা বৈরাগ্যমূলক চলার বাণী অথবা আন্তরিক প্রীতসম্পর্কের কথা উচ্চারিত হয়েছে। 'বিদেশি ফুল', 'অতিথি' ইত্যাদি কয়েকটি কবিতায় আতিথ্য-সৎকার-প্রায়ণা

বিদেশিনীর প্রতি কৃতজ্ঞতা নিবেদন করা হয়েছে। 'শেষবসন্ত' নামক কবিতাটি এই রকম কোনো ব্যক্তির স্পর্শবিজড়িত হলেও, ব্যক্তিসম্পর্ককে নিঃশেষে ত্যাগ করে একটি আশ্চর্যস্থলর গীতিকবিতা হয়ে উঠেছে। এই কবিতাটির মধ্যেও কবির বিদায়কালীন পৃথিবী-অন্তরাগের অপূর্ব স্বাক্ষর রয়েছে। এই কবিতার উপসংহারের পঙ্কিগুলিতে কবির বেদনাময় মনোভাবের প্রকাশ ঘটেছে।

'ৰপ্ন' ও 'মুক্তি' কবিতায় কবি নিপ্ৰায়োজনের আনন্দ এবং ৰপ্ন-দেখাকেই প্রম সত্যবস্ত বলে অভিহিত করেছেন। এর মধ্যে দার্শনিক চিন্তা এবং উচ্চ-ভাবাদর্শ থেকে মুক্ত বিশুদ্ধ কাব্যানন্দের প্রয়াগী কবির যথাওঁ স্বন্ধপটিকে চিনে নিতে বিলম্ব হয় না। এই অধ্যায়ের একটি কবিতায় কবির প্রত্যক্ষ মৃত্যু-অভিজ্ঞতা ও যাত্রার সংকেত উপলব্ধির কথা প্রকাশিত হয়েছে। কবিতাটি ভাষাভদ্দিতে এবং চিত্রনির্মাণের দিক থেকে খুবই শ্বরণীয়। কবি যদিও পূর্বেকার যাত্রা ও গতির উপলব্ধিতে প্রত্যাবর্তন করে মরণভয়ের উপ্রত্যারী হয়ে উঠতে চেয়েছেন, তবু

জন্মান্তরের যাত্রার মধ্যে কবির বিচ্ছেদকাতরতা এবং কিছুটা শক্ষার অন্তভ্তিপ্ কবিতাটিতে স্থান পেয়েছে; এবং এই অজানা পথে যাত্রার স্বাভাবিক অন্তভ্তিই কবিতাটিকে অতিশয় স্থানর করে তুলেছে। 'কল্পাল' কবিতাটিও মৃত্যুভাবনাপ্রায়ী। এখানেও কবি নিজের পার্থিব পরিণামের কথা ভেবে প্রথমে কিছুটা বিষয়তা অন্তভ্ব করেছেন। কিন্তু ক্ষণপরেই এই প্রত্যায়ে অধিষ্ঠিত হয়ে আশ্বন্ত অন্তভ্ক করছেন যে, তাঁর জৈবসত্তা মৃত্যুর শাসনের অধীন, কিন্তু তাঁর আত্মিক সত্তা মৃত্যুর শাসনাধীন নয়। যেখানে তিনি স্রপ্তা সেখানে মৃত্যুর প্রবেশ চিরকালের জন্ত নিষিদ্ধ—স্রপ্তার ভূমিকায় কবি মৃত্যুর চেয়ে বড়ো। মৃত্যু সম্পর্কে তাঁর চরম কথা হল—'আমি মৃত্যু-চেয়ে বড়ো এই শেষ-কথা বলে যাব আমি চলে।'

প্রবীর উল্লেখযোগ্য অসংখ্য কবিতাতে কবির সহজ প্রীতির সঙ্গে সহজ বাক্শিল্পের অনুসরণ দেখা যায়। একমাত্র 'তপোভদ্ধ' কবিতাতে সংস্কৃতভাষা-

স্থান বচনচাতুর্য প্রয়োজনবোধেই কবিকে অবলম্বন ভিপদংহার করতে হয়েছে। তাতে কবিতাটিতে যে-সৌন্দর্য সঞ্চারিত হয়েছে একালের কোনো কবিতাতেই তা হয়নি। অথচ একথাও অস্থীকার্য নয় যে, সহজ ভাষাভঙ্গিতে চিত্রযোজিত হয়ে এবং সংযত অন্ধ্প্রাসে বদ্ধ হয়েও 'শেষবসন্ত' কবিতাটিতে কম চমৎকারিত্ব পরিস্ফুট হয়নি। যেমনঃ

'বেরুবনচ্ছায়াসম সন্ধ্যায় তোমার ছবি দূরে মিলাইবে গোধুলির বাঁশরীর সর্বশেষ স্তরে।'

মোটের উপর একথা বলা অসমত হবে না যে, পূর্বী অতি সহজ কবিত্রের মায়াময় সহজ প্রকাশ।

## 'মহুয়া'-কাব্যপাঠের ভূমিকা

্রচনার সংকেত হতে ৪ 'মছয়া' এক আশ্চর্য কাব্যপ্রস্থ—'মছয়া' সম্পূর্ণ আক্ষিক রচনা নয়
—রবীন্দ্রনাথের প্রেমদৃষ্টির বৈশিষ্ট্য—কবির প্রেমবাসনা মনের দ্বারা শাসিত—কবির আকাজ্জিত প্রেম
দেহকামনার উপ্বর্ণচারী—রবীন্দ্রনাথের বিশিষ্ট কবিপ্রভাব—প্রেমকাব্য-হিসেবে 'মছয়া'-র প্রদাধারণত্ব—
'উজ্জীবন'-কবিতাটি 'মছয়া'-র প্রচ্ছর ভূমিকা—শৈবমন্তে দীক্ষিত রবীন্দ্রনাথ—'মছয়া'-র বীর্দদীপ্ত প্রেম—
প্রেমের সংগ্রামী মূর্তি—রবীন্দ্রপ্রতিভা যুগধর্মী—রবীন্দ্রনাথের কবিকল্পনার দিক্পরিবর্তন—প্রেমের আশ্চর্য
শক্তি—'মছয়া'-য় পুরুষ ও নারীর প্রেমের প্রতীকচিঞ্চল-'মছয়া'-য় চিত্রিত প্রেমের পৌরুষমহিমা—মানবজীবনে শান্তি ও সান্থনার একমাত্র বস্তু প্রেম— 'মছয়া'-য় প্রসাধনকলার কবিতা—রূপকার রবীন্দ্রনাথের
পরিচর—বসন্ত-বিষয়ক কবিতা। ]

'মহয়া'-র প্রণয়কবিতাগুলি লিথে রবীক্রনাথ আমাদের একরূপ স্তব্দি। করে ছেড়েছেন। ভাবতেও অবাক লাগে, সাত্যটি বছর ব্রদে কবি লিথেছেন 'মহয়া' প্রেমকাব্যধানি। কবির চিত্তদেশে এ যেন অকাল-বসন্তের আবির্ভাব—

'মহুয়া' এক আৰুৰ্য কাব্যগ্ৰন্থ পউবের পাতাঝরা বনে উচ্ছুখল বাতানের মাতামাতি, বালুপ্রান্তরে মৃষ্টিত শীর্ণরেখা নদীর বুকে যেন হঠাৎ বিপুল প্লাবনের উচ্ছাস! এ এক আশ্চর্য ব্যাপার।

ষে-ষৌবনকে কৰি বহুদ্র পিছনে ফেলে এসেছেন, সেই যৌবনকে বুঝি পুন্বার তিনি ফিরে পেলেন শুল পরিণত বার্ধকোর দারপ্রান্তে পৌছে। 'মহয়া' রবীল্র-কিজীবনের আকালিক ফদল—যেমন অভিনব তেমনি চমকপ্রান। গ্রহুখানির মধ্য দিয়ে আমরা দেখে নিলাম রবীল্রনাথের চিরযৌবনমূতি, যে-যৌবন জরার শাসনকে বারে বারে করেছে অখীকার। রবীল্রনাথ সপ্রমাণ করলেন, কবির বয়স নেই। স্তরাং সাধারণের মতো বয়োধর্মের প্রভুষ তাঁর ওপর খাটে না। সত্যিকারের কবি যিনি তিনি বার্ধক্যেও পয়লা নম্বরের ছেলেমায়্র্বী করতে পারেন, আবার যৌবনেও বৃদ্ধলভ গন্তীর হতে পারেন; শীতের মধ্যেও বসন্তের জয়ঘোষণা করা তাঁর পক্ষে অসন্তব কিছুই নয়—'প্রাণে যিনি রয় গান অক্ষয়, স্বর যদি রয় চিত্তে'। সংস্কৃতের সাবধানী সমালোচকরা এইজন্তেই বলে গিয়েছেন, কবিদের রচনা সম্পর্কে কার্যকারণের প্রশ্ন তুলোনা, তাঁদের কোনো জ্বাবদিহি করতে বলো না, তাঁরা নিরঙ্গ—কবিপ্রতিভা ও কবিকর্ম 'নিয়তিরুতনিয়মনরহিত'। 'মহুয়া'-র বিষয়ে আমাদের কবি বলছেনঃ 'শুধায়োনা কবে কোন্ গান কাহারে করিয়াছিয়্র দান'। কবির নিষেধ আমরা লজ্বন করব না। শুধু একথাটি বলব, 'মহুয়া' কাব্যধানি থেকে বিচ্ছুরিত বার্ধক্যবিজয়ী যৌবনের 'হঠাৎ

আলোর ঝল্কানি' লেগে আমাদের 'চিত্ত ঝল্মল' করে উঠেছে, 'উদ্ধৃত ষত
শাখার শিখরে রডোডেনডুনগুছ' দেখে আমরা বিশ্বয়ে তার হয়ে গেছি।

বোধ করি, নিজের বয়সের কথা ভেবে এবং বইথানি রচনার বহিরদ্ব প্রেরণার দিকে তাকিয়েই রবীন্দ্রনাথ বলেছেন যে 'মহুয়া' আক্মিক। আমরাও একটু আগে একে 'আকালিক ফসল' বলেছি। কিন্তু একটু তলিয়ে দেধলে

নের বাঝা বাবে, 'মহুয়া' একেবারে আক্স্মিক একটি রচনা নিম্না' সম্পূর্ণ আক্স্মিক রচনা নম 'প্রবী' প্রকাশিত হয়েছে। সেধানে আমরা দেখেছি,

তিনি অনেকথানি ফিরে গেছেন যৌবনের দিনে, তাঁর কাব্যজীবনে এসেছে একটা '(नियदमन्त्र'। कवि यादन कट्रद्राह्म '(योदमद्रामनाद्राम फेंग्ह्म मिनश्रमि'रक, 'স্তুন্দরের জয়ধ্বনিগানে' তার প্রাণে বাশি বেজে উঠছে, তিনি সন্ধান পেয়েছেন 'জ্যোতির্ময় স্থা'-পাত্রটির। 'পূরবী'তেই কয়েকটি খাঁটি প্রেমের লিরিক লিখে কৰি আমাদের চমৎকৃত করেছেন। ওই কাব্যগ্রন্থানিতে যে-প্রেমাকুভতির উলোধন হল তারই বিকাশ এবং পূর্ণপ্রকাশ আমরা দেধলাম 'মহুয়া'তে। ভাছাড়া, রবীন্দ্রনাথের ভারজীবনের দিকে লক্ষ্য করলেও দেখতে পাওয়া যাবে যে, একই সময়ে তিনি লিখেছেন 'ভারতব্বীয় বিবাহ' ও 'নারীর মনুয়ত্ব'-নামক প্রবন্ধ ; লিখেছেন 'যোগাযোগ' ও 'শেষের কবিতা' নামে উপস্থাস-ছইটি। এসব রচনার সঙ্গে 'মহয়া'র ঘনিষ্ঠ সম্পর্ক রয়েছে। এথানে 'তপতী' নাটকের কথাও শ্ববণ করা বেতে পারে। এ সময়ে নরনারীর প্রেম ও ভালোবাসা সম্বন্ধে তাঁর মনে নানাচিন্তা নানাপ্রশ্ন জেগেছিল। নারীপুরুষের প্রেমজীবনের বিচিত্র ভাবনা কৰির মনে জাগিয়ে তুলল তাঁর হারানো যৌবনদিনের স্বতি, চিত্তের নিভূতে বইতে কুরু করল প্রেমরসের ধারা। তারই কলধ্বনি আমরা গুনতে পেলাম কখনো উপন্তালে, কৰনো নাটকে, কৰনো কাৰ্যধৰ্মী গছে, কৰনো গীতিক্বিতায়— 'যোগাযোগ'-এ, 'শেষের কবিতা'-য়, 'ভপতী'তে, আর 'মহয়া'র লিরিকগুলোতে। এই কয়েকটি গ্রন্থের মধ্যে ভাবের যে-যোগ রয়েছে তা সবিশেষ লক্ষণীয়। 'যাত্রী'র সঙ্গে 'পূরবী'র যে-সম্পর্ক, 'শেষের কবিতা'র সঙ্গে 'মহ্য়া'-র অন্তরূপ সম্পর্ক। 'মছয়া'র কবিতাগুলো পড়বার সময় রবীন্দ্রসাহিত্যপাঠকের মনে নিশ্চয়ই অমিত-লাবণ্যের প্রণয়সম্পর্কের শ্বতি উদিত হবে, কখনো-বা তাঁরা 'যোগাযোগ'-এর কুমুর কথাও অরণ করবেন, আর অরণ করবেন 'পূরবী'তে গ্রথিত কয়েকটি প্রেমসংগীত। তাই 'মহুয়া'কে একেবারে আকস্মিক রচনা বলে মনে হয় না। (म याक्।

মহারা প্রেমকাব্য। আধুনিক বাংলা প্রেমকবিতার ক্ষেত্রে সমালোচ্য গ্রন্থথানি ববীন্দ্রনাথের একটি স্মরণীয় ও উল্লেখনীয় দান। এর মধ্যে কবির প্রেমান্তভূতির ধে-প্রকাশ ঘটেছে তার অভিনব্য সর্বজনস্বীকৃত। বীর্যদীপ্ত প্রেমের এমন শিল্পসংগত রূপায়ণ ইতঃপূর্বে আমরা কুত্রাপি দেখিনি। কবি নিজেও এজাতের কবিতা এর আগে কিংবা পরে কথনো লেখেননি। 'মহ্যা'র প্রতিফলিত রবীন্দ্রনাথের প্রেম-

রবীন্দ্রনাথের প্রেমদৃষ্টির বৈশিষ্টা

কল্পনার অন্ধাবিশেষকে প্রবৃত্ত হওয়ার পূর্বে কবির প্রেম-দৃষ্টির বৈশিষ্ট্য সম্পর্কে সাধারণভাবে তু-একটি কথা বলে নেওয়ার প্রয়োজন আছে। জীবনের বিভিন্ন পর্বে

রবীজনাথ অজ্ প্রেমের কবিতা লিখেছেন, প্রেমের গান রচনা করেছেন। এসব কবিতা ও গানগুলি অনুধাবন করলে বুঝতে কঠ হয় না যে, সৌন্দর্যদাধনার মতো, প্রেমসাধনাও রবীক্রনাথের কেত্রে বিশেষভাবে মানসধর্মী—সৌন্দর্যপিপাসাই তাঁর প্রণয়ত্ঞার জনয়িত্রী। ররীজনাথ খুল প্রেমদন্তোগের কবি নন। প্রেমকে তিনি নিবিড় সৌন্দর্যানুভূতির রসে অভিষিক্ত করে আর্টিস্টের মতো উপভোগ করেছেন। কবির প্রণায়মূলক কবিতাগুলোতে প্রেমের রতি ও সৌন্দর্যের আরতি একস্থতে গ্রপিত হয়েছে। এ কারণে এই জাতের কবিতায় প্রথর পিপাদার তাপ আমরা ততথানি অনুভব করি না, যতথানি দেখতে পাই একটা স্থিকোমল জ্যোতি। প্রণাতিলাধী হলেও কবি ব্রাব্রই দেহবিমুখ, তার মধ্যে দেহ সম্বন্ধে শুচিতা-বোধ অতিশয় তীক । প্রেমকে দেহধর্মের সঙ্গে মিলিয়ে দেখতে তিনি যেন অস্বীকৃত। দেহসংস্কারের মধ্যে একটি বন্ধনের ভাব রয়েছে। বন্ধনঅসহিষ্ণু েবলে কবি তাকে কিছুতেই স্বীকার করে নিতে পারেননি। এ কারণে, যে-প্রেম খ্নয়াবেগের প্রবল উচ্চ্যাসের আকর্ষণে প্রণয়িষ্ণুলকে দেহের তটপ্রান্তে টেনে এনে আছড়িয়ে মারতে চায়, সেরপ আত্মহারা প্রেম কবির আকাজ্ফিত নয়। তিনি দেহদীপশিখা জেলে প্রণয়াম্পদার মুখনীর দিকে তাকাননি, তা দেখে নিতে চেয়েছেন মনের দীপ্বতিকার আলোকে। এরপ প্রেমআস্বাদনেই যেন মুক্তিস্থের আত্যন্তিক উল্লাস।

রুরোপীয় রোম্যান্টিক প্রেমগাথায় প্রণয়তৃষ্ণাতুর তৃজন নরনারীর বাসনাদীপ্ত হৃদয়ের যে-স্কৃতীত্র আকৃতি দেখতে পাই, রবীল্রপ্রেমকাব্যে তার অভাবটুকু কারো

কবির প্রেমবাদনা মনের দারা শাসিত

দৃষ্টি এড়াবার নয়। কবির প্রেমবাসনা নিরন্তর মনের দ্বারা শাসিত বলেই তার প্রকাশ সংযত, তাঁর মানস-

প্রকৃতির অন্তর্নিহিত নিরাসক্তি বা বৈরাগ্যের গেরুয়ারঙে

অহুরঞ্জিত। তাই আদঙ্গলিপার বিক্ষোভ অপেক্ষা বিরহের আতপ্ত নিশ্বাসই তাঁর

কাছে অধিকতর কাম্য। মিলনপুর নয়, বিবহানদেরই পক্ষপাতী তিনি। মিলনে खन्दी-खन्दिमी अक्टा महकीर्य मीमिल मखीत मह्या चावक बादक, वित्रह किक প্রেমায়ভব বিশ্বচারী হয়ে ওঠে—প্রাণের প্রতিম। ধ্যানের বস্তুতে পরিপুত হয়। 'নিছল কামনা,' 'নিছল প্রয়াস', 'প্রবদাদের প্রার্থনা', 'পুরুষের উজি', 'অপেক্ষা', 'বিবহানন' প্রভৃতি প্রথমগুগের কবিতার কবির আচরিত প্রেমধর্মের মূলময় ক্রম্প্র ভাষায় খোষিত হয়েছে। পৃথিবীর কোনো প্রেমিক-কবি এমনভাবে দেহের নিবাৰ কামনা করেননি। বাজৰ কুধার প্রতি তার বৈরাগ্য স্থবিদিত। প্রেমায়ভতি কৰিব চিতে 'অন্তের ভ্ৰা' জাগিলেছে, দেহের অভ্রালে তিনি আত্মার 'রহত-শিখা'-র কমনীয় ছাতি দেশতে পেরেছেন, প্রেমের 'দেহহীন জ্যোতি'-ই কবিকে সমবিক বাকেল করেছে। আত্মা অসীম অনন্ত বলে দেহের কুদ্র সীমায় তাকে ধরতে যাওলা বুলা, 'সমগ্র মানব'কে পেতে চাওলার মতো বিভয়না আর-কিছ নছ। দেইঅলে কৰি বলেছেন: 'কুবা মিটাবার বাজ নতে যে মানব'—'লও তার মধুর দৌরভ, দেখো ভার দৌনগ্রিকাশ'—'ভালোরাসো, প্রেমে হও বলী, (कारत ना जाशादा'। व्यवीय, त्यामव वित्तशी वनकोहे आवाननीय, त्रोन्सविक्रे উপভোগা,—দেবের নিকটতম সামিধো, 'মিলন-অনলে' তা মৃত্তে কোন স্কৃতায় মিলিয়ে যার।

বোৰা বাজে, বৰীজনাথের আকাজ্যিত প্রেম দেহবর্মের উপ্র্রেচারী একটি বল্প-পুল বাজক জীবনের নয়, তা মনোজগতেরই একটি মধুর উপলব্ধি-মাত্র।

কৰিছ আকাজিত ক্রেম
কৰিছ আকাজিত ক্রেম
কৰিছ প্রেমান্তভ্তির অভিজ্ঞতার সঙ্গে বুবিকৰির প্রেমান্তভ্বের বিলক্ষণ পার্থকা রয়েছে। কবি
কেছেমহা ইশালারী
কিছেম কিয়ে বুধা এ

ক্রুন-এর হাত খেকে মৃক্তি গেতে চেরেছেন। প্রেমপ্রতিমার বারবাতীত মানসীমৃতিবানি দেখতেই করির প্রথ, 'মানসী'র বৃধ্ব খেকেই কবি 'বিরহের স্বর্গলোকে'
'কামনার মোজধাম' খুঁলে কিরেছেন। অতংগর কবি বাক্তিমান্থরের প্রেমকে
ক্রমপ্র ক্রীধারার কলে মিলিত করে নিজের সীমাবছ জীবনে ওই প্রেমের জনতস্ক্রপতা উপলত্তি করেছেন। তার বিশেষ ভারদৃষ্টিতে সান্ত প্রেম 'অনস্ত' হয়ে
উঠেছে। এই যে কথাগুলো বলা হল, তার আলোকে বিচার করলে রবীক্রনাথকে
ক্রামরা প্রেমসৌন্থরে স্থ্যাসী-কবি বলতে পারি। রবীক্রনাথের আধ্যাত্মিক
ক্রম্নতি তার প্রেমস্টিকেও আব্যান্মিকতার মণ্ডিত করেছে।

বৰীল্রনাথ ইংরেজীর বা সংস্কৃতের কবিদের মতো ইল্রিরাছভব্ময় রূপাস্ত 'খাটি প্রেমের কবিতা' বেশি রচনা করেননি বা করতে পারেননি, এ তাঁর কাব্যের অপবাদ নর। তিনি একটি বিশিষ্ট কল্পনাপ্রবণতামর কবিস্বভাবের অধিকারী ছিলেন। তাঁর কল্পনান্ত শরীরী দেহমন ইন্দ্রির নিয়েও অপর একটি ভাবের অধীন হরে পড়েছে। মান্তবের মধ্যে তিনি তাই জন্মান্তরীণ রহত্তের সন্ধান করেছেন।

একমাত্র 'কড়িও কোমল' ছাড়া [এ কার্যথানি মোটামুটি রবীক্রম্বভাবের বাইরে বিজ্ঞমান] তাঁর প্রথমখৌবনের
কবিতাওলিতেও ইক্রিয়াহারজি তেমন প্রকট হয়ে
উঠতে পারেনি। আবার, 'নৈবেজ'-পূর্ব কাব্যগুলিতে যে-ভাবাবেশ ও রোম্যান্টিক
স্বথবিলাস বর্তমান, তাও পরবর্তীকালে পরিতাক্ত হয়েছে। নবজীবনভাব্কতার
আবির্ভাবে কবির কল্পনার ভ্রমণপথ পরিবৃত্তিত হয়েছে—এই পরিবৃত্তনের চিহ্ন
'মহরা'র অতিশয় প্রাই।

প্রেমের নবীন অন্তভূতির স্পর্শে 'মছরা' অসাধারণ। মানবপ্রণয়ের এমন উদান্ত সংগীত বাংলা কাব্যসাহিত্যে এর পূর্বে আমরা কখনো শুনিনি। প্রেম সম্পর্কে কবির একটি বিশিষ্ট মনোভাব বা attitude কাব্যথানিতে প্রকাশ পেয়েছে। আর, এ মনোভাব নতুন বলে এবং ভাষা ও

ক্ষেমকাব্য-হিসেবে 'মহয়া'র অসাধারণত ছন্দের মাধ্যমে চমৎকারভাবে ব্যক্তিত হয়েছে বলে এই কার্যপাঠে আমরা বিশ্বরাবিট হই। মনে রাগতে হবে,

কবির পূর্বতী প্রেমকবিতার সঙ্গে বিষয়বস্তার অভিনত। সংযেও, দৃষ্টভদির নতুনজের জতেই 'মহয়া' কালজায়ী পাঠা কাবা। এতে সন্নিবন্ধ কবিতাগুলি পড়ে বেশ বুমতে পারা যায়, তুল আসক্তি, ইন্দ্রিয়জ কামনাবাসনার জগং থেকে বিদায় নিয়ে কবি উচ্চতর একটি ভাবলোকে উতীর্ণ হয়েছেন। 'মহয়া'-পর্বে প্রেমকে কবি জৈববৃত্তিরূপে নয়, মৃত্যুঞ্জয় একটি শক্তিরূপে দেখেছেন, প্রেমশক্তির মহিন্নগী বাণী উচ্চারণ করেছেন—নারীকে আন্মার সদিনী বলে জেনেছেন। 'মহয়া'র প্রেম বান্তবভিত্তিক, পৌরুষ বা বীর্ষের ওপর এর প্রতিষ্ঠা। এ প্রেম প্রণায়র্গণেলর কাছে বন্ধন নয়, এ প্রণয় আন্মাকে মৃক্তির পথে এগিয়ে দেয়, বৃহত্তর সংসারের সঙ্গে মৃক্ত করে, চিত্তদেশ বিপুল বিশ্বাসে ভরে তোলে। এর শক্তিপ্রভাবে নরনারী বিচ্ছেদ, এমন কি, মৃত্যুকে পর্যন্ত হাসিম্থে বরণ করে নিতে পারে। এখানে দেহকেন্তিত প্রেমের অনিবার্য নিক্ষলতা নেই, আছে—'তুমি আছ, আমি আছি'— এই গভীর আত্মিক উপলব্ধির স্থগন্তীর মহিমা।

কাব্যথানির প্রারম্ভে 'উজ্জীবন'-নামে যে-কবিতাটি রয়েছে তাকে এ গ্রন্থের ভূমিকাম্বরূপ গ্রহণ করা য়েতে পারে। য়ে-দেহবাসনাস্থ্য বিলাস্চঞ্চল প্রণয়-দেবতাকে কালিদাস দেবরোষানলে ভশ্মীভূত করেছিলেন সেই দ্ধীভূত প্রেম-

দেবতাকে রবীন্দ্রনাথ 'মহুয়া'য় উজ্জীবিত করেছেন। মহাদেবের তৃতীয় নেত্রের কালান্তক বহ্নিস্পর্শে পূজ্ধঘার সমস্ত কামনার কল্ব, লালসার মৃত্তা নিঃশেষে মুছে গেল, এবার অনন্দ মদন তার জলদর্চি দীপ্তি নিয়ে 'বীরের তহু'তে শরীরী হয়ে উঠুক। 'মৃত্যু হতে'—'ভ্সা-অপমানশ্যা' ছেড়ে—অতমু জেগে উঠল; বীর্ঘনা পুরুষ, বীর্ঘবতী নারীর মধ্যে তার অধিষ্ঠান হল। এখন 'তৃঃখে-স্থেও বেদনায় বন্ধুর যে-পও', বান্তব জীবনের সেই তৃঃখে-স্থেও বেদনায় বন্ধুর যে-পও', বান্তব জীবনের সেই ত্র্মি পথে 'প্রেমের জয়রথ' চলতে থাকুক। এখানে 'তুছ্ছ লজ্জাত্রাস'-এর হান নেই, ভোগদ্বিয় আত্মকেন্দ্রিকতার হান নেই। এই প্রেম তপশ্চর্ঘায় দীপ্যমান, জীবনমুখী সাধনায় মহৎ, কল্যাণের দীপ্তিতে উজ্জল—সমস্ত বিশ্বের সঙ্গে এর মললময় যোগ। 'উজ্জীবন' সংগীতটিতে অতমু প্রেমদেবতাকে লক্ষ্য করে কবি বলছেন ঃ

মৃত্যুঞ্জয় তব শিরে মৃত্যু দিলা হানি,
অমৃত দে-মৃত্যু হতে দাও তুমি আনি।
সেই দিব্য দীপামান দাহ
উন্মৃক্ত করুক অগ্নি-উৎদের প্রবাহ।
মিলনেরে করুক প্রথর,
বিচ্ছেদেরে করে দিক ছংসহ স্থানর।
মৃত্যু হতে জাগো, পুপাবলু—
হে অতম্ব, বীরের তম্বতে লহো তম্ব।

প্রেমসাধক রবীজনাথ কালিলাসের শৈব্যন্ত্রে দীক্ষা নিয়েছিলেন। তাই বিহুয়ায় প্রেমের যে-আদর্শ চিত্রিত হয়েছে দর্বত্রই তার মধ্য দিয়ে বিকীর্ণ হচ্ছে একটা জলদর্চি-আভা। উমামহেশ্বরের মিলনচিত্রটিকে 'উজ্জীবন' কবিতার পটভূমিতে রেখে কবি মানবীয় প্রেমকে কঠোর তপস্তার উপর প্রতিষ্ঠিত করেছেন। প্রেমের সাল্লর্যের সঙ্গে প্রেমের তপশ্চর্যার যোগে, কঠোরের সঙ্গে কোমল মিলিত হয়ে 'মহয়া'র প্রেমকল্লনা অনির্বচনীয়-স্কুলর হয়ে উঠেছে। এতকাল আমরা জানতাম, প্রেম স্বপ্নের বস্তু এবং তা সংগোপনের বস্তুও; জানতাম, প্রেম মর্তের অমরাবতী, অমরাবতীর মন্দারস্কুগল্ধ; এ জগংটিতে আধ্যালো আধ্ছায়া, এ বস্তুটি 'আমরণ প্রাণের তিয়াস'—'লাথ লাথ যুগ হিয়া হিয়ে রাথলুঁ তব হিয়া জুড়ন না গেল'। কিন্তু 'মহয়া' কাব্যথানিতে আমানের কবি কীকরলেন ? 'আমরা তুজনা স্বর্গপেলনা গড়িব না ধরণীতে মুগ্ধললিত অশ্রুগলিত

গীতে।' এ যে এতদিনের পরিচিত সংসারপলাতক প্রেমের মূলে কুঠারাঘাত করা হল। কোথায় সেই শক্ষিত কম্পিতবক্ষ প্রণায়ীপ্রণায়াম্পদার ধ্বাসরমিলন-প্রতীক্ষা, কোথায় অপালে কটাক্ষক্ষেপ, কোথায় চটুল চাটুবচন, পঞ্চশরের বেদনা-মাধুরীজনিত বিহবলতা! অহুধাবন করুন, যে-কবি একদিন বলেছিলেনঃ

সমাজ-সংসার মিছে সব, মিছে এ জীবনের কলরব; কেবল আঁথি দিয়ে আঁথির স্থা পিয়ে হুদয় দিয়ে হুদি অনুভব।

অথবা:

হেধা বেণুমতীতীরে মোরা ছইজন
অভিনব স্বর্গলোক করিব স্জন
এ নির্জন-বনছোয়া-সাথে মিশাইয়া,
নিভ্ত বিশ্রন মুগ্ধ ছইখানি হিয়া—
নিধিল-বিশ্বত।

অথবা, যে-কবি বর্ষণঘন আষাতৃসন্ধ্যায় বিমুগ্ধ প্রণয়ের বিনয়বচনে নিম্নলিখিতভাকে উপস্থাপিত করতে পারেনঃ 'হে নিরুপমা, চপলতা আজ্ব যদি কিছু ঘটে করিয়োক্ষমা'—তিনিই আজ্ব প্রণয়িযুগলকে প্রথর দিবালোকে রাজপথে দাঁড় করিয়ে বলছেনঃ

উড়াব উধের্ব বিজয়-নিশান তুর্গম পথমাঝে

তুর্দম বেগে তুঃসহতম কাজে।

কক্ষ দিনের তুঃধ পাই তো পাব,

চাই না শান্তি, সান্থনা নাহি চাব।

পাড়ি দিতে নদী হাল ভাঙে যদি ছিন্ন পালের কাছি,

মৃত্যুর মুখে দাঁড়ায়ে জানিব—তুমি আছ, আমি আছি॥

প্রেমের এ কী অপরূপ শ্লাসংকোচহীন বিজয়-গৌরব-ঘোষণা! যে-প্রণয়ী
প্রণয়ের মুহুর্তিটিকে ধরে রাখতে চায় না, কালের যাত্রার ধ্বনির সঙ্গে প্রেমকে

মিলিয়ে বিচার করে, মধুর শুশ্রার জন্তে দয়িতকে

'মহয়'-র বীর্ষদীগুপ্রেম

সেবাকক্ষে আহ্বান জানায় না, শান্তির নীড়রচনার
স্থপ্ন দেখে না, বিচ্ছেদের তুঃসহ বেদনার দিনেও অকম্পিত থৈর্যে কেবল দিন গোণে,

তার প্রেমান্থভবের বলিগ্রতা প্রদার বস্তু—শ্ররণের যোগ্য। আর, যে-নারী নিঃশঙ্ক
চিত্তে সমস্ত বিপ্রপাতকে অপ্রাহ্ন করে, দেবতার কাছে প্রার্থনা জানায় না,

বরং শক্ষিত পথিককে আশ্বাস দান করে এবং অসহ যৌবনবহ্ছি মজ্জায় সজ্জায় ভরে বেখে হুর্গম পথ অতিক্রম করতে পারে, তার সাধনাও মহনীয়।

বস্তুত 'মছয়া'য় রবীজনাথ যা করেছেন তা অতিবড়ো আধুনিক কোনো কবি করতে পারতেন কিনা, সন্দেহ। তিনি প্রণয়ের গতান্থগতিক বিলাসসজ্জা ছাজিয়ে তাকে রণবেশে তঃখদাহপূর্ণ ধূলিমলিন বর্তমান যুগে পাঠিয়ে দিয়েছেন। এই অপরিচিত বেশে প্রেম ধূলায় বৃতিত হয়ে প্রাণত্যাগ করবে কিনা, সে-বিষয়ে কবির এতটুকু ত্রক্ষেপ নেই। তিনি ভীক্ন প্রণয়ের বক্ষ সাহসের বর্মে আরুত করেছেন, তর্জনীসংকেতে তাকে অপরিচিত বন্ধুর পথে জ্রুতবেগে চালিয়ে প্রেনের সংগ্রামী মৃতি দিয়েছেন। রবীক্রনাথের এই শক্তিমতা এবং যুগোচিত বাস্তবতার প্রতি তাঁর আগ্রহকে নমস্কার জানাভেই হয়। এই কবি সহসা আমাদের স্বপ্রবিলাসকেও রোম্যাণ্টিক যুগ থেকে সম্প্রাসংকুল ৰান্তৰ জীবনে এনে ফেলেছেন। আমরা পৌরাণিক প্রণয়আলাপনে মুগ্ধ-অবস্থায় ছিলাম, বাইরে প্রলম্ন ঘটলেও অন্তরে তাকে অস্বীকার করতে অভ্যন্ত ছিলাম। এ ক্ষেত্রে কবিই আমাদের বাত্তব-চেতনায় উদ্বন্ধ করলেন। একারণে মনে হয়, 'মহুয়া' গ্রন্থের ভূমিকায় কবি এ কাব্যের প্রারম্ভিক ফরমাশ সম্পর্কে যে দীর্ঘ জবাবদিহি করেছেন, তার কোনো প্রয়োজন ছিল না। 'মহুয়া' ফরমাশি রচনা হলে কাৰ্যথানিতে এই উদ্ধৃত বিজোহ থাকত না, কালোচিত অভিনবত্ব থাকত না—কবির পূর্বেকার সেই মর্তভাববিলাসেই এর সমাপ্তি ঘটত। বাসনাবিদ্ধ হৃদয়ের রক্তান্ধিত আতি নেই, রূপের জন্তে আসক্তি নেই, নিভৃত অন্তরালে ক্ষণিক স্বর্গ-

চণ্ডীদাদ-লালিত বাঙালীর কাছে উপস্থাপিত করতে কবি সংকুচিতই হতেন।

'মহুয়া'য় ববীন্দ্রনাথ প্রধানত দাম্পত্যপ্রেমকেই স্বীকৃতি জানিয়েছেন,
জীবনের সঙ্গে বুক্ত প্রেমকেই প্রতিষ্ঠিত করেছেন। এও একধরণের আদর্শক্সনা
বলা যেতে পারে। কিন্তু এ আদর্শ বুগোচিত। কোন্ কবি আদর্শশৃন্ত হতে

পারেন ? রবীন্দ্রপ্রতিভা একদিকে মেমন মুগাতিশায়ী,

वहनाव अिं विन्मां जाधर तरे—धमन कनारीन अनुद्वत वीि जन्नतन-

বৰীলপ্ৰতিভা বৃগধনী তেমনি অন্তদিকে বৃগ্ধনী। বৰীল্ডনাথ কোনো কোনো সাম্প্রভিকের মতো মগ্রটৈতন্তের বৈজ্ঞানিক বিশ্লেষণ করেননি, দেহতন্ত্রের গান গাইতে বিমুখ হয়েছেন। কিন্তু বান্তব-জীবনকে স্বীকার করেই তাঁর প্রবয়সাধনা। 'নৈবেঅ'-পূর্ব প্রণয়কবিতার সঙ্গে 'মহুয়া'র পার্থক্যই কাব্যখানির বৃগধ্মিতা সপ্রমাণ করে।

'চিত্রা'-কাব্যের 'এবার ফিরাও মোরে' কবিতার তাঁর কল্পার দিক্পরি-

বর্তনের যে-প্রবল পরিচয় পাওয়া গিয়েছিল, নানাকারণে তা অনুসত ও রক্ষিত रु পाরেনি। সেকালে তা 'জীবনদেবতা'-নামক স্বীয় ব্যক্তিদন্তার উদ্বোধনে সহায়তা করেই ওই অনুভূতির মধ্যে বিলীন হয়ে গিয়েছিল। তারপর এক অপূর্ব প্রকৃতিভাবুককতার আশ্রয়ে কবি ধীরে ধীরে অরূপকল্পনায় নিমজ্জিত হলেন। 'এবার ফিরাও মোরে'-র বাস্তব চেতনা প্রদারিত হলে তথন থেকেই

রবীন্দ্রনাথকে আমরা ভিন্নভাবে পেতাম। যা হোক, রবীশ্রনাথের কবিকল্পনার 'গীতাঞ্জলি' রচনার সময় থেকে কবি মাত্র্যকে নতুনভাবে দেখতে লাগলেন, মানুষের মহিমা উপলব্ধি করলেন,

এবং মৃত্যু ও জীবনসম্পর্কে একটি নির্দিষ্ট ধারণায় উপনীত হলেন, এমন দেখা যায়। এখন থেকে তিনি মৃত্যুকে রূপান্তর এবং মাতুষকে পথের যাত্রীরূপেও দেখলেন। ক্রমে অনির্দেশ ভারাত্মক জীবন থেকে বাস্তব জীবনের দিকে দৃষ্টিক্ষেপ করতেও কবির বিলম্ব ঘটল না। 'গীতালি'র পরবর্তী 'বলাকা'য় কবির ভাব থেকে বাস্তবে পদক্ষেপের স্বাভাবিক পরিণামটি চিহ্নিত রয়েছে। 'বলাকা'য় কবি মে-বাস্তব-জीवनবোধের ও চলার ধারণায় উপনীত হলেন, তা নানা আকারে পরবর্তী বৃত্ কাব্যের মধ্যে সঞ্চারিত হয়েছে। 'মহুয়া'র পশ্চাতেও এই গতিময় জীবনবাধ— বাস্তব তঃখবোধের—ভূমিকা রয়েছে। কবি এখানে প্রেমকে চলার সঙ্গে যুক্ত করে (मर्थिष्ट्रम । 'वलाका'त 'পर्धत जानमर्विण जवार्य पर्धित्र' कत्र कत्रात मर्गाडांव 'মহুয়া' কাব্যথানিতে 'পথ বেঁধে দিল বন্ধনহীন গ্রন্থি, আমরা তুজন চল্তি হাওয়ার পন্থী' প্রভৃতিতে প্রতিধ্বনিত হয়েছে। 'বলাকা'-র 'পুরানো সঞ্চয় নিয়ে ফিরে ফিরে শুধু বেচাকেনা আর চলিবে না'—'নাই আমাদের সঞ্চিত ধনরত্ব নাই রে বরের লালনললিত ষত্ন' ইত্যাদি পঙ্ক্তিতে স্থললিত নবরূপ লাভ করেছে। এ ছাড়াঃ

> 'আমি তব জীবনের লক্ষ্য তো নহি, ভূলিতে ভূলিতে যাবে হে চিরবিরহী— তোমার যা দান তাহা রহিবে নবীন…'

व्यथवा :

'কালের যাত্রার ধ্বনি শুনিতে কি পাও। তারি রথ নিতাই উধাও जाशाहेर अखदौरक श्रमत्रम्भनन, চক্রে-পিই আধারের বক্ষফাটা তারার ক্রন্দন ॥' অথবা ঃ

শুনাও তাহারি জয়গান যে-বীর্য বাহিরে ব্যর্থ, যে-ঐশ্বর্য ফিরে অবাঞ্ছিত— চাটুলুক্ক জনতায় যে-তপস্থা নির্মম লাঞ্ছিত' রণীয় পঙ্জি নির্ভুলভাবে 'বলাকা'র অশ্রান্ত পথপা

প্রভৃতি বছ স্মরণীয় পঙ্ক্তি নিভূলভাবে 'বলাকা'র অশ্রান্ত পথণরিক্রমার দিকে অঙ্গুলিসংকেত করছে।

'মহরা'র প্রেম ভোগপদ্ধিল নয়, ত্যাগশুদ্ধ; আত্মকেন্দ্রিক নয়, বিশ্বমুখী; মধুর অবসর-বিনোদনের সামগ্রী নয়, আত্মার একটা আশ্চর্য শক্তি—য়া প্রেমিক-প্রেমিকাকে প্রবৃদ্ধ করে, সঞ্জীবিত করে, পৃথিবীর তুর্যোগময় পথে এগিয়ে চলবার

শক্তি দান করে। এ কাব্যের প্রণয়ী বীর্ষবান, প্রেমের আশ্চর্য শক্তি প্রণয়াম্পদা বীর্ষবতী, সবলা—'য়াব না বাসরকক্ষে বধুবেশে বাজায়ে কিছিলী, আমারে প্রেমের বীর্ষে কর অশ্ছিনী'—এই কথাই উচ্চারিত হয় এই 'সবলা' নারীর মুখে। এখানে পুরুষ নারীকে বলছে—'সেবাকক্ষে করি না আহ্বান'। নারীর প্রতি এ কাব্যের পুরুষের উক্তি হল ;

'হে বাণীরূপিনী, বাণী জাগাও অভয়,

কুজ্মটিকা চিরসত্য নয়।

চিত্তের তুলুক উধ্বে মহত্ত্বের পানে

উদাত্ত তোমার আত্মদানে।

হে নারী, হে আত্মার সন্ধিনী,

অবসাদ হতে লহে। জিনি—

স্পর্ধিত কুশ্রীতা নিত্য যতই করুক সিংহনাদ,

হে সতী স্থানরী, আনো তাহার নিঃশন্ধ প্রতিবাদ॥'
'মহুয়া' কাব্যে রবীন্দ্রনাথ পুরুষের প্রেমের প্রতীকর্মণে গ্রহণ করেছেন কদখপুষ্পাকে, আর নারীর প্রেমের প্রতীকর্মণে কেতকী-কুস্থমকে। পুরুষের
প্রতীক্ষায় অবিচল ধৈর্য, ভয়াল হুর্যোগের দিনেও সে
কদস্ব-ফুলের মতো। প্রতীক্ষার বৃন্তকে আশ্রয় করে
থাকে, স্বপ্ন দেখে দ্য়িতার—হেমন কদস্পুষ্পা দেখে
স্থর্যের। নারীর প্রেমের বহির্গে কাঁটার আঘাত, ভিতরে অমেয় স্বর্জি—ঠিক
কেতকীর মতো। প্রপ্রেমঃ

'সহজ সাধনলন্ধ নহে সে মুগ্নের নিবেদন— অন্তরে ঐশ্বরাশি, আচ্ছাদনে কঠোর বেদন। নিষেধে নিরুদ্ধ যে-সন্মান—' এবং এই প্রেম বীর্যদীপ্ত পুরুষকেই নারীর 'দান'। 'মহুয়া'য় চিত্রিত নারী উচ্চকণ্ঠে ঘোষণা করে : 'শ্লথপ্রাণ তুর্বলের স্পর্ধা আমি কভু সহিব না'। 'মহুয়া'র প্রেম জ্যের

'মছয়া'য় চিত্রিত প্রেমের পৌরুষমহিমা করে অধিকারস্থাপনের অভিলাষী নয়, হীনবীর্ষের কাঙালিপনা নেই এর মধ্যে। অনুযোগে-অভিযোগে নরনারী এখানে প্রেমকে অপমানিত করে না—'সীমারে

মানিয়া তার মর্যাদা' রক্ষা করেই চলে। এ প্রেমে যে-পৌরুষমহিমা রয়েছে, মুক্ত-প্রাণের যে-দীপ্তিচ্ছটা রয়েছে, বাংলাকাব্যে তার তুলনা কোথাও নেই। রবীন্ত্রনাথ নারীকে গুরু পুরুষের লীলাসঙ্গিনীরূপেই দেখেন নি, আত্মার সঙ্গিনী বলেও জেনেছেন; নারীর প্রেয়সী ও প্রেয়সীমূর্তি—উভয়কেই দেখেছেন। নারীর ব্যক্তিত্বের, তার ময়য়ত্বের, এমন মহতী স্বীকৃতি এদেশীয় কাব্য-কবিতায় আমরা পূর্বে কখনো দেখিনি। ময়য়ার নারী 'বীরহস্তে বরমাল্য' নেয়, 'মাথার গুঠন খুলে' দয়তের উদ্দেশে বলে: 'মর্তে বা ত্রিদিবে একমাত্র তুমিই আমার।' ঈশ্বরের কাছে তার একতম প্রার্থনা: 'হে বিধাতা, আমারে রেখো না বাক্যহীনা, রক্তে মোর জাগে রুদ্বীনা।'

কবি মানবপ্রেমে বিপুল শক্তির প্রকাশ দেখেছেন, পৃথিবীর প্রাণশ্স রিক্ততার মধ্যে প্রেমিকপ্রেমিকাকে ছটি খামল তরুরূপে মানবজীবনের শান্তিও সান্ত্রনার একমাত্র বস্তু প্রেম প্রেমে আত্মবিসর্জনের পথেই সহস্র শোকতাপজ্জির

বেদনাক্লিষ্ট মানবজীবনে শান্তি ও সান্থনা আসে, একথা দৃঢ় প্রত্যায়ে বলেছেন। কবির উচ্চারিত বাণী শুরুনঃ

'প্রাণ দিয়ে যে ভরেছে বুক
দেই তার স্থধ।
রয়েছে কঠোর হঃধ রয়েছে বিচ্ছেদ,
তবু দিন পূর্ণ হবে, না রহিবে থেদ
যদি বল এই কথা—'আলো দিয়ে জেলেছিয় আলো,
সব দিয়ে বেসেছিয় ভালো'।"

এগুলি হল কবির কথিত 'সাধনবেগ'-এর কবিতা। 'মছয়া'য় রবীক্রনাথ
বিতীয় আর-এক শ্রেণীর রচনার কথা বলেছেন, এবং তার নাম দিয়েছেন 'প্রসাধন-কলা'র কবিতা। কবি বলছেন: 'আমি নিজে মছয়ার মধ্যে ছটো দল দেখতে
পাই। একটি হচ্ছে নিছক গীতিকাবা, ছল ও ভাষার ভঙ্গিতেই তার লীলা—
তাতে প্রণয়ের প্রসাধনকলা মুখা। আর-একটিতে ভাবের আবেগ প্রধান স্থান

নিয়েছে, তাতে প্রণয়ের সাধনবেগই মুধ্য। বলা বাহুল্য, কবিক্থিত সাধনবেগসম্পাকিত কবিতাগুলিই মহুয়ার আকর্ষনীয় কবিতা এবং রবীক্রকব্যে তথা বাংলাসাহিত্যে ভাবে ও ভন্ধিতে অ-পূর্বৃদ্ধীও বটে। প্রসাধনের প্রকার সম্বন্ধে কবি
কলছেন: 'চিত্তের নিভ্তলোকে প্রেমের অপরূপ প্রসাধন
কবিতা
নির্মিত হতে থাকে। ….সেধানে অনির্চনীয়ের অস্ত্র
নানাছন্দ নানা ব্যঞ্জনা।' মোটামুটি 'নাম্নী'-শ্রেণীর

किवाश्वनि वर 'व्यर्', 'मकान', 'भाषा', 'वत्रवणाना', 'ख्रण्टांग,' 'वाशी' ख्रण्णि किवाश्वनित्य ख्राप्त भाषां हे द्रक्षान्त प्रमात किवि पित्रकृषे कदा हर ए । विकास किवाशिन ख्राप्त किवाशिन ख्राप्त विकास अहर विवाशिन किवासिन किवासिन किवासिन किवासिन किवासिन किवाशिन किवासिन किवा

প্রসাধনবৈচিত্র্যের কথা বলা হল। কিন্তু রূপকার রবীন্দ্রনাথের অভিনব পরিচয় তাঁর কথিত সাধনবেদের অর্থাৎ ওই আশ্চর্য প্রেমের কবিতাগুলির মধ্যেই পাওয়া যাবে। প্রেমের পটভূমিকা বদলানোর সঙ্গে সঙ্গে কাব্যে চিত্ররচনা-

রূপকার রবীন্দ্রনাথের ক্রাণ্ডাতেও পরিবর্তন এসেছে, ভাষাতেও প্রতীক্ত্যোত-পরিচয় ক্রাণ্ডাত্ত ক্রাণ্ডাত ক্রাণ্

निमर्भन भिलादं : 'रियन कान् पूर्णम विश्व विश्वम गंगरन मूल्युम्ल शक्य सार्फ', 'मांगवलादित लाख्लाखित छानात छारक,' 'मरनत क्षांत कूछमरकात्तक (बाँर्ज्ज', 'एशादि धाँरक छित्र उक्तरवाप्त श्वा-व्यामन', 'मांजिखन अठ्ठ लतारंग श्वाक् अन्व बिक्तम तारंग', 'त्नाश वृरक मांग्र्रांविशा को प्रवी मूठि', 'छेमी निज खन्रमादित र्याला', 'जक्त जसूता वार्ज्ज', 'विधिन निरमस धतात प्रनान', 'जश्रत जसूता वार्ज्ज', 'विधिन निरमस धतात प्रनान', 'जश्रत निर्मा क्षा मिन लाथित कूनार्यं हेजामि। त्रवीक्रनार्थंत धहे विख्लिक धन्र वाक्रको कि

'মহুয়া'র প্রেমের উদ্বোধন করতে গিয়ে কবি য়ে-বসন্তকে আহ্বান করেছেন
ভা 'ঋতুরদ্ব'শ্রেণীর রচনা, অথচ 'মহুয়া'র কঠোর প্রেমের উপযুক্ত ভূমিকা। কারণ,
এ বসন্ত অযুত বংসরের পুলকম্পর্শ বহন করে এনে নরনারীকে উন্মত্ত-অধীর করে
তোলে না, তার স্থানে সবলে পুরাতনকে ভেঙে নতুনের
প্রতিষ্ঠা করতে আসে; স্থাচির অভ্যাসের মূলে রুঢ়
আঘাত হানে, প্রাচীন সঞ্চিত বস্তকে তীত্র অবজ্ঞায় লাঞ্ছিত করে রিক্ততাকেই
হর্লভ বস্ততে পরিণত করে। এহেন আদর্শ ও বাস্তবের মিশ্রণে এবং ভাষাভিদ্বর
নবদিক্নিরূপণে 'মহয়া' আজ পর্যন্ত অতুলনীয় কাব্যরূপে গাঁড়িয়ে আছে।

## কবি মোহিতলাল মজুমদাৱ

রচনার সংকেতস্থত্ত ৪ প্রারম্ভিক ভূমিকা—মোহিতলাল বাংলা কাব্যে একটি নৃত্ন স্থারের প্রবর্ত ক—দেহদেবভার পূজারী মোহিতলাল—ছইটম্যান ও মোহিতলাল—মোহিতলালের পূর্ববর্তা প্রেমবিষয়ক বাংলা-গীতিকবিতা—রবীক্রনাথের প্রেমমাধনা—বাংলা-কাব্যদাহিত্যে দেহবিমুখতার প্রতিক্রিম্না —কবি মোহিতলালের জীবনবাদ—জীবনপ্রেমিক মোহিতলালের মর্তামমতা—যৌবনের পুরোহিত নোহিতলাল—মোহিতলালের সংস্কারমুক্ত কবিদৃষ্টি—মোহিতলালের দৃষ্টিতে নারী—মোহিতলালের কবিকর্মের লক্ষণীয় বিশিষ্টতা—উপদংহার।

ববীলোভর বাংলা কাব্যসাহিত্যে অ্পন্পসারী-বিশ্বরণী-শ্বরগরল-হেমন্তগোধূলি-র কবি মোহিতলালের স্থান অতি উচ্চে—বোধকরি সর্বোচ্চে। তাঁহার বিশিষ্ট কবিধর্ম ও কবিকর্ম তাঁহাকে একটি লক্ষণীয় স্বাতন্ত্র্যা দান করিয়াছে। অবশু রবীল্রনাথ কিংবা সত্যেক্ত্রনাথের মতো মোহিতলাল ততথানি প্রার্থিক ভূমিক। লোককান্ত কবি নহেন—তিনি যে-প্রকারের কাব্য স্পষ্ট করিয়াছেন, তাহার রসাম্বাদনেও কতকগুলি প্রাথমিক বাধা রহিয়াছে। কিন্তু এ-কথা অবশ্বস্থীকার্য যে, রবীল্রনাথের পর কিয়ংপরিমাণে যতীল্রনাথ ও জীবনানন্দ ব্যতীত অন্ত কোনো বাঙালী কবি আধুনিক বাংলাকাব্যে মোহিতলালের ন্তায় এতথানি রূপদৃষ্টি ও রূপস্টির পরিচয় দেন নাই। একান্ত জনবল্পভ না হইয়াও কাব্যসংসারে যে প্রেষ্ঠ্য অর্জন করা যায়, কবি মোহিতলাল তাহার উজ্জল দৃষ্টান্তহল। বাঙালীর চিরাভ্যন্ত কাব্যসংশ্বরের প্রভাব হইতে নিজেকে মুক্ত রাধিতে না পারিলে মোহিতলালের কবিতার রসাস্বাদনে যে পদে পদে বাধা ঘটিবে, এ সত্যটি সর্বাগ্রে পাঠককে শ্বরণ করাইয়া দিতেছি।

বিগত পাচ-শ বছর ধরিয়া বাংলাকবিতার মধ্যে যে-স্তরটি প্রবলভাবে আত্ম-প্রকাশ করিয়াছে, সে-স্তর ভাববাদী বৈষ্ণবের। কিন্তু মোহিতলালের কাব্য-প্রেরণার মূলে রহিয়াছে বীরাচারী শাক্ততন্ত্রীয় ভাব— শাক্ত ভাদ্ভিকের সেই

মোহিতলাল বাংলা কাব্যে একটি নূতন হুরের প্রবৃত্তিক পুরুষ-কণ্ঠের সঙ্গে, অংঘারপন্থী জীবনপ্রেমিকের হৃদয়-আকৃতিও রূপসাধনার সঙ্গে বাঙালীর তেমন পরিচয়-নাই। সবল স্বন্থ দেহধর্ম ও প্রাণধর্মে অন্প্রাণিত হইয়া, জগৎ ও জীবনকে বীর্যানের মতো অমেয় কামনা লইয়া

ভোগ করার আদর্শটি নানা-কারণে আমাদের সাহিত্যে প্রতিষ্ঠিত হয় নাই।
যৌবনমন্ত্রের উল্পাতা, প্রাণযজ্ঞের ঋত্বিক, রূপতান্ত্রিক মোহিতলালই বাংলাকার্যসাহিত্যে বলিষ্ঠ জীবনবাদ বা ভোগবাদকে রুসাভিষিক্ত করিয়া প্রথম প্রতিষ্ঠাদান
করিলেন। কবি মোহিতলাল দেহাত্রবাদী—জীবনাদর্শের দিক দিয়া তাঁহার
দৃষ্টিভদি 'প্যাগান'। কবি পঞ্চেল্রিয়ের পঞ্চপ্রদীপ জালাইয়া জীবনমন্দিরে দেহদেবতারই আরতিবলনা করিয়াছেন।

এই মাটির পৃথিবীর মান্ত্রের নশ্বর দেহকে কেন্দ্র করিয়াই মোহিতলাল এক অপূর্ব সৌন্দর্যলোক রচনা করিয়াছেন—মৃত্যুতাড়িত এই ক্ষণস্থায়ী জীবনের মধ্যেই লাভ করিয়াছেন অমৃতের অপরিমেয় আশাদ। 'ইহাসনে গুয়তু মে

শেরীরং' বলিয়া যে-আত্মনিগ্রহ্বাদীর দল পাঞ্চতিক দেহের বাসনাকামনাকে ক্ষকণ্ঠ করিয়া হত্যা করিতে চাহিয়াছে, প্রেমকামনায় অন্তর্জ্জিত এই বস্তুবিশ্ব যাহাদের

নিকট একান্তই মান্নাপ্রপঞ্চ-মাত্র, সেই জীবনবিমুথ মোক্ষকামী বেদান্তবাদীদের প্রতি প্রাণদীপ্ত প্রতিবাদে মোহিতলালের কবিতা সমুভাদিত হইয়া উঠিয়াছে।

এই প্রসঙ্গে স্বভাবতই আমেরিকার বিজোহী কবি ওয়াণ্ট ছইটম্যানের কথা মনে পড়িয়া যায়। দেহের বৈহ্যতিক অন্তভ্তির মধ্যে ছইটম্যান-ও জীবনের পর্ম সত্যকে আবিকার করিয়াছিলেন—দেহসমন্ধ আত্মার তিনিও ভায়কার: 'I

am the poet of the Body and I am the poet of the Soul. The pleasures of heaven are with me and the pains of hell are with me. The first I graft and increase upon myself, The latter I translate into a new tongue'। কিন্তু সাদৃশ্য যত্টুকুই থাক, হুইটম্যানের সহিত মোহিতলালের বৈসাদৃশ্য ইহা অপেক্ষা অনেক বেশী, এবং এই বৈসাদৃশ্যটুকুই মোহিতলালের কবিতাকে হুইটম্যান অপেক্ষা সম্ভত্ব ও গভীৱতর কবিয়া তুলিয়াছে। পাশ্চান্ত্য মানসিকতায়

মোহিতলালের প্রতিভাপরিমার্জিত হইলেও, তাঁহার মর্মতলে অন্তঃস্লিলা ভারতীয় ভাবধারা ও বাঙালীর রক্তের সংস্থার বহিয়া গিয়াছে। ছইটম্যানের কবিতায় নির্পরের কলধ্বনি আছে, মোহিতলালের রচনা যেন গভীর সমুদ্রের তর্পমক্রে সতত মুধ্র।

বাংলাকাব্যে দেহকেন্দ্রিক প্রেমের কবিতা দীর্ঘকাল হইতেই নির্বাসিত।
সংস্কৃতকাব্যের ধারাপথে আসিয়া বাঙালী কবি 'পদাবতী-চর্ব-চার্ব-চক্রবর্তী'

মোহিতলালের পূর্ববতী এশ্রমবিষয়ক বাংলা গীতিকবিতা প্রীজয়দেব গোস্বামী ষে-রাধারুফ-লীলা এই বাংলাদেশে সঞ্চারিত করিলেন, তাহাতে আধ্যাত্মিকতা যাহাই থাক, দৈহিকতাও কম ছিল না। কবি বিভাপতি তাঁহার পদান্ধলেখা অন্তুসরণ করিলেন, অপেকারুত

প্রাম্যরীতিতে বড়ু চণ্ডীদাস তাঁহার 'প্রিক্ঞ্কীর্তন'-এ দেহকে ক্রিক আদিরস কথঞ্চিৎ পরিবেশন করিয়া গেলেন। তাহার পর দীর্ঘকাল ধরিয়া গৌড়বঙ্গ মহাপ্রভূ প্রীচৈতন্তদেবের প্রভাবে হলাদিনীশক্তির আনন্দরস সন্ধান করিয়া ফিরিল — দেহপ্রতিষ্ঠিত প্রেম অতীক্রিয়তা ও বৈরাগ্যবাদের গৈরিকের নিম্নে সংকোচে প্রচ্ছন হইয়া রহিল।

ইতোমধ্যে দেশে মুদলমান্যুগ সমাপ্ত হইয়া আদিল, বাংলার রাজনীতিক ও দামাজিক জীবনে অনিশ্চয়তার তুর্যোগরাত্রি বহিয়া চলিল। কৃষ্ণচন্দ্রের রাজসভায় যে-'বিভাস্থলর'-এর পালা চলিল তাহাতে 'বিভা'-র পরিচয়পাকিলেও, 'স্থলর'-এর দাকাং মিলিল না। ইষ্ট ইণ্ডিয়া কোম্পানীর অনিশ্চিত সিংহাদনের চতুম্পার্শ্বে যে-কবিগান-থেউড়-আথড়াই-হাফ আধড়াই-এর জন্ম হইল, এবং আরো পরবর্তীকালে কালীকৃষ্ণ দাস প্রমুখ যে-সমন্ত লোকসাহিত্যিকের আবিতাব ঘটিতে লাগিল, তাঁহাদের ক্রচিহীন বিকৃত আদিরসের ত্রগদ্ধে জাতীয় সাহিত্য আবিল হইয়া উঠিল।

তাহার পরে আদিল ইংরেজি শিক্ষা ও সংস্কৃতি। 'ইয়ং বেঙল'-দল য়তই
মন্তপানকে সভাতা বলিয়া ঘোষণা করুন-না-কেন, সাহিত্যের দিক হইতে
তাঁহারা য়ে একটি বিশেষ অর্থে 'পিউরিটান' ছিলেন তাহাতে সংশ্রের লেশমাত্র
নাই। রাজা রামমোহনের ধর্মান্দোলন এই গুচিতাবোধকে আরো পরিমার্জিত
করিয়া তুলিল, এবং সমগ্রভাবে বাংলাসাহিত্য দেহকামনার দিক হইতে মুখ
ফিরাইয়া নীতিবাদের পন্থাই অন্নরণ করিল। ইংরেজি সাহিত্যের 'উইচার্লি
নভেল্স'-ও তাহার ব্রতভঙ্গ করিতে পারিল না। সর্বশেষে লোককান্ত শিল্পী ও
আদর্শনিষ্ঠ সমালোচক বিদ্ধমে আদিয়া বাংলাসাহিত্য চরম পরিত্রতার ক্লপ

গ্রহণ করিল। মাইকেল তাঁহার মহাকাব্যে নবরসফ্টির প্রয়োজনে আদিরসের কিঞ্চিৎ আভাস দিয়াছিলেন, কিন্তু হেমচন্দ্র-নবীনচন্দ্রে তাহা বিন্দুমাত্রও পাওয়া গেল না।

ইহার পর বাংলাসাহিত্যের পূর্বাশায় রবীজ্রনাথ সম্দিত হইলেন। কাব্যসাধনার স্থিরলক্ষ্যে সমাসীন হইবার পূর্বেই তাঁহার কণ্ঠ হইতে উৎসারিত হইল
'নিক্ষ্স কামনা'-র সংগীত। মান্থবের দেহকে রবীজ্রনাথ স্পর্শাতীত করিয়া
রবীজ্রনাথের প্রেমচর্যা
ত্বলিলেন। যৌবনের প্রদীপ্ত মধ্যাক্ষেই ধরণীরা
রপসৌন্দর্বের এই সন্ন্যাসীকরির কণ্ঠে উচ্চারিত হইলঃ
'দেখো শুধু ছায়াখানি মেলিয়া নয়ন, রূপ নাহি ধরা দেয় রূপা সে প্রয়াস।' তরুণ
বয়সে লিখিত সর্বজনপরিচিত 'মানসী'র যুগ হইতেই কবিগুরুর যে-অভীজ্রিয়
প্রেমের অন্থ্যান আরম্ভ হইল, উত্তরকালে তাঁহার সমগ্র সাহিত্যেই তাহার
প্রতিক্লন আমরা দেখিতে পাই। রবীজ্রনাথের প্রেমসিদ্ধান্ত বিশ্লেষণ করিলেই
আমরা ইহার প্রমাণ পাইব —তাঁহার বিশ্রুত 'শেষের কবিতা'-য় এ-সম্পর্কে শেষ
কথাই তিনি উচ্চারণ করিয়াছেন।

পেউড়-আথড়াই-হাফ্ আথড়াইয়ের আদিরস যেমন কচিবান শিষ্টসমাজে একান্তভাবেই অপাঙ্জের, তেমনি দেহকে সম্পূর্ণভাবে বর্জন করিয়া অতীন্ত্রির ভাবসম্মেলনকেই প্রেমের পূর্ণক্রণ বলিয়া গ্রহণ করাও কোনো সাহিত্যের পক্ষে পরিপূর্ণ স্বাস্থ্যের লক্ষণ হইতে পারে না। মহাকবি রবীন্ত্রনাথের প্রতিভাদীপ্ত লেখনীর স্পর্শে দেহাতীত প্রেম সার্থক রসমূতি গ্রহণ করিয়াছে, তাহাতে সন্দেহ নাই। কিন্তু দেহমিলনের মধ্য দিয়া যে-পূর্ণতর প্রেম নরনারীর ঘরে ঘরে 'ভূতলের স্বর্গধগুগুলি' রচনা করিয়া তোলে, তাহাকেই জীবনের বৃহত্তর স্ত্যক্রপে গ্রহণ করাই বোধকরি শ্রেয়।

স্তরাং বাংলাসাহিত্যে ইহার অনিবার্য প্রতিক্রিয়া দেখা দিল। ১৩০০ সালে আত্মপ্রকাশ করিল 'কল্লোল' মাসিক পত্রিকা, এবং অল্লকালের মধ্যেই উহা চতুর্দিকে নৃতন ভাববক্তা বহাইয়া দিল। বার্ট্রাণ্ড রাসেলের সমাজদর্শন ও

বাংলা কাব্যসাহিত্যে দেহ-বিম্পতার প্রতিক্রিলা বিম্পতার প্রতিক্রিলা বিজ্ঞোহী লেপকগোষ্ঠীর অপ্যনায়ক হইলেন মোহিত্লাল

মজুমদার। জীবনবিমুধ জার্মান দার্শনিক শোপেনহাওয়ের-এর উদ্দেশে নিবেদিত তাঁহার 'পান্থ' কবিতা বাংলাসাহিত্যে একটি স্কুন্ত দেহবাদ ও বলিন্ঠ জীবনপ্রেমের পুনঃপ্রবর্তন করিল। দেহকামনার বলিন্ঠ গতিপথ পরিক্রমণ করিয়া মোহিতলাল জীবনের যে-অমৃততটে উত্তীর্ণ হইলেন, বাংলাসাহিত্যে অনন্ত কয়েকটি পঙ্বিতে তিনি তাহা অমর করিয়া রাধিয়া গিয়াছেন:

'সত্য শুধু কামনাই—মিধ্যা চির-মরণ-পিপাসা!
দেহহীন, স্নেহহীন, অশুহীন বৈতুপ্তস্থান!
যমদারে বৈতরণী, সেথা নাই অমৃতের আশা—
ফিরে ফিরে আসি তাই, ধরা করে নিত্য নিমন্ত্রণ!
এই জন্মমালিকার—মৃত্যু স্থচী, ডোর ভালোবাসা—
প্রকৃতি জোগায় ফুল, নারী গাঁথে করিয়া চয়ন,—
পুরুষ পরিয়া গলে, চেয়ে থাকে মুখে তার অত্প্ত-নয়ন!

রবীন্দ্রনাথের প্রেমকল্পনা কেবল স্পর্শের ছারাই এই সংসারকে আস্বাদন করিয়া গেল, মোহিতলাল তাহা অপেকা নিবিত্তর জীবনসানিখ্যে আসিলেন— উচ্চতটে দাঁড়াইয়া না থাকিয়া আনন্দকলোলিত উবেল প্রাণগদার স্রোতে

কবি মোহিতলালের জীবনবাদ অবগাহন করিয়া লইলেন। কবির জীবনবাদের স্বাভাবিক পরিণতি দেহবাদ, এবং দেহবাদেরই সঙ্গে অচ্ছেত্যভাবে জড়িত রহিয়াছে তাঁহার প্রবল জীবনা-

সক্তির উদাত্ত স্থরটি। দেহ সসীম, বস্তবিশ্ব ক্ষণস্থায়ী—কিন্তু শক্তিমান মান্নবের প্রাণের আকৃতি যে নিঃসীম, কামনাবাসনা যে ছ্বার, তাহার হৃদয়পিণাসার যে অন্ত নাই! ছঃথের দার্শনিক শোপেনহাওয়েরর মতোই কবি সহজেই বুঝিতে পারেন, 'মৃত্যুর নাহিক শেষ, ছঃথময় জীবনের নাহি অবসান'। কিন্তু ইহাও তিনি যথার্থ উপলব্ধি করিয়াছেন যে, এই ধূলার পৃথিবীতে কেবল মান্নবেরই রহিয়াছে 'আনন্দের ক্ষণ-অবিকার'; তাইঃ 'প্রাণের থেলায় ছঃথেরে ডরে না কেহ, ছঃথে তব্ হাসিছে সংসার।' কোটিজীব কল্লোলিত, বিচ্ছেদ-বেদনা-কণ্টকিত এই পৃথিবীর প্রতি জীবনপ্রেমিক কবির কী নিঃসীম মমতা! মর্তজগতের সহস্র ছঃখবেদনা কবির কঠে 'ব্যথার আরতি'-সংগীত হইয়া বাজিয়া ওঠে। বস্তবিশ্বের ক্ষণস্থায়িত্বের অন্তভূতিসঞ্জাত 'saddest thought' এক অপ্র্রন্দর 'sweetest song'-এ ক্ষপান্তরিত হইয়াছে মোহিতলালের কবিকঠে।

ছ:খময় মানবজীবনের আঘাত্যস্ত্রণা হইতে কবি ত্রাণ কামনা করিলেন না, মোক্ষসন্ধানী হইয়া পুনর্জন্মের বিভীষিকাগ্রস্ত হইতে পারিলেন না—জন্মচক্রের অপ্রান্ত আবর্তনছন্দে নবনব রূপে মানবলোকে ফিরিয়া

জীবনপ্রেমিক আদিবার ঐকান্তিক আকাজ্ঞার স্বাক্ষরই তাঁহার মোহিতলালের মর্তামমতা ক্রিকায় তিনি বাণীবদ্ধ ফ্রবিয়া বাধিলেন। মর্তমাধ্বীলক্ষ

ক্ৰিতায় তিনি বাণীবদ্ধ করিয়া রাখিলেন। মর্তমাধুরীলুক্ক,

জীবনরসের রসিক এই কবির কণ্ঠে আমরা শুনি:

"জীবনের স্থবতৃঃধ বারবার ভূঞ্জিতে বাসনা—
অমৃত করে না লুর, মরনেরে বাসি আমি ভালো।

যাতনার হাহারবে গান গাই,—তৃষার্ত রসনা
বলে, 'বলু! উগ্র ওই সোমরস ঢালো, আরো ঢালো!'
তাই আমি রমণীর জায়ারূপ করি উপাসনা—
এই চোধে আরবার না নিবিতে গোধূলির আলো,
আমারি নৃতন দেহে, ওগো সধি, জীবনের দীপধানি জালো!"

প্রাণজাহ্বীর ক্লে দাঁড়াইয়া কবি কেবল শোপেনহাওয়ের নয়—বেদান্তবাদী শংকরের 'মোহমুলার'কেও তীব্র ভাষায় ধিকার দিলেন। দেহের গৌরবে উদ্ভাসিত জীবনবন্দনাই যৌবনের পুরোহিত মোহিতলালের কাব্যের মূলস্থর। কিন্তু তাই বিলিয়া বাঁহারা তাঁহাকে বিরংসাবাদী বলিয়া মনে করিবেন, তাঁহারা তাঁহার

যৌবনের পুরোহিত মোহিতলাল

किर्वादक धकास्त्र जादि जून वृद्धितन। किर्व जूनियां कामनात्र भात्रवश्च श्रीकात्र किर्त्वाहिन, किन्तु हे जिस्तर-लानुभावात्र नामचनस्त श्रीकात्र करतन नाहे। 'राम रहत

বহস্তে বাঁধা অত্ত জীবন'-এর পরম গোরবকেই মোহিতলাল তাঁহার উদান্ত কাব্যছনে নিত্যকালের ভাষায় প্রথিত করিয়াছেন। যে-উদার বলিষ্ঠ জীবনপ্রেম তাঁহার কাছে সংসারকে মধুসিক্ত করিয়া তুলিয়াছে, সেই সর্বাত্মক প্রেমান্তভূতির বারাই স্বষ্টির শ্রেষ্ঠ রচনা ভন্তর দেহকেই তিনি অপূর্ব মর্যাদায় ভূষিত করিয়াছেন। বে-পাঠকের 'বাসনা' উচ্চগ্রামে বাঁধা নয়, দেহাত্মবাদী মোহিতলালের কাব্য পাঠ করিয়া তাঁহাদের রস্পিপাসা সম্পূর্ণ চরিতার্থ হইবে বলিয়া মনে, হয় না। কবির দেহবস্ত কেবল সন্তোগের উপচারমাত্রই নহে, তাহা 'স্ক্টির উল্লাস'-এ প্র্বসিত হইয়াছে।

পাশ্চান্তা শিক্ষায় ও সংস্কৃতিতে মাজিতবৃদ্ধি মোহিতলাল দেহকে দেখিলেন সংস্কারমুক্ত দৃষ্টিতে। হুইটম্যানের মতো তিনিও প্রশ্ন করিলেনঃ 'Have you ever loved the body of a man, have you ever loved the body of a

আহিতলালের সংস্কারমূক্ত পামিয়া গেলেন, আর মোহিতলাল 'নানা-বর্ণে-ছন্দে-ভরা' পৃথিবীর প্রেক্ষাপটের উপর উজ্জ্লতম বর্ণিশ্বর্যে

ও দীপ্ততম ছন্দে দেহকে প্রতিষ্ঠিত করিলেন। তাই হুইটম্যানের দেহসর্বস্বতা সীমিত ও সংকীর্ণ-পক্ষান্তরে মোহিতলাল পূর্ণতায় উদ্ভাসিত। পাশ্চান্ত্য মানস-ভবি কিছু-পরিমাণে আয়ত্ত করিলেও ভারতসন্তান মোহিতলাল স্বধ্ম ত্যাগ করিতে পারেন নাই। দেহের মধ্য দিয়া তিনি বীরাচারী তান্ত্রিকের তপস্থা করিয়াছেন। তান্ত্রিকের সাধনায় নারীদেহ একটি উপচার সত্য, কিন্তু তাহার সাধনা মহত্তর সিদ্ধির অভিসারী। দেহাশ্রমী কবি গভীরতম আনন্দ-লোকের সন্ধানে যাত্রা করিয়াছেন—সার্থকতর সৌন্ধ্রের অমেয় আস্থাদনই তাঁহার একতম লক্ষ্য।

দেহকেন্দ্রিক আকুলতা কখনো কখনো তাঁহার মনে আশদ্ধারও ছায়াপাত করিয়াছে। করিচিত্তে কখনো কখনো প্রশ্ন জাগিয়ছে, তিনিও কি অনাখনন্ত কালের অগণিত কামলুনের মতো লালসার শৃঙ্খলে আবদ্ধ হইয়া পড়িলেন? মার্কিন-কবি 'Viereck'-এর অফুভাবে ১০০২ সালের 'কল্লোল'-এ তাঁহার 'প্রেতপুরী'-শীর্ষক যে-কবিতাটি প্রকাশিত হইয়াছিল, তাহাতে নারীদেহ সম্পর্কে যে-ক্দ্র হাহাকার তিনি তুলিয়াছেন, তাহা এই জিজ্ঞাসারই রূপভেদঃ

তিবু মনে হয়,

এ স্থানর স্থাপানি প্রেতের আলয়!

কামনা-অঙ্গাশ-ঘাতে যেই পুনঃ হইন্থ বিকল,

অমনি বাহুতে কারা পরায় শিকল!

তীব্র স্থাশিহরণে ফুকারিয়া উঠি ঘবে মূহু আর্তনাদে—

নীরব নিশীপে কারা হাহারবে উচ্চকঠে কাঁদে।'

এই সমস্থার সমাধান হইতে পারে কেমন করিয়া? ইহার উত্তরও
মোহিতলাল দিয়াছেন। তাঁহার সর্বশ্রেষ্ঠ কবিতা 'নারীস্তোত্র'-এ ভারতীয় সাংখ্যদর্শনের সিদ্ধান্ত অনুসারে মোহিতলাল 'স্প্রের মানসলন্ধী
কালপ্রোতে কমল-আসনা' নারীর সৌন্ধর্কে সম্পূর্ণভাবে
ভালাটিত করিয়াছেন, নারীর বিশ্ববিদ্ধানী সন্তাকে

নিঃসংশ্বে স্বীকার করিয়া লইয়াছেন। সেই সঙ্গে কবি ইহাও জানিয়াছেন ঃ
প্রকৃতির প্রাণরূপা—স্বতঃস্কৃতা আহলাদিনী রতি,

স্তরণ সৈরিণী ও যে—নিতা গুদ্ধা—নহে সতী, নহে সে অসতী।'
স্তরণ সৃষ্টির অমোঘ নিয়মেই চিরন্তন পুরুষ চিরন্তনী প্রকৃতির দারা
নিয়ম্ত্রিত হইতেছে। ইহাই বিশ্বনীতি, ইহাকে অস্বীকার করা মৃচ্তা। যে-নিয়মে
পৃথিবীতে ঋতুচক্রের বিবর্তনছন্দে অবারিত প্রাণলীলা চলিয়াছে, সেই নিয়মের
শাসনেই নারীর সৃষ্টিকামনার নিকটে পুরুষ আঅসমর্পণ করিতে বাধ্য। ইহা
পাপও নয়, পুণাও নয়। ইহা হইতে বিমুধ হইলে স্বর্গের আখাস নাই, ইহার কাছে
পরাভূত হইলে অনন্ত-নর্কবাসের ভীষণতম কল্পনাও অলীক। নারীকে

অস্বীকার করিয়া পুরুষের পলায়নী-মনোবৃত্তি-প্রকাশের কোনো পথই খোলা নাই
—বধুর ছিন্ন ত্কুলের টানে তাহাকে যে সংসারে আবার ফিরিয়া আসিতেই
হইবে!

ষোগীল শংকর উমার বাহুপাশে ধরা দিয়া জীবনলীলায় স্টিধর্ম পালন করিয়াছেন বলিয়া তাঁহার যোগবিনটি ঘটে নাই, সংসারের পুরুষেরও তাহাতে নিশ্চরই ব্রতচ্যুতি ঘটিবে না। বরং এই স্থভাবধর্মকে ষাহারা উপেক্ষা করিবে, তাহারাই অনর্থক আত্মবঞ্চনায় নিজেদের পীড়িত করিয়া জীবনের অমৃতপাত্র হইতে বঞ্চিত হইবে।

দেহগত প্রেমের এই অপ্র্রন্থনর কাব্যসিদ্ধান্তের মধ্য দিয়াই রবীক্রোত্র মুগে শ্রেষ্ঠ কবির আসন লাভ করিয়াছেন দেহাত্মবাদী মোহিতলাল। মোহিতলালের কাব্যসাধনার পূর্ণান্ধ আলোচনা এই সংক্ষিপ্ত পরিধির মধ্যে সম্ভব নয়। কিছু উপরের কথাগুলি হইতেই কবির স্থকীয়তা ও ব্যক্তিস্থাতন্ত্রোর নিদর্শন মিলিবে। এই প্রসম্পে ইহাও স্মরণ রাখিতে হইবে, বাংলাকাব্যে বৃদ্ধিবাদের প্রথম প্রকাশ আমরা মোহিতলালের কবিতাতেই দেখিতে পাই— আধুনিক বাংলাকাব্যের তিনি অক্তম প্রষ্ঠা। ভাব ও ভাবনা, বৃদ্ধিবৃদ্ধি ও ক্ষমরুত্তি, প্রজ্ঞা ও সৌন্ধ্বোধ্ব কবির কাব্যে যুক্তবেণী রচনা করিয়াছে।

মোহিতলালের কাব্যপ্রেরণা ও কবিকল্পনার বৈশিষ্ট্য ষেমন লক্ষণীয়, তেমনি লক্ষণীয় তাঁহার বাণীবিগ্রহরচনার অনন্তাগাধারণ ক্ষমতা। ছন্দের উপর বিস্ময়কর অধিকার, উজ্জ্বল ধরশান বাণীভঙ্গি এবং অদ্ভুত শ্বচয়নকৌশলে মোহিতলালের

কবিতা যেমন প্রাণবস্ত, তেমনি গতিবান। কবিকল্পনার ক্ষেত্রে তিনি রোম্যান্টিক, কিন্তু ভাবের রূপায়ণক্ষেত্রে ক্লাসিক্যাল রীতির অনুসারী। স্কুন্ত্রের তুর্বার আবেগকে

কৰি ক্লাসিক আটের সংযমশাসনে বাঁধিয়াছেন। তাঁহার বাক্মংযম অপূর্ব, তাঁহার প্ররুসিক প্রবংশির শব্দের ধানি সম্পর্কে অপ্রান্ত। কবির প্রত্যেকটি প্রেষ্ঠ কবিতা থেমন, নারীন্তোত্র, বৃদ্ধ, মোহমূল্যর, পাছ, স্পর্শরসিক, যম ও নচিকেতা, পুরুরবা, ইত্যাদি ] ক্লাসিক্যাল কাব্যকলার উৎকৃষ্ঠ নিদর্শন। লিরিকের উলাম ভাবাবেগপ্রবাহ, এপিকের উলান্ততা, নাটকের বস্তলীনতা মোহিতলালের কাব্যে একবৃত্তে বিশ্বত হইয়াছে। মোহিতলাল মজুমনার শুধু প্রথমশ্রেণীর কবি নহেন, তিনি প্রথমশ্রেণীর অনিন্যা একজন কাব্যশিল্পীও বটেন, তাঁহার কবিতার শিল্পমূর্তি সত্যই জনবদ্য।

কবি যে-অপূর্ব ব্যঞ্জনাময়তার মধ্য দিয়া রূপকে স্করে ও স্করকে রূপে ধ্যান

করিয়াছেন, তাহার একমাত্র তুলনা মিলে রবীন্দ্রনাথের গীতিকাব্যে। নাট্যরীতিতে রুচিত তাঁহার 'নাদিরশাহের স্বপ্ন' একমাত্র রবীন্দ্রনাথের রচনার সঙ্গেই তুলিত হুইতে পারে। সত্যস্ত্রনরের পূজারী কবি ঐতিহাসিক 'কালাপাহাড়'-এর

নিষ্ঠুর নির্মম ধ্বংস-অভিযানের কল্পনাপ্রোজ্জল যে-নবতর ব্যাখ্যা দিয়াছেন তাহা সত্যই চমৎকার। 'বেছুঈন্', 'নাদির শাহের জাগরণ', 'নাদির শাহের শেষ', 'শেষশ্বয়ায় ন্রজাহান' প্রভৃতি বিখ্যাত রচনার মধ্য দিয়া মোহিতলাল আধুনিক বাংলাকবিতায় একটি ন্তন ধারার প্রবর্তন করিয়াছেন। এইসব রচনা কবির মৌলিক রূপস্টি। কিন্তু এতগুলির বিস্তৃত্ত পরিচয়দান এই ক্ষুদ্রপরিসর নিবন্ধে সন্তব নয়, তাঁহার কাব্যপাঠেই কবিতাগুলির পূর্ণ-রসাম্বাদ মিলিবে। মোহিতলালের কাব্যদর্শনের মূল তন্তটিই শুধু [ কবি কিন্তু তান্ত্বিক নহেন] আমরা এখানে অতি-সংক্ষেপে বিবৃত করিতে চেষ্টা করিয়াছি, এবং ইহা হইতেই এ-মুগের বাংলাসাহিত্যে তাঁহার মথার্থ আসনটি নির্ধারিত হইবে।

## कवि कीववावक माळा

্রচনার সংকেতস্ত্র ঃ জীবনানন্দ দাশ বাংলাকাব্যে অনন্ত—রবীক্রনাথের একটি উন্তি—
সমকালীনের মূল্যনিরপেশ ছুরাং কাজ—সাম্প্রতিক বাংলাকাব্যে জীবনানন্দের প্রভাব—জীবনানন্দের
কাব্যের আঙ্গিক অনমুসরগীয়—জীবনানন্দ আত্মগুত্ত কবি— সংমর্মিতাস্থত্রেই জীবনানন্দের কাব্য আত্মদনীয়
—জীবনানন্দ প্রকৃতির কবি—প্রান্থরারারী জীবনানন্দ জীবনানন্দ অতিমাত্রায় রোম্যান্টিক—জীবনানন্দের
কবিতার মর্মতন্ত্ব—ক্ষচ্ বাস্তবতার ক্ষেত্র হইতে কবির অপসরণ—জীবনানন্দের কাব্যের উত্তরপর্ব।]

জীবনানন্দ বাংলাকাব্যে অনক্ত—এই একটি ছাড়া কী আর বলা যায় তাঁর সম্পর্কে ? পর্যাপ্ত না হোক, তাঁর কবিতা নিয়ে কিছুকিছু আলোচনা পণ্ডিত আর বিদপ্তজনেরা করেছেন। যতদ্র জানি, ব্যক্তিগতভাবে কবি এসব আলোচনার

কৌনোটিকেই নিজের কাব্যের প্রামাণ্য ভাষ্ম বলে কীবনানন্দ দাশ বাংলা কাব্যে অনন্দ্র তাঁর লেখা 'সিম্বলিক্' কিংবা 'সুর্-রিয়্যালিষ্ট'—এ স্ক

নিয়ে যতই মতভেদ পাক, কবির বক্তব্য: এরা "প্রায় সবই আংশিকভাবে সত্য— কোনো কোনো কবিতা বা কাব্যের কোনো অধ্যায় সম্পর্কে পাটে—সমগ্র কাব্যের ব্যাখ্যা-হিসেবে নয়।" অতএব "কবিতাস্টি ও কাব্যপাঠ ছই-ই শেষ পর্যন্ত ব্যক্তিমনের ব্যাপার, কাজেই পাঠক ও সমালোচকের উপলব্ধিতে এত তারতম্য।" [ শ্রেষ্ঠ কবিতার ভূমিকা ]

তা হলে জীবনানলের কাব্যব্যাখ্যানে সমালোচকের যত সংকটই ঘটুক, পাঠকের ভূমিকা নিরাপদ। রবীন্দ্রনাথ একবার বলেছিলেন, 'কবিতা বোঝাবার জন্মে নয়, বাজবার জন্মে।' কথাটা নিয়ে তর্কের ঝড় রবীন্দ্রনাথের একটি উজি উঠতে পারে। কিন্তু পাঠকহিসেবে আমার মনে হয়, এই উক্তিটি আধুনিক বাংলাকাব্যে জীবনানন সম্পর্কে যতটা প্রযোজ্য, এমন আর কারো সহয়েই নয়।

সাহিত্যে জীবনানন্দের আসন কোথায় এ বিচার বর্তমানে সহজ নয়। যে-কোনো সমকালীনেরই মূল্যবিচার জটিল ব্যাপার—'সাভটি তারার তিমির' বা
'মহাপৃথিবী'র কবির ক্ষেত্রে তা জটিলতম। দীর্ঘদিন
সমকালীনের মূল্যনিরূপণ
হরুহ কাজ
হিল, একদা নিজ কাব্যের কুঞ্চিকা তিনি পাঠকের
ছাতে তুলে দেবেন। কিন্তু তাঁর আক্ষিক শোচনীয় মূত্যু সেই স্কুযোগ থেকে
বাংলাদেশকে বঞ্চিত করল। আপাতত আমরা যারা পাঠক, তারা তাঁর কাব্য
সম্পর্কে একটি কথাই বলতে পারি—তিনি অনন্য।

লক্ষ্য করবার মতো, রবীল্রোত্তর কালের বাংলাকাব্যে তাঁর মতো কেউই প্রভাব বিস্তার করতে পারেন নি। এমন কি, বাঁরা সাম্যবাদী কবি, তীক্ষ স্পষ্টতায় বাঁরা কাব্যকে সর্বদা সজাগ করে রাধতে চান, তাঁদের অনেকের লেখায়

দাম্প্রতিক বাংলা কাবো

জীবনানন্দের 'ইমেজিজন্' আর দ্রাম্বয়ী বাগ্ভদ্বির

ছারা পড়েছে। অন্তদিকে তাঁর প্রত্যক্ষ আর পরোক্ষ

শিশ্বও অনেক রয়েছেন। তথাপি জীবনানন্দ একান্ত

ভাবে একক। তিনি অন্তর্কুত হয়েছেন, কিন্তু অন্তুস্ত হতে পারেন নি। তাঁর মে-ছদয় 'হাওয়ার রাতে' 'নীল হাওয়ার সমুদ্রে ফীত মাতাল বেলুনের মতো গেল উড়ে', য়াকে মনে হল—'একটা দ্র নক্ষত্রের মাস্তলকে তারায় তারায় উড়িষে নিয়ে চললে। একটা ত্রস্ত শকুনের মতো'—সে-হদয়ের অনুসরণ সহজ্ঞ নয়। কারো পক্ষেই তা সম্ভব বলে মনে হয় না।

বহিরঙ্গের দিক থেকে জীবনানন্দের একটা নিজস্ব আঙ্গিক আছে। সে-আঙ্গিক অসামান্ত মৌলিক। এ-কথা বললে অন্তায় হয় না, তাঁর কাব্যবিচারের [ এবং আস্বাদনেরও ] প্রচেষ্টা অনেক সময় এই বাইরের কাঠামোতে এসেই জীবনানন্দের কাব্যের আঙ্কিক অনন্মনরণীয় আঞ্চিক আমৃত্ত করা তাঁর কাব্যপ্রবেশের প্রথম পাঠ।

সেই পাঠের পরে আসে তাঁর মন আর মননকে বোঝার পালা। এ কাজ আরো কঠিন। তার কারণ, বাংলাসাহিত্যে জীবনানন্দের কবিতা স্বচেয়ে আত্মগত। বিহারীলাল চক্রবর্তীর প্রাথমিক প্রয়াসের পরে জীবনানন্দের মধ্যে

জীবনানল আত্মবৃত্ত কবি এই ধারার প্রধানতম প্রকাশ। 'লিরিক' কবিতামাত্রই স্থাতোক্তি। তবু সাবধানী কবি মঞ্চের অভিনেতার ভমিকা গ্রহণ করেন। তাঁর শিল্পীসভাকে বিধাবিভক্ত

করেই রাধতে হয়। তন্ময় চিত্তে অভিনয় করার সময়েও তিনি তাঁর দর্শকদের ভুলতে পারেন না। কোন্দৃশ্যে কোণায় হাততালি পাওয়া যাবে, অভিনেতা এ সম্বন্ধে যেমন অবহিত থাকেন, তেমনি কবিও জানেন, কোন্ কোশলে তাঁর পাঠকের আবেগকে তিনি সহজেই আলোড়িত করতে পারেন। ভাষায়, ব্যঞ্জনায়, চিত্রকল্পনায় কোণায় তাঁর ঐল্রজালিক ক্তি, সে-সম্পর্কেও তিনি সচেতন।

কিন্তু যিনি নিজের মধ্যেই সম্পূর্ব, থার কবিতা একান্তভাবে নিজের জন্তেই, তাঁর সঙ্গে ভাবসাযুজ্য স্বভাবতই আয়াসলভা। বোধের চাইতে সহমর্মিতার

সহমর্মিতাস্থতেই জীবনানন্দের কাব্য অাধাননীয় আশ্রেই সেথানে নির্ভরযোগ্য। জীবনানন্দের কবিতাকে আস্থাদন করতে গেলে [সবটা করা সম্ভব কিনা জানি না ] এই সহমর্মিতাই একমাত্র পথ। বাংলাসাহিত্যে তিনি সবচেয়ে ব্যক্তিগত কবি। স্থতরাং সমালোচকের

মিতিবিতা যতই উদ্ভান্ত হোক, অন্তত পাঠক অন্তর্বোজনার উপায়নে জীবনানন্দরে কাছে অনেকখানি অগ্রসর হতে পারেন। কবিমাত্রকেই সমালোচকের চেয়ে পাঠকের ওপর বেশি নির্ভর করতে হয়—জীবনানন্দ সহদ্ধে সেটা স্বাধিক সত্য।

জীবনানন প্রকৃতির কবি। এই প্রকৃতি মহাপার্থিব। এর এক দিকে দেখতে পাই:

জীবনানন্দ প্রকৃতির কবি 'নরম জলের গন্ধ দিয়ে নদী বারবার তীরটিরে মাথে.

ধড়ের চালের ছারা গাঢ় রাতে জ্যোৎসার উঠানে পড়িরাছে, বাতাদে ঝিঁঝেঁর গন্ধ—বৈশাথের প্রান্তরের সর্জ বাতাদে; নীলাভ নোনার বুকে ঘন রস গাঢ় আকাজ্ঞায় নেমে আসে। এখানে অক্তৃত্রিম বাংলাদেশের অন্তর্ম্ব গন্ধস্পর্শ, জামাদের সহজ্ব পরিচিতির নম নিবিড় নৈকটা। জাবার অন্তর দেখিঃ

'হাজার বছর খেলা করে তা'রা অন্ধকারে জোনাকির মতো। চারিদিকে পিরামিড—কাফনের দ্রাণ; বালির উপরে জ্যোৎসা—খেজুরছায়ারা ইতস্তত বিচুর্ণ থামের মতো। এশিরিয়—দাঁড়ায়ে রয়েছে মৃত, য়ান।'

বাংলাদেশের পাড়াগার গা থেকে ষেমন তিনি পান 'রূপশালী-ধানভানা রূপসীর শরীরের দ্রাব', অন্তদিকে 'বেবিলন, নিনেভে, নিশর, চীন, উরের আর্শি থেকে ক্রেস' তাঁর মানসনাবিকের যাতা চলে 'বৈশালির থেকে বায়—গেৎসিমানিআলেকজান্দিয়ার মোমের আলোকগুলো' পর্যন্ত।

জীবনানন্দের এই প্রকৃতিচারণার স্বচেরে বড়ো বৈশিষ্ট্য এই দে, তাঁর ভৌগোলিক জগতে কোথাও কোনো কালের ষতিচিছ নেই। হাজার হাজার বছরের পুরানো অতীত আর মুহুর্তের অন্তর্ম্ব বর্তমান একটি অধণ্ড স্ময়ের বৃত্তে ধরা পড়েছে। তাই তাঁর কল্পনার স্বচ্ছন্দ্র্যর্থ সীমানাহীন সময়ের মধ্যে প্রসারিত।

এই কালখীন কালের প্রতীক-হিসেবে তিনি নিয়েছেন প্রান্তরকে— প্রধানত হেমন্তের প্রান্তরকে। কাতিকের মৃত্-কুয়াশামাথা জ্যোৎস্নাভরা মাঠ তাঁর এই ত্রান্তীর্ণ কল্লনাকে চঞ্চল করে তুলেছে স্বচেন্নে বেশি। 'স্থপক ধ্বের দ্রাণ হেমন্তের বিকেলের' একটি মানুষকে নিয়ে সেছে

'মহীনের ঘোড়াগুলো ঘাস খায় কার্তিকের জ্যোৎস্বার প্রান্তরে, প্রস্তরযুগের সব ঘোড়া যেন—এখনও ঘাসের লোভে চরে পৃথিবীর কিমাকার ডাইনামোর পরে।'

'এই সব বোড়াদের নিওলিপ-শুক্কতার জ্যোৎসাকে ছুঁরে' জীবনানন্দের মানসিক মৃক্তি। রবীক্তনাপকে যদি বর্ষা আর নদীর কবি বলা যায়, তাহলে জীবনানন হেমন্ত আর প্রান্তরের কবি। মৃত্র ধুমল জ্যোৎসা, দিক্চিত হীন মাঠ এক অপূর্ব জাগরস্থপ স্প্রী করে তাঁর মনে—এক বিচিত্র স্তর্ব্-বিয়্যালিজ্মের মধ্যে তাঁর কল্পনাকে মগ্ন করে। এই কল্পনার অন্থবন্ধী 'বাশপাতা—মরা ঘাস—আকাশের তারা'। 'কার্তিক কি অপ্রাণের রাত্রির তুপুরে' 'হল্দ পাতার ভিড়ে বসে' মেঠো চাঁদ আর মেঠো তারাদের সাথে' প্রহর জাগে পাথি। ইত্র আর পেঁচারা এই হেমন্তের জ্যোৎসাতেই তাদের শিকার খুঁজে বেড়ার।

জীবনানন্দ রোম্যাণ্টিক কবি। এই রোম্যাণ্টিক মন হৈমন্ত্রী চন্দ্রালোকের বহস্তে মিন্টিকের মতো সমাহিত। আর সে-রহস্তকে জানবার চাইতেও আখাদন

করবার আনন্দ তাঁর নিবিড়তর। নির্জন নৈঃশ্বেরের রোম্যান্টিক মধ্যে তাঁর অতর্ক অপ্রশ্ন আত্মলীনতা। হেমন্তের রাত্রে মধন বুনো হাঁস পাধা মেলে দেয় জলা মাঠ ছেড়ে দিয়ে

ভাদের আহ্বানে', ভধন কবিরও সেই স্থৃতির জ্যোৎমায় সানন্দ অভিসার:

'মনে পড়ে কবেকার পাড়াগাঁর অরুণিমা সাম্যালের মুধ;
উদ্ভুক উদ্ভুক তা'রা পউষের জ্যোৎমায় নীরবে উদ্ভুক
কল্পনার হাঁস সব; পৃথিবীর সব ধ্বনি সব রং মুছে গেলে পর

এই হেমন্তজ্যোৎসাতেই 'বিমর্থ পাধির রঙে ভরা' কবির শব্দালার আবির্তাব। মে-বনলতা সেন জীবনে একবার—মাত্র একবারের জন্মেই—চকিত প্রেক্ষণে অন্তর্যকে উদ্ধাসিত করে, এ সেই ক্ষণচারিণী মনোলালিতা:

উড়ুক উড়ুক তা'রা হদয়ের শব্দহীন জ্যোৎস্নার ভিতর।'

'চোখে তার যেন শত শতাকীর নীল অরকার; স্তন তার

করুণ শধ্যের মতো—ছধে আর্জ — কবেকার শধ্যিনীমালার, এ পৃথিবী একবার পায় তারে—পায়নাকো আর।

প্রধানত জীবনানন্দের স্থর কেমন একটা বিষয়তার আমেজমাধানো— রোম্যান্টিক অন্তভাবনার মৃত্যাদী বেদনায় সিক্ত। নগ্ন-নিষ্ঠুর কর্মকুর সংসার থেকে তাঁর স্থভাবতই অণসরণ। এক গভীরতর, নিবিড়তর

জীবনানদের কবিতার সমাধান জীবনের কোথাও আছে, সমস্ত উদ্বত ন্দ'ত্ত্ব জিজ্ঞাসা ষেখানে তিমির, স্তব্ধ ষেথানে কোনো এক বোধ—কোনো এক স্বাদ আছে—যা 'অগাধ—অগাধ'। সেই অগাধ স্বাদের সাধনাই স্বপ্নবুসিক জীবনানদের কবিতার মর্মত্ত্ব।

'ষেই কুঁজ—গলগও মাংস ফলিয়াছে নষ্ট শ্সা—পচা চালকুম্ডার ছাঁচে, যে-সব হৃদয়ে ফলিয়াছে— সেই সব

তৃঃসহ পরাভূত বিকৃতির মধ্যে কবি এই অগাধ গভীর স্বাদের সঞ্জীবন সন্ধান করেছেন। এই স্বাদ তাঁকে প্রকৃতিই দিতে পেরেছে কিছু-পরিমাণে। মেঠো পথ, ধানসিড়ি, হেমন্তের ধান, রোদের নরম বং শিশুর গালের মতো লাল, আইব্ডো পাড়াগাঁর মেয়েদের নাচ—এই আদিম প্রাকৃতিক সারল্যে কবি যেন জীবনের জটিলতার গ্রন্থিমোচন করতে পেরেছেনঃ

> 'রোদ—অবরোধ-ক্লেশ—কোলাহল গুনিবার নাহিকো সময়, জানিতে চাই না আর সমাট সেজেছে ভাঁড় কোন্ধানে— কোথার নতুন ক'রে বেবিলন ভেঙে গুঁড়ো হয়; আমার চোধের পাশে আনিও না সৈন্তদের মশালের আগুনের বং।

তার চাইতে ভালো উত্তমহীন, উৎসাহহীন আত্মনুপ্তি। হেমন্তের ক্ষেতে চৈতালি আলোয় কিংবা 'পেঁচার পাধার মতো অন্ধকারে' নিজের সমস্ত জাগরসভা নিংশেষিত হোক:

> 'গ্রীত্মের সমুদ্র থেকে চোথের ঘুমের গান আসিতেছে ভেসে। এখানে পালঙ্কে শুয়ে কাটিবে অনেক দিন— জেগে থেকে ঘুমোবার সাধ ভালোবেসে।'

তবু সে-সাধ সহজে মেটার নয়। সেই অগাধ-গভীর স্বাদের সাধনা কী
নির্মজাবে বিশ্নিত! দক্ষিণের হাওয়ায়, 'জ্যোৎসার শরীরের স্বাদ্'-মাথা
চৈত্ররাত্তিতে, হরিণহরিণীর মিলনমূহুর্তে সাড়া দেয় শিকারীর বন্দুক। খাবার
ডিশে মৃতহরিণের মাংসের ভ্রাণ। জীবনের এই 'সিম্বলিক' ট্রাজেডি তাই তাঁকে
বারবার ডেকেছে সেই ধানকাটা মাঠে—বেখানে একটি মানুষ নিবিড় নিজিত
শান্তিতে একান্তঃ

শোস্তি তবুঃ গভীর সবুজ ঘাস ঘাসের ফড়িং আজ ঢেকে আছে তার চিন্তা আর জিজ্ঞাসার অন্ধকার স্বাদ।

এই ক্লান্তি আর বেদনার পীড়নেই কবি খ্ঁজেছেন 'মন্ত বড়ো ময়দান— দেবদারুপামের নিবিড় মাধা—মাইলের পরে মাইল।' তিনি হৃদয়ে অন্তত্তব করেছেন সেই তৃপুরের বিশ্রান্ত বাতাসকে—যা 'ধররৌজে পা ছড়িয়ে বর্ষীয়দী ক্লপদীর মতো ধান ভানে—গান গায়—গান গায়'। আশ্চর্য মৌলিক চিত্ররচনায়, ভাষার কোমল কারুশিল্লে জীবনানন্দ এক ঐল্লজালিক বিরামলোক লাভ করেছেন তাঁর কাব্যে। আমাদের ঘাতজর্জর দৈনন্দিনতায়, আমাদের রক্তঝরা প্রহরপরিক্রমায়, আমাদের অশান্ত মনের উগ্রতায় আর অবদমনে তাঁর কাব্য এক

রা
 বান্তবতার কেত্র
 হইতে কবির অপসরণ

কিন্তবি পুথিবী চলেছে অনন্তকালের নিরবধি পথ

 কিন্তবি পুথিবী চলেছে অনন্তকালের নিরবধি পথ

 কিন্তবি, কত 'সুসা-নিনেভ-গ্রাক্-ছিল্-ফ্রিনিশীয় সভ্যতার
সমাধিস্তপ পার হয়ে, কত বিশ্বিসার-আটিলার কীর্তি-অকীর্তির শ্বৃতির ধুসর
পাণ্ডুলিপি বহন করে।' কী ক্লান্ত, কী সুতুর্বহ এই পথচলা! তার চেয়ে সবকিছুর
ওপর চিরবিরামের যতিপতন ঘটুক, আস্তক অন্ধকার—যেখানে ভূগোলের রেখাজটিলতা নিঃশেষে লুগু, যেখানে কালের কল্লোল সীমাহীন সময়ের তমসাসমুদ্রে নিলীনঃ

'গভীর অন্ধকারের ঘুমের আস্বাদে আমার আত্মা লালিত, আমাকে কেন জাগাতে চাও ? হে সময়গ্রন্থি, হে সূর্য, হে মাঘনিশীথের কোকিল, হে স্মৃতি, হে হিম-হাওয়া, আমাকে জাগাতে চাও কেন।'

'ধানসিড়ি নদীর কিনারে' চিরনিদ্রার পৌষের রাত্রিই তবে আসর হোক, আস্ক তা হলে চিরকালের স্থানিবিড়তার সেই সঙ্গিনী:

'সব পাখি ঘরে আসে—সব নদী— ফুরায় এ জীবনের সব লেনদেন; থাকে শুধ্ অন্ধকার, মুখোমুখি বসিবার বনলতা সেন।'

জীবনানন্দের কাব্যের উত্তরপর্বে আর-একটি সঞ্চারী স্থর এসেছিল। যে-কোনো শ্রেষ্ঠ রোম্যান্টিক্ কবির মতোই এই রক্তকলঙ্কিত কাল—যুদ্ধ আর মৃত্যুর প্রেতনীলা—তাঁকে জীবনের প্রেমে চকিত করে তুলেছিল। আত্মরুত্ত কবি সহসা

এক মহাপৃথিবীর মহত্তর প্রাণনায় উঠেছিলেন উদ্দীপ্ত ভতত্তরপর্ব এসেছিল 'স্থিতামসী'। দ্বিতীয় মহাযুদ্ধ জীবনানদের

কবিতায় এক মহৎ স্থের বাণী এনে দিয়েছিল। 'হেমন্তের প্রান্তরের তারার আলোক' থেকে নিজের 'তিমিরবিলাসী' মনকে তিনি 'তিমিরবিনাশী' শক্তিতে চেয়েছিলেন প্রাণিত করতে। এই নবলক চৈতন্ত তাঁকে উত্তীর্ণ করেছিল এক স্থিবিপুল বোধির মধ্যে। ইতিহাসের গতি আজো শেষ হয়নি, মানুষ বহু মত, বহু প্রজ্ঞা, বহু ধর্মনায়ক আর রাষ্ট্রনায়কের অন্থগমন করে চলেছে কালকালান্ত ধরে। সেহয়তো অনেক পেয়েছে, তবু কি সব পাওয়া হয়েছে তার? কোথাও কি দেখা দিয়েছে 'অনিব্চনীয় স্থপনের সফলতা—নবীনতা—গুলু মানবিক্তার

ভোর'? কবি তার উত্তর পান নি। তব্ সমস্ত দ্বন্দংঘর্ষের অবসানে, মান্ত্রের সমন্ত পরীকা আর পরিক্রমা শেষ হয়ে গেলে, এক নিবিড় পরিচয়ে, কোনো এক সর্বপ্রাবী আনন্দের মধ্যে জীবন আর কাল কি অবলীন হয়ে যাবে না? সেই প্রত্যাশিত আগামী-সন্তবের অভিমুধে জীবনানন্দের এই বন্দনা মন্ত্রোচ্চারের মতোই অন্তশম :

'নবনৰ মৃত্যুশন্ধ বক্তশন্ধ ভীতিশন্ধ জন্ম ক'বে মান্তবের চেতনার দিন আমের চিন্তান্ন থ্যাত হয়ে তবু ইতিহাস ভুবনে নবীন হবে না কি মান্তবকে চিনে—তবু প্রতিটি ব্যক্তির বাট বসম্ভের তরে। সেই সব স্থানিবিড় উল্লোধনে—'আছে আছে আছে' এই বোধির ভিতরে চলেছে নক্ষত্র, বাত্রি, সিন্ধু, রীতি মান্তবের বিষয় হাদ্য; জন্ম অন্তর্থ জন্ম, অলথ অন্ধণোদন্ম, জন্ম।'\*

# বৈষ্ণবপদাবলীপাঠের ভূমিকা

্রচনার সংকেতস্তুত্ত ৪ আর্থিক ভূমিকা—বৈক্ষবপদের ব্যাপক আবেদনের কার্থ— বৈক্ষবপদাবলী ক্লেম্বে কার্য—বৈক্ষবনতে ভক্তির অপ্র নাম প্রেম—পদাবলীর বর্ণনীয় বিষয়—রাধাকৃষ্ণ-জীলা ও গৌরাস্থীলা—বাধাকৃষ্ণত্ব—গৌরাস্থত্ব—বৈক্ষবগ্রমের সাধাসাধন তব্—পদাবলীর বনপ্রস্ক্ষ— বৈক্ষবশ্যকতা—বিভাগতি—চত্তীদান—জানদান—পোবিন্দদান ]

প্রাচীন ও মধার্গের বাংলাসাহিত্যে সর্বোক্তম কবিকীতি বৈক্তবক্বিতা।
বিশ্বসাহিত্যের আসরেও এই প্রেমবিলসিত, গীতিঝংকত কবিতা প্রেচ্চেরের দাবি
করিতে পারে। এমন কোমলকান্ত পদ, এমন শুতিরঞ্জন গান, ভক্তের হাদিরঞ্জন
এমন সংগীত, এমন চিন্তবিমোহন প্রেমের কাব্য খুব
রাক্তিক ভূমিকা
বিশি চোথে পড়ে না। শত শত বংসরের ব্যবধানেও
এই বৈক্তবপদাবলীর কাব্যসেল্বর বিলুমাত্র নান হয় নাই। স্তুদ্র হাদশ শতকে
লক্ষ্রপ্যেনের রাজসভায় জয়দেব গোস্থামীর কণ্ঠ হইতে পদাবলীর মেন্মধুময়
ঝংকার উঠিয়াছিল, অভাপি তাহা তেমনি প্রাণমন্ত তেমনি প্রবণস্থন্তর হইয়া
রহিয়াছে। তথু তাই নয়, সেই স্থরের সঞ্জীবনম্পর্যে সেকালের ও একালের

<sup>\*</sup> অধ্যাপক নারারণ গঙ্গোপাধ্যার লিখিত।

বাংলাসাহিত্য প্রাণিত ও সরস হইয়াছে। প্রাচীন বাংলার কবিকল্পণ, আলাওল, ভারতচন্দ্র প্রভৃতি কবিদল বৈফবপদাবলার নিকট ঋণী; আধুনিক বাংলাসাহিত্যের বৃগন্ধর কবি মধুসদন ও রবীন্দ্রনাথ বৈশুবকাবোর প্রভাব এড়াইতে পারেন নাই। রবীন্দ্রনাথ নিজেই স্বীকার করিয়াছেন: 'What gave me boldness when I was young was my acquaintance with the old Vaisnava poems of Bengal, full of the freedom of metre and courage of expression.'
[ The Religion of an Artist ]

বৈষ্ণৰপদাবলীর এতথানি বাাপ্তির হেতৃ কী ? বিশ্লেষণী দৃষ্টিভদি লইশ্বা বিচার করিলে দেখা যাইবে, প্রথম হইতেই এই পদসাহিত্য রাজশক্তির সমর্থন লাভ করিয়াছে। বাংলার সেনবংশীয় রাজারা বৈষ্ণব-আচারে প্রতিষ্ঠিত ছিলেন: মুসলমান-রাজগণের মধ্যে অনেকেই বৈষ্ণবর্ষের রিসিক ছিলেন; থেমন— শাহ ত্সন জগৎভূষণ সেহো এহি রস জানে'। ইহার চেয়েও বড়ো কথা, বছশ্ত

বৈক্ষবপদের ব্যাপক প্রভাব বিস্তার করিয়। আসিয়াছে। একাধিক মহাপুরুষ স্থাবেদনের কারণ ইহার পৃষ্ঠপোষকতা করিয়াছেন, একাধিক অবিশ্রবণীয়

প্রেমিক ভক্ত 'মেবদরশন-মাত্র' অচেতন হইয়াছেন। সর্বোপরি বৈশ্বরুপতে আবিভূতি হইয়াছেন শ্রীকৃষ্ণটৈতন্ত। তাঁহার প্রেমবিহ্বল অলোকিক ভাব, পদাবলীর রসাম্বাদন বৈশ্ববকাবাকে চিরব্বের আসনে প্রতিষ্ঠিত করিয়াছে। মহাপ্রভূর পরে আসিয়াছেন 'দিতীয় চৈতন্ত' শ্রীনিবাস আচার্য, রসকীর্তনের প্রচারক নরোভ্রম দাস ঠাক্র, খেতরীর মহামহোৎসবে পদকীর্তনের সে এক বিপুল সমারোহ—বাংলাদেশের নানাকেন্দ্রে কীর্তনগানের মোহময় আবেশ। এইভাবে বৈশ্ববগীতিকারা বাঙালীর অধ্যাম্মজীবনের আকৃতি প্রকাশ করিয়া ভক্তজনের রসপিপাসা চরিতার্থ করিয়াছে। ইহাও শ্রতবা য়ে, অগণিত পদক্তীর রচনাপ্রাচর্যে পদরভ্রভাণ্ডার সমুদ্ধ হইয়াছে।

কিন্তু ইহা বৈশ্ববদদসমূদ্ধির একদিক—ইহার আরপ্ত করেকটি দিক আছে। বৈশ্ববিধার স্থমধুর লালিতা, ভাষার অপূর্ব সৌরভ, মাত্রাছদের নাতিজ্ঞত নাতিমন্থর সাবলীল গতিপ্রবাহ যে-কোনো খ্রোতার চিত্ত আকর্ষণ কিত্তে সমর্থ। এতদ্বাতীত ইহাতে রহিয়াছে লৌকিক জীবনের বহুবিচিত্র স্থরের অফ্রবন। বৈশ্ববদাবলী আধ্যাত্মিক সংবেদনের জীবনরসাশ্রিত কার্কলামপ্তিত বাণীমূতি। ভক্তিরস ও জীবনরদের অদ্বৈত সাযুজ্য প্রতিষ্ঠিত হইয়াছে বৈশ্ববিতায়। অবশ্র শ্রোতার মনে সংশয় ও প্রশ্ন জাগিলেও তালারা বৈফবপদসংগ্রহের প্রছকে ধর্মপ্রছের মর্যাদাই দান করিয়া আসিয়াছে; নতমতকে স্থীকার করিয়া লইবাছে শাস্তের দেশনা, ভক্তকবির অহশাসন—ইহা লৌকিক কামনাবাসনার কাব্যায়ন নয়, ইহা ভক্ত-ভগবানের প্রেমলীলার বাণীবিগ্রহ—'ভন্নপ্রেমস্থিসার্থ' [ তৈতভাবিতামৃত ]; ইহার শ্রবণে ইবরবিষয়ে নিষ্ঠা হয়, ['যা শ্রুবা তৎপরো ভবেং'—তাগবত ], হরিশ্রবণের আকাক্ষা লাগ্রৎ হইলেই ইহা শ্রোতব্য:

ংদি হরিত্মরণে সরসং মনো যদি বিলাসকলাস্থ কুতৃহলম্।
মধুর-কোমল-কান্ত পদাবলীং শৃথু তদা অসদের সরস্বতীম্॥'
—সীতগোবিদ

किस लाकाना कानागाहिए जार गरण्यान व्यानित विकास विकास विकास विकास कार्या किसास किसास किसास कार्या किसास कार्या कार्या केरिया किसास कार्या कार्य कार्या कार्य कार्या कार्या कार्या कार्या कार्या कार्य कार्या कार्या कार्या कार्य कार्या कार्या कार्या कार्या कार्य कार्या कार्य का

বন্ধত বৈক্ষণপাৰণী জীবনেরই কাব্য, মানবীয় প্রেমের স্কীতস্পানিত তাহিনী। নরনারীর জনবের কতকগুলি চিরস্তন ভাবত্বির বৃত্তি ইহাতে নিত্য-কালের ভাষার রণায়িত হইবাছে। স্থার জন্ত, স্তানের জন্ত, প্রিয়ত্মের জন্ত নাহ্বের বে অক্রিম অনাবিল অহরাগ তাহার হল্লাতিহল্ল চিত্রনে বৈক্ষরপদাবলী

পূর্ণ। ওই বে 'ভারাা ভারাা' বলিয়া 'আওত শ্রীদামচন্ত্র বিক্রণবাদনী রেন্দের কাব্য হইবে। ভুধুই কি গোচারণ ? আরও কত খেলা!

স্বার সহিত সংবার বেলা। তাহাতে ছোটবছো প্রভেদ নাই, সকলেই সমপ্রাণ ['সমপ্রাণ: স্বামতঃ']। কৃষ্ণ বেলায় হারিয়া সিয়ছে, শ্রীনাম-স্থামাদি স্থা স্বাভাবে তাহার হত্তে আরোহণ করিতেছে; আবার, কৃষ্ণ চোলের একটু আড়ালে গেলেই স্থারা কাঁদিয়া আকুল হইতেছে—'তোমা সভা না দেখিয়া আমা সভা প্রাণ কাটি ষায়' [জাননাস]। এথানে মাতৃয়েহও অসাবারণ।

ষশোদা কৃষ্ণ বলিতে অজ্ঞান, কৃষ্ণকে গোষ্টে পাঠাইতেও তাঁহার ছইচোধ অশ্রাসিক্ত হইয়া উঠে। কৃষ্ণ যে 'পরাণের পরাণ নীলমনি'। আবার, ননীচোরা বলিয়া তাহাকে উদ্পলে বন্ধন করিতেও মায়ের এতটুকু বিধা নাই। এ যেন আমাদের চিরপরিচিত গৃহেরই 'স্নেহবিহনল কর্মণাছলছল'প্রেক্ষণীয় মাতৃষ্তি — প্রস্নেহে একান্ত আত্মহারা, সতত আশক্ষাবাাকুল, অতিশয় মমতাতৃর—পবিত্র বাংসলার অনস্ত উৎস।

সধ্য-বাৎসলা হইতেও বৰ্ণবৈচিত্তো রমণীয় রাধিকার প্রেমছেবি। পার্থিব প্রেমা-কাজ্জার একটি নিখুঁত আলেখ্য অন্তরাগমন্ত্রী জীরাধিকা। ক্ষেত্র রূপ দেখিয়া তিনি মুগ্ধ হইয়াছেন, গুণে হৃদয় ভরিয়া গিয়াছে—'রূপ লাগি আঁখি ঝুরে গুণে মনভোর' [জ্ঞানদাস]। প্রেমের আকর্ষণে তাঁহার লাজলজ্জা কোথায় ভাসিয়া গেল, কুলনীলের সকল প্রশ্ন ভুছি হইয়া গেল-রাধিকা 'কুলবতী-ধরম' বিসর্জন দিলেন। ভাঁহার সমগ্র হৃদয় জুড়য়া একটিমাত কামনা—'কেমনে পাইব সই তারে'। श्चित्रमिनात्त्र परि आत्मक दोषा, वहठत विष्ठ, किन्छ दाधिकात जात्कपमान नाहे। অন্ধকার, রাড্জল, বিছাৎক্রণ, বল্লগর্জন, পথের ভুজসভয়-প্ররাধার কাছে ইহাদের অভিত ব্যন মিখ্যা হইয়া গিয়াছে। রাধাপ্রেম ছ্বার। প্রেমের জন্ত জীবনকে তিনি উপেক্ষা করিতেছেন। এমন বাঁহার প্রণয়ব্যাকুলতা, ৰাঞ্চিত ৰঞ্জ তাঁহার কাছে তুর্লভ নয়। রাধিকার গাঢ় তৃঞার নিবৃত্তি হইল মিলনে। ই জিয়ের গারে সে-সভোগ প্রাকৃত সভোগ হইতে অভিন। তারণর কত মান-অভিমান, প্রেমলীলার কত বিচিত্র প্রকাশ, কী অন্তুত প্রেমবৈচিত্তা! রাধারাণীর প্রেম-कीत्रान्त हत्रम माधुर्य वित्ररहत शमावनीरिछ। अमहसीत छः स्थत कहिलाधरत कहिन পরীকায় এই প্রেম উত্তীর্ণ হইয়াছে। প্রণয়াম্পদকে হারাইয়া সে কী মর্মছেদী আর্তনাদ—'পিরা বিনে পাঁজর ঝাঝর ভেলা' [বিভাপতি]। এ হাহাকারের পরিসমাপ্তি ঘটিয়াছে ভাবস্থিলনে। কৃষ্ণতন্মন্ন জন্মে কৃষ্ণ প্রতিষ্ঠিত হইয়াছে वित्रमित्नत्र गएण। তाशास्य विष्कृत नाष्ट्रे, क्रमन नाष्ट्रे, आर्ष्ट क्विन निकृष मर्गलाक ितकाथः (अम-'क्नमनित्र काच प्राधन (अमअव्यी द्रव कानि'।

শ্রীরাধার এই যে প্রেম, ইহা মাছবেরই প্রেম দিয়া গড়া। পণ্ডিতপ্রবর হীরেন্দ্রনাথ দত্ত মহাশয় বলেন, 'Her love is human love raised to the th power ['God is love']—উজিটি একদিক হইতে অতি সত্য। মানবীর প্রেম সম্পর্কে সাধারণ ধারণা এই যে, ইহা দেহকেন্দ্রিক, ইহাতে থাকে 'আজেন্দ্রিম-প্রিজি', ইহা সম্পূর্ণরূপে দেনাপান্তনার অধীন। মান্থী প্রেমের দৈত আছে, ক্ষয় আছে, মৃত্যু আছে ['Love has its disease, death and decay'], ইহা

ন্ধাকাতর, স্বার্থান্থেনী, প্রবৃত্তিমুখী। কিন্তু মান্ত্রের মধ্যে এমন প্রেমও আছে বাংগ প্রতিদানের অপেক্ষা রাখে না, যাহা স্বার্থকে হেলার ভূচ্ছ করে—এমন কি, তাহা ইন্দ্রিরপরতন্ত্রও নয়। সে-প্রেম আত্মবিলোপী, তন্ময়। যেমন, 'Platonic love':

> 'The desire of the moth for the star, Of the night for the morrow'—

এ প্রেম দেহকামনার উপ্র্রেচারী, জৈবিক সম্ভোগস্পৃহার অতীত; অপচ স্থগভীর, সান্ধ্র, স্থবলিত। জীবন ও সাহিত্যে ইহা একেবারে গুর্লভ নয়। ভবভূতি যে 'ভব্র প্রেম'-এর কথা বলিয়াছেন তাহা 'অবৈতং স্থবতঃখয়োরস্থগুণং সর্বাস্থ অবস্থাস্থ যৎ'—যে-প্রেম ভালোবাসিয়াই তৃপ্ত, তঃখেও মাহার উজ্জ্বল মহিমা। বিগত বৃগের বাংলা কাব্যসাহিত্যেও এই প্রেমের উদাহরণ আছে—মহ্মা, মলুয়া, চন্দ্রবতী, কাঞ্চনমালা, কাজলরেখা ত্যাগগুদ্ধ প্রেমের প্রতীক। তাঁহাদের প্রেমে স্বার্থিএবণা নাই, ইন্দ্রিরিকার নাই; আছে প্রণ্যাম্পদের প্রতি আসজিবিরহিত প্রগাঢ় অন্থরাগমরতা, প্রেমের জক্ত সর্বস্ব বিসর্জনের প্রদীপ্ত অলীকার। বাংলাদেশে এই প্রেমের শতদল বিক্সিত হইয়াছে। ইহার আরেকখানি আশ্র্যস্থলের আলেখ্য বৈশ্বক্বির ক্লিত শ্রীরাধা—তেমনই একনিন্ঠ, স্বার্থলেশশৃত্র, মেহসার-নিমিত। পার্থক্য এই যে, বৈশ্ববের রাধিকা 'প্রেমিকাশিরোমণি', তাঁহার প্রেম কোটিগুণিত পার্থিব প্রেম। আরও বলা যায়, বহিরন্ধের দৃষ্টিতে যাহা মানবীয় প্রেমের রস্পার, বৈশ্ববীয় দৃষ্টিতে তাহা ভক্তি বা প্রেমভক্তি।

বৈশ্বনতে ভক্তি ও প্রেম অভিন। ভারতীয় ভক্তিশাস্ত্রই ইহার ভিত্তি।
গীতা, গ্রীমন্তাগবত, শাণ্ডিল্য ও নারদীয় ভক্তিস্ত্রে পুনঃপুনং বলা হইয়াছে, ভক্তি ও
প্রেম একাত্ম, যাহা ভক্তি তাহাই প্রেম—'সা তু অস্মিন পরম প্রেমন্ধণা' [নারদীয়
ভক্তিস্ত্র], 'সা পরাগ্রক্তিরীশ্বরে' [শাণ্ডিল্য স্ত্র]—
ক্ষিবের প্রতি পরা প্রেমই ভক্তি। এই প্রেমের লক্ষণ
কী ? লক্ষণ এই: 'তদ্পিতাধিলাচরতা ত্রিম্মরণে পরম

ব্যাকুলতেতি' [নারদীয় ভক্তিস্ত্র]—তাঁহাতেই সর্বসমর্পণ, তাঁহার বিচ্ছেদে পরম ব্যাকুলতা। তিনিই আমার সর্বন্ধ, আমার চিন্তাকর্ম, আমার দেহ-মন-প্রাণ, আমার স্বকিছু তিনি—'বাস্থাদেবঃ সর্বমিতি'—এই ভাব। এই তন্মনস্ক ভাব প্রেমের প্রধান লক্ষণ। দ্বিতীয় লক্ষণ—ব্যাকুলতা। মাহাকে ভালোবাসিয়াছি তাহাকেই চাই, অন্তকিছুই প্রার্থনীয় নয়, এমন কি, মুক্তি পর্যন্ত তুছে—শুধু তাহাকে লাভ করিবার জন্ত নিঃসীম ব্যগ্রতা। মিলনেও ব্যাকুলতা, বিরহে উদগ্র উৎকর্তা,

সে-উৎকণ্ঠার পরিমাপ হয় না। সে-তৃষ্ণা—প্রগাঢ় তৃষ্ণা, সে-আবিষ্ঠতা—চরম আবিষ্ঠতা। ইহাই প্রেম।

এরূপ প্রেম কি সম্ভব ? সর্বন্ধ কি কাহাকেও অর্পণ করা যায় ? মুখে বলা চলে, 'সব দিয়াছি, আর কিছুই নাই'। কিন্তু সুক্ষ অহং ? তাহা কে ত্যাগ করিতে পারে ? আর, প্রিয়জনের জন্ম এমন তন্ময়তা ও ব্যাকুলতা? তাঁহার অদর্শনে 'ক্রটিযু'গায়তে', তাঁহার বিন্দুমাত্র বিচ্ছেদে 'শৃতান্নিতং জগৎ সর্বম্'—ইহাও কি বাস্তব ? এমন সর্বগ্রাসী লালসা-ব্যগ্রতার দৃষ্টান্ত সাহিত্যে কোথায় ? প্রেমিক ভক্ত বলেন, উদার কণ্ঠে ঘোষণা করেন, অস্ত্যেব্য্ অস্ত্যেব্য্'—আছে, আছে—'यथा ব্রজগোপিকানাম্' [নারদীয় ভক্তিস্ত্র ]—শ্রীকৃষ্ণের প্রতি ব্রজগোপিনীদের প্রেম। তাহা 'সারদিকী' [ স্বাভাবিক ], স্বতঃস্ফূর্ত, অহৈতুকী। ব্রজগোপিকার। 'কুফৈক প্রাণা', 'তদর্থপ্রাণস্থান-তদীয়তা-সর্বতন্তাবা' [শাণ্ডিল্য সূত্র],পতিপুত্র-আত্মীয়-স্বজন সমস্তকিছুই তাহারা বিদর্জন দিয়াছে, এক প্রেমের নিকট সকল বন্ধন শিথিল হইরা গিরাছে। এমন কি, কুলধর্মকে উপেক্ষা করিয়া তাহারা বলিয়াছে, 'পতিস্থতাদিভিরাতিদৈঃ কিম্', 'প্রেষ্ঠোভবাংগুরুত্তাং কিল বন্ধরাত্মা' [ভাগবত]। এই ষেমন একান্ত আত্মসমর্পণ, তেমনি তাঁহার বিরহে মর্মান্তিক তুঃখ। কুঞ্বের অদর্শনে করিএই করিণীর স্থায় পরিতাপিতা ব্রজাদনা, রাসরজনীর শারদ জ্যোৎসা তাহাদের কাছে নিপ্রভ, চিত্তদেশ অন্ধকার, সকল জগৎ শূন্ত। এরপ অবস্থায় বজ-নারীদের মুখে কেবল এক কথা—'আমাদের প্রিয়তম অচ্যত কোধায়'?—ইহাই প্রেম, ইহাই রাগাত্মিকা ভক্তি:

'ইপ্তে স্বার্মিকী রাগঃ প্রাম্বিইতা ভবেৎ। তম্মী যা ভবেডক্তি সাত্র রাগাত্মিকোদিতা॥'

—ভক্তিরসামৃতসিন্ধ

বৈষ্ণবপদাবলী এই একান্ত আবিষ্ট, স্বতঃক্ষৃতি, স্বাহতুকী প্রেমের কবিতা, ভক্তির সামগীতি। রাধাক্তফলীলা এই প্রেমভক্তির লীলা, এবং ইহাই বৈষ্ণবগীতি-কাব্যের বর্ণনীয় বিষয়।

উপরে বলা ইইয়াছে, প্রধানত রাধাক্নফলীলাকে লইয়াই বৈফবকাব্য।
কিন্তু বোড়শ শতক হইতে আরও একটি বিষয় ইহার অন্তর্ভুক্ত হইয়াছে—তাহা
পদাবলীর বর্ণনীয় বিষয়ঃ
বাধাকুকলীলা ও গৌরাঙ্গলীলা
সহজ হইয়া উঠে। শুধু তাহা নয়, ভক্ত বৈফবপদ্কতাগণ

অশেষ কৃতজ্ঞতার স্থরে বলেন:

'গৌর নহিত কি মেন হইতে কেমনে ধরিতাম দে। রাধার মহিমা প্রেমরদসীমা জগতে জানিত কে॥'

—বাহুঘোষ

कथां श्रीन अनिधान त्यां था। त्यां भी त्थारमञ्ज काशिनी । इंशांत माधूर्य जां भरत ও অক্তান্ত পুরাণে বর্ণিত হইয়াছে সত্য, এবং এই হদয়গ্রাহী প্রেমকণা লইয়া অসংখ্য চূর্ণ কবিতা আর কাব্যও রচিত হইয়াছে। বল্লবীগণের একান্তিক প্রেমকাহিনী ভারতবর্ষের সর্বত্রই পরিচিত ছিল এবং এই প্রকারের প্রেমসাধ্নার কথাও অজ্ঞাত ছিল না। দক্ষিণ-ভারতের আলোয়ারসম্প্রদায় এই পথের পথিক ছিলেন। বিৰম্পল, জয়দেব, বিভাপতি, চণ্ডীদাস, রায় রামানন্দ প্রভৃতি ভক্ত ও কবিরা প্রেমের নিগুঢ় তাৎপর্য অবগত ছিলেন। তথাপি বলা চলে, বজ্ঞপ্রের স্বরূপ জনসাধারণের তেমন জানা ছিল না। গোপীপ্রেম, বিশেষত बाबार अपन अनिर्मन अजी सिय जाकृति, देशांत भी माशीन बाकुनजा, त्थम बांता প্রেম্মরের আরাধনা এবং এই প্রেমের 'মহাভাব' অনপিতই ছিল। যেখানে 'ধর্মকর্ম করে সভে এই মাত্র জানে', যেখানে ভাগবতপাঠ হয় কিন্তু ভক্তির মর্ম ব্যাখ্যাত হয় না, সেখানে প্রেমের নিহিতার্থ যে প্রচন্ত থাকিবে ভাহাতে আর আত্র্য কী ? ভ্রম পাণ্ডিতাগর্বে স্ফীত, নীরস তর্কজালে সমাচ্ছর দেখে—বাহ্ন-অভ্নান-বাহুলো পীড়িত, ব্যভিচারে পঞ্চিল, বৌদ্ধনান্তিকাবাদে জর্জর, জ্ঞানবাদে বিশুদ্ধ দেশে— শ্রীক্ষণদাজবাদই চুর্লভ; প্রেম—দে তো 'রছ বছদুর'। চভম্পার্শ্বের এই গহন তমিআর মধ্যে চৈতক্তচন্দ্রে উদয় হইল। মুহুর্তে অন্ধকার সরিয়া গেল. প্রেমের প্লাবনে আচারসর্বস্থতার আবর্জনা কোথায় ভাসিয়া গেল। প্রীচৈত্র জ্ঞানের চেয়ে বড়ো বলিয়া জানিলেন ভক্তিকে, ভক্তিকে একাকার করিয়া দিলেন প্রেমের সহিত, নৃতন করিয়া প্রকাশ করিলেন ব্রজলীলার মাধুর্য, উদ্ঘাটিত করিলেন 'দাধ্যশিরোমণি' রাধাপ্রেমের নিগূঢ় তাৎপর্য। যে-প্রেম ছিল পৌরাণিক জগতের वस, याश हिन कितकन्नात मामधी, याशत चिन हिन ना कारना অনুস্তি—মহাপ্রভু গৌরাদ্দেব নিজ জীবনে তাহার বাত্তব সত্যতা সপ্রমাণ করিয়া সেই প্রেমের গুণদীমা সর্বজনসমক্ষে প্রকাশ করিলেন। দ্বাপর বৃগের कालिकी जीदात महारखान, वृक्ताविभित्नत खन्त्रमाधुती खीरभीतारकत माधारमङ किन्यर्ग भूनः अक्षे रहेन। ज्लक्षिता भौतान मन्मार्क गाहिरननः

অন্পিতচরীং চিরাৎ করুণমাবতীর্ণঃ কলো সমর্পমিতুমুমতোজ্জন রসাং শুভক্তিপ্রিয়ম। তাই ব্রজনীলার বসসাগরে অবসাহনের জন্ম প্রয়োজন গৌরাজনীলার আসাদন। গৌরাজবিষয়ক পদাবলী রাধাক্ষ্ণনীলাকথার উপোদ্বাত। ইহার কারণ আরও গভীর। সেই গভীর কারণ অন্থাবন করিতে হইলে গৌরাজতত্ত্বের মর্ম অবগত হইতে হইবে। রাধাক্ষ্ণলীলাতত্ত্বের সহিত সেই তত্ত্ব ওতপ্রোতভাবে সম্পুক্ত। বৈষ্ণবক্বিতার পূর্ণ রসাস্থাদন অবশ্রুই তত্ত্বের উপর নির্ভর করে, নচেৎ ওই পদগুলিকে ভুল ব্ঝিবার সন্তাবনা থাকে, এবং বৈষ্ণবকাব্যে বর্ণিত কামগন্ধহীন প্রেমাতিকে অনিক্ষম অন্সদেবতার উন্মন্ত কামরেজ ব্লিয়াও ভ্রম জিয়তে পারে।

'কৃষ্ণস্ত ভগবান স্বয়ম্'—তিনি পূর্ণ এবং পরম তত্ত্ব। জ্ঞানবাদী বৈদান্তিকগণ এই তত্ত্বকে বলেন 'ব্রহ্ম', যোগিগণ বলেন 'পরমাত্মা'; আর, বৈষ্ণবের নিকট তাহা 'ভগবান' বলিয়া কীর্তিত। শ্রীকৃষ্ণ সেই ভগবান, রাধাকৃষ্ণতত্ত্ব 'ব্রহ্ম' তাঁহার 'তহুভা' [ অঙ্গপ্রভা ], 'আত্মা' তাঁহার 'অংশবিভব' [ আংশিক বিভৃতি ]। কৃষ্ণই পরম-কারণ-কারণ, ষউড়েশ্বর্যময়, সচিদানক্ষরন্ধপ—'পূর্ণজ্ঞান পূর্ণানক্ষ পরম মহন্ত্ব' [ চরিতামৃত ] :

ঈশ্বরঃ পরমঃ রুফঃ স্চিদ্যানন্ত্রিগ্রহ।

অনাদিরাদি গোবিন্দঃ সর্বকারণকারণম॥ — ব্রহ্মসংহিত। তাঁহা হইতে শ্রেষ্ঠ আর কিছুই নাই [ 'মত্তঃ পরতরং নান্তং'—গীতা]; তিনি অবতারী, অক্তান্ত অবতার তাঁহার অংশ ['এতে চাংশকলা পুংসঃ'—ভাগবত ], তিনি পূর্ণ [ 'পরিপূর্ণতয়া ভান্তি তত্ত্বৈব পুরুষোত্তমে'—ভক্তিরসামত সিন্ধ ]। তিনি চির্কিশোর, বিশ্ব ভরিষা যুগে যুগে তিনি নানারূপে লীলা করিয়া চলিয়াছেন। বছবিচিত্র রূপের প্রকাশ সত্ত্বেও তিনি এক। তথ্কের যেমন ধবলতা, অগ্নির যেমন দাহিকাশক্তি—তেমনই ক্লফের শক্তি। শক্তি ও শক্তিমান অভিন। এই শক্তির তিনটি মুখ্য ভেদ : [১] অন্তরদা স্বরূপশক্তি ; [২] বহিরন্ধা মারাশক্তি ও [৩] তটস্থা জীবশুক্তি। মারাশক্তি জগৎকারণ, প্রণঞ্চদার তাহারই विकिया। जाहारे जीवत्क स्मारश्च कवित्वहरू, भवम ध्यममय रहेर जीवत्क দূরে সরাইয়া রাখিতেছে। জীবশক্তি তটস্থা অর্থাৎ অন্তরদা ও বহিরদার মধ্যবর্তী। একাদিকে সে মায়াচ্ছন্ন, বহিম্প-স্বরূপ হইতে বিচ্ছিন্ন ও পৃথক: অপরদিকে সে চিৎকণ—মায়াকে অতিক্রম করার মতো শক্তিসম্পার। ইহা 'অচিন্তাভেদাভেদ তব'। জীবশক্তির সন্তাবনা অনন্ত। অন্তরলা চিৎশক্তি বা শ্বরপশক্তি সচিদানন ক্রফের শ্বরূপ বলিয়া সৎ চিৎ ও আনলভেদে ইতা তিনপ্রকার:

সচ্চিদানন পূর্ণ কৃষ্ণের স্থন্নপ।

একই চিচ্ছক্তি তাঁর ধরে তিনরপ।

আনন্দাংশে হ্লাদিনী সদংশে সন্ধিনী।

চিদংশে সংবিৎ যারে জ্ঞান করি মানি॥

— চৈত্যুচরিতামূত

এই লাদিনীর সার-অংশ 'মহাভাবস্থাপা রাধাঠাকুরাণী'। ইনি কৃষ্ণায়ী, প্রী ও সৌন্দর্যের সারভ্তা ['সর্বলক্ষ্মীময়ী সর্বলান্তি সম্মোহিনী পরা'—গোতমীয় তন্ত্র], গুণে বরীয়সী, প্রেমের পরালান্তা ['মহাভাবস্থাপেয়ং গুণেরতিবরীয়সী'— উজ্জ্বলনীলমণি]। ইনিই কান্তিমাধুর্যে কৃষ্ণকে নিরন্তর রসাম্বাদন করাইতেছেন। ইহাই গোলোকের নিত্যরাস। এই সাত্রতম আনন্দরাস হইতে যে-রসধারা উৎসারিত হইতেছে, সমগ্র স্প্তিতে তাহারই প্লাবন বহিয়া যাইতেছে। চিরানন্দ্রাম গোলোক, তাহাতে আনন্দময় কৃষ্ণ নিজ আনন্দাংশের [ল্লাদিনীশক্তি] সহিত আনন্দলীলায় বিভারে। সে এক অনন্ত মাধুরীর থেলা, সেখানে কেবল মধু আর মধু, সব মধুর মধুর। অতএব রাধাকৃষ্ণলীলা পরম-মধুরের নিজ মাধুরী-আম্বাদনেরই লীলা। কৃষ্ণ ও রাধার মধ্য স্বন্ধত কোনো ভেদ নাই:

রাধা পূর্ণ শক্তি কৃষ্ণ পূর্ণ শক্তিমান।

তুই বস্ত ভেদ নাহি শাস্ত্র পরমাণ।

—চরিতামৃত

বাধাকৃত্য স্থরপত এক হইলেও, লীলারস-আন্থাদনের জন্ত ছই রূপে প্রকট হন। গোলোকের অথপ্ত এক মর্তবুলাবনে রাধা ও কৃত্য হইয়া প্রেমাস্থাদন করেন। অতএব এ লীলা কামরল নয়, মহাপ্রেম-দ্বারা মহাপ্রেম কীভাবে আন্থাদন করা যায়, তাহারই দৃষ্টান্ত। দাপরের 'বুলাবিপিনমাধুরী' তাহারই প্রতীক। এখানে কৃত্য চিরিকিশোর, তাকণ্য ও কারুণ্যের আধার, কেবল প্রেমময়। আর, রাধিকা চিরিকিশোরী—অনন্ত সৌন্দর্য ও মাধুর্যের উৎস। এখানকার সন্তোগ অপ্রাকৃত, অতীন্ত্রির—এ বে স্বান্ত্র্যামীর রসসন্তোগ ['যোহতশ্চরিত সোহ্যাক্ষ এষ ক্রীড়নদেহভাক্'—ভাগবত]। ইহাই রাধাকৃত্যত্ব, বুলাবনলীলার অন্তর্নিহিত মর্মকথা। বৈফ্রপদাবলীর রস-উৎসও এই তত্ত্ব।

গৌরাপতত্ত্বও এই মহাভাবের তত্ত্ব। প্রেমের অবতার শ্রীগৌরান্ধ একই দেহে রাধা ও কৃষ্ণ ['অন্তঃকৃষ্ণ বহির্গৌর']। তিনিই সেই 'মড়খৈবিঃ পূর্ণো যু ইচ্

গৌরাক্তর ভগবান স শ্বয়ময়ন্'। যে-তত্ত্ব শ্বরূপত এক, যাহা লীলা-প্রকাশের জন্ম ছাপরে হৈতভাবে প্রকট ইইয়াছিল,

চৈতক্তদেবে তাহাই আবার একাধারে সংযুক্ত হইয়াছে:

'রাধাক্ষপ্রথারবিক্তিজ্লাদিনীশক্তির্ম্মাদ্ একাম্মানাবপি ভূবি পুরা দেহভেদং গতং তৌ। চৈত্যাধ্যং প্রকটমধুনা তত্ত্বকৈক্যমাপ্তং

রাধাভাবহাতিস্থবলিতং নৌমি ক্রফস্করণম্॥ — স্করণ গোস্থামী।
অতএক গৌরাঙ্গই কৃষ্ণ, গৌরাঙ্গই রাধা— 'সেই ছুই এক এবে চৈতন্ত গোসাঞি'।
স্থকীয় প্রেমবসনির্ঘাস-আস্থাদন-মানসে, লোকে রাগমার্গ-ভক্তিপ্রচারের উদ্দেশ্তে,
তিনি চৈতন্তরূপে অবতীর্ণ হইয়াছিলেন। ইহাই গৌরাঙ্গলীলার নিগৃত মর্ম।
রাধাক্ষণীলার সহিত গৌরাঙ্গলীলার যোগস্ত্তও এখানে।

বস্তত গৌরাদদেবই রাধাকৃঞ্লীলার মাধুরী প্রকাশ করিয়াছেন, ব্রজলীলা-আস্বাদনের দার উন্মোচন করিয়াছেন; ভগবান যে অফুরন্ত মাধুর্যের উৎস, তিনি ষে পরম প্রেমময়, তিনি যে প্রভু, স্থা, সন্তান ও দ্য়িত-তাহা বুঝাইয়াছেন। শ্তিতে ও উপনিষদে আনন্দম্রপ ত্রনের যে-লক্ষণ নির্দিষ্ট আছে [ 'রসো বৈ সঃ', 'আনন্দরপমমূতং যদিভাতি', 'তদেতৎ প্রেয়ঃ পুত্রাৎ প্রেয়ো বিভাৎ প্রেয়োহয়শ্বাৎ সর্বস্মাৎ' ইত্যাদি ], প্রীমন্তাগরতের দশম স্কল্পে যিনি মৃতিমান প্রেমানল্রপে প্রকট হইরাছেন [ 'পীতাম্বরধরঃ স্রথী সাক্ষাৎ মন্মথমন্মথঃ'— ভাগবত ], বিভ্যমণলের ভাষায় যিনি 'মধুরং মধুরং মধুরম্' [কর্ণামৃত ]—গোরান্দদেব সেই পূর্ণানন মাধুর্যময় ভগবানের স্বরূপ উদ্ঘাটন করিয়াছেন, এবং সেই পরম-প্রেমময়কে কীভাবে প্রেম-ঘারা আস্বাদন করিতে হয়, রাধাভাবের মুর্তবিগ্রহরূপে তাহা দেখাইয়াছেন। নীলাচলের প্রীচৈতন্য মহাভাবস্থরপিণী শ্রীরাধিকার প্রত্যক্ষ পূর্ণমূর্তি। কী নিবিড় তাঁহার ক্ষের জন্ত ব্যাকুলতা, কী প্রগাঢ় তাঁহার উৎকণ্ঠা, ক্ষ্যবিরহে কী সকরণ আর্তনাদ! গন্তীরার নিভত ফুদ্র প্রকোষ্ঠে সে-দিব্যোমাদ-অবস্থার কথা স্মরণ कितिल (य-कारना माञ्चरवत इन विश्विण रहा। প্রেমের অনুভাব অঞ্, कल्ल, পুলকাদির উদ্দীপ্ত প্রকাশ। এই অধিরু মহাভাবই সাধ্যভক্তির শেষ দীমা। গৌড়ীয় বৈষ্ণবের সাধ্যসাধনাতত্ত্ব গোরাঙ্গদেবের জীবনেই উজ্জলতমন্ধ্রপে মৃতিলাভ করিয়াছে। আমরা নিয়ে সেই অগাধ রসসিমূর বিন্মাত্র আভাস দিতেছি।

গোদাবরীতীরে ভক্তপ্রবর রার রামানন্দের সঙ্গে মহাপ্রভু প্রীচৈততের যে-কথোপকথন, তাহাতে বৈষ্ণবপ্রেম সাধনার সর্বশেষকথা উচ্চারিত হইয়াছে।

বৈফবংর্মের সাধ্যসাধন তত্ত্ব মহাপ্রভূর সিদ্ধান্ত—কৃষ্ণই পরমেশ্বর শ্বয়ং ভগবান। তিনি অবতারী, 'সচ্চিদানন বিগ্রহং', তিনি 'অথিলরসামূত-মৃতি', মাধুর্যের সার, সর্বসৌন্তর্যের আকর, পূর্ণতম

আনন। ব্রজধামে স্বীয় হলাদিনীশক্তির সহিত তিনি অবিরাম প্রেমলীলায়

সাতিয়া রহিয়াছেন। এই হ্লাদিনীর সার-অংশ শ্রীরাধিকা—'আনন্দচিন্ময়রস-প্রতিভাবিতা'ঃ

'প্রেমের স্বরূপ দেহ প্রেমে বিভাবিত।
ক্ষেত্র প্রেয়নী প্রেধা জগতে বিদিত।' —চরিতামুদ্
প্রাকৃত দৃষ্টিতে তুই পৃথক হইলেও স্বরূপত এক—'না সো রমণ ন হাম রমণী'—
ইহাই প্রেমবিলাসবিবর্তের চরম ইংগিত।

রাধাক্ষের এই যে নিগুঢ় লীলা, ইহা দেবতাবৃদ্দ, এমন কি ক্ষেত্র স্বকীয়া
শক্তি লক্ষী বা প্রমহিষী ক্ষিণী-আদিরও অজ্ঞাত। ইহা অতিশ্য় গুহু অথচ
মানন্দ্মন। ব্রজলীলার এই মাধুরী আসাদন করাই বৈফবসাধনার ন্থিরবন্ধ লক্ষ্য।
জ্ঞানের পথে বা যোগমার্নে ইহার আসাদন হয় না, প্রেমের পথেই প্রেম আস্থাত।
এই প্রেমের অপর নাম ভক্তি, ইহাই মহয়জীবনের শ্রেষ্ঠ পুরুষার্থ। জ্ঞান ও বোগ
এই ভক্তিলাভের উপার্মাত্র। ভগবনি বলিতেছেন, 'ব্রক্তুভ…মন্তক্তিং লভতে
পরান্' [গীতা: ১৮1৫৪], 'যোগী…মৎসংস্থামধিগছেতি' [গীতাঃ ৬১৫]।
অতএব জ্ঞান, কর্ম, যোগ—সেই ভক্তির পাদপীঠ। নারদীয় ভক্তিস্ত্রে তাই উদার
ক্রেপ্রে ঘোষণা করা হইয়াছে, 'ব্রিসত্যন্ত ভক্তিরেব গ্রীয়ুসী ভক্তিরেব গ্রীয়ুসী'!

ভিজরও আবার নানা তারভেদ রহিয়াছে—গোণী ও মুখ্যা, বৈধী ও অবৈধী।
মধর্মাচরণ, কৃষ্ণে কর্মার্পণ প্রভৃতি জ্ঞানমিশ্রা বৈধীভক্তি। জ্ঞানশূয়া হইয়া তৎকথাশ্রবণ, তৎকর্মসাধন—এইগুলিই প্রেমভক্তির প্রথম সোপান। 'কৃষ্ণভক্তিরসভাবিতামতিঃ' বা 'লোলা ' [লোভ]—এ প্রেমের প্রধান লক্ষণ। ইহা দ্বারা ভক্ত নিরন্তর
ভগবৎ প্রেমের আনন্দে বিভোর হইয়া থাকেন। প্রেমই মুখ্য ভক্তি, ইহাই সাধনীয়।
ভক্তিস্ত্রে তাই বলে, 'প্রেমেব কার্যন্ প্রেমিব কার্যন্' [নারদীয় স্ত্র ]।

ভগবৎ প্রেমের সাধারণ নাম রতি বা রাগ। ইহাই 'প্রীত্যক্তুর'। ইহার বিশিষ্ট লক্ষণ 'অনক্ত মমতা বিক্ষো মমতা প্রেমসক্ষতা' [হরিভজিবিলাস]। এই নব প্রেমার উদয় বাহাতে হয় তাঁহার অন্তর্বাণী [চিত্তকথা] ও মুদ্রা [বাহিরের আচরণ] বৃদ্ধির অগোচর। প্রেমের স্পর্শে ভক্ত 'মত্তো ভবতি স্তর্কো ভবতি আত্মারামো ভবতি' [নারদীয় ভক্তিস্থতা]। এই প্রেম বহুকয়য়য়লভি, অনক্তসাধারণ।ইহা ক্রমে ক্রমে বিধিত হইয়া স্লেহ, মান, প্রেণয়, রাগ, অন্তরাগ, ভাব ও মহাভাবে পরিণত হয়। ইহাদের এক-একটির আস্বাদ উভরোত্তর মধুর। তাই মাধুর্য-ভজনেও স্বধিকারীভেদ আছে:

'অধিকারীভেনে রতি পঞ্চপ্রকার।
শান্ত দাস্থা স্থা বাৎসলা মধুর আর॥' — চরিতামূত

শান্ত-রতির শেষ দীমা প্রেম, ইহা ভক্তকে অহৈতৃকী প্রেমের দার পর্যন্ত পৌছাইরা দেয়। বস্তুত রাগমার্গের উপাসনার আরম্ভ দাস্ত হইতে এবং ইহার চরম ক্তি মধুরে। রাধাভাব মাধুর্যের সার। কিন্তু সাধারণ জীবের পক্ষে সে-ভাবের ভজন সাধ্যাতীত। এমন কি, ব্রজধামের দাস্ত-স্থ্য-বাৎসল্য-নামধেয় স্বতঃস্কৃত রাগের ভজনও সাধারণ লোকের পক্ষে সম্ভব নয়। এই রাগে একমাত্র ব্রজবালাগণেরই অধিকার। তাঁহাদের ভক্তির নাম সাধ্যভক্তি। জীবের পক্ষে আচরণীয় সাধনভক্তি। বিধিমার্গে সাধন করিতে করিতে জন্মজন্মান্তরের সৌভাগ্য থাকিলে অহৈতকী কুঞ্প্রেমের উদয় হয়; এবং ভক্ত তথন ব্রজগোপিদের দাস্ত সধ্য বাৎসন্য-ভাব অবলম্বন করিয়া [ 'ব্রজলোকের কোনো ভাব লঞা' ] রাগানুপ मार्ल कृरक्षत ज्ञन कतिराज शास्त्रन। जान्यामा मार्क त्राधाकरक्षत्र नीनामर्नन অথবা রাধাকৃষ্ণকুঞ্জসেবার অধিকার লাভ করাই জীবের সাধ্য-সীমা। অর্থাৎ कींव 'नीनां कुक' वा 'नीनां मधी' পर्यत इहेट भारतन। প্রেমিক ভক্ত ভগবানের মাধুর্ঘই আস্বাদন করিতে বাসনা করেন। তাঁহার মধুরলীলাই তিনি অনুধ্যান कतिया थारकन এवर मिट्ट घनीकृष्ठ माधुर्यत्रस्य विरक्षात रहेया पर्छन । देव छव-পদাবলীর পদক্তাগণও এই রসের রসিক। তাই পদাবলা-কীর্তন ও তাহার त्रमायामन् भाषनाद्रहे अन । हेश बाता छक्तित्रम ७ कावातरमत गूग्ण आसामन इत्र। दिक्षवर्णनावली छक्त छ भिन्नी छे छ स्त्रवह तम छीर्थ।

বৈষ্ণবিদ্যাল বছবিচিত্র রসের আকর। ইহার প্রত্যেকটি উপাদান সরস।
তত্ত্বের দিক হইতে পরমত্ত্ব রুষ্ণ 'অথিলরসরাজ', তাঁহার স্করণশক্তি রাধা
'রসপ্রতিভাবিতা', উপাসনার উপকরণও রস। রসের মাধ্যমে রসাস্থাদন বৈষ্ণবধর্মের
শেষ কথা। ইহাই আবার কাব্যরসেরও চরম কথা। ভারতীয় অলংকারশাস্ত্রীগণের সাহিত্যমীমাংসার শেষকথা 'বাক্যং রসাত্মকং কাব্যম্' [বিশ্বনাথ], 'কাব্য
রস লয়ে' [ভারতচন্ত্র]। প্রেমিক ও ভক্তরসিক বৈষ্ণব এই সিদ্ধান্ত শিরোধার্য
করিয়া রাধাকৃষ্ণলীলা তথা পদাবলী-আস্বাদনের রস্পান্ত রচনা, করিয়াছেন।
পদাবলী একদিকে ভক্তির নৈবেছা, অপর দিকে শ্রেষ্ঠ কাব্য। তাহার কারণ,
ভক্তিই এখানে শ্বসরপতা লাভ করিয়াছে।

কাব্যের রসনিপত্তি কী প্রকারে হয়? এ প্রসক্ষে রসশাস্ত্রের আদিগুরু ভরতমুনি বলেন, 'বিভাবারভাবব্যভিচারিসংযোগাদ্রসনিপত্তিঃ' [নাট্যশাস্ত্র]। প্রত্যেক মাত্র্য অসংখ্য চিত্তবৃত্তির অধীন। এই সংখ্যাতীত চিত্তবৃত্তির মধ্যে কয়েকটি চিরন্তন। তাহাদের উদ্যুক্ত নাই, ব্যয় নাই। ইহাদিগকে বলা হয় স্থায়ী ভাব। ইহাদের সংখ্যা আটটি কি নয়টি; যেমন—রতি, হাস, শোক, ক্রোধ,

উৎসাহ, ভয়, জুগুলা, বিশায় ও শম। এই ভাবগুলিই উপযুক্ত বিভাব, অহভাব ও ব্যভিচারী ভাবের সংযোগে আস্বাগ্যমান রসে রূপান্তরিত হয়। 'বিভাব' হইল চিত্তবৃত্তির নিমিত্ত-কারণ, আর অন্থভাব চিত্তবৃত্তিজ্ঞ শারীরিক ক্রিয়া; ব্যভিচারী ভাব স্থায়ী ভাবের বৈচিত্র্যসম্পাদক উদয়ব্যয়শীল অন্থান্থ মনোভাব; যেমন হর্ষ, নির্বেদ, ইত্যাদি। এই তিনের সংযোগে স্থায়ীভাব ষ্থাক্রমে এইরূপ রসাভিব্যক্তিলাভ করেঃ

'শৃঙ্গার হাস্ত করণ রৌদ্র বীর ভয়নিকাঃ। বীভংগোহতুত ইত্যান্তী রসাঃ শান্তভগামতঃ॥'

—সাহিত্যদর্পণ

এন্থলে 'শৃদার'-নামক যে-রসের উল্লখ আছে তাহা 'রতি' ভাবের রসপরিণাম। আদৌ ইহা মানবীয়রতি বলিয়াই স্বীকৃত হইয়াছে ['রতির্মনোহমুক্লে অর্থে মনস প্রবণায়িতম্'], উহার সহিত ভক্তি বা দেববিষয়ক রতির অভিরতা স্বীকার করা হয় নাই। কিন্তু বৈশুবরসবেত্তাগণ দেখিলেন, দেবাদিবিষয়ে রতিও মানবহদয়ের চিরন্তন ভাব। শুধু তাই নয়, ইহাকেই তাঁহারা একমাত্র স্থায়ী ভাব বলিয়া গ্রহণ করিলেন। তাঁহাদের মতবাদ অপরোক্ষ অন্তভূতি ও সুদৃঢ় প্রত্যায়ের উপর প্রতিষ্ঠিত। তাই তাঁহারা বোষণা করিলেন,'ভক্তি রসরাট্'—ভক্তিই রসের রাজা।

ক্ষণ্ড জিরদের স্থায়ী ভাব ক্ষণ্ডের প্রতি বতি বা প্রেম রাগ ]। দিধি থণ্ড মরিচ ও কপ্রের মিলনে ছেমন অপূর্ব আস্থাদযুক্ত রস্পৃষ্ট হয়, তেমনি প্রেমাদি স্থায়ী ভাব উপযুক্ত সামগ্রীর মিলনে চিত্তচমংকার রসপরিণাম লাভ করে। এখানে ক্ষণ্ট প্রধানত আলম্বন-বিভাব; তাঁহার অঙ্গলাবণা, নৃপুরশিক্ষন ও বংশীধ্বনি ইত্যাদি উদ্দীপন-বিভাব। এই সকল নিমিত্ত-কারণ যে-রভিক্রপ স্থায়ী ভাবের উদ্বোধন করে, তাহার বহিঃপ্রকাশ হয় স্তম্ভাদি অন্ত সাত্ত্বিক ভাবের মধ্যে। অতএব এগুলি ক্ষণ্ডরতির অন্তভাব, এবং নির্বেদ, হর্ষাদি ব্যভিচারী ভাব স্থায়ীকে পরিপুষ্ট করে। ইহাদের সংযোগে আস্বাহ্য রসনিস্তৃত্তি হয়। এই রস পঞ্চবিধঃ

'পঞ্চবিধ রস শান্ত দাশু সংগ্র বাৎসলা। মধুর নাম শৃকার সবাতে প্রাবল্য॥'

—চরিতামৃত

পঞ্চরদের মধ্যে মধুর বা উজ্জ্বল-রসই শ্রেষ্ঠ। কান্তকান্তাভাব-আপ্রয়ে ইংগর উৎপত্তি। কিন্তু কান্তকান্তাভাবেরও 'তর্তম' আছে। মধুরা-রতি—
শাধারণী, সমঞ্জ্বসা ও সমর্থা ভেদে তিনপ্রকার। সাধারণী রতিতে পাকে

'আত্মেন্দ্রিপ্রীতিইচ্ছা', সমঞ্জসাতে থাকে শাস্ত্রাদি বিধিনিষেধের বন্ধন, কিন্তু সমর্থা-রতির একতম লক্ষ্য 'কুফেন্দ্রিপ্রশীতিইচ্ছা', ইহা 'বেদবেদান্তপার', ইহা শ্বতঃক্তৃত। অলংকারশাস্ত্রিগণ বলেন, এই সমর্থা-রতি মণির মধ্যে 'কৌস্তভমণি-সদৃশ'—গোবিন্দরভা ব্রজ্বল্লবীগণের মধ্যেই এই প্রেমের দীপ্তিমান বিকাশ। আবার, তন্মধ্যে কুফেকপ্রাণা রাধিকাই সর্বশ্রেষ্ঠ, তিনি শ্বধিরু মহাভাবের সারভ্তা। তাঁহার প্রেমাহভবের তুলনা কোথায় ? চণ্ডীদাস বলেন, 'এমন পিরীতি ক্তৃনাহি দেখি গুনি'। তিনি কুঞ্ময়ী, অনুপাধি প্রেমের একক নিদর্শন। বৈশ্ববিদ্যাবলী এই রাধাভাবের রুপোল্লাস, ইহা মধুর-রুসের নির্ম্ব।

রসিক বৈষ্ণব এই সর্বোত্তম মধুর-ভাবের চৌষ্ট প্রকার ভেদ লক্ষ্য় করিয়াছেন। তন্মধ্যে বিপ্রলম্ভ ও সন্তোগ ত্ইটি প্রধান ভেদ। বিরহ ও মিলন, এই ত্ই লইয়াই প্রেমের ক্রি। ইহাদেরই পারিভাষিক নাম বিপ্রলম্ভ [বিরহ] ও সন্তোগ [মিলন]। বৈষ্ণবপদাবলীতে সন্তোগের পূছারুপুছা বর্ণনা থাকিলেও, রসের চরম মাধুর্য প্রতিকলিত হইয়াছে বিপ্রলম্ভ-শৃদারের পদাবলীতে। রসিকের কাছে বিপ্রলম্ভের আম্বাদই মধুরতম ['সলম বিরহ বিকল্পে বরমিহ বিরহঃ']। বিপ্রলম্ভ-শৃদারের চারিপ্রকার ভেদ—পূর্বরাগ, মান. প্রেমবৈচিত্তা ও প্রবাস। বিপ্রলম্ভেই অধিরাঢ় মহাভাব মোহনাথ্য অবস্থায় উনীত হয় এবং ইহার চরম মাধুর্য প্রকট হয় দিব্যোল্মাদ-স্তরে। পদাবলীসাহিত্যে ক্ষ্ণসমর্শিতপ্রাণা শ্রীরাধার কর্মণ বিপ্রলম্ভের কাতরতা ও দিব্যোল্মাদ-অবস্থার আর্তির বর্ণনা যে-কোনো সহাদয় শ্রোতার চিত্তদেশ অভিভূত করে। এইভাবে বৈষ্ণবক্বিতায়সাধনরস ও কাব্যরসের অবৈত সাযুজ্য ঘটিয়াছে। রাধাক্ষ্ণলীলাশ্রয়ী পদাবলীর কীর্তনগান একদিকে স্বেমন ভক্তিরসের উৎস, অপরদিকে তেমনই কাব্যরসের নির্বারিণ।

অসংখ্য পদকর্তা বৈষ্ণবপদাবলী রচনা করিয়াছেন। শ্রীমন্তাগবতের রাসমগুল হইতে যে-'সমরস' উৎসারিত হইয়াছে, ভারতবর্ষের সর্বপ্রান্ত তাহার সঞ্জীবনধারায় অভিষিক্ত; 'গাহা সন্ত সঈ' হইতে আরস্ত করিয়া 'গীতগোবিন্দ' পর্যন্ত এই রসপ্রবাহে অভিস্নাত। মিথিলার কবি বিভাপতি এই বৈষ্ণবপদকর্তা লীলারস কীর্তন করিয়াছেন। শ্রীচৈতন্তের 'রাধাভাবত্যুতি-স্বলত' প্রেম্বন মূর্তি এই রসসাগর উন্মথিত করিয়া বাংলার পদাবলীসাহিত্যকে দিব্যপ্রেমবিলসিত করিয়া তুলিয়াছে। জ্ঞানদাস, গোবিন্দদাসাদির মহাজনপদাবলী কান্তকান্তাপ্রেমের আশ্র্রপ্রস্কর রূপায়ণে কাব্যরসিক ও ভক্তজনের পর্ম আদরের সামগ্রী হইয়া উঠিয়াছে। অগণিত বৈষ্ণব্যহাজনদের মধ্যে আমরা এখানে ক্ষেক্তন কবির উল্লেখ মাত্র করিতেছি।

প্রথম বিভাপতি। মিথিলায় তাঁহার জন্ম। তিনি স্মার্ত, পণ্ডিত এবং প্রথমশ্রেণীর একজন কবি। তাঁহার লেখা অপূর্ব রাধাক্রফলীলাসংগীত বুগোন্তীর্প কাব্যের উজ্জনতম মর্বানা লাভ করিয়াছে। মৈথিল কবি হইলেও বাংলার বৈষ্ণবকার্যজগতে বিভাপতির প্রভাব অপরিদীম। মহাপ্রভূ তাঁহার 'কী কহব রে দথি আনন্দ ওর' প্রভৃতি পদ সাগ্রহে আস্থাদন করিতেন। পরবর্তী বাঙালী বৈষ্ণবপদক্তাদের মধ্যে অনেকেই বিভাপতিকে অনুসর্ব

বিভাপতি
করিয়াছেন। এমন কি, কেছ কেছ 'বিভাপতি' উপাধি
পর্যন্ত গ্রহণ করিয়াছেন। বিভাপতি শুধু কবি কহেন, তাঁহার পাণ্ডিত্যও অশেষ।
তিনি যে অলংকারশান্তে পারদর্শী, ছন্দশান্তে ব্যুৎপতিসম্পন্ন এবং শব্দশান্তে অতিশর
নিপুণ, ইহার স্বাক্ষর তাঁহার কবিতায় স্কম্পষ্ট। বিভাপতির মণ্ডনকলানৈপুণ্
সর্বজনপরিজ্ঞাত। তাঁহার রচিত পদাবলীতে অধিকাংশ হলে রাধাপ্রেম 'সাধারণী'রতির আকারে উদ্ঘাটিত হইয়াছে। এখানে রবীজ্রনাথের মন্তব্য স্মরণ করা
যাইতে পারে: 'বিভাপতির কবিতায় প্রেমের ভিন্দ, প্রেমের নৃত্য, প্রেমের
চাপল্য'—উক্তিটি প্রণিধানযোগ্য। সন্তোগই হউক, আর বিপ্রলম্ভই হউক,
বিভাপতির প্রেমচিত্রণে দেহকেন্দ্রিকতা লক্ষণীয়। মনে হয়, বাৎসায়নের কামশাস্তে
অথবা প্রাচীন অলংকারশাস্তে শৃঙ্গারের যে-সব লক্ষণ স্থনির্দিষ্ট আছে, বিভাপতি
নিজের রচনায় তাহা মানিয়া চলিয়াছেন। কবি অলংকারশাস্তের মুখাপেক্ষী
বিলিয়া তাহার বেশির ভাগ পদে 'অন্থপাধি' প্রেম বেন উপাধিবিশিষ্ট হইয়া
উঠিয়াছে। বিভাপতির চিত্রিত রাধিকায় দেহচাঞ্চল্যেরই প্রাধান্য।

অবশু বিরহ-পর্যায়ের পদাবলীতে এই দেহকামনার উর্নায়ন পরিলক্ষিত হয়।
বিরহ-অধ্যায়ের রাধিকা 'বিপথে পড়ল বৈছে মালতিক মালা', তখন তাঁহার মুধে
আত্মবিলোপী প্রেমের বাণী—'পিয়াক দোখ নাহি যে ছিল করমে'; তখন তিনি
একেবারে ক্রফময়ী—'জীবক জীবন হাম প্রছে জানি'। কিন্তু প্রেমের এহেন
গভীরতার চিত্রণ, নিগূঢ় হুদয়ভাবের কথা বিদ্যাপতিতে বিরল। তবে প্রেমের
ফ্লাতিফ্ল বৈচিত্র্য-উদ্ঘাটনে তাঁহার তুলনা হয় না। রাধিকার বয়ঃসন্ধির বর্ণনায়,
রাধার রূপশ্রীবর্ণনায়, সভোগকৌশলশিক্ষার বর্ণনায় যে-নৈপুণ্য তিনি দেখাইয়ছেন
তাহা অতুলনীয় বলিলে অত্যুক্তি হয় না। অসাধারণ তাঁহার বাগ্বিভৃতি।
নিরভিমান ভক্তির বর্ণনাতেও সে-বিভৃতির চিহ্ন পরিক্ষুট। কবির দীনতার মধ্যেও
প্রকাশের ঐশ্বর্ধ, কাতর প্রার্থনাও সালংকার।

তারপর চণ্ডীদাদের কথা। চণ্ডীদাস সম্পর্কে যে-সমস্থা আছে তাহার মধ্যে প্রবেশ না করিয়া, প্রচলিত পদাবলীর চণ্ডীদাসকেই আমরা এ আলোচনার

বিষয়ীভূত করিতেছি। তিনি প্রেমের কবি, সেই প্রেম — যে-প্রেম ভালবাসিয়াই তৃপ্ত, যাহা প্রতিদানের অপেক্ষা রাথে না, যাহা একান্তভাবে তন্ময় ও সতত ব্যাকুল। এ প্রেম হৃদয়ের তলদেশ হৃইতে উৎসারিত, ইহার আবেদনও হৃদয়ের কাছে। চণ্ডীদান্সের রাধাপ্রেম মর্মস্পর্মী, তুঃখের কষ্টিপাথরে এ প্রেম কবিত হইয়াছে। তাই এই প্রেমসংগীতের প্রাণকেন্দ্রে অশ্রুসিক্ত বিপ্রলম্ভের স্থর। পূর্বরাগ হইতেই তুঃখান্তভবের শুরু— 'রাধার কী হইল অন্তরে ব্যথা'; অন্তরাগে এ প্রেম আরও বেদনাময়, দূর প্রবাসে ইহার বুকফাটা ক্রন্দন। অন্তরাগময়ী এরাধিকা নিজে কাঁদিয়াছেন, পরকে কাঁদাইরাছেন। চণ্ডীদাসের আক্ষেপাহরাগের পদাবলীর ভুলনা বিরল। প্রেম যে 'বিষামৃত', ইহা যে 'বক্রমধুর'—এ সত্যটি চণ্ডীদাদের মতো করিয়া আর কে বলিতে পারিয়াছেন ? যে-'পিরীতি'তে অনস্ত দাহ ['পিরীতিপাবক পরশ করিয়া পুড়িছি এ নিশিদিন'], যাহা মরণের অধিক যন্ত্রণাদায়ক ['মরণ-অধিক হৈল কান্তর পিরীতি' ], যাহা 'তুষের অনল যেন'—তাহাই আবার 'এ তিন ভুবন সার' [ 'সকল স্থের এ তিন আখর তুলনা দিব যে কী ?']। চণ্ডীদাদের পদাবলীতে এই প্রেমের জয়গান, তিনি প্রেমমনস্তব্তে স্থানিপুণ শিল্পী। চৈতক্তদেব এই প্রেমের মূর্ত বিগ্রহ, চণ্ডীদাদের কল্লিভ রাধা প্রীচৈতত্তে জীবন্ত মূর্তি পরিগ্রহ করিয়াছে।

চৈতন্তপরবর্তী যুগে চণ্ডীদাসের ভাবান্তসরণে পদরচনা করিয়াছেন কবি জ্ঞানদাস। জ্ঞানদাসও ভাবের কবি এবং চণ্ডীদাসের স্থরের স্থিত তাঁহার স্থর একতানে বাধা। পার্থক্য এই যে, চণ্ডীদাস নিজ জীবন হইতে প্রেমান্তভূতি লাভ করিয়াছেন। জ্ঞানদাস তাহা লাভ করিয়াছেন চৈতন্তজীবনী হইতে। জ্ঞানদাসের রাধা চৈতন্তচরিতান্তসারী, তাই প্রেমের নিবিড়তায় সেই র্যাধা চৈতন্তচরিতান্তসারী, তাই প্রেমের নিবিড়তায় সেই র্যাধার কির্মাণ্ড কম নয়। চণ্ডীদাসের প্রেমাণিত সম্পর্কে যেমন বলা চলে, 'আমার এ গান ছেড়েছে তার সকল অলংকার'—জ্ঞানদাস সম্পর্কে স্বাংশে এই উক্তি করা সন্তব নয়। জ্ঞানদাসের পদাবলীর মর্মকেন্দ্রে তত্ত্বের আভাস পাওয়া যায়, প্রকাশে সংযত অলংকারপ্রয়োগের নিপুণ্তা বর্তমান। জ্ঞানদাসের শ্রেষ্ঠ পদগুলিতে ধর্যাত্মক শব্দের ঝংকার ভাবের ব্যঞ্জনাস্থিতে কম সহায়তা করেনি। ক্লপান্তরাগ-বর্ণনায় জ্ঞানদাসের কৃতিত্ব অবিসংবাদিত। রিমিঝিমি বর্ষণমুধ্র রজনীতে শ্রীরাধার স্বপ্ননিকুঞ্জে রূপমন্ন কুন্ধের আবিত্বিদৃশ্রুটি অতি স্থন্দর, পরিবেশরচনার নৈপুন্তও অসাধারণ, যেমন—'রজনীশাওন ঘন ঘন দেয়া গরজন, রিমিঝিমি শবদে বরিষে'। চণ্ডীদাসের অনেক পদ্

চৈতভোত্তর যুগের আর-একজন প্রখ্যাত পদকত। গোবিন্দদাস। তিনি মৈথিলকবি বিদ্যাপতির উত্তরসাধক। গোবিন্দদাসের পদরচনায় বিদ্যাপতির প্রভাব তো আছেই, কোথাও আবার তিনি বিদ্যাপতির অসম্পূর্ণ পদ সম্পূর্ণ করিয়াছেন। তথাপি কবি গোবিন্দদাসের মৌলিকতা অনস্থীকার্য। গোবিন্দদাস

বিদ্যাপতির মতোই কৃতি শিল্পী, উপরস্থ তিনি ভক্ত।
চৈতন্তদেবের প্রেমের সাক্ষাৎ স্পর্ণ না পাইলেও তিনি
প্রেমরত্নে ধনী, তাঁহার পদাবলী প্রেমভক্তির স্পর্ণে সমুজ্জল। কথিত আছে,
প্রথমবয়সে গোবিন্দাস ছিলেন শাক্ত। গোবিন্দাসের পদে শাক্তের দার্চ,
রাধিকায় যোগীস্থলভ কঠিন তপশ্চর্যার নিদর্শন রহিয়াছে। অভিসাবের পদর্বনায়
গোবিন্দাস নিঃসংশ্বের শ্রেষ্ঠ। তাঁহার তিমিরাভিসাবের পদে, রসসন্তোপের
ব্যাকুলতার প্রীরাধার একনিষ্ঠ সর্বত্যাগী প্রেমের দৃঢ়তা চমৎকার ফুটিয়াছে। ভক্ত
হইলেও গোবিন্দাস সচেতন শিল্পী।

এই চারিজন বিশিষ্ট কবি ছাড়া আরে। অনেক পদকর্তা পদ রচনা করিরাছেন। বাংলা সাধিত্যে বৈফবকাব্যের পরিধি বছবিস্থত, তাহার মাধুর্যও অশেষ। এই রত্নাকরের উপরিভাগের লহরী গণনা করা হঃসাধ্য, লোকচকুর অন্ত-রালে যাহা আছে, তাহা পরিমাপ করিবে কে १\*

## বাংলা সমালোচনাসাহিত্য

[রচনার সংকেতস্থূত্ত ৪ প্রারম্ভিক ভূমিকা—উৎস—ইংরেজি নাহিত্যের প্রভাব—বিজ্ঞাসাগর-রন্ধনাল—নাজিন্দ্রলাল—কালীপ্রসন্ধন রাজনারায়ণ—মধুসুদনের পত্তাবলী—বিদ্ধমচন্দ্র—বিদ্ধমের সমালোচনা—পদ্ধতিপ্রসঙ্গে—রমেশচন্দ্র-রামণতি-হেমচন্দ্র—চন্দ্রনাথ বস্থ—এ যুগের আরো কয়েকজন সমালোচক—বিদ্ধমপ্রভাবিত সমালোচনা—ববীন্দ্রনাথ—শিবনাথ শাস্ত্রী-হরপ্রসাদ শাস্ত্রী—ঠাকুরদাস মুগোপাধ্যায়—ইংরেন্দ্রনাথ দত্ত—রামেন্দ্রস্কর, ও বিজেন্দ্রলাল—এ পর্বের অপ্রধান সমালোচকগণ—অবনীন্দ্রনাথ-বলেন্দ্রনাথ-প্রমুধ চৌধুরী—আধুনিক বাংলা সমালোচনা—মান্ধ্রপান মত ]

বাংলা সমালোচনাসাহিত্যের সৃষ্টি উনিশ শতকে। প্রাচীন বাংলাসাহিত্যে এর কোনো অন্তিম্ব ছিল না। এদেশে সংস্কৃত অলংকারশাস্তের—রসবাদ-ধ্বনি-বাদের—বহল প্রচার থাকলেও মধার্গের বাংলাদেশে এর কোনো বিশিষ্ট ক্ষপের

<sup>\*</sup> অধ্যাপক জাহ্নবীকুমার চক্রবর্তী-রচিত।

পরিচয় মেলে না। তবে রূপসনাতনের সংস্কৃত-গ্রন্থাবলীতে এবং জীবগোস্বামীর রচনায় বৈফবদর্শন ও বৈফবসাধনার পরিপ্রেক্ষিতে রসবাদের নবতর ব্যাখ্যাই সেকালের একমাত্র উল্লেখযোগ্য ব্যাপার। কিন্তু বাংলা সমালোচনাসাহিত্যের জন্ম এ উৎস থেকে নয়। বাংলা সমালোচনা আধুনিক বুগের সামগ্রী, উনিশ শতকেই এর আত্মপ্রকাশ। ইংরেজি সাহিত্য ও ইংরেজি সমালোচনার সঙ্গে এর সংযোগ প্রত্যক্ষ এবং নিগৃঢ়। এদিক দিয়ে বাংলাভাষার সৌভাগ্য এই যে, এ যুগের শ্রেষ্ঠ সাহিত্য রচিত হবার

এদিক দিয়ে বাংলাভাষার দৌভাগ্য এই যে, এ যুগের শ্রেষ্ঠ সাহিত্য রচিত হবার লব্দে সঙ্গেই তার কাব্যিক মূল্যবিচারের উন্তমপ্রয়াস দেখা গিয়েছিল। বাংলা ভাষায় সত্যকার সমালোচনার উদ্ভব মধুস্দনের কাব্য-নাটক অবলম্বন করে 'বিবিধার্থ-সংগ্রহ', 'রহস্তসন্দর্ভ', 'মিত্রপ্রকাশ', 'সোমপ্রকাশ' প্রভৃতি সাময়িক পত্রের পাতায়। কিন্তু ঐতিহাসিক দৃষ্টিতে আরম্ভেরও আরম্ভ আছে। এরও পূর্ববর্তী ষে-বহতর প্রচেষ্টা বাংলা সমালোচনার জন্ম সম্ভাবিত করেছে তার কথঞিৎ বিবরণ লিপিবদ্ধ করা প্রয়োজন।

'সমাচারদর্পণ' প্রভৃতি পত্রিকায় ১৮২৪-২৫ সাল থেকেই পুস্তকসমালোচনা প্রকাশিত হতে থাকে। অবশু এসব গ্রন্থসমালোচনাকে ঠিক সমালোচনা আখ্যা দেওয়া চলে না। এগুলি সংবাদের স্তর অতিক্রম করেনি; য়েমন—এই পুস্তক অমুক অমুক স্থান হইতে প্রকাশিত। ইহা পাঠে মূর্যন্ত সভাসদ্ হইতে পারিবেক, ইত্যাদি। এ সময় ১৮৩০ সালে 'লিটারারি গেজেট'

নামক ইংরেজি পত্রিকার কাশীপ্রসাদ ঘোষ বাংলা লাহিত্য সম্বন্ধে ইংরেজিতে এক পত্র লেখেন। 'সমাচারদর্পণ'-এর একটি সংখ্যার দম্পাদকের মন্তব্যসহ পত্রটির অন্থবাদ এ বছরই প্রকাশিত হয়। ফোর্ট উইলিরম কলেজ থেকে প্রকাশিত গত্যবন্ধ্রণীর একটি সংবাদাত্মক তালিকা ছাড়াও এতে রামায়ণ, মহাভারত, কবিকঙ্কণ এবং ভারতচন্দ্র সম্পর্কে যে-সংক্ষিপ্ত মন্তব্য ছিল তাতে ষথার্থ সমালোচনার পূর্বাভাস মেলে। ক্তিবাসকে শ্রেষ্ঠ জনপ্রিয় কবি বলে আখ্যাত করা এবং ভারতচন্দ্রের রচনাভঙ্গির প্রশংসা ও ক্রচির নিন্দা বহু পরবর্তী সমালোচকদের সিকান্তের প্রায় সমতুল্য।

এসময়ে ইংরেজি ভাষা ও সাহিত্যের পণ্ডিতদের কাছে বাঙালী ছাত্রদের ইংরেজি-শিক্ষা চলছিল হিন্দুকলেজে। রিচার্ডসন সাহেব ইংরেজি সাহিত্যে প্রথাত পণ্ডিত ছিলেন, এবং দেক্সপীয়রের অধ্যাপনা মণেষ্ট খ্যাতিলাভ করেছিল সমসাময়িক বাংলাদেশে। এই শিক্ষা বাংলা সাহিত্যসমালোচনার ইতিহাসে বিশেষ মূল্যবান। কারণ, আমাদের সমালোচনাসাহিত্য ইংরেজিধারার

অনুসরণে—ওই ধারাকে আত্মসাৎ করেই—বর্ধিত হয়েছে। এ ক্ষেত্রে সংস্কৃত-রস-শাস্ত্রের নির্দেশ খুব বেশি প্রাধান্ত লাভ করেনি। সম্প্রতি অবশু এ ধারার কিছুট

ইংরেজি সাহিত্যের পুনরুজ্জীবন দেখা যাচছে। ১৮৪৪ সালে 'বেঙল্ রিভিরু' প্রভাব প্রকাশিত হয়। এই পত্রিকায় পাশ্চাত্য-শিক্ষিত বাঙালী তরুণেরা [কচিৎ ইংরেজরাও] বাংলা সাহিত্য-

বিষয়ে ইংরেজিতে সমালোচনামূলক প্রবন্ধ লিখতে আরম্ভ করেন।

১৮৫১ সালে স্থনামধন্ত ঈশ্বরচন্দ্র বিভাসাগর বীটন সোসাইটিতে 'সংস্কৃত ভাষা ও সাহিত্যবিষয়ক প্রস্তাব' নামে একটি বক্তৃতা দেন। বাংলাভাষায় এই রচনাই সর্বপ্রথম সাহিত্যসমালোচনার এক গুরুত্বপূর্ণ প্রচেষ্টা। বিভাসাগর যেমন একদিকে প্রভূত পাণ্ডিত্যসহকারে, গবেষকের নিষ্ঠা নিয়ে, 'মেঘদূত'-'কুমারসম্ভব'-এর পাঠ নির্ণয় করেন, তেমনি অপরদিকে সাহিত্যিক-মূল্যমান-নির্নপণের যথাসাধ্য চেষ্টা করেন। এখানে উল্লেখ্য যে, বিভাসাগর-মশায়ের অধিকতর প্রবণতা ইংরেজি সমালোচনার দৃষ্টিতে সংস্কৃত-সাহিত্যের

বিভাসাগর-রঙ্গলাল মল্যবিচারের দিকে। দৃশুকাব্য সম্বন্ধে আলোচনা করতে গিয়ে তিনি ভারতীয় অলংকারশাস্ত্রে বর্ণিত স্ক্লাতিস্ক্ল বহু বিভাগকে অস্থীকার করেছেন। মাঘের অতিভাষণ, নৈষ্ধচরিতের স্বাত্মক গুণ্হীনতা সম্পর্কে তাঁক মন্তব্য রসবতার নিভূলি পরিচয় বহন করে। ১৮৫২ সালে হরচক্র ঘোষ 'বেঙল রিভিয়ু' পত্রিকায় ইংরেজিতে এক প্রবন্ধ লেখেন। বাংলা কবিতা সম্পর্কিত এই প্রবন্ধে তিনি প্রাচীন ও মধ্যযুগের বাংলা সাহিত্যকে অশ্লীল ও অপাঠ্য বলে প্রমাণ করতে চান। এর উত্তরে ১৮৫২ সালে বীটন সোসাইটিতে স্কবি রঞ্জাল বন্দ্যোপাধ্যার স্বর্রচিত এক প্রবন্ধ পাঠ করেন। উক্ত প্রবন্ধে খ্যাতনামা তুএকজন ইংরেজ কবির সঙ্গে ভারতচন্দ্রের তুলনা করে পূর্বোক্ত অপবাদ খণ্ডন করতে চেষ্টা করেন। এই বছরেই বাংলাভাষায় প্রথম মৌলিক নাটক রচিত হয়। 'ভদ্রাজুন' নামক পৌরাণিক নাটকের রচয়িতা তারাচরণ শিকদার ভূমিকায় ইংরেজি ও সংস্কৃত-নাটকের এক তুলনামূলক আলোচনা করেন, এবং ইংরেজি নাটকের কলা-কৌশলই যে অনুসরণীয়, এই মত প্রকাশ করেন। তবে স্বীকার করতে হয়, তাঁর উক্ত আলোচনায় ইংরেজি ও সংস্কৃত-নাটকের বহিরঞ্চ-পরিক্রমাই ঘটেছে, নাট্য-সাহিত্যের রসান্তঃপুরে পদচারণা সম্ভব হয়নি। 'কীর্তিবিলাস'-নাটকের রচয়িতা যোগেল গুপ্ত ইংরেজি নাটকের ট্যাজেডির সৌন্দর্য ও আস্বাদ্যমানতা নিয়ে আলোচনা করেন এবং বাংলা নাটকে এই ধারা অনুসরণীয় বলে মন্তব্য করেন।

১৮৫৯ সাল থেকে শ্রুতকীতি মধুস্দনের কাব্যগুলি প্রকাশিত হতে থাকে,

এবং সঙ্গে বাংলা সমালোচনারও যথার্থ ভিত্তি হাপিত হয়। তাঁর কাব্য-নাট্যগুলো প্রকাশের সঙ্গে সংক্ষেই যে-সমালোচনাগুলো প্রকাশিত হয় তাদের মধ্যে
উল্লেখযোগ্য রাজেন্দ্রলাল মিত্রের 'শমিষ্ঠা' সমালোচনা [১৮৬০] ও 'তিলোভমাসম্ভব
কাব্য' সমালোচনা [১৮৬০]; কালীপ্রসন্ন সাজনারারণ
রাজনারারণ
বিভাত্ত্বণের 'তিলোভমাসন্তব কাব্য'
সমালোচনা [১৮৬০]। প্রথমোক্ত তিনটি 'বিবিধার্থ সংগ্রহ'-তে এবং শেষোক্তটি
'সোমপ্রকাশ'-এ ছাপা হয়েছিল। 'রহস্তসন্দর্ভ', 'মিত্রপ্রকাশ' ইত্যাদি তৎকালীন
পত্রিকায়ও মধুহদনের কাব্যাদির সমালোচনা প্রকাশিত হতে থাকে। এ সময়ে
সাহিত্যসমালোচক-হিসেবে রাজেন্দ্রলাল মিত্র ও কালীপ্রসন্ন সিংহের মতো
রাজনারারণ বস্তুও য়থেষ্ট খ্যাতি অর্জন করেন। মধুহদন এক চিঠিতে তাঁকে
ব্রুরোপের বিধ্যাত সমালোচকদের সঙ্গে তুলনা করেছিলেন। এই পর্বের সমালোচনার লক্ষণীয় বৈশিষ্ট্য তিনটি—[এক] ইংরেজি কাব্য-সাহিত্যের সঙ্গে তুলনায়
সোন্দর্যবিচারের চেপ্টা; [ডুই] সামাজিক, ধর্মীয় এবং নৈতিক পরিপ্রেক্ষিতে
সাহিত্যসত্যের অনুসন্ধান; [তিন] সংস্কৃতাহুগ অলংকারাদি টুক্রো-টুক্রোভাবে

সার্থকতার সীমা।

মধুস্দন বাংলা কিংবা ইংরেজিতে কোনো সমালোচনা লেখেননি। তবে তাঁর
লেখা চিঠিগুলোতে এখানে নেখানে নাটক কাব্য এবং দেশী-বিদেশী সাহিত্যকারদের সম্পর্কে বিক্ষিপ্ত মন্তব্য খুঁজে পাওয়া যায়। সাহিত্যসান্দর্য সম্পর্কে মধুস্দনের
সভীর অন্তর্গৃষ্টি ছিল, বিদেশী সাহিত্যের শ্রেষ্ঠ সম্পদের
সংলও প্রত্যক্ষভাবে তিনি পরিচিত ছিলেন। তবে
এই ভেবে তুঃখ হয় য়ে, স্থরসিক এবং স্পণ্ডিত হয়েও সমালোচনাসাহিত্যের
ক্ষেত্রে কদাপি তিনি পদক্ষেপ করেননি। যদি করতেন তাহলে বাংলা
সমালোচনার অন্তত্ম প্রধান পথিকং-হিসেবে য়ে তিনি স্বীকৃত হতেন, এতে
কোনো সন্দেহ নেই।

খুঁজে বার করার প্রয়াস। তবে ধ্বনিবাদ বা রসবাদের প্রয়োগচেষ্টা বড়ো একট। দেখা যায় না। বলতে হয়, ব্যক্তিগত ভালোলাগা-মন্দ্লাগা-প্রকাশেই এদের

মনীবী বৃদ্ধিমের হাতে বাংলা সমালোচনাসাহিত্য একটা উজ্জ্বল বিশিষ্ট মূর্তি পরিগ্রহ করে, উচ্চতর মহিমায় প্রতিষ্ঠিত হয়। 'বঙ্গদর্শন'-পত্রিকার প্রকাশ থেকেই সমালোচনার এই গুণগত পরিবর্তন লক্ষিত হতে থাকে। ১৮৭১ সালে জাঁর লেখা 'বেঙলি লিটারেচার' প্রবন্ধে তারই পূর্বাভাস। বৃদ্ধিমচন্দ্র যেমন

ইশ্বর গুপ্ত, প্যারীচাঁদ মিত্র, দীনবন্ধ মিত্র প্রমুখ সমসাময়িক সাহিত্যপ্রপ্তার প্রতিভার বিচারে প্রগাঢ় সাহিত্যবোধ ও স্ক্র-বিশ্লেষণ-শক্তির পরিচয় দিয়েছেন, তেমনি প্রাচীন সাহিত্যের আলোচনায় এবং সংস্কৃত ও ইংরেজি সাহিত্যের ত্লনামূলক আলোচনায় আপন রসদৃষ্টির গভীরতার

বিষ্ণাচন্দ্র নিশ্চিত প্রমাণ রেখে গেছেন। কেবল গ্রন্থ বা গ্রন্থকারের বিচারকুশলতার নয়, সাহিত্যসমালোচনার মূলস্থানির্গরেও তাঁর কৃতিত্ব মৌলিক এবং উচ্চপ্রশংসার যোগ্য। গীতিকাব্য সম্পর্কিত আলোচনায় নাটক ও উপস্থাপের সঙ্গে লিরিক কবিতার পার্থক্য-আবিষ্ণারে তিনি যা বলেছেন, তা কেবল অ-পূর্বই নয়—অভাপি প্রায় অন্নতীর্ণ। তাঁর সমালোচনামূলক প্রবন্ধগুলির মধ্যে 'উত্তরচরিত', 'লৌপদী', [প্রথম প্রস্তাব], 'শকুন্তলা', 'ডেসডিমোনা ও মিরাগু।', 'জয়দেব ও বিভাপতি' বিশেষ উল্লেখযোগ্য।

বঙ্কিমের সমালোচনার নীতি ও পদ্ধতি সহন্ধে কয়েকটি প্রধান স্ত্র আলোচনার যোগ্য। [এক] পদ্ধতিহিসেবে বঙ্কিম Analytic বা বিশ্লেষণ-প্রণালীর বিরোধী ছিলেন। তাঁর মতে তাজমহলের এক-এক টুক্রো পাথরে সমাধিসৌধটির সৌন্দর্য খুঁজে পাওয়া যাবে না। সমগ্রের বোধেই এই সৌন্দর্য-উপলব্ধি সন্তব। ঠিক

তেমনি, এখানে একটি উপমা, ওখানে একটি অনুপ্রাস বৃদ্ধির সমালোচনাপন্তি-প্রদক্ষে বের করাই সমালোচকের কাজ নয়। সমগ্রতার মধ্যেই কবির সৌন্দর্যস্থিকে আস্থাদন করতে হবে।

এই Synthetic বা সাজ্যটিক পদ্ধতি বাংলা সমালোচনাসাহিত্যে এক প্রধান উত্তরাধিকার। [ হই ] সাহিত্যের স্বরূপ-নির্ণয়-প্রসঞ্জে বৃদ্ধিমের মত এই যে, স্বভাবায়ুকারিতা এবং স্প্টিধর্মের সংযোগেই সাহিত্যের প্রাণ। প্রথমটির অভাবে সাহিত্য অলীক বস্তু হয়ে ওঠে; দ্বিতীয়টির অভাবে প্রাণহীন, রসহীন হয়ে পড়ে। [ তিন ] সাহিত্যের উদ্দেশ্ত সম্পর্কে বৃদ্ধিমের অভিমত স্বিশেষ প্রণিধান্যোগ্য। কারণ, সমসাময়িক বাংলা সমালোচনায় এই প্রশ্নটিকে কেন্দ্র করে বিতর্ক তুমুল হয়ে উঠেছিল। একদল সমালোচক সামাজিক নীতি ওসমাজের স্বাস্থ্যরক্ষাই সাহিত্যের একমাত্র কর্ত্বর বলে মনে করতেন। অক্তদল সৌন্র্বস্টিকেই সাহিত্যের উদ্দেশ্ত বলে ঘোষণা করেছেন। সৌন্র্বস্টিই যে সাহিত্যের মুখ্য উদ্দেশ্ত, বৃদ্ধিম এ স্বদ্ধে দ্বিধাহীন ছিলেন। কিন্তু নীতিশিক্ষার প্রশ্নটিকে তিনি একেবারে অস্বীকার করতে পারেননি। তবে নীতিশিক্ষাদান সাহিত্যের গৌণ উদ্দেশ্ত, এবং এই উদ্দেশ্ত তার প্রধান কর্তব্যের দ্বারাই ধীরে ও ক্রমে ক্রমে সাধিত হবে। পাঠকদের উপদেশ দিয়ে নীতিজ্ঞ করে তোলা তার উদ্দেশ্ত নয়, সৌন্র্ব-

পৃষ্টির মধ্য দিয়ে নীতি ও ধর্মবোধের প্রতি আসক্তি জন্মানোই তার প্রকৃত লক্ষ্য। সাহিত্যদর্পণকারের 'কান্তাসন্মত উপদেশ'-এর সঙ্গে এই মতের সামীপা লক্ষণীয়। [চার] সংস্কৃত-রস্বাদ সম্বন্ধে ব্রিমের মন্তব্য প্রসন্ধৃত স্মরণ কর। যেতে পারে। রসবাদের দীমাবদ্ধতা দেখিয়ে তিনি এই পদ্ধতির সাহিত্য-বিচার-পরিহারের পক্ষে মতামত দিয়েছেন। ইংরেজি সমালোচনার প্রতি বঙ্কিমের অনুরাগ এই মন্তব্য থেকেও অনেকটা প্রমাণিত হবে।

এবার আমরা বৃদ্ধিম-সমসাময়িক কয়েকজন প্রধান সমালোচকের সংক্ষিপ্ত পরিচয় দেব। রমেশচন্দ্র দত্ত ইংরেজিতে 'Literature of Bengal' নামে একথানি গ্রন্থ রচনা করেন। এঁর রচিত সমালোচনাত্মক কতকগুলি বাংল। প্রবন্ধ সাময়িক পত্রিকায় প্রকাশিত হয়। এগুলির মধ্যে একদিকে যেমন সংস্কৃত कित कानिमात्र ও ভবভৃতির আলোচনা আছে, অকুদিকে আবার মধ্যবুপের

বাঙালী কবি মুকুলরাম ও ভারতচল্রের তুলনামূলক রনেশচল, রামগতি, আলোচনা আছে। আধুনিক বাংলা সাহিত্যে বঙ্কিমের প্রভাব সম্বন্ধে তিনি মনোজ্ঞ আলোচনা করেছেন।

সমালোচকহিসেবে তেমন কোনো মৌলিক বৈশিষ্টোর পরিচয় দিতে না পারলেও ইউরোপীয় সাহিত্যের স্থবিস্ত জ্ঞান এবং ভারতীয় প্রাচীন সাহিত্যের গভীর অধ্যয়ন তিনি মোটামুটি কাজে লাগাবার চেষ্টা করেছেন। রামগতি স্থায়রত্বের 'বাংলাভাষা ও বাংলা সাহিত্যবিষয়ক প্রস্তাব' ১৮৭২-৭০ সালে প্রকাশিত হয়। বাংলা সাহিত্যের আন্নপূর্বিক ইতিহাস-রচনার চেপ্টাহিসেবে এর নাম সর্বপ্রথম উল্লেখযোগ্য। লেথকের গবেষণাপ্রবণতার পরিচয় এই গ্রন্থে স্তপ্রচর। তবে সংস্কৃত-রসশান্ত্রের অত্যধিক প্রভাবে সমসাময়িক লেখকের त्रहमाननीत ख्रेभाख्य विहार विहारे परिष्ठ । 'स्प्रमामन्ध'-कारतात दिलीय সংস্করণের ভূমিকাহিসেবে হেমচন্দ্রের লিখিত সমালোচনাটি একদিক দিয়ে বিশেষ কৌতূহলোদ্দীপক। মধুস্থদনের প্রবর্তিত ছন্দের বিচারে অমিত্রাক্ষর ছন্দের যা প্রধান গুণ অর্থাৎ যতিপাতের স্বাধীনতা, তাকেই তিনি দোষ বলে উল্লেখ করেছেন। এই ত্রুটি সংশোধন করতে গিয়ে তাঁর কাব্যে ছন্দের কী বিপর্যয় ঘটেছিল, বাংলা-সাহিত্যের পাঠকমাত্রেরই তা অবগত।

विश्वमञ्जादिक मर्गालाहकरम् । याद्या हल्याप वस यर्थहे शाकि वर्जन করেছেন। এঁর 'শকুন্তলাতত্ব' এবং 'বর্তমান বাংলা-চন্দ্রনাথ বহু সাহিত্যের প্রকৃতি' নামে গ্রন্থইটি উল্লেখনীয়। সম-সাময়িক পত্রপত্রিকায় এঁর সমালোচনামূলক আরো কতকগুলি প্রবন্ধ ছড়িয়ে আছে। সাহিত্যসমালোচনায় তিনি সামাজিক নীতিশিক্ষার প্রয়োজনের উপরই সর্বাধিক গুরুত্ব আরোপ করেছেন। জাতীয় জীবনে কোনোরূপ অস্বাস্থ্যকর প্রভাব বিস্তার না করাই সাহিত্যের প্রধান কর্তব্য বলে তিনি মনে করতেন। নীতিগত এই গোঁড়ামির কথা ছেড়ে দিলে চন্দ্রনাথের যে সাহিত্যিক অন্তর্গৃষ্টি ছিল তার প্রমাণ আছে।

এথানে সমকালীন আরে। কয়েকজন সমালোচকের ,কিছুকিছু প্রবন্ধের উল্লেপ করা প্রয়োজন; যেমন—রাজকৃষ্ণ মুপোপাধ্যায়ের 'বিছাপতি', সঞ্জীবচন্দ্র করোকরেকজন করারো কয়েকজন সমালোচক

ত্বণের আরো কয়েকজন সমালোচক

ত্বণের 'বিষরুক্ষ,' 'পলাশীর যুদ্ধ', 'ভারতউদ্ধার', এবং রজনীকান্ত গুপ্তের 'প্রতিভা' গ্রন্থের অন্তর্ভুক্ত মধুস্দন

ও বিদ্ধিমচন্দ্র সম্বন্ধে আলোচনা। এই সময়ের আর-একজন সমালোচক রামদাস সেন কিছুকিছু সমালোচনামূলক প্রবন্ধ লিখে খ্যাতির অধিকারী হন। তাঁর সমালোচনা-প্রবন্ধগুলির মধ্যে কালিদাস, বাণভট্ট, হেমচন্দ্র সম্পর্কিত আলোচনা-গুলির নাম করা যেতে পারে।

সমসাময়িক এবং পরবর্তীকালের সমালোচকদের উপর বঙ্কিমের প্রভাব যে অনেকথানি তা বলাই বাহুল্য। কিন্তু বঙ্কিমের মতো ফুল্ম সৌল্র্যবোধ এঁদের অনেকেরই ছিল না। এ সময়ের স্মালোচনা প্রধানত সংস্কৃত-কাব্যাদির

ন্দ্যবিচারের চেপ্তা করেছে এবং বৃদ্ধিমের গ্রন্থাবুলীকে সমালোচনা আলোচনার অবলম্বনহিসেবে গ্রহণ করেছে। নীতি-হিসেবে সংস্কৃত-রসবাদের স্থুল বোধই অধিকাংশের

মধ্যে কার্যকরী। তবে নাটক-উপস্থাস প্রভৃতির সংজ্ঞা ও স্থরূপ-নির্ণয়ে ইংরেজি সমালোচনার প্রভাব লক্ষ্য করা যায়। এ সময়ের সমালোচকেরা যে-প্রশ্নটি নিয়ে স্বাধিক মাথা ঘামিয়েছেন তা হল সাহিত্য ও নীতির প্রশ্ন। অন্ন কয়েকজনের কথাবাদ দিলে অধিকাংশ সমালোচকই নীতিশিক্ষাকেই সৌন্দর্যস্প্তির চেয়ে বেশি প্রাধান্ত দিয়েছেন।

এর পরে আদে রবীন্দ্রনাথকত সমালোচনাসাহিত্যের কথা। রবীন্দ্রনাথের সমালোচনামূলক প্রবন্ধগুলির অধিকাংশই গ্রন্থবন্ধ হয়েছে। 'সাহিত্য', 'সাহিত্যের স্বরূপ' এই তিনটি গ্রন্থে সমালোচনার মূলনীতি ও কর্তব্য এবং সাহিত্যসৌন্দর্যের বিচিত্র দিক নিয়ে আলোচনা করা হয়েছে। 'প্রাচীন সাহিত্য' গ্রন্থে ভারতের সংস্কৃত কাব্যাদির সৌন্দর্য আলোচনা করেছেন রবীন্দ্রনাথ। 'আধুনিক সাহিত্য' গ্রন্থে বাংলার উনিশ শতকের ক্ষেক্জন কবি-

লাহিত্যিকই আলোচনার প্রধান বিষয়বস্ত হয়েছে। 'লোকসাহিত্যে' রবীন্দ্রনাথের ভূমিকা যুগপৎ গবেষক এবং বিদগ্ধ রসিকের। রবীন্দ্রনাথের সমালোচনাপদ্ধতির প্রধানতম বৈশিষ্ট্য হল তার উজ্জ্ঞল স্ক্জনধর্ম। তিনি Synthetic তো বটেনই, মাঝে মাঝে creative-ও হয়ে ওঠেন। সমালোচ্য কাব্যকে গ্রহণ করে তার ক্রপ্রপোন্ধ্র-ব্যাখ্যানো সীমাবদ্ধ না থেকে, আপনার ভালোলাগা-মন্দ্রলাগা আশাআকাজ্জা কামনা-বাসনার বর্ধে তাকে অনুরঞ্জিত করে

ব্যক্তনাথ
 এক নবতর সৃষ্টির প্রতিই তাঁর প্রবণতা অধিক। 'প্রাচীন
সাহিত্য' গ্রন্থের অন্তর্ভুক্ত 'মেদদ্ত' এবং 'কাব্যের উপেক্ষিতা' প্রবন্ধ-মৃটি এর প্রকৃষ্ট
উদাহরণ। মহাকবি কালিদাসের সৌন্দর্যসন্থোগের কাব্য 'মেদদ্ত' রবীন্দ্রনাথের
সমালোচনায় চিরন্তন সৌন্দর্যবিরহের বাণীমূর্তি ধারণ করেছে। উর্মিলা, অনস্থা,
প্রিরংবদা, পত্রলেধার ভূমিকা যে কাব্যগঠনের অন্থরোধেই একান্ত সংকুচিত একথা
আকার করেও, 'কাব্যের উপেক্ষিতা' প্রবন্ধে ইংগিতটুকুমাত্র গ্রহণ করে নতুন
বুগের হাদয়সংবেদনযুক্ত পরিপূর্ণ নারীমূর্তি-হিসেবে তাদের স্বষ্টি করে তুলেছেন।
রবীন্দ্রসমালোচনার অন্ততম প্রধান বৈশিষ্ট্য হল সমালোচ্য কাব্যের অন্তরলোকে
প্রবেশ করে তার একত্বকে অন্থধাবনের চেষ্টা করা। বাইরে থেকে অলক্ষারশাস্ত্রোক্ত সংজ্ঞাকেই প্রবেচন বলে মনে না করে কাব্যের অন্তরসৌন্ধিকে আবিক্ষার
করাই রবীন্দ্রনাথের লক্ষ্য। তিনি 'রাজসিংহ', 'বিহারীলাল' প্রভৃতি প্রবন্ধে
করাই বলিছেন যে, পূর্ব থেকে কোনোকিছু প্রত্যাশা করে সেই প্রত্যাশার সঙ্গে
কাব্যকে মিলিয়ে দেখার কাজটা সমালোচকের নয়।

মহাকালকে তিনি সাহিত্যের শ্রেষ্ঠ বিচারক বলে মনে করেন। কালের বিচারে যে-সাহিত্য উত্তীর্ণ তাকে বিচার করার চেষ্ঠা না করে পূজা করাই সমা-লোচকের কর্তব্য—এ-ই হোল রবীন্দ্রনাথের অভিমত। রবীন্দ্রনাথ সাহিত্যের চিরন্তনত্বে বিশ্বাসী। যে-সাহিত্য সাময়িক দাবী মেটায়, সাহিত্যহিসেবে তার মূল্য অকিঞ্চিৎকর। সাহিত্যের উল্লেখ্য সহন্ধে রবীন্দ্রনাথ বিধাহীন। তাঁর মতে 'অপ্রয়োজনের আনলক্ষ্টি'—'আলস্যের সহস্র সঞ্চয়'ই হল সাহিত্য। সাহিত্য যে কোনোদিন স্কুলমান্টারী বা নীতিশিক্ষার দায়িষ্ব নেয় নি, রবীন্দ্রনাথ একথা স্পষ্ট ভাষায় ঘোষণা করেছেন। জীবরুত্তির উর্ধ্বে যে মানবস্তা, রবীন্দ্রনাথের মতে সাহিত্যের আবেদন সেথানেই। বিশ্বব্যাপী অনাদি অনন্ত এবং অশ্রুত এক সংগীতস্রোতে যাবতীয় পার্থিব ঘটনা ও ক্লপজগৎ ভাসমান। তারা 'ক্লণিকে প্রকাশ', আবার 'ক্লণিকে মিলায়'। কবি কানে শুনবেন ক্লপজগতের অন্তরালের সেই অশ্রুত ক্লেম্বারা, তাকেই ফুটিয়ে তুলবেন আপনার ভাষায় ও ছন্দে। ঐশীচেতনার সঙ্গে

যুক্ত এই বিশ্বনাত্মভৃতিই রবীক্রসমালোচনার মৌল দর্শন। তাঁর সৌলর্ঘদর্শনও এই বোধের ভিত্তিতেই প্রতিষ্ঠিত।

রবীন্দ্রনাথের কবিপ্রতিভার বৈশিষ্ট্যের ফলেই সাহিত্যের স্বরূপনির্ণয় করতে গিয়ে তিনি প্রায়ই গীতিকাব্যোচিত একটি সংজ্ঞায় গিয়ে পৌছেছেন। 'সাহিত্যের তাৎপর্য' প্রভৃতি প্রবন্ধে তিনি কবিচিত্তের রঙ্, ভালোলাগা, মন্দলাগা, আশা ও আকাজ্ঞার কথাই মুখ্যত তুলে ধরেছেন। অবশু রবীন্দ্রনাথের সহদয়তা ও সাহিত্যবোধের গভীরতা Absolute vision বা নিরপেক্ষ-নিরাসক্ত দৃষ্টির স্প্রেশের অস্বীকার করতে পারে নি। তাই 'সাহিত্যের পথে'র কোনো কোনো প্রবন্ধে 'নিরাসক্ত মনই শ্রেষ্ঠ মন' বলে স্বীকারও করেছেন।

'ঐতিহাসিক উপস্থাস'-প্রবন্ধে তিনি ইতিহাস-রসের যে নৃতন চেতনা প্রতিষ্ঠিত করেছেন, তথ্য ও সত্যের আলোচনার শুদ্ধ তথ্যোত্তীর্ণ কাব্যসত্যের যে-বোধকে পাঠকচিত্তে নি:সংশ্বিত প্রত্যয়ে পরিণত করেছেন, তা সমালোচনার পরিধি প্রসারিত করেছে। মহৎ সাহিত্যে সাহিত্যিকের জীবনজিজ্ঞাসার প্রকাশ খূঁজেছেন রবীন্দ্রনাথ। উচ্চতর সাহিত্য কেবল ভাব-ভাষার নিপুণ-বন্ধনজাত সৌন্দর্যস্থিই করে না, আরও গভীরে প্রবিষ্ঠ হয়ে জীবনের সত্যকে আবিষ্কার করে, ব্যাখ্যা করে, প্রকাশ করে—কিন্তু প্রচার করে না। 'শকুন্তলা', 'শকুন্তলা ও কুমারসন্তব', 'বিহারীলাল' প্রভৃতি প্রবন্ধে কাব্যসৌন্দর্যবিচারকে জীবনজ্ঞাসার সঙ্গে সার্থকভাবে যুক্ত করেছেন তিনি।

রবীন্দ্রনাথের সাহিত্যসমালোচনার প্রতি হয়তো সর্বত্ত অনুসরণযোগ্য নয়।
কিন্তু স্কৃতীর সাহিত্যিক-স্পর্শকাতরতা, সৌন্দর্যউপলব্ধির অন্তর্বতম প্রদেশে সহজে
অবতরণের আশ্চর্য ক্ষমতা, সহজাত রসবোধ এবং বহুঅধ্যয়নজাত অনুশীলনের
সম্মেলনে তিনি কাব্য বা ক্বির আলোচনায় অধিকাংশ ক্ষেত্রেই নিভুল এবং
স্কুগভীর। বাংলা সমালোচনায় তাই রবীন্দ্রনাথই প্রধানতম পুরুষ।

এবার রবীন্তর্গের অপরাপর সমালোচকদের কথা।

এঁদের মধ্যে কয়েকজন বিদ্ধাপ্রভাবের যুগেই সমালোচনার কাজে ব্রতী হন, তবে এঁদের অধিকাংশ প্রবন্ধই রবীন্দ্রগুগে রচিত। শিবনাথ শাস্ত্রীর প্রবন্ধানলীর মধ্যে সমালোচনামূলক প্রবন্ধ আছে গুটি হুয়েক। 'ঋষিত্ব ও কবিত্ব' এবং 'কাব্য ও কবিত্ব' এই ছটি প্রবন্ধে তিনি কবিত্বের স্থাপনির্গয়ের চেষ্টা করেছেন। সাহিত্যের মূলনীতি নিয়ে যে-সামান্ত কয়েকজন সমালোচক সে-যুগে আলোচনায় অবতীর্থ হয়েছেন, শিবনাথ শাস্ত্রী তাঁদের মধ্যে অন্তম। তাই তাঁর স্থানটি একটু বিশিষ্ট। হরপ্রসাদ শাস্ত্রী, রচনার সংখ্যা এবং উৎকর্ম—উভয় দিক থেকেই,

বাংলা সমালোচনাসাহিত্যের একজন প্রধান পুরুষ। 'মেঘদূত ব্যাখ্যা' নামে তাঁর একটি প্রস্থে আছে। কতকগুলি প্রন্থের ভূমিকা-রচনাকালেও সমালোচনায় তিনি অবতীর্ণ হয়েছেন। তা ছাড়া, তাঁর অন্তত ৫০টি সমালোচনা-প্রবন্ধ বিভিন্ন পত্র-পত্রিকায় ছড়িয়ে আছে। সম্প্রতি স্থনীতিকুমার এদের গ্রহ্বদ্ধ করেছেন। হরপ্রসাদ

শাস্ত্রী সংস্কৃত ভাষা ও সাহিত্যে প্রপণ্ডিত, বাংলাভাষা ও শাবনাথ শাস্ত্রী, হরপ্রমাদ শাস্ত্রী জাগরণের আন্দোলনে অন্তম পথপ্রদর্শক। তাঁর প্রবন্ধ-

গুলিতে জ্ঞান, অধ্যয়ন এবং রসবোধের এক স্থা সমন্বন্ধ লক্ষ্য করা যায়। তাঁর কোতৃহলের বিষয়েরও অভাব ছিল না। এক কথায় বলা যেতে পারে, সাহিত্যে ভোজে তিনি ছিলেন সর্বভূক। কালিদাসের কাব্যনাটকাদির ধারাবাহিক আলোচনা করতে করতে রজনীকান্ত দেনের মতো কবির কাব্যস্মালোচনায় লক্ষ্যভ্রত হতেও তাঁর আপত্তি ছিল না। ভারতের প্রাচীন নাট্যস্ত্র থেকে আধুনিক নাট্যকার বিজ্ঞেলাল রাম্ব পর্যন্ত সর্বত্র তাঁর দৃষ্টি সমান প্রসারিত। সংস্কৃতমতে শিক্ষিত হয়েও ইংরেজি কাব্যের রসাম্বাদনে যেতাঁর বাধা হয় নি, এ ঘটনাই সবচেয়ে বিশ্বয়কর। সাহিত্যবিচারে নীতির ভূমিকাকে প্রাধান্ত না দিয়ে সৌন্দর্য-আলোচনাকে অবলম্বন করায় হরপ্রসাদ শাস্ত্রী খাঁটি সমালোচকের গৌরব দাবী করতে পারেন।

এই পর্বের অক্তম প্রধান সমালোচক ঠাকুরদাস মুখোপাধ্যায়। এঁর 'সাহিত্যমঙ্গল' নামক গ্রন্থ এবং ৩০টির অধিক সমালোচনামূলক প্রবন্ধ আছে। এঁর উপর রবীন্দ্রনাথের ভাবধারার কিছুটা প্রভাব লক্ষ্য করা যায়। সমালোচনায়

ঠাকুরদাস মুখোপাধ্যার হীরেন্দ্রনাথ দত্ত রামেন্দ্রস্থার ও বিজেন্দ্রদাল ঠাকুরদাস মুখোপাধ্যায় মূলত Synthetic এবং কখনো কখনো Creative-ও বটেন। বিশেষ করে নাটক, গীতিকবিতা প্রভৃতির সংজ্ঞা ও স্বরূপ এবং সমালোচনার বিভিন্ন প্রণালী নিয়ে তিনি যে-সমস্ত আলোচনা

করেছেন, বাংলা সমালোচনায় তার স্থান গুরুত্বপূর্ব। সৌন্দর্যজিজ্ঞাসায় তিনি প্রধানত যুরোপীয় ভাবপথের পথিক। বৈজ্ঞানিক এবং দার্শনিক প্রবন্ধের থ্যাতিমান রচিষিতা রামেল্রফুলর ত্রিবেদী ছিলেন বাংলা-সাহিত্যের একজন প্রধান পৃষ্ঠ-পোষক। সমালোচনামূলক কয়েকটি প্রবন্ধও তিনি লিখেছেন। বিশেষ করে মহাকাব্যের লক্ষণ ও সৌন্দর্যতন্ত্র সম্বন্ধে তাঁর দার্শনিক আলোচনা আজকের দিনেও পাঠকদের ভাবিয়ে তুলবে। দার্শনিকপ্রবর হীরেল্রনাথ দত্ত সাহিত্য-সমালোচনায়ও দার্শনিক সৌন্দর্যতন্তের বোধকে প্রতিষ্ঠিত করতে চেষ্টা করেছেন। সে-যুগের সমালোচনায় স্বাজাত্যভিমান বহু সময়েই সমালোচকের নিরপেক্ষতাকেও

আবৃত করত; তার প্রতিনিধিত্বমূলক রচনাহিসেবে দত্তমহাশ্রের কালিদাস ও সেক্সপিয়র' নামক প্রবন্ধটির উল্লেখ করা চলে। ছিজেল্রলাল রায়ের অনেকগুলি সমালোচনামূলক রচনা আছে। তার মধ্যে কালিদাস ও ভবভূতি' নামক গ্রন্থটি সবিশেষ উল্লেখযোগ্য। এই গ্রন্থ রুরোপীয় নাট্যতত্ত্বের দৃষ্টিতে প্রাচীন সংস্কৃতনাটকের নাটকত্বের বিচার করা হয়েছে। বাংলাভাষায় সংস্কৃতসাহিত্যের আলোচনাক্ম বিস্থৃত নয়। এই গ্রন্থটি তার মধ্যে একটি বিশিষ্ট স্থানের অধিকারী।

সমালোচকহিসেবে প্রাধান্ত অথবা মৌলিকতার দাবী না থাকলেও মাঝারি অবনের শক্তির অধিকারী এ পর্বের কয়েকজন লেখকের নাম উল্লেখ করা যেতে পারে—পাঁচকড়ি বন্দ্যোপাধ্যায়ের বন্ধিমচন্দ্র, নবীনচন্দ্র ও দ্বিজেন্দ্রলাল সম্পর্কিত

অালোচনা, নিত্যকৃষ্ণ বস্তুর 'সাহিত্যসেবকের ডায়েরী'.
স্থানোচকগণ
সমালোচকগণ
সম্প্রিক আলোচনা, ঐতিহাসিক অক্ষয়কুমার
মৈত্রের কয়েকটি প্রবন্ধ, চল্রশেশর মুখোপাধ্যায়ের গুটি ত্য়েক প্রবন্ধ [ 'সারস্বতক্স' গ্রন্থের অন্তর্গত ], শ্রীশচন্দ্র মন্ত্র্মনারর 'বল্ধিমবাব্র প্রসঙ্গ' [ তিনটি প্রস্তাব ]
প্রভৃতি। স্থারাম গণেশ দেউল্কর একটু বিশিষ্ট। তিনিই প্রথম মহারাষ্ট্র ও
আদ্রদেশের সাহিত্য-সম্পর্কিত প্রবন্ধ রচনা করেন, বাংলাভাষায় অন্তান্ত প্রাদেশিক
সাহিত্যের সমালোচনার স্ত্রপাত করেন।

রবীন্দ্র-অন্ত্রজ সমালোচকদের মধ্যে অবনীন্দ্রনাথ, বলেন্দ্রনাথ এবং প্রমণ চৌধুরী বিশিষ্টতায় সমুজ্জন। অবনীন্দ্রনাথের 'বাগেশ্বরী শিল্পপ্রবন্ধাবলী' শিল্পতত্ত্ব নিয়ে লেখা বাংলাসাহিত্যের সর্বাধিক উল্লেখযোগ্য গ্রন্থ। আলোচনাগুলি মূলত 'শিল্প'-অবলম্বিত হলেও, সৌন্দর্থবোধ-বিশ্লেষণের ব্যাপারে যে-আলোচনা তিনি করেছেন, সাহিত্যসমালোচনায় তার দানও অস্বীকার করবার মতো নয়।

অবনীন্দ্রনাথ-বলেন্দ্রনাথ-প্রদেশ চৌধুরী ব্যক্তিগত অমুভূতির সঙ্গে এখানে মিলেছে মনন ও অধ্যয়ন। এই অতিত্র্লভ গুণের স্মন্বয় তাঁকে উচ্চন্তরের

সমালোচকের ক্ষমতা দিয়েছে। স্বল্লারু বলেজনাথ ঠাকুর বাংলা-গভের একজন প্রধান শিল্পী। বাংলা-সমালোচনারও তিনি একজন মুখ্য পুরুষ। তাঁর 'চিত্র ও কাব্য' নামক গ্রন্থ সমসাময়িক রসিকদের শ্রদ্ধা আকর্ষণ করেছিল। এ ছাড়াও বহুসমালোচনা-প্রবন্ধ তিনি লিখেছিলেন। ওইগুলি মাসিকপত্র থেকে সম্প্রতিক্ষিণকলিত ও গ্রন্থক হয়েছে। তাঁর আলোচ্য বিষয় বহুবিচিত্র ও বহুবিস্তৃত—প্রাচীন সংস্কৃত কাব্যনাটকাদির বিচার থেকে শুকু করে, মধ্যুদ্গের বাঙালী

क विरामत आरमाहन। এবং विक्रमवावृत एष्टे हित्र अर्थन विराम्भव, कथाना जनना-মূলক সমালোচনা, কথনো সাহিত্যতত্ত্বে মূলতব্-নির্ণয়ের চেষ্টা। প্রাচীন সংস্কৃত সাহিত্য সম্বন্ধে আলোচনায় তিনি রবীন্দ্রনাথের ধ্যানধারণার দ্বারা অনেকাংশে প্রভাবাঘিত হলেও তাঁর মৌলিক দানও অস্বীকার্য নয়। বিশেষ করে 'কালিদাসের চিত্রান্থনী'-প্রতিভার আলোচনায় তিনি কালিদাসের সর্বস্বীকৃত কাব্যক্ষমতার সমালোচনা করেছেন। সমগ্রের চিত্র-অঙ্কনে কবির ব্যর্থতা এবং যে-কোনো বিষয়ের চিত্ররচনায় ই ক্রিয়ালুতা এবং লীলাবিলাসচাপল্যের দিকে প্রবণতার কথা উল্লেখ করে তিনি যে-সাহসিক তার পরিচয় দিয়েছেন তা তথনকার পক্ষে অত্যন্ত চমকপ্রদ। মধ্যযুগের বাংলাদেশের কবিদের মধ্যে মুকুন্দরামের বাস্তবতা তাঁর কাছে ধিক ত श्राह, किन्न दिस्थदकविष्मत अर्भः मात्र जिनि शश्रम्थ । त्रवौत्त अज्ञाद नित्रिक-প্রবণতার আধিক্যের ফলেই মুকুন্দরাম সম্বন্ধে এই বিচারবিভ্রাট ঘটেছে। বৈষ্ণব-কবিতার বিচারে কিন্তু তিনি আশ্চর্য মুক্তমনের পরিচয় দিয়েছেন, তার আধ্যাত্মিক তাৎপর্য সরিয়ে রেখে কেবলমাত্র সাহিত্যসৌন্দর্যকেই আলোচনাক্র বিষয়ীভূত করেছেন। এর জন্তে 'ভারতী'-সম্পাদিকার সঙ্গে তাঁকে প্রত্যক্ষ বিতর্কে প্রবৃত্ত হতে হয়েছে। রচনাভঙ্গির সৌকুমার্থের ক্ষেত্রে তিনি সম্পূর্ণত त्रवी<u>ल</u> पश्ची। সমালোচনাপদ্ধতির দিক থেকেও রবীল্রনাথের প্রভাব তাঁর উপরে সমধিক। রবীন্দ্রনাথের মতো Creative না হলেও তাঁর প্রবণতাও Synthetic मगालां हनां व फिरक है।

প্রমণ চৌধুরী এ পর্বের একজন বিশিষ্ট গছলেথক। তাঁর বাচনভিত্তর মননশীল দীপ্তি, বক্র কটাক্ষ ও তীক্ষ কোতৃক আস্বাছ। সাহিত্যসমালোচক-হিসেবেও তাঁর খ্যাতি সর্বজনস্বীকৃত। 'সাহিত্যে খেলা,' 'বস্তুতন্ত্রতা কী বস্তু,' 'ভারতচন্দ্র', 'জয়দেব' প্রভৃতি প্রবন্ধে প্রমণ চৌধুরীর সমালোচনার রীতি ও পদ্ধতির পরিচয় মিলবে। তাঁকে এককথায় 'রূপায়নবাদী' আখ্যা দেওয়া যেতে পারে। ভাবের প্রকাশ নয়, ভাবের রূপনির্মিতিই সাহিত্যিকের কর্তব্য। অনেকথানি ভাব মরে একটুখানি রূপে ধরা দেবে। সাহিত্যিকের প্রথর বস্তুজ্ঞানের উপরেই এই রূপনির্মাণ নির্ভরশীল। তার সঙ্গে যুক্ত করতে হবে অতন্ত্র নিষ্ঠা ও সাধনা। এ-ই হল প্রথম চৌধুরীর অভিমত। কোনো কবির রূপরচনাগত ও ভাষা-প্রকাশগত নৈপুণ্য তাঁর চিত্তগত অমুভৃতিরই দেহরূপ। তাই ভারতচন্দ্রও তাঁর বিচারে কেবল প্রসাধনকলার কবি নন—জীবনজিজ্ঞান্তও।

কবি শশান্ধমোহন সেন বাংলা সমালোচনার ক্ষেত্রে যে-নৈপুণ্য ও রস্বোধের পরিচয় দিয়েছেন, তার তুলনা খুব কম মেলে। তাঁর লেখা বঙ্গবাণী ও বাণীমন্দির

ত্ইথানি শারণীয় গ্রন্থ। অতি-আধুনিক বাংলা সমালোচনায় মোহিতলালের Synthetic-Creative পদ্ধতি উনিশশতকের বাঙালী সাহিত্যকারের সৌন্ধ্রহস্ত ও জীবনতৃষ্ণা আবিষ্ণারে ষেমন অভ্তপূর্ব সাফল্য অর্জন করেছে, তেমনি প্রীকুমার বন্দ্যোপাধ্যায়ের Analytic পদ্ধতি উপক্তাসসাহিত্যের গঠন ও চরিত্রবিচারে এক নতুন দিগন্তের উন্মোচনে সার্থক হয়েছে। সাম্প্রতিক বাংলা সমালোচনায় জীবনদর্শনের চেয়ে রূপায়ণপারিপাট্য, চিত্রকল্পের ঐশ্বর্য ও বৈচিত্রাকে প্রাধার বৃদ্ধদেব বহু প্রমুখ অনেকে প্রমধ চৌধুরী-প্রদর্শিত পথ অভ্যার বৃদ্ধদেব সচেই। অপবপ্রেক্ত মার্ক্রন্ত্রী সম্প্রাধ্নিক বাংলা সমালোচনাঃ

আধুনিক বাংলা সমালোচনাঃ
পথ অনুসরণে সচেষ্ট। অপরপক্ষে, মার্কস্বাদী সমালোচকেরা ঐতিহাসিক প্রতির প্রয়োগে সাহিত্যের

নবতর ম্ল্যায়নের পক্ষপাতী। এ কালের সমালোচনামূলক বিতর্কের অধিকাংশই মার্কস্বাদ বনাম মার্কস্বাদ-বিরোধীদের মতবাদের বিভিন্নতার সংঘাত। মার্কস্বাদী সমালোচনার প্রধান প্রধান দিদ্ধান্ত হল—[এক] আর্থনীতিক-সামাজিক-রাজনীতিক পরিবেশ কবিচিত্ত ও তাঁর দৃষ্টিকে প্রভাবিত করে। [তুই] সাহিত্য সমাজদায়িত্বকে অস্বীকার করতে পারে না। প্রগতিশীল শ্রেণীর ঐতিহাসিক অগ্রগতিকে বরাঘিত করাই তার প্রধানতম কর্তব্য। সৌল্বর্ফাষ্ট ক্লপকলা ইত্যাদি সেই কর্তব্যের উপায়-হিসেবেই বিচার্য। [তিন] এমৃগ সচেতন বাস্তব্তার মৃগ, কোনো কোনো দেশের পক্ষে 'সমাজতান্ত্রিক বাস্তব্তার' মৃগ। দাহিত্যকার আপনকল্পনার অতিরেককে একপাশে সরিয়ে রেথে ইতিহাসের গতিরেখাকে দেখবেন এবং ক্লপান্থিত করবেন। এর মধ্যে প্রথমটি সমালোচনাসাহিত্যে একটা ব্যাপক দিগন্ত উন্মেচিত করেছে। অন্ত প্রত্যাহ-তৃটি প্রচারধর্ম এবং গোঁড়ামীকেই প্রশ্রম্ব দিয়েছে। মার্কস্বাদী বাঙালী-সাহিত্যসমালোচক-হিসেবে গোপাল হালদার, নীরেক্রনাথ রায় প্রমৃথ লেখক খ্যাতি অর্জন করেছেন।

নান। পরীক্ষার বিচিত্র-পথ-পরিক্রমায়, বিভিন্ন পদ্ধতির প্রয়োগ-প্রয়াদে, বিশেষত সাহিত্য ও সমাজের সম্পর্কনির্ণয়ে বাংলা সমালোচনার এক শ বছরের ইতিহাস যে-ঐতিহের স্প্রী করেছে তা অগৌরবের মোটেই নয়।\*

অধ্যাপক ক্ষেত্র গুপ্ত-রচিত

### কবি যতীক্লনাথ সেনগুপ্ত

[রচনার সংক্রেপ্ত প্রত্র ঃ প্রারম্ভিক ভূমিকা—রবীন্দ্রনাথের সর্বব্যাপ্ত প্রভাব—রবীন্দ্রাস্থ্যসরণের ব্যর্থতা—নৈক্ষবভাব্কতার ঐতিহ্য—রবীন্দ্রোপ্তর কাব্যধারার হৃচনা—প্রমর্থ চৌধুরী-মোহিতলাল-নজকল—নতীন্দ্রনাথ—যতীন্দ্রনাথের তুঃথবাদী জীবনদর্শন ও তার উৎস—বুগপরিবেশ—কবির ব্যক্তিচেতনার বিশিষ্ট ভঙ্গি—রবীন্দ্রীয় কাব্যধারার বিরুদ্ধ প্রতিক্রিয়া—যতীন্দ্রনাথের জড়বাদী চেতনা—ষতীন্দ্রনাথের কাব্যভাবনার বিবর্তন—কবির স্থরপরিবর্তন সম্পর্কে সমালোচকের মতামত—জীবনদায়াহে কবির দৌন্দর্থ-শিপাসা ও প্রেমত্কা—উপসংহার ]

#### ॥ वक॥

যতীন্দ্রনাথের প্রথম কাব্য 'মরীচিকা'র প্রথম দিক্কার কবিতাগুলো ১০১৭

দালে লেখা। বিশ শতকের প্রথম দশকে যতীন্দ্রনাথের কবিচিত্তের ষে-অভিনব

ক্ষিজ্ঞাদা পাঠকদের চকিত করে তুলল, তার যথার্থ তাৎপর্য সমদাময়িক বাংলাপার্ম্বিক ভূমিকা

কাব্যের পরিবেশ-পরিচিতির মধ্যেই নিহিত।
রবীন্দ্রনাথের প্রতিভা তথন মধ্যগগনে। অহুজ কবিদের
রচনার চলছে কেবলই অহুসরণ। এ পর্বের খ্যাতনামা কবিদের মধ্যে করুণানিধান বন্দ্যোপাধ্যার, যতীন্দ্রমোহন বাগচী, সত্যেন্দ্রনাথ দত্ত প্রভৃতি রবীন্দ্রপ্রভাবের
ছারাতলে বিকশিত, এবং ওই ছত্রছায়া পরিহার করে স্বাধীন-স্বতন্ত্র পথে চলার
ইচ্ছা বা চেষ্টা কারো কবিতায় লক্ষিত হয় না।

মহৎ প্রতিভার আকর্ষণ এড়িয়ে চলা প্রায়-অসম্ভব, বিশেষ করে স্বকীয় জীবনবোধের কোনো বিশিষ্টতা, দৃষ্টিভঙ্গির কোনো নিজম যদি কবির আয়তে না থাকে। মহাকবি রবীন্দ্রনাথের জীবনজিজ্ঞাসা যে একান্ডভাবেই তাঁর ব্যক্তিক

অভিজ্ঞতাজাত, তাতে যে তাঁদের কোনো অধিকার রবীক্রনাথের সর্বব্যাপ্ত নেই, এ পর্বের অনেক কবির কাছেই লিরিক কবিতার এই কেন্দ্রীয় প্রত্যয় অজ্ঞাত ছিল। রবীক্রমনন ও

অত্তবের সীমাহীন বিস্তৃতি ও নিতল গভীরতা যে তাঁদের আয়ত্তের অতীত, তার স্থুল, সরল তরল রূপই যে হবে তাদের অত্করণে বাস্তব, এই বোধও বিলম্বিত ছিল।

কিন্তু স্বচেয়ে বিপদ রবীন্দ্রনাথের বিবর্তনধর্ম নিয়ে। ভাবাস্থভৃতিতে এবং রূপারণে আপন কেন্দ্রে অবিচল থেকেও যুগের পরিবর্তনকে আত্মস্থ করে নিয়ে- ছিলেন তিনি। উনিশ শতকী বিশ্বাসের যোগ্যতম প্রতিনিধি হয়েও বিশাশতকের যন্ত্রণারও এক অংশকে তিনি কাব্যভাষা দিয়েছিলেন যে-আশ্চর্যা নিপুণতায়, তা একমাত্র রবীন্দ্রনাথেই সম্ভব। রবীন্দ্র-অমুকারীরা এই পরিবর্তনের বিদ্যুৎচমকে দিশাহারা, তাঁকে অমুসরণের চেষ্টা না করেই নিশ্চিন্ত। তাই বিশ শতকে জন্মগ্রহণ করেও উনিশ শতকী ধ্যানধারণার চারপাশেই তাঁরা আবৃতিত। সত্যেন্দ্রনাথে মূলত কবিপ্রাণতারই অভাব থাকায় এ আলোচনার অনেকটা আবার তাঁর সম্পর্কে প্রযোজ্য নয়।

রবীন্দ্রপ্রভাবেই এ যুগের কবির। প্রকৃতির প্রতি, শহরের কোলাহলের বহুদুরে পল্লীর শান্ত পরিবেশের প্রতি নিজেদের আকর্ষণ স্পষ্টই প্রকাশ করেছেন।

এ আকর্ষণ অনেকাংশে কৃত্রিম—রবীন্দ্রনাথ ও বিহারী-রবীন্দ্রামূসরণের লালের প্রকৃতিপ্রেমের প্রতিবিম্বন মাত্র। নাগরিক ব্যর্থতা জীবন ও যুদ্ধসভ্যতার প্রতি বিতৃষ্ণা এবং গ্রামপ্রকৃতির

সারল্যের প্রতি আকর্ষণ রবীন্দ্রনাথের ব্যক্তিগত উপলব্ধিরই অংশ। প্রকৃতির সক্ষেতার যুগযুগান্তর জন্মজন্মান্তরের নাড়ীচলাচলের সম্পর্ক। কিন্তু করণানিধান, যতীন্দ্রমোহন প্রভৃতির প্রকৃতিমূলক কবিতায় জীবনজিজ্ঞাসার কোনো অনিবার্ষ স্থার বাজে নি। একটা 'কাব্যিক ফ্যাসান' অথবা প্রথান্থগত রোমান্দ্রপ্রীতিই চরিতার্থ হয়েছে তাঁদের রচনায়।

রবীন্দ্রনাথের প্রভাব ছাড়াও বাংলার কাব্যঐতিহের অন্ততর একটি প্রবাহ এঁদের কবিমনকে সর্বাধিক আচ্ছন্ন করেছে—বৈষ্ণবপদাবলীর রসধারা ও ভক্তি-বাদের প্রভাব। অবশ্র এঁবা চারজনই বৈষ্ণবধারায় সমভাবে প্রভাবিত ছিলেন,

বিষ্ণবভাবকতার

কিন্তু নিজ ব্যক্তিত্বের আধারে গ্রত সেই জারকরসের স্বরূপবোধ প্রথর না হওয়ায় সে-্ঘটনা এঁদের কবিতায় ঘটে নি।

উনিশ শতকের উপযোগী সত্য-শিব-স্থনরের অনাবিল অক্ষত আদর্শই এঁদের কাব্যাদর্শ। বিশ শতকের জটিলতার ছায়াপাত যেমন ঘটেনি তাঁদের অন্তভূতির রাজ্যে, তেমনি বৈচিত্র্য আনেনি তাঁদের কলাবিধিতে। তাই এঁরা রবীক্ত-অন্তজ্ব হয়েও রবীক্তোত্তর নন। আধুনিক কালের, কিন্তু আধুনিক মনের নন।

কিন্ত এদের সমসাময়িক এবং কিছুটা-বা অত্নজ কয়েকজন কবির কঠে রবীজ্রজীবনবোধের বহিঃস্থিত কাব্যভাবনার বিস্তার-সন্তাবনার স্থর ধ্বনিত। এঁদের রবীক্রসমালোচনায় আসলে ব্যঞ্জিত হল আপন স্বাতস্ত্রের বলিষ্ট দাবী। এঁদের
কবিতায় রবীল্রোভর কাব্যধারার নানা এবিকাশের
রবীল্রোভর কাব্যধারার
নিশ্চিত স্থচনা। প্রমণ চৌধুরী, মোহিতলাল মজুমদার,
স্থচনা
যতীক্রনাথ সেনগুপ্ত এবং কাজী নজরুল ইসলামে এই
বিদ্রোহের সোচ্চার অপ্রনায়কত্ব।

প্রমণ চৌধুরী বাংলাকাব্যসংসারে স্বল্পরিচিত, মুষ্টিমেয় কয়েকটি
সনেটের রচয়িতা। কিন্তু এক বিপুল নবসন্তাবনার পথিরুৎ তিনি। বাংলাকবিতায় প্রমণ চৌধুরী এক উজ্জ্বল ব্যক্তিত্ব। মননের দীপ্তিবিচ্ছুরণে তিনি
অম্ভূতির জ্বতির রাজ্যে বিপর্যয় আনেন, লঘু-চপল
প্রমণ চৌধুরী
ব্যঙ্গকৌতুকে রোম্যান্টিক ভাবালুতার অতিবিন্তারের
পক্ষচ্ছেদ করেন। হদয়রুত্তির সঙ্গে জ্ঞানকর্মের সংযুক্তির প্রয়োজনীয়তা তাঁর
কবিতাপাঠে উপলব্ধ হয়। আর, রূপরচনায় কী অন্তুত নিষ্ঠা! তার রচনায়
শিথিলতার সম্পূর্ণ অম্পস্থিতি আর শ্রুচিত্রে সংস্কৃত-লৌকিকের বিচিত্র

আলিপন আধুনিক কবিতার রূপায়ণবৈশিষ্ট্যের পূর্বাভাস বয়ে আনে।

মোহিতলালের আপিকে ব্যক্তিত্বের বজ্রকঠিন লোহকবচ। এ আবরণ
কিংবা আভরণ উনিশ শতকের দৈত্যাকৃতি মহারণদেরই দান। কিন্তু ভাবকল্পনায়, বিশেষ করে প্রেমসম্পর্কের নব-তাৎপর্য-আবিদ্ধারে, তিনি রবীন্দ্রোত্তর

আধুনিকতার দ্বারোদ্বাটনের এক অভিনব ভূমিকায়
মোহিতলাল, নজরুল,
অবতীর্ণ। ভার প্রাণদীপ্ত দেহবাদী চেতনা রবীন্দ্রতাল্লিক-সাধকোচিত ইল্লিয়লোকের সম্পূর্ণ ও নিঃসংশয়িত অপীকারে করল।
তাল্লিক-সাধকোচিত ইল্লিয়লোকের সম্পূর্ণ ও নিঃসংশয়িত অপীকারে সন্মাস
ও ত্যাগের আদর্শ পরিত্যক্ত এবং বিকৃত হল। নজরুল সৌন্দর্যের স্বপ্ন থেকে
রণাদ্ধনে স্বেচ্ছানির্বাসিত। লাস্থিত মানবতার কল্যাণকামনায় তাঁর হাতের বীণা
হুধারী তর্বারিতে পরিণত। আর, ষতীন্দ্রনাথ আপন রোমাণ্টিকতাবিরোধী
হুংখবাদী জীবনদৃষ্টিতে আত্মপ্রতিষ্ঠ।

#### ॥ प्रदे॥

যতীক্রনাথের জীবন জিজ্ঞাসার কেল্রে যে-বিশিষ্ট ভাবদৃষ্টি তার নাম দেওয়া হয়েছে ছঃখবাদ। কথাটির সত্যতা অনেকথানি স্বীকার্য। কারণ, কবির প্রকৃতি-ঘতীক্রনাথের ছঃখবাদী চেতনা, রোমান্টিক সৌন্দর্যের বিরোধিতা, ঈশ্বরবোধের জীবনদর্শন ও তার উৎস বিশিষ্ট প্রকাশ এবং মানবপ্রেম এই ছঃখবাদী দর্শনের ওপরেই দাঁড়িয়ে রয়েছে। যতীক্রনাথের ছঃখবাদের উৎসমূলে নানা কারণ বিভাষান। এদের সকলের সক্রিয়তা হয়তো সমস্তরের নয়, কিন্তু এদের অভোক্ত ক্রিয়া-প্রতিক্রিয়াতেই যে তাঁর মানসবৃত্তির গঠন, তাতে সন্দেহ নেই।

প্রথমেই আসে বুগপরিবেশের কথা। তথন সমসাময়িক রুরোপে এবং তার প্রভাবে বাংলাদেশেও জীবনসম্পর্কে পরিপূর্ণ আন্তিক্যবোধ এবং বিশ্বাস ক্ষরিষ্ণুতার মুখে। বিশ শতক সর্বত্রই জিজ্ঞাসার এবং ব্গপরিবেশ সংশয়ের যুগ। মঙ্গলবোধ ও শ্রেয়োতপন্তা, নিবিড় আধ্যান্মিকতা, ব্যক্তিছের স্বীকৃতি, মানবতার জ্যগান, স্থলবের ধ্যান—উনিশ শতকের এই যে জীবনবোধ, তার ভিত্তিতে স্কম্পষ্ট ফাটল ধরেছে। যতীন্দ্রনাথের করিচিতে এর প্রতিক্রিয়া সহজে লক্ষ্য করা যায়।

কিন্তু এই যুগপরিবেশেও যতীক্রনাথ তুঃখবাদের কবি না-ও হতে পারতেন। কারণ, সমকালীন অস্তান্ত কবিদের যুগ্চেতনা ঠিক তাঁদের কাব্যে এভাবে আত্ম-প্রকাশ করেনি। আসলে যতীক্রনাথের ব্যক্তিচেতনার গভী্রে জীবনকে দেখার

এমন একটা ভঙ্গি দানা বেঁধেছিল, যাকে দার্শনিক কবিব ব্যক্তিচেতনার বিশিষ্ট ভঙ্গি প্রিভাষায় জড়বাদ-নামে চিহ্নিত করা যায়। মানুষের প্রত্যক্ষ জীবনসত্যকে সমস্তবোধ এবং চিন্তার নিয়ামক

বলে মনে করেছিলেন তিনি। তাই যুগপরিবেশ এবং মানবজীবন ও আদর্শের বিপর্যয় তাঁর চিত্তকে এত গভীরভাবে নাড়া দিতে পেরেছিল। চেতনবাদী হলে যুগচিস্তার সংকটকে প্রমহংসের মতো তিনি সহজেই অতিক্রম করতে পারতেন।

রবীন্দ্রনাথ আর তাঁর অন্নকারীদের বিরুদ্ধ-প্রতিক্রিয়াও যভীন্দ্রনাথের তঃথবাদের উৎসমূলে ক্রিয়াশীল। তঃখবাদ যতীন্দ্রনাথের কাব্যকল্পনায় একচ্ছত্র

সমাট। এর এহেন প্রাধান্তের জন্ত সভোক্ত কারণটিকে বিরুদ্ধ-প্রতিক্রিয়া সর্বব্যাপক মসীবর্ণে সমগ্র জীবনদৃষ্টিকে অন্তলিপ্ত করা

অথবা এর নঙর্থক উচ্চবাক্যে সৌন্দর্যরাজ্য ও আনন্দচেতনাকে সর্বতোভাবে অবংহলা করা সম্ভব হত না, যদি-না রবীক্রনাথের সৌন্দর্যবাদ এবং অনুকারা কবিদের একই স্থরের ক্রত্রিম নিপ্রাণ পৌনঃপুনিকতা তাঁর সমগ্র অন্তর্যকে এমনি বিষিয়ে তুলত।

যতীন্দ্রনাথের ছঃখবাদ এই তৃতীয় কারণটির অভাবে কীভাবে প্রকাশ পেত তা আজ বলা যায় না। কিন্তু রবীন্দ্রচেতনার বিপরীত দেয়ালে অবিরত প্রতিহত হবার ফলেই তাঁর ছঃখবাদ যে এত উচ্চরোলে ধ্বনিত হয়ে উঠেছিল তাতে সন্দেহ নেই। জীবনের নশ্বতার বেদনাও যতীন্দ্রনাথকে তৃঃথবাদী-দর্শনের অনুগামী করে তুলেছে। রবীন্দ্রনাথের মতো মৃত্যুর স্রোতে ভাসমান জীবনের থগুকে স্বীকার ও গ্রহণ করার মানসিকতা যতীন্দ্রনাথের ছিল না। তাই তাঁর কাব্যে তৃঃখের হাহাকারই সর্ব্যাপক হয়ে উঠল।

যতীক্রনাথের হৃঃখবাদ জড়বাদী চেতনা থেকেই উদ্ভূত, এবং সে-জড়বাদ যতটা দার্শনিক-জ্ঞানমার্গী, তার চেয়ে অনেক বেশি মানবতাভিত্তিক। মান্নষের হৃঃখবেদনা, উৎপীড়িত লাঞ্ছিত জীবনকেই কেন্দ্র করেছে এ হৃঃখবাদ। যতীক্র-

নাথের হৃংথবাদ তাই জড়বাদী, এবং মানবপ্রীতি এর ফুলে। কিন্তু মনে রাথা উচিত যে, য**ীজনাথের** হৃংথবাদ একটা নঙর্থক ধারণা। রবীজনাথের মতো

হংখকে তিনি কোণাও তথুলোকের অন্তার্থক মাহাত্ম্যে উন্নীত করেন নি। হুংধের আগুনে পুড়ে সবকিছুকে ধ্বংস হতেই দেখেছেন তিনি, গুদ্ধতা বা দিদিকে অহুভব করেন নি। হুংখের তপস্থায় যে-মহান সত্যলাভ, যতীক্রনাথের কাছে তা বর্ণাচ্য কথার অতিবিস্তার এবং পরিহর্তব্য ভাবালুতা-মাত্র।

তাঁর তৃ:খবাদের সঙ্গে শোপেনহাওয়েরের দার্শনিক চিন্তার পার্থক্য সহজেই লক্ষ্য করা যায়। শোপেনহাওয়েরে নৈরাশ্রবাদী আত্মসমর্পণ আছে, যতীক্রনাথে শব্দের তরবারি নিয়ে তৃ:খের দেবতার বিরুদ্ধে আপোষহীন সংগ্রাম। শোপেনহাওয়েরের তৃ:খবাদী দর্শনের বাণী হল: 'Will is at once the main spring of the universe and essentially wicked'। যতীক্রনাথ কিন্তু জাগতিক যাবতীয় তু:খের মূলীভূত-কারণ-হিসেবে অন্ধ 'Will'-এর যথেচ্ছাচারকে মেনে নেন নি। জীবনের তৃ:খময় ঘটনার অন্তর্গালে তিনি শেষ পর্যন্ত কিখরের অন্তিত্ব

স্থীকার করে নিয়েছেন। কিন্তু এই ভগবানও যেন জড়-ছঃখবাদী যতীন্দ্রনাথ ও জগতেরই প্রতিফলন। তিনি ছঃখময়। আপন অন্তরের প্রচণ্ড ছঃখের বেদনায় তিনি আঠ। আসলে যতীন্দ্রনাথের

জড়বাদ একটা মিশ্র চেতনা। ভগবানের অন্তিম্বকে অভিযোগে-অমুযোগে আক্রমণ অথবা বিশিষ্ট রূপে তাঁর স্বীকৃতিতে এমন কিছু পার্থক্য নেই। আর, এ ঠিক জড়বাদী মনোধর্মের পরিচায়কও নয়, অন্তত আপাতদৃষ্টিতে তাই মনে হয়। কিন্তু ষতীক্রনাথের ভগবৎচেতনা জড়বাদীর জীবনবোধ থেকেই সমুদ্ভূত। তিনি জড়জীবনের দিক থেকে ভগবানকে দেখেছেন। কথনো ভগবানকে অপ্রয়োজনীয় বলে মনে করেছেন, আবার কথনো তাঁকে তুঃধময় বলে ঘোষণা করেছেন, অর্থাৎ জড়জীবনের পরিপ্রেক্ষিতেই তাঁর স্করণ কবিচেতনায় ধরা পড়েছে।

ভগবানের দিক থেকে বাস্তব জীবনকে দেখেননি তিনি, তারমূল্যনিধারণ করেননি।
এখানেই যতীক্রনাথের জীবনদর্শন জড়বাদী নামে অভিহিত হবার যোগ্য।

যতীন্দ্রনাথের যে-নশ্বরতার ধারণা অথবা জীবনতৃষ্ণা তা একাস্তই প্রত্যক্ষ ও স্পষ্ট সত্য—জ্ঞানবৃদ্ধির আয়ত্তগম্য বিষয়। কিন্তু এই হৃংখাদের মূলে কোনো হুর্জ্জেরতার চেতনা নেই। হুর্জ্জেরতা, অসীমতা, রহস্তত্যোতনা, ইন্দ্রিয়াতীত স্ক্রেতা যতীন্দ্রনাথকে কদাপি আবিষ্ট করতে পারেনি। আর, পারেনি বলেই তিনি জড়বাদী এবং হৃংখবাদী এবং রোমাটিকতা-বিরোধী।

### ॥ जिन ॥

যতীন্দ্রনাথের কাব্যগ্রন্থ ছখানি। মরীচিকা, মরুনিখা, মরুমায়া, সায়ম্, 
ত্রিষামা, নিশান্তিকা। কবির জীবনজিজ্ঞাসার যেঁ-বিশিষ্ট স্বর্নপাট ব্রুবার চেষ্টা
আমরা আগের অধ্যারে করেছি তা একটা অপরিবর্তনীয় প্রত্যুয়মাত্র নয়।
অর্থাৎ যতীন্দ্রনাথের কাব্যবোধ এবং কবিকৃতি Static
নয়, dynamic। এই পরিবর্তন ঠিক কাব্যে-কাব্য
ঘটে নি, কিংবা মূলগত অপরিবর্তনীয় বোধের চারপাশের ভাবনিচয়ের মধ্যেই-মাত্র এ বিবর্তন আসেনি। এই বিবর্তন মূলজিজ্ঞাসারই স্বরূপ নিয়ে প্রশ্ন তুলেছে। কবির প্রথম তিনটি কাব্যে ভাব ও
ভাবনার কোনো পরিবর্তন নেই। কবিচিত্ত একই কেন্দ্রে আবর্তিত। সায়ম্'-এ
পরিবর্তন স্চিত হয়েছে। 'ত্রিষামা' এবং 'নিশান্তিকা'য় এ পরিবর্তন সম্পূর্ণ
প্রতিষ্ঠিত।

সমালোচকদের মধ্যে এ পরিবর্তনের পরিমাণ নিয়ে মতভেদ আছে। আনেকে একে পরিবর্তন বলে মানতে রাজী নন—পরিবর্তনের যে-স্থর এখানে বেজেছে তা নাকি কবিচেতনার মূল ভিত্তিকে মোটেই স্পর্শ করেনি, রোমাটিক সৌন্দর্যের বিরুদ্ধে কবির বিজোহই কেবল স্তিমিত হয়েছে, কোনো মূলগত

পরিবর্তন তাঁর কবিধাতৃতে আসেনি। যুক্তিহিসেবে কবির স্বরপরিবর্তন সম্পর্কে তাঁরা যতীন্দ্রনাথের 'সায়ম্', 'ব্রিযামা', 'নিশান্তিকা' থেকে এমন অনেক কবিতার সাক্ষ্য উল্লেখ করতে

পারেন যেথানে 'মরীচিকা', 'মরুশিখা', 'মরুমায়া'র ভাবকেল্রেই অমুবর্তন চলেছে। কিন্তু বিতর্কে এমনও বহু কবিতার উদাহরণ নেয়া দন্তব যেখানে এই পূর্বতন ভাবকেল্রের স্থাপ্ট বিরুদ্ধাচরণ নিশ্চিতভাবে লক্ষ্য করা যায়। আর, মনে রাখা দরকার যে, কবির মন বইয়ের পাতা নয়—উল্টে গেলেই

বেখানে পূর্বপত্রের চিহ্নমাত্র মেলে না—অথবা জীর্ণবন্ত্র সংশয়হীন চিত্তে বদলে ফেলা। কবিমনের পরিবর্তনের বেলায় সেরপ কিছু ঘটে না, ঘটা সম্ভব্ত নয়। নতুন বোধের আবির্ভাবে সেখানে পুরানো ভাবচিন্তা সম্পূর্ণ নিশ্চিহ্ন হয়ে যায় না, নতুন স্থরের আশেপাশে পুরানো স্থরের গুঞ্জন কিছুকাল চলতে থাকে। যতীক্রনাথের শেষ তিনথানা কাব্যে তাই ছই স্থরেরই কবিতা আছে—[এক] যেখানে যতীক্রনাথ পুরানো জীবনবোধেরই অনুসরণ করেছেন; এবং [ছই] যেখানে তাঁর কঠে নতুন সৌন্দর্যচেতনা ও প্রেমকামনা ধ্বনিত হয়েছে—ধিকৃত হয়েছে আপনার সমস্ত যৌবনব্যাপী মরুচারণা। প্রথম শ্রেণীর কবিতাগুলোতেও সাধারণভাবে কবির স্বর্গ্রাম অনেকখানি থাদে নেমেছে, রূপনির্মাণের ক্রেত্রে ধর্য এসেছে প্রায়ই, রোমান্টিকতার বিরুদ্ধাচরণের সঙ্গে সৌন্মর্গত্ঞার মিশ্র রাগিণীর আলাপ স্করু হয়েছে মাঝে মাঝে। তাই যতীক্রনাথের জীবনদর্শনের কেক্রেই যে পরিবর্তন এসেছিল, এ সত্যে আমাদের সংশয়্ম নেই।

তঃখবাদী জীবনদৃষ্টি ষতীন্দ্রনাথকে সৌন্দর্য প্রেম ও প্রকৃতির রাজ্য থেকে দূরে সরিয়ে রেখেছিল। কিন্তু মনে হয়, তুঃখবাদের মক্ষভূমিতে দীর্ঘকাল বিচরণ করতে করতে তাঁর দেহ উত্তপ্ত ও মন ক্লান্ত হয়ে পড়েছিল। যতীন্দ্রনাথ জীবনের

যে-প্রগাঢ় তৃষ্ণা সমগ্র সন্তায় অন্তব করেছিলেন তার সাবনাসয়হে কবির মধ্যে 'immortal longings'-এর তৃপ্তিহীন ব্যাপকতা ছিল। রবীল্রাক্ত কবিদের প্রেম-প্রকৃতি ও সৌন্দর্য-দৃষ্টির ক্রত্রিম সামাক্ততায় তা নির্বাপিত হবার নয়। যৌবনের উদ্দাম প্রাথর্যে তিনি হৃদয়লোকের তুর্মর প্রেমপিপাসা ও যৌবনতৃষ্ণাকে অন্তব করতে পারেননি, আহতই করেছেন। বিশেষ করে তাঁর উচ্চকণ্ঠ নেতিঘোষণার পশ্চাতে নিজের কামনা চাপা পড়ে গিয়েছিল। বার্ধক্যের হেমন্তগোধূলিতে তিনি আপন তৃঃখবাদী জীবনদর্শনের দীর্ঘকালীন স্ষ্টেকর্মের দিকে তাকিয়ে আপনি চমকে উঠলেন। এ কী তৃঃখের মহামহোৎসবে তিনি মেতে উঠেছিলেন! রবীল্র-চেতনার তাললয়সমন্বিত আধমরা 'শিব'কে তিনি চাননি ঠিকই, কিন্তু তৃঃখবাদের খ্যাপা অতিজ্ঞীব'কে জাগিয়ে তুলেছেন দেখে নিজেকেই প্রশ্ন করলেন:

নাচ ফরমাশ করেছিত্ব বলে
নেচেই চলবে ঠাকুর ?
দেখবে না চেয়ে পায়ের তলায়
মান্ত্ব কি মরা কুকুর।

যৌবনে প্রেমকে তিনি অস্বীকার করেছিলেন যে-প্রবল জীবনতৃষ্ণায়, আজ অহতেব করলেন তার মধ্যেই আপন প্রেমের বিশিষ্ট অভিনব মৃতিকে:

(य-इंग्लंसन्त इंग्लंस वामात खेकाहेन. त्योवन, त्य-पिपामा त्मात क्रप-क्रिपानत्क नहिन निर्दापन, त्विभायी जारप जूनमीत यात्ति,— त्य-मिनान त्मात्त करत मक्तात्री, त्य-मिताहत वाहन कतिशा ध कीवन त्याकात्नम,— व्याक मत्न हश्च ध मक्षजात्न तमहे हिन त्मात त्थम।

কাজেই এককালে যাকে ব্যর্থ নমস্কারে ফিরিয়ে দিয়েছিলেন, আজ তারই ব্যর্থ সন্ধানের আতি ফুটে উঠল কবির কঠে। সে-আতিতে মাঝে মাঝে 'বক্ত-করবী'র রাজার প্রচণ্ড হাহাকার শোনা গেল—তিল তিল করে যৌবনকে হত্যা করার ব্যথায় বিক্ষত চিত্তের হাহাকার: 'যৌবনবেচা জরা-বিনিময়ে জড়জ করিয়াছি।' মরুচারী পথিক আকণ্ঠ তৃষ্ণা ও নিঃসীম ক্লান্তি নিয়ে আজ হেমন্ত-সন্ধ্যার মাঠের অপ্রের কোমলতায় খুলি হয়ে উঠতে চাইছেন, রজনীগন্ধার সান্ধ্য গৌরভ নিতে চাইছেন বুক ভরে।

অবশু 'ত্রিযামা'-'নিশান্তিকা'য় কবি আপন মরুদয় বিজোহকেও এই প্রেম আর সৌন্দর্যের অচেতন অন্পন্ধান বলেই ব্যাখ্যা করে খুশি হতে চেয়েছেন। কিন্তু কবির অবচেতনার এই সত্য বাস্তব, না, 'ত্রিযামা'-'নিশান্তিকা'র আলোক-দাপাত, তা বিবেচনার যোগ্য।

আসলে বার্ধকাজনিত ক্লান্তিতে যতীন্দ্রনাণ এখন অনেকথানি স্তিমিত।
তীর হাহাকারে ভেঙে পড়তে পড়তেও কোনো একটা অস্তার্থক আশ্রয় তিনি
লাভ করতে চান মনেপ্রাণে। 'শপথভদ্ধ', 'প্রত্যাবর্তন'
প্রভৃতি কবিতায় সেই বোধকে তিনি আবিষ্ণারও
করেছেন। নিজে যে-হারানো যৌবনের জন্ম কবির শোক, তার সন্ধান মিলল
আপন পুত্রকন্থার তারুণ্যে; আর, নিজের বার্থ প্রেমকে যেন খুঁজে পেলেন আপন
পত্নীর বার্থকার বলিরেধায়। কিন্তু এ কেবলই আত্মসান্থনা—একে আত্মপ্রতারণাও বলা চলে।\*

<sup>\*</sup> অধ্যাপক ক্ষেত্র গুপ্ত-রচিত

## জনপ্রিয় কবি নজকলের কাব্যসার্থ কতা-প্রসঙ্গে

[রচনার সংকেতস্তত্ত প্রারম্ভিক ভূমিকা—কবিতার রাজ্যের সীমারেখা প্রায়শই আমরা মুছে দিই—নজকল ইসলামের কাব্যের অনহাতা—নজকলকাব্যে চিন্তাভারমূক্ত প্রাণের অবারিত প্রকাশ—নজকলের কবিতার আবেদন সর্বজনীন—সাহিত্যে প্রচার ও প্রকাশ—নজকলের কবিতা মুখ্যত প্রচারধর্মী—নজকলের কাব্য সম্পর্কে মূল প্রশ্ন—কবিক্থিত 'আমার স্থলর'—উপরি-উক্ত 'স্লর' কবির কাব্যে কতথানি প্রতিক্লিত—কবির ব্যর্থ কামনার তৃঞ্জা—নজকলের কাব্যধারায় বিবর্তনের অভাব ]

### ॥ वक ॥

বাংলা কাব্যে নজকলের আবির্ভাব বিশ্বয়কর। তরুণ বাংলার প্রাণ্
কেড়ে নিলেন নজকল মুহুর্তেই। তাঁর শাণিত বাণীর দীপ্তিতে অন্ধলার রাত্রির
প্রারম্ভিক ভূমিকা
ক্র যেন বিদীর্ণ হয়ে যেতে লাগল; তাঁর বজ্রমন্দ্রে দিগন্ত
ক্রেণে উঠল—বন্ধনরজার আগল ভাঙ্ল বুঝি। এক
আশ্চর্য উন্মাদনার প্রাবন উচ্চুসিত হল প্রাণ থেকে প্রাণে। নিজেকে যেন হঠাৎ
নতুন করে আবিষ্কার করল বাঙালীর চিত্ত। ললিত গীতের রাজ্য থেকে
তেজোময় অগ্নিথালসিত ধ্বনির রাজ্যে সে অকন্মাৎ উপনীত হল।

মান্থবের মনে নানা প্রবণতার মিশ্রণ। এদের বর্ণে আর রেখায় পার্থক্য এত স্পষ্ট নয় য়ে, বিনা-আয়াসেই টেনে বিচ্ছিয় করা য়াবে। তাই একটিতে টান পড়লে অনেকগুলো ব্যথিয়ে ওঠে, একটিতে টংকার দিলে অনেকগুলো ঝংকার তোলে। কিশোর-বয়সের বিচিত্র প্রবণতা পরিণত চিত্তে একের চারপাশে

কবিতার রাজ্যের দীমারেথা প্রায়শই আমরা মুছে দিই কেন্দ্রিত হয়। কিন্তু পরিণতচিত্ত মান্ন্য কজনাই-বা! বয়সে কৈশোর ঘুচলেও মনের বয়োপ্রাপ্তি আমাদের আনেকেরই ঘটে না। তাই ক্রোচের চার-নিষেধের উচু তর্জনিকে ভূলে যাই প্রায়শই। কবিতার রাজ্যের

দীমারেখা মুছে দিই। রাজনীতিকে কবিতা বলে ভালোবাসি, ধর্মতন্ত্বকে রস বলে গ্রহণ করি, দর্শনকে স্থলর বলে মেনে নিই। কারণ, সাহিত্যে স্থলরের রাজকর কজন দিই আমরা! যারা দিতে চাই তাদের মনের আহুগত্য আশেপাশের নানারাজ্যে ছড়িয়ে থাকে। আমাদের প্রয়োজনের অতীত সৌলর্থের জগৎ যেমন সত্য, তেমনি সত্য রুঢ় বাস্তব প্রয়োজনের পৃথিবীও। চাকরি এবং বাজার করার পরেও যেমন কবিতার ডানায় আশ্রয় নিয়ে নীল আকাশের ম্বপ্ন দেখি, আবার তেমনি স্বপ্ন থেকে জাগরণে চাকরি এবং বাজারকেই শারণ করি। সে যাক্।

কবিতার বোধে এবং অন্নভৃতিতে, বিচারে এবং বিশ্লেষণে নজরুল সম্বন্ধে

যে-রায়ই ঘোষণা করা হোক, নজকলের উচ্চক্ঠ বক্ততার ভাষায় হুদয় উল্লিসিত হয়, কানে তালা লাগলেও চিত্তের বিস্তার ঘটে, অনেক প্রাক্ত মনও হঠাৎ ভাবে এখুনি প্রাণটাই বুঝি দিয়ে দিতে পারি।

নজকুল ইসলামের জনপ্রিয়তা যে-কোনো কবির ঈ্র্যার সামগ্রী।

নজরুলের আগেও অনেক কবি রাজনীতিকে তাঁদের কবিতার বিষয় করেছেন। 'বিদেশের ঠাকুর ফেলে ম্বদেশের কুকুর' পূজো করার স্বাজাত্যভিমানী लानानानी खरनिष्ठ जामता केश्वत खरश्वत मृत्य, तक्रमारानत ताब्वभूज-नीतरानत 'স্বাধীনতা-হীনতায় কে বাঁচিতে চায় হৈ' সংগীতে কবিকণ্ঠ উঠেছে উচ্চগ্রামে,

হেমচক্র কথনো মারাঠী যুবকের ছ্লাবেশে ইতিহাস নজরুল ইসলামের মন্থন করে বক্তৃতায় আহ্বান জানিয়েছেন 'আর ঘুমায়ো কাব্যের অনস্তা না দেখচ কু মেলি'; কিংবা 'খুব দেখালে মুখুজ্জের পো'

বলে ব্যক্তজড়িত ধিকারবাণী উচ্চারণ করেছেন বিদেশীর পদলেহী হীন্মনাদের বিরুদ্ধে। নজরুলের অব্যবহিত পূর্ববর্তী সত্যেন্দ্রনাথেও স্বাদেশিক চিন্তা, জাতিভেদ ও অস্পৃশুতার বিরোধিতা এবং বিশ্বমানবতাবোধ ছন্দে সমর্গিত। কিন্তু নজকুল একক। পূর্বস্রীদের বৃদ্ধিতে-যুক্তিতে, ইতিহাস-আলোচনায় হাদয়ের স্পর্শ লাগেনি। তাঁদের কবিতার ভাষারূপে প্রাণের উত্তাপ নেই, আবেগের স্পান্ন তাঁদের কণ্ঠ রুদ্ধ নন, আগ্নেয় উপদীরণে তাদের চেতনা ঝলসিত হয় নি। এখানেই অমেয় প্রাণশক্তির প্রতিমূতি নজকলেব অনক্সতা। যুগগত পরিবর্তনে নজকলের রাজনীতিক চেতনা নিঃসন্দেহে স্পষ্টতর, আবেগ-অনুভৃতির প্রাধান্তে, প্রচণ্ডতার ও প্রাবল্যে তাঁর এতথানি জনপ্রিয়তা।

নজকলের রাজনীতিতে সংকীর্ণতা ছিল না, দলগত অমুদারতা ছিল না। মতের ও নীতির বিতর্কে, পহা ও প্রণালীর জটিলতায় তাঁর আস্থা নেই, প্রবণ্তাও নেই। সাম্প্রদায়িক কৃটিল ভেদবৃদ্ধি তাঁকে স্পর্শ করতে পারে না, নারীপুরুষের

নজরুলকাব্যে চিন্তাভারমূক্ত প্রাণের অবারিত প্রকাশ

অধিকারগত বৈষম্যের বিরুদ্ধে তিনি খড়গাহস্ত। তাঁর মানবতা আন্তর্জাতিকতাবোধ থেকে ঘুণিত বারাদ্ধনার দারদেশ পর্যন্ত সমান অকুষ্ঠ। তিনি সাম্যকে আহ্বান करतन, किन्छ ज्ञरानरक अभीकात करतन ना। तातूत

ষত্যাচারে কুলীকে লাঞ্ছিত হতে দেখে তাঁর সাম্যবাদ বাণীমুখর হয়ে ওঠে। তা বৈজ্ঞানিক সমাজতন্ত্রের কিংবা মার্ক্সীয় অর্থনীতি ও দ্বান্দিক বস্তুবাদের অপেক্ষা রাখে না। মানবমনে আবেগ-অহভৃতির প্রবেশাধিকার প্রায়-বাধাহীন b সে গান গেয়ে দার খোলায়। যুক্তিবৃদ্ধি বা জ্ঞানচর্চার হাতে এত জ্ঞাের কোথায়?

ক্ষাচিন্তা ও মননে চোধঝলসানো দীপ্তির বিচ্ছুরণ থাকতে পারে, কিন্তু তার আবেদন বালবৃদ্ধবনিতায় গিয়ে পৌছায় না। নজকলে জ্ঞানবৃদ্ধির প্রচুর চাষের অভাবই প্রাণের ফলনে জনমন ভরে দিয়েছে।

নজরুলের ভাষার বীর্য মোহিতলালের মতো কঠিন পৌরুষের লোহকবচে আবৃত নয়। তাই সেখানে পাঠকের অবারিত-দার। তাঁর কবিতা যতীন্দ্রনাথের তটস্থ নৈরাশ্র ও তীক্ষ ব্যক্ষে মরুভূমির মরুখাদের অন্তবর্তন করে না। তাই

নজরুলের কবিতার

আবেদন সর্বজনীন

বাঙালীর চিত্ত এখানে শান্তি পায়। কারণ, আকাশে ঝড় উঠলেও এর মাটি খামল, এখানে গলা আর পদার পলিতে পলিতে কোমল পেলবতায় দ্বিধা নেই।

নজরুলের বিদ্রোহ বাঙালীর মনোধর্মকে কবির বিরুদ্ধে বিদ্রোহী করে না, অফুরন্ত প্রাণের যাত্তরা সান্নিধ্যে নিয়ে আসে। তথাপি মনে প্রশ্ন জাগে, জনপ্রিয়তা ও কাব্যসার্থকতা কি সমার্থক? এই কারণগুলির একটিও কি কাব্য-উৎকর্ষের নিরিখ? এ প্রশ্নের উত্তর দেওয়া একটু কঠিন বৈকি।

### ॥ इहे ॥

রাজনীতি কখন কবিতা হয়ে ওঠে, প্রচার কখন প্রকাশ হয় সে-আলোচনায় তর্ক অনেক এবং এর সর্বসন্মত সিদ্ধান্তও নেই। সাহিত্য রাজনীতিক, সামাজিক, ধর্মীয় কোনো প্রয়োজন বস্তুত সিদ্ধ করে কিনা, এ প্রশ্ন পুরানো হলেও আজকের দিনেও অচল নয়। নজকলের কাব্যবিচারে এ প্রশ্ন খুবই প্রাস্থিক।

কবি তাঁর বিষয়বস্তহিদেবে দৃশ্যমান জগৎ এবং লোকচক্ষুর অন্তরালবর্তী নিজের ব্যক্তিগত ভাবামভূতি—যে-কোনোকিছুকেই অবলম্বন করতে পারেন। কাজেই রাজনীতিতে আপত্তি নেই, আপত্তি নেই ধর্মতত্ত্ব কিংবা দার্শনিক প্রত্যয়েও। কিন্তু যে-রাজনীতি প্রচারপুত্তিকার সামগ্রী, সামগ্রী মঞ্চব্জৃতার,

যা সর্বসাধারণের তা নিয়ে কবিতা নয়। কবিতায় যে সাহিত্যে প্রচার ও প্রকাশ রাজনীতিক বোধ ও স্বার্থের বিপরীত না হলেও, কবির

বিশেষ ব্যক্তিচেতনার স্বাতন্ত্রে তা অন্স। দ্বিতীয়ত, কবির চিন্তায় বা অন্তৃতিতে abstraction-এর স্থান নেই। অমূর্ত তত্ত্ব কবির নয়, প্রমূর্ত ভাবই তাঁর সাধনার ধন। রূপাশ্রমী অন্তভৃতি তাঁর হাদয়ে, তার বাণীগ্রত প্রতিফলন তাঁর রচনায়। ত্রে মিলে বলা যায়, প্রচার আর প্রচার পাকে না যদি কবির ব্যক্তিচেতনার স্বাতন্ত্র্য বিষয়বোধে যুক্ত হয়, আর ভাষারূপে সত্য হয়ে ওঠে। কিন্তু নজরুলের রাজনীতি-বিষয়ক কবিতায় এ লক্ষণ স্থলভ নয়।

অবশু স্বীকার করতেই হয়, তাঁর রাজনীতিচেতনা অরুত্রিম। তাঁর অন্তভূতি আন্তরিক, তার উদ্বোধনে ফাঁকি নেই, ফাঁকও নেই কোথাও। অভাব নেই হুদয়াবেগের। কিন্ত তবু এরা ভিন্ন আসরের। দলীয় নেতার মঞ্চক্ততায় ভাষার নৈপুণ্য থাকে, বাচনভদির মধ্যেও অনেক সময় ব্যক্তিবৈশিষ্ট্য লক্ষ্য করা যায়, আবেগও অরুত্রিম। বক্তার সমগ্র চিত্তের উদ্বেশতাও হয়তো

নজরুলের কবিতা মূখ্যত প্রচারধর্মী সংশয়াতীত। তবু তা কবিতা নয়। কারণ, বক্তার ব্যাক্তর মতবাদগত সাধারণ স্ত্রের আবরণ বিদীর্ণ করে স্বকীয় স্বাতন্ত্রে দীপ্ত নয়। রূপরচনা যদি থাকেও, সে

অবিচ্ছেত্য নয় ভাবের সঙ্গে; আর, এ সম্পর্ক অয়য় নয় বলেই তারা প্রায়ই রূপক, না-হয় উপমা—রূপ নয়। নজরুলের 'চারণকবি'-খ্যাতি অয়্য আসরের চিহ্নবাহী। নজরুলের কবিতায় য়তটা উত্তেজনা, রূপচেতনা ততটা নেই। আবার, রূপ য়েখানে ভাষাবদ্ধ সেখানেও তা প্রায়শ চিত্রকল্প হয়ে ওঠেনি। তাঁর রচনায় রূপ থেকে রূপকের ঝোঁক বেশি, চিত্রে উপমা-অলংকারের প্রাচুর্য, আর উপমায় অভিনবত্বের অভাব। 'সর্বহারা,' ফণিমনসা,' 'জিঞ্জির,' 'সন্ধ্যা' প্রভৃতি কাব্যের বেশির ভাগ কবিতা সম্পর্কেই এই কথা। বক্তৃতা-বিবৃতিতে তারা আবেগ-উদ্দেল, আলোড়নে ঝঞ্জামত্ত, কিন্তু কাব্যরূপে স্থালিত। 'আয়বীণা'-র কবিতায় রাজনীতিবোধে তেমন ম্প্রটতা আসেনি। 'কামালপাশা' প্রভৃতি কবিতায় সৈক্যবাহিনীর প্রাণদীপ্ত ছন্দিত অগ্রগতির একটা নতুন ধ্বনিবৈচিত্র্য এবং বীর্ষ্বগাস্তীর্যেই কবি মুগ্ধ।

'বিদ্রোহী' কবিতায়ও শকাড়ধরে ও ভাবকল্পনার অসংযমে, পারিপাট্যহীন বাক্যযোজনায় রূপজগৎ প্রায় আচ্ছন। তবে এ কবিতায় কবির জীবনদর্শনের গভীর জিজ্ঞাসার স্থপ্ত চিক্ত আছে এমন মনে করা হয়। সে-সত্য অবশ্রুই অন্তসন্ধানযোগ্য।

### ॥ তিন ॥

'বিদ্রোহী' কবিতায় ভারতীয় দর্শনচিন্তার প্রভাব আছে বলে অনেকে মনে করেছেন। মোহমুক্ত সত্তা আজ আপন স্বরূপ উপলব্ধি করেছে:

'আমি চিনেছি আমারে, আজিকে আমার খুলিয়া গিয়াছে সব বাঁধ!'

এ স্বরূপ সমগ্র বিশ্বব্যাপ্ত, এমন কি, বিশ্বাতীতও। চন্দ্র-সূর্য-গ্রহ-তারার রহস্ত সে ভেদ করে। কারণ সভার ওই বোধে:

'জগদীধর-ঈধর আমি পুরুষোত্তম সত্য।' মোহিতলালের একটি প্রবন্ধই নাকি এ-কবিতার ভাবউৎস। কিন্তু মোহিতলালের দার্শনিক জিজ্ঞাসা নজরুলের নয়। তাই ত্একটি পঙ্ক্তির ব্যঞ্জনা ছাড়া ঔপনিষদিক বোধিদৃষ্টি এ কবিতার ব্যাখ্যায় অপরিহার্য নয়। নজরুল আপন

ব্যক্তিসন্তার সর্বজয়ী শক্তিকে অন্তব করেছেন। এই
নজকলের কাব্য সম্পর্কে
শক্তির আবেগে-মন্তবায় ক্ষয়িঞু পৃথিবীকে বিধবন্ত
করার স্থতীব্র কামনা মন্ত্রিত। যদি তাঁর এক হাতে
বাঁকা বাঁশের বাঁশরীও থাকে, গতি ও শব্দের প্রচণ্ডতায় তার স্থর সমাচ্ছিয়।
তাই সামান্ত কয়েকটি পঙ্কিতেই তাঁর স্টিসৌন্ধ্রের স্থপ্র সমাহিত।

মূল প্রশ্ন এটা নয়—নজরুল উপনিষদের দর্শিনিক সত্যের অমুরাগী ছিলেন কিনা। নজরুলের কোনো ব্যক্তিগত জীবনদর্শন তাঁর কাব্যক্বিতায় প্রতিবিম্বিত কিনা, এটাই আমাদের জিজ্ঞান্ত। অথবা, তিনি কি সত্যেক্তনাথের মতো জীবনবোধহীন কবিতারচয়িতা ও ছন্দ-শব্দের পরীক্ষক মাত্র?

'দৈনিক নব্যুগ'-পত্রিকায় একবার নজরুলের একটি প্রবন্ধ প্রকাশিত হয়, নাম—'আমার স্থলর'। কবি লিখছেন, 'তথনো একথা ভাবতে পারিনি, এ লেখা আমার লেখা নয়, এ লেখা আমারি মাঝে আমার পরম বন্ধর, আমারি স্থলরের, আমারি আত্মবিজড়িত পরমাত্মীয়ের।' আপন জীবনের বিচিত্র আনন্দবেদনা, সাফলাত্রভাগ্যের পেছনেও এই 'আমার স্থলর'-এর অকম্পিত স্থিতি অন্থভব করেছেন নজরুল। এই 'স্থলর'ই একদিকে বেদান্ত-কোরাণের পথ ধরে কবি-

চিত্তকে উধ্বায়িত করতে লাগল: 'গোপনে পড়তে কবিকথিত 'আমার স্থলর' বেন কোন্ বজ্ঞনাদ ও তড়িৎলেখার তলোয়ারে বিদীর্ণ

হয়ে গেল। আমি ষেন আরো উথের যেতে লাগলাম। দূর হতে দেখতে পেলাম অপরূপ স্থান্স্নর জ্যোতিঃ। এই আমার স্থাজ্যোতিঃ স্থার কে প্রথম দেখলাম।' অক্তদিকে করাল-ভয়ংকর-শক্তি তাঁকে নীচের দিকৈ আকর্ষণ করল। ফিরে আসতে হল তাঁকে মাটির পৃথিবীর বুকে। পৃথিবীকে ভালোবেসে, নিসর্গন্দের্যকে হাদয়ে জড়িয়ে কবি বললেনঃ 'এই আমি প্রথম পুপাত স্থানরকে দেখলাম। এইরূপে চাঁদের আলো, সকালসন্ধ্যার অরুণকিরণ ঘনশ্যাম-স্থানর বনানী, তরঙ্গহিল্লোলিত ঝণা, তটিনী, কুলহারা নীলঘন সাগর, দেশদিকবিহারী সমীরণ আমায় জড়িয়ে ধরল, আমার সাথে মধুর ভাষায় বন্ধুর মতো স্থার মতোকথা কইল।' পৃথিবীকে ভালোবেসে, মানুষের বেদনাক্ষত জীবনে কল্যাণকামনায় অস্ত্র দাবী করলেন কবিঃ 'তবে দাও বন্ধু, দাও আমায় ত্র্ধারী তলোয়ার, দাও আমায় তোমার বিপ্লবের বিষাণ-শিঙা, দাও আমায় অস্ত্রসংহারী তিশ্ল-

ज्यक्ष्यिन। मां आमाप्त यक्षां किंग किं।, मां आमाप्त वाश्मात सम्मत्वरानत ৰাঘাষর; দাও ললাটে প্ৰদীপ্ত বহিশিখা, দাও আমার জটাজুটে শিশু শনীর স্লিম্ন হাসি; দাও আমায় তৃতীয় নয়ন, দাও দেই তৃতীয় নয়নে অপ্রদানবসংহারী मिकि।…'

कवि শেষ পर्यन्त এই পৃথিবীতেই-এর ফুলে নদীতে পাথীর গানে, মালুবের প্রীতি ও প্রেমে উপলব্ধি করলেন তাঁর স্থন্দরকে। সংকটমোচন হল, কবি-চিত্রের দ্বিধার হল অবসান।

এই হল কবির অন্তজীবনের অন্তভূতিপরম্পরা। এর প্রেক্ষাপটে একদিকে তাঁর প্রকৃতি ও প্রেমমূলক কবিতা, অন্তদিকে রাজনীতিবিষয়ক কবিতার প্রায়-বিপরীত চটি স্থতকে হয়তো গ্রন্থিবদ্ধ করা যায়। অবশ্য কবিক্থিত এই 'সুন্দর'-এর কল্পনায় রবীন্দ্রনাথের 'অন্তর্যামী'র কোনো প্রভাব আছে কিনা তা ভাববার বিষয়।

কিন্তু উপরে-বর্ণিত কবির অন্তর্জীবনের এই চিত্র সম্পূর্ণ স্বীকার্য নয়। অন্তত নজরুলের কবিতায় এর যথায়থ প্রতিফলন নেই। সেই সর্বচেতনার অন্তরালের প্রস্থার বাচ্যে তো নয়, ব্যঞ্জনায়ও ধরা পড়েনি তাঁর কবিতায়। বিশেষ করে এ কথা

প্রতিফলিত

মনে রাখার মতো ষে, কবির জীবনদর্শন তাঁর গছপ্রবন্ধে ভপার-ভক্ত স্কল্পর কবির কাব্যে কতথানি কবিতার ভাষা আর রূপরচনাতেই পাঠ করতে হবে। গদ্যপ্রবন্ধের সচেতন মতামতকে সাক্ষ্যহিসেবে আহ্বান করা যায় তখনই যখন তা কবিতার প্রত্যক্ষ

প্রমাণকে যথার্থ ই দুঢ়তর করে।

নজকলের অন্তরমথিত বিক্ষোভ ও যন্ত্রণার যে-স্থর ভাষা পেয়েছে ওই প্রবন্ধে তার সত্যতা কবির কাব্যস্ষ্টতে অবশ্ব ধরা পড়েছে। কিন্তু পরিসমাপ্তিতে ব্যে-সংকটমোচন ও চিত্তোলাতির কথা বলা হয়েছে, তার প্রতিফলন নজরুলের কবিতায় দেখতে পাওয়া যায় না।

নজরুল যে-পৃথিবীর স্বপ্ন দেখেছেন, যে-জীবন কামনা করেছেন, যে-স্বীন্দর্যের সন্ধান করেছেন তা অতৃপ্ত তৃষ্ণাই থেকে গেছে। সেই তৃষ্ণাতুর আর্তনাদ

তাঁর মানবতামূলক [রাজনীতিবিষয়ক] কবিতার উচ্চ-কবির বার্থ চীৎকারে ধ্বনিত হয়েছে। আর, মাঝে মাঝে ক্লান্ত কামনার তৃষ্ণা বিষয় কবি 'ছায়ানট'-দোলনচাঁপা'রছোট ছোট কয়েকটি

ক্রিতায় আপন অবসাদের কারুণ্য ঢেলে দিয়েছেন।

কবির ব্যর্থ কামনার পিপাদা, দৌন্দর্যদাধনা ও কণ্টকক্ষত রক্তাক্ত বেদনার ৰূপময় প্ৰকাশে 'দাবিদ্ৰ্য'-কবিতাটি তাৎপৰ্যপূৰ্ণ। তুএকটি স্তবকে লক্ষ্যভ্ৰষ্ট হয়ে ইতিহাসবিবৃতির পথ ধরলেও, মূলত এ কবিতা নজরুলের অন্তরগভীরে আলোক-পাত করে, এবং রচনাটি রূপায়ণেও সার্থক।

नजरून (य-मोन्तर्यंत मन्नान करत्रहम जा विताविक । यजीनाथ रयमन ञ्चलत वर्रभावत्करे भिक्ति वर्ता अश्रीकात करत 'मक्रमाया'य पिक्वार रखिएन, 'মরুশিথা'-য় দগ্ধ হয়েছেন, নজকলে তেমনটি নয়। যতীক্রনাথে সৌন্দর্যচেতনাই মূলত বিপর্যন্ত। নজরুলে 'সৌন্দর্যে' আতি আছে কিন্তু অধিকার নেই, তৃষ্ণা আছে निवृद्धि ति :

'(तमना-श्लूम-तृङ कामना व्यामात শেফালির মতো ভল্র স্থরভিবিথার বিকশি উঠিতে চাহে, তুমি হে নির্মা, मन वृत्त, ভাঙো শাথা কাঠুরিয়া-সম ! আখিনের প্রভাতের মতো ছলছল করে ওঠে সারা হিয়া, শিশিরসজল **ढेलढेल ध**दगीत मट्या कक्रगाय! তুমি রবি, তব তাপে গুকাইয়া যায় क्रक्श-नौशंत-विन्तु! भ्रान श्राम श्राम ধরণীর ছায়াঞ্চলে! अञ्च यात्र টুটি ञ्चलद्वत, कन्गार्गत! ज्वन गवन क रर्थ छोनि जूमि वन, 'अमृ रंज की कन?' बाना नारे तना नारे नारे जैयानना,-রে তুর্বল, অমরার অমৃতসাধনা এ হঃখের পৃথিবীতে তোর বত নছে! তুই নাগ, জন্ম তোর বেদনার দহে। काँ ठोकू एक विशेष करें विशेष विशेष দিয়া গেন্থ ভালে তোর বেদনার টিকা! गाहि गान, गांषि माना, कर्श करत जाना, पः भिंन भवाक तात नाग-नागवाना !'

विशादीनान অতি महर्ष्क्र वनरा (পরেছিলেন, 'या अनमा अनकाय, या अ नक्षी व्यवज्ञात्र'; त्रवीसनाथ তा अथमार्वाष्ट्रे এই घटचाडीर्ग। मिन्वर्यानाक ८५८क দৃষ্টিখলন তাঁর যদি কখনো ঘটে থাকে-তো তা অধ্যাত্মলোকের দিকে। অপ্র-পক্ষে, মধুস্থান লক্ষীসরস্বতীর ছন্দে অবক্ষয়িত। নজরুলের কাছে এই অনশন্ত্রিপ্ত বিশ্বধরিত্রী যেন তাঁর 'কনিষ্ঠা মেয়ে ত্লালী আমার', অথবা, তাঁর মাতা বস্থারা। তাঁর নিজের ভাষায়ঃ 'আমার অন্ধত্ব ঘুচে গেল। আমি আমার পৃথীমাতার व्यक्टा विष्कृत विष्कृ

দারিদ্রে, অভাবে, অস্ত্রের পীড়নে জর্জরিতা হয়ে গেছেন। তাঁর ম্থেচোধে আনন্দ নেই, দেহে শক্তি নেই, অঙ্গপ্রতাঙ্গ দৈত্য-দানব-রাক্ষসের নির্যাতনে ক্ত-বিক্ষত।' তাই নিরঙ্গুশ সৌন্দর্যের ধ্যানে মগ্ন হতে পারেন না কবি। তাঁর হৃদয়দেশে 'কে বাজাবে বাঁশি ?

কোথা পাব আনন্দিত স্থন্দরের হাসি? কোথা পাব পুজাসব?—ধুতুরাগেলাস ভরিয়া করেছি পান নয়ননির্যাস!

সৌন্দর্যের সব পিপাসা কণ্ঠে নিয়েই জালা নেশা আর উন্মাদনার সংগীতরচনায়তাঁকে প্রবৃত্ত হতে হয়। উচ্চচীৎকারে আকাশকে বিদীর্ণ করে তিনি বিদ্যোহের তূর্ব হাতে নিয়ে বেরিয়ে পড়েন। এই তৃষ্ণাদগ্ধ কণ্ঠের গানে তাই কেবলই হাহাকার।

নজরুলের কাব্যধারায় কোনো বিবর্তন নেই। 'দারিজ্যে' প্রকাশিত হন্দ তাঁর চিরদিনের। মাঝেমাঝে যখন চিন্তভিক্ষোভ চরমে উঠেছে তখনই সংঘাতের খবর কবির মনের অন্তঃপুর থেকে কবিতার বহিরান্ধনে দেখা দিয়েছে। কিন্তু এই

বন্দ্রজাত কোনো স্পষ্টরেথ অগ্রগতির স্বাক্ষর নজরুলের নজরুলের কাব্যধারায় কবিতায় লক্ষণীয় নয়। মাঝেমাঝে এই কণ্টকবিদ্ধ কবিপ্রাণ অভিযাত্রীদের দল থেকে বিচ্ছিন্ন হয়ে আপন

মনের নিভ্ত নির্জনে এসে আশ্রয় নিয়েছে। সেখানে তখন আদিগন্ত অবসাদ আর বিষয়তা। নজকলের কবিতার একপ্রান্তে তেজোদীপ্ত গর্জনমুখরতা, অন্তপ্রান্তে ক্লান্ত-করণ চিত্ররচনায় লঘু থেয়ালী কর্নশ্র্যী মনমৌমাছির মেতে ওঠা। পৌষের ধানকাঁটা ক্লেত তখন কবিকে ডাকে, সর্ষের ফুল যেন চোখে সেহস্পর্শ বুলায়, অকেজোর গানে অকারণে যোগ দিতে সাধ যায়। হলুদ অতসীর নাক্ছাবি আর নীল অপরাজিতার ডুরেপরা গ্রাম্যকিশোরী কিংবা বাতায়নপার্শ্বের গুবাকতকর সারি কবিচিত্তকে আকর্ষণ করে। বিজ্ঞাহী কবি তখন বলেন:

হে মোর রাণি, তোমার কাছে হার মানি আজ শেষে।
আমার বিজয়কেতন লুটায় তোমার চরণতলে এসে।
আমার সমরজয়ী অমর তরবারি
দিনে দিনে ক্লান্তি আনে, হয়ে ওঠে ভারী,
এখন এ ভার আমার তোমার দিয়ে হারি,
এই হার-মানা-হার পরাই তোমার কেশে॥

কিন্তু এই বিশ্রস্তালাপ শেষ না হতেই আবার পথের ডাক শোনেন কবি নিজের অন্তরেই—'ডাকে পথ, হাঁকে যাত্রীরা কর বিদায়ের আয়োজন'—আবার সংগ্রাম-মুখর অভিযান শুরু হয় তাঁর কবিতায়। \*

<sup>\*</sup> অধ্যাপক ক্ষেত্র গুপ্ত-রচিত

# বজকলের কবিমানস

[রচনার সংকেতস্ত্র: প্রারম্ভিক ভূমিকা—কাব্যপাঠকালে কবিমানদের দক্ষে পরিচয়-দাধনের প্রয়োজনীয়তা—কবিকৃতি ও যুগবাণী—নজরুলের পরিবেশ ও উত্তরাধিকার—রবীশ্রনাথ ও নজরুলের वानारेकरमात्र—लाउँगाराहत्र कवि नजङ्ग-वज्रखन्न ७ यदम्भी खारमान्त्र-वाश्नात विश्ववी खारमान्त्र-নজরুলের দৈনিকজীবন-নজরুলের কারাবরণ-কবির শিশুপুত্রের মৃত্য-অগহযোগ-আন্দোলন ও থিলাফৎ-আন্দোলন—কবিবিজোহী নজকল—সাম্যের কবি নজকল—গীতকার নজকল—নজকলকাব্যের বৈচিত্র্য —নজরুলের কবিকৃতির দোষগুণ—নজরুল ইস্লাম যুগের কবি ]

তত্ত্বিচারে স্রষ্টা ও সৃষ্টি অভিন্ন হতে পারে, কিন্তু ব্যবহারিক দৃষ্টিতে তারা বিভিন্ন। একের অনুস্তিতে আরকে পাওয়া হয়ত যায়, কিন্তু তা অবান্তর ফলের মতো। অর্থাৎ, স্ষ্টিকে দেখে-চেখে যে আনন্দ তা স্বয়ংসম্পূর্ণ, তার সঙ্গে অষ্টার

সম্বর্ধাধের, ঐক্যবিচারের যে আনন্দ তা একজাতীয় প্রারম্ভিক ভূমিকা নয়। একটি ভোগীর, শিল্পীর, কবির—অপরটি যোগীর, সাধকের, তাল্তিকের। তা হলেও কিন্তু একান্তভাবে আলাদা করে দেখা যায় না এ চুটিকে—স্রষ্টাকে ও স্ষ্টিকে। একের সঙ্গে আর অন্তান্ধিভাবে জড়িত। এজতেই শিল্পীরা সাধক হয়ে পড়েন, কবিরা দার্শনিক। এর বিপরীতটাও দেখা যায়। কাজেই কাব্যজিজ্ঞাসা ও কবিজিজ্ঞাসা আলাদা হয়েও অনেকাংশে এক। আবার, এক হয়েও বহুলাংশে আলাদা।

कविनित्राशक कावाशार्घ (य हाल ना, वा छा थिएक त्रमासामन कता यात्र ना, একথা কেউ বলতে পারেন না। মেঘদুত-কাব্যপাঠে কালিদাসকে জানা অপরিহার্য নয়, কিংবা কৰিকে না-জানা থাকলে কাব্যৱস-আস্বাদনে কোনো বাধা আছে বলে মনে করি না। কবি সপ্তদশোত্তর শত শ্লোকের রঙে-রেথায় একটি বিশেষ স্থান ও

कारलं खक्षाञ्चित अमन निक्षणं वादि अ किर्म द्या इमिक কবিমানদের সঙ্গে পরিচয়- পাঠকের মনোমুকুরে তা জীবস্ত হয়ে উঠতে দেরি লাগে

সাধনের প্রয়োজনীয়তা না। মহাকাব্যগুলি সহদ্ধেও একথা খাটে। তথাপি

কাব্যরস একটি অবিমিশ্র রস নয়। নয় বলেই গোটা মানুষের চিত্তলের অগুনতি কৌতৃহল, প্রশা, সমস্তার সঙ্গে মিলিয়ে নিয়ে আর-একটা মাহযের হৃদয়ের অন্তর্মণ কৌতৃহলাদির যে উপভোগ—তা-ই এ ক্ষেত্রে রসোপভোগ। কবিচিত্তের ও পাঠক-চিত্তের জটিল আদানপ্রদানপদ্ধতির মাধ্যম হচ্ছে কাব্য। কাজেই সর্বদা প্রত্যক্ষ

না হলেও, কাব্যরসভোগের আড়ালে যে কবির সমগ্র মনটি থেকে যায় এবং কাব্যের বিচিত্র-রস-আখাদনের ব্যাপারে কবিমানস যে একটি স্থির সহায়ক, এতে কোনো সন্দেহ নেই। বিশেষ করে বর্তমানকালের গ্রন্থিল ও ক্ষিপ্রগতিক লিরিক-জাতীয় ক্বিতার রসনিধাষণে কবিমানস একটি অপরিহার্য যন্ত্র।

স্থানে ও কালে মান্থবের বাস। মান্থব দেহে ও মনে, চিন্তা ও স্থপে সর্ব্লাই বহন করে স্থানকালের বাণী—যুগবাণী। সাহিত্যও এইদিকের বিচারে স্থানকালের উথিবে উঠতে পারে না—একান্ত করে। কোন্ কবি জীবনের কোন্ দিকটা কোন্ দৃষ্টিকোণ থেকে দেখেছেন এবং কীভাবে তাঁর চিত্তকে দোলায়িত করেছে দৈনন্দিন জীবনের নানা ঢেউ, তা বুঝতে হলে স্থানকালের ইতিহাসগত প্রেক্ষাপটে কবিমানসের সামগ্রিক বিচার দরকার। নজকল স্থম্মেও তাই করা যাক।

### 11 2 11

বাংলা ১৩০৬ সালে [ইংরেজী ১৮৯৯ সালে] নজরুলের জন্ম। জন্মস্থান বর্ধমান জেলার চুকুলিয়া গ্রাম। হঃসহ দারিজ্যের সঙ্গে নজরুলের পরিচয় জীবনের প্রথম-প্রভাত থেকেই। অর্থের অভাব যে কী বস্তু, এই অর্থগান্ধী সভ্যতার যুগে কবি তা হাড়ে হাড়ে বুঝতে পেরেছিলেন বলেই, দেখা ষায়, তাঁর জীবনে আর্থিক চিন্তা কোনোদিন স্বীকৃতি পায়নি। তিনি ভেঙে কেলতে চেষ্টা করেছেন অর্থবনিয়াদ বর্তমান সভ্যতার পায়াণপ্রাচীরকে।

এ জাতীয় দৃষ্টান্ত বিরল নয় যে, প্রথম-জীবনে যে-সব লোক অশেষ দারিদ্যোর মধ্যে কালাতিপাত করেন, উত্তর-জীবনে টাকার মুথ দেখলে তাঁরা হয়ে উঠেন অসম্ভব রূপণ ও অর্থপিশাচ। টাকাকে তাঁরা জীবনের একমাত্র পর্মার্থ

নজরুলের পরিবেশ ও বেশি। নজরুলের ক্ষেত্রেও এটা হতে পারত। কিন্তু ভারাধিকার হল যে না তার একমাত্র কারণ, তিনি সমাজে অর্থ-

বিত্তের প্রভাব দেখেছেন বটে কিন্তু তার কাছে হার মামেননি; এটাকে বিকৃতি বলে মনে করেছেন, সমগ্র সমাজদেহের বিষত্রণ বলে জেনেছেন। বরংচ দারিদ্র্য তাঁকে অধিকতর আত্মসচেতন করেছে, মান্ত্রের মূল্য সম্পর্কে নির্ভূল নির্দেশ দিয়েছে। দারিদ্র্য সহন্দ্রে পরবর্তী জীবনে তিনি প্রশন্তি রচনা করে বলেছেন—'হে দারিদ্র্য, তুমি মোরে করেছ মহান।' এ প্রসঙ্গে একটা জিনিষ মনে হয়, ঠিক জানি না, তা এই যে—নজরুলের জীবনে যে-একটি নিরাসক্ত বৈরাগীর সাক্ষাৎ পাই, তার মধ্যে

কি জন্মাধিকারগত কোনো ধারাবাহিকতা আছে ? নজরুলের পিতামাতার দিক দিয়ে কেউ কি স্থকী ছিলেন ?

স্থলে পড়া নজকলের হয়নি। আর্থিক অভাব ছিল, কিন্তু তা একমাত্র কারণ নয়। কেন-না, নজকলের মনের মধ্যে সংগুপ্ত রয়েছে একটা বেত্ইন বিদ্রোহী, যে চলতে পারে না চিরাচরিত পাকা রান্ডার নির্ভুল নিঃশঙ্কতার মধ্যে। স্থলে যাপ্তয়া এবং স্থল ছেড়ে-আদা নজকলের জীবনে একটা স্বাভাবিক ঘটনা ছিল।

এ প্রদক্ষে রবীন্দ্রনাথের বাল্যজীবনের কথা মনে পড়ে। রবীন্দ্রনাথও স্কুলে পড়তে পারেননি। ধাতে সয়নি তাঁরও। কিন্তু নজরুলের পরিবেশের সঙ্গেরবীন্দ্রনাথের ব্যবধান আকাশ-পাতাল। কবিমানসগঠনে তুইজনের বাল্য ও কৈশোরের তুলনামূলক বিচার করলে কথাটা স্পষ্ট হবে। স্কুলমাষ্ট্রারের কাছে রবীন্দ্রনাথ পড়েননি বটে, কিন্তু গৃহশিক্ষকরা তাঁর প্রতি কলাচ শিথিলপ্রয়ত্ব হননি।

রবীন্দ্রনাথ ও নজরুলের বাল্যকৈশোর কঠোর নিয়মশৃঞ্জলার মধ্যে 'দাসরাজতন্ত্রে' কেটেছে তাঁর শৈশব, বাল্য ও কৈশোর কেটেছে দাদাবৌদি ও পিতার প্রচুর শ্বেহ ও মৃতু শাসনের আওতায়—প্রাচুর্যের

মধ্যে ডুবে, ভেসে, সাঁতার কেটে। তৃষ্টামি রবীন্দ্রনাথেরও ছিল, কিন্তু তা কখনো গৃহবাসী বা পুরবাসীদের কাছে উপদ্রব হয়ে ওঠেনি। নজরুলের ক্ষেত্রে এর বিপরীত অবস্থা। অর্থের অসচ্ছলতা, জীবনোপকরণের প্রাম্যতা ও স্বল্লতা এবং সর্বোপরি উচ্ছুঞ্জলতার অবাধ স্থযোগ তাঁকে তুর্বার করেছিল, বেহিসাবী করে তুলেছিল। ছই কবির উত্তর-জীবনের চিত্তবিকাশের উৎসও বয়সের এই তুলনা-মূলক বিচারে স্ক্রম্পষ্ট হয়ে ওঠে। স্থনিয়ন্ত্রিত সচ্ছল সংসারব্যবস্থার মধ্যে ঋষিতৃল্যা পিতার মেহসান্নিধ্যে, কৃতবিত্ব লাতা ও চার্ম্পালা লাতৃজায়াদের সাহচর্যে কিশোর রবীন্দ্রনাথের কবিমানসে উত্তির হয়েছে প্রশান্ত সৌন্দর্যান্ত্রভূতি, অতিমানসিক অহ্মদিৎসা, স্থসমঞ্জস ভাবাবেগ। আর, অভাব-অন্টন-পীড়িত গৃহে, নিরভিভাবক কিশোর-বয়সের অবাধ উচ্ছুঞ্জভায় সহস্রবিধ প্রাম্য-ছষ্টপনার মধ্যে নজরুলের কবিমানসে স্থচিত হয়েছে অশান্ত উদ্দীপনা, প্রথর প্রণয়্যপিণাসা এবং চার্দ্রিকের বাধাকে বিধ্বস্ত কর্বার হর্ধর্ম প্রতিজ্ঞা।

পশ্চিমবন্ধের মুসলমানসমাজে লেটোনাচের প্রচলন দেখা যায়। যাত্রাগান ও কবির লড়াইয়ের মিশ্রিত সংস্করণ এই লেটোনাচ। বিভিন্ন দলে লড়াই হয়। গ্রাম্যকবিরাই পালাগান রচনা করে এবং যে-কবির রচনা সর্বোত্তম হয় তাকে গ্রামের ভাষায় বলে 'গোদাকবি'। নজরুলের চাচা ছিলেন একজন গোদাকবি। তাঁর উৎসাহে নজরুল বাল্যকাল থেকেই লেটোনাচে গীত ও পালা রচন।

করতেন। বার-তের বছর বয়সে নজকল বেশ প্রতিষ্ঠা অর্জন করেছিলেন, গান ও পালা লিখে রীতিমতো অর্থোপার্জন করতেন তিনি।

ববীন্দ্রনাথের বাল্যকৈশোরে ঠাকুরবাড়ীতে দ্বিজেন্দ্রনাথ-জ্যোতিরিন্দ্রনাথের নেতৃত্বে যে-সাহিত্যের, সংগীতের, নাটকের আসর বসত—রবীন্দ্রনাথের কবিমানস্গঠনে তার দান যে অসামান্ত, কবিগুরু নিজেই তা স্বীকার করেছেন। নজকলের কবিমানস্বিকাশের ক্ষেত্রেও তেমনি লেটোনাচের প্রভাব কম নয়। উভয় কবির উত্তর-জীবনের রচনাতে দোরগুণ এবং তার প্রকাশধারার ক্ষীণরেথা এখানেও স্থারিক্ষুট। উনিশ শতকের শেষণাদের বাঙালীসংস্কৃতির ও সাহিত্যের সর্বোচ্চ স্তরের জলমাটিতে রবীন্দ্রনাথের কবিমানস অন্কৃত্তি। ফলে পরিমার্জিত প্রকাশের নিপুণ সৌন্দর্যবেধায় তাঁর রচনা হয়েছে ঝক্রকে, বৃদ্ধিদীপ্ত, ভাবের সংযত গান্তীর্যে বিচিত্র। পক্ষান্তরে, বিংশ শতান্ধীর প্রথম দশকের পল্লীবাংলার ক্ষয়িষ্টু শিথিলবন্ধন সমাজব্যবন্ধার নিম্নন্তরের সাধারণ মনের প্রতিচ্ছায়া পড়েছে নজকলের কবিমানসে, এনে দিয়েছে নজকলের সাহিত্যে উদ্ধাম ভাববন্তা, প্রত্যক্ষগম্য স্থাতির প্রাধান্ত এবং অপরিমার্জিত অজম্রতা। সতেজ ক্ষিপ্র প্রাণবন্তা, প্রত্যক্ষগম্য স্থাতার তীব্র আবেগ, বিচিত্র শব্দযোজনা ও ভাবপ্রকাশের, বিশেষ করে, অন্ত্রপ্রার তীব্র আবেগ, বিচিত্র শব্দযোজনা ও ভাবপ্রকাশের, বিশেষ করে, অন্ত্রপ্রার চমৎকারিত্ব—সবগুলিই মনে হয় লেটোনাচের কবির গুণ ও দোষ।

নজকল একটি হিন্দুরমণীকে বিবাহ করেছেন। এ-জাতীয় বিবাহ নতুন কিছু নয়। কিন্তু নজকল নিজেকে কোনো ধর্ম ও সম্প্রদায়ের গণ্ডী কেটে সীমাবক করেন্নি। আর এটি, যেমন বহুক্ষেত্রে হয়, বিবাহোত্তর বা প্রাগাসর পরিণয়ঘটনা নয়—নজকলের সমগ্র জীবনের ঘটনা। নজকলের দেহে স্ফীরক্ত আছে কিনা, জানি

লোটোনাচের কবি
নজরুল
করেছে তা নিশ্চিত। বাংলাদেশের লোকসংগীত ও

গ্রাম্য গণীতের মধ্যে সর্বধর্মের একটি মিশ্রিত ও সমন্থ্যী রূপ দেখা যায়। গ্রাম্য গানে বেমন রামায়ণ-মহাভারত ও হিন্দুপুরাণের বিষয়বস্তর আলোচনা আছে, তেমনি আছে মুসলমানী পুরাণ ও ধর্মের নানাবিষয় ও শাস্ত্রের কথা। নজরুলের উত্তর-জীবনের রচনাতে এই রূপটির ও হিন্দুম্সলমান-ধর্মপুরাণের যে-অন্তরঙ্গ পরিচয় পাওয়া যায় তার উৎস নিহিত লেটোনাচের কবিটির মধ্যে। অবশ্য তার স্থভাবস্থলভ গুণও যে এর মূলে আছে তাও সহজে অন্তমেয়।

বন্ধভন্ধ ও স্থদেশী আন্দোলনের স্থকতে নজকল ছয় বছরের শিশু। অরন্ধন, বয়কট, রাথীবন্ধন নিয়ে বাংলাদেশে দেদিন যে-ব্যাপক আন্দোলন হয়েছিল তার উত্তেজনা-উদ্দীপনা পরিমাপ করা আজ কঠিন। সমস্ত দেশটি যেন ভ্কম্পানে কেঁপে উঠল গর্গর্ করে। কবিতায়-গানে-প্রবদ্ধে সারা দেশে আগুন ছড়াতে লাগলেন রবীন্দ্রনাথ, রজুনীকান্ত, রামেন্দ্রস্কর, বিপিন পাল প্রভৃতি দেশনায়ক ও চিন্তা-

নায়কগণ। শুধু যে শিক্ষিত ও সহরবাসীদের মধ্যে সামিত রইল এ আন্দোলন তা নয়, অশিক্ষিত প্রাম্যসাধারণের অঙ্গনে-অন্তরেও এর ডাক গিয়ে

পৌছল। মুকুলদাস তাঁর অভিনব পদ্ধতির যাত্রায় স্থদেশী প্রচার করতে লাগলেন, গ্রাম্যকবিরাও চুপ করে থাকলেন না। কোনো প্রত্যক্ষ প্রমাণ না দিতে পারলেও অনুমান করে বলা যায় যে, অক্সান্ত গ্রাম্যসংগীত ও আমোদপ্রমোদের মতো লেটোনাচের মধ্যেও বঙ্গভঙ্গের ও স্থদেশী-আন্দোলনের গান সেদিন আপন প্রভাব বিস্তার করেছিল। স্বভাবকবি নজরুল হয়তো বাল্যবয়সে তা শুনে থাকবেন বা গেয়ে থাকবেন।

তারপর ১৯০৮ সালের কথা। বোমার যুগ—কুদিরাম-কানাইলালের যুগ।
আটনর বছরের বালক তথন নজরুল। ডানপিটে এই বালকটির মন কীভাবে
গ্রহণ করেছিল কুদিরাম-কানাইলালের ফাঁসির কথা—বারীণ প্রভৃতির দ্বীপান্তরের
কাহিনী—তা আজ জানাতে পারেন একমাত্র কবি নিজে। 'একবার বিদার
দে মা ঘুরে আসি'—ধরণের চাপা গানে সেদিন আমাদের সমস্ত পল্লীবাংলা শবিত

বাংলার বিপ্লবী

আন্দোলন

কাহিনী গুনে নজরুলের তরুণ চিত্ত কি হুবার কল্পনাতে

নেচে ওঠেনি ? বিজোহী কবি বলে সহসা যিনি বাংলাদেশে খ্যাত হলেন, বাংলার প্রথম বিপ্লবপ্রচেষ্টার দিনগুলোর রাঙা আলোতে কী রকম দেখিয়েছিল তাঁকে ? এর বছর দশেক পরে নজকল যথন হাবিলদার হয়ে ফিরে এলেন যুদ্ধ থেকে, তথন বারীনদা'র 'বিজলী' আপিদে তাঁর যাতায়াত ছিল, এবং এই বিপ্লবী বীরের সঙ্গে অন্তরন্ধতাও যে খুব বেড়েছিল তার প্রমাণ পাওা যায় 'অগ্লিবীণা'-গ্রন্থানিতে। নজকলের প্রথম ও সেরা কাব্যগ্রন্থ 'অগ্লিবীণা'র উৎসর্গপত্তে লেখা রয়েছে ঃ 'ভাঙা বাঙলার রাঙাযুগের আদিপুরোহিত সাগ্লিক বীর প্রীবারীক্রকুমার ঘোষ, প্রীশ্রীচরণারবিদেষ্ট্ণ।

প্রথম-মহাযুদ্ধে নজরুল সৈনিকর্মপে যোগদান করেন। তথন তাঁর বয়স আঠার-উনিশ বছর। তার আগে বারকয়েক স্থলেও ভর্তি হয়েছিলেন। কিন্তু পড়া আর হয়ে ওঠেনি। চলে গেলেন বেঙল্ রেজিমেণ্টের সঙ্গে করাচীতে। এই অঞ্চলে কিছুকাল অবস্থান এবং আরব-ইরাণ-তুর্কীর সদ্দে প্রত্যক্ষ পরিচয় নজকলের কবিমানসগঠনে বিশেষ অর্থবান হয়েছে। তাঁর রচিত কবিতার শব্দপ্রযোগে, বিষয়নির্বাচনে এই জীবনটির দান অনেক। অথচ মুসসমান-সংস্কৃতির এত নিকটসারিধ্যে এসেও এতটুকু গোঁড়ামি তাঁকে স্পর্শ করেনি। তা ছাড়া, নবীন তুর্কী ও কামালপাশার অভ্যুপান তাঁর দৃষ্টিভঙ্গিকে শানিত করেছে—প্রাণে জ্গিয়েছে দেশ ও জাতির জন্তে অফুরস্ত উত্তেজনা।

যুদ্ধ থেকে নজরুল ফিরলেন হাবিলদার হয়ে। তাঁর পদোন্নতি হয়েছে দেখে অবাক লাগে। কারণ, নজরুলের চরিত্রের ধারাবাহিক বিচার করলে দেখা যাবে যে, সেধানে প্রথমশ্রেণীর সৈনিকের কোনো উপাদান ছিল না। নিয়মান্থর্বিতা ও শৃঞ্জলারক্ষা—এ ছটিই নজরুলের চরিত্রবিরোধী। জাতবোহেমিয়ান কথনো ভালো কৌজ হতে পারে বলে মনে হয় না। সৈনিকজীবনের মধ্যে যে-গতি ও প্রাণচাঞ্চল্য এবং অনিশ্চিত বিপদের প্রগাঢ় সম্ভাবনা আছে, এসবই বোধ করি তাঁকে আরুষ্ঠ করেছিল বেশী। সৈনিকজীবনের কোনো স্পষ্ট ছাপ তাঁর রচনাতে তেমন চোধে পড়ে না। তবে বছ গানে-স্থরেক্বিতায় তিনি একটা যুদ্ধের আবহাওয়া এনে দিলেন বাংলাসাহিত্যে। রক্তন্টেস্বানা পান এবং কবিতা, যোদ্ধার এমন সারল্য ও স্পষ্টতা নিয়ে, আর-কোনো বাঙালী কবির হাতে ফোটেনি।

বস্তুত বিপুল প্রাণশক্তি নজরুলের জীবনের বড়ো পরিচয়। এরই উল্লাসে
তিনি কোথাও কদাচ দ্বির হয়ে দাঁড়াতে পারেননি, রুপণ ও হিসেবী হতে
পারেননি কখনো। যুদ্ধ থেকে ফিরে তিনি মেতে গেলেন
স্বদেশী হালামাতে। জেলে গেলেন। নতুন অভিজ্ঞতা
অর্জন করলেন তিনি। গানে-কবিতার তাঁর নাম ছড়িয়ে পড়ল বাংলাদেশের
সর্বত্র। এই সময়টাই তাঁর চমকপ্রদ কবিজীবনের শুভ মাহেল্রক্ষণ—তাঁর
বিজ্ঞোহী-জীবনের সব্তেয়ে আত্মসচেতন ক্ষণ্ও।

এর পর নজ্ফলের জীবনের সবচেয়ে উল্লেখযোগ্য ঘটনা হল তাঁর চার বছরের
শিশুপুত্র বুলবুলের মৃত্যু। অত্যন্ত অভিতৃত হলেন শোকে নজ্ফল। শোক ভূলতে
কবির শিশুপুত্রের মৃত্যু
তিনি অধ্যাত্মজিজ্ঞাস্থ হলেন, দীক্ষা নিয়ে রীতিমতো
যোগচর্চা করতে লাগলেন। সাহিত্যিক-জীবনে এর
মানসিক প্রতিক্রিয়া না হয়ে পারে না। শেষের জীবনে তাঁর গানের মধ্যে একটা
সাধ্যাত্মিকতার স্থর ফুটে উঠেছে। যদিও তা তথনো খুব স্পাষ্ট তেমন নয়—তবু

মনে হয়, নজরুল যদি স্কৃত্ব হয়ে বসে, কেবল প্রকাশক ও গ্রামোফোন কোম্পানির চাহিদা মেটাবার চেষ্টা না করে, হিসেব করে লিখতেন, তবে তাঁরে জিজ্ঞাস্থ তথা যোগীজীবনের ছাপ স্থপরিক্ষৃত্ব হয়ে দেখা দিত। এ বিষয়ে আমরা এতটুকু সংশয়ান্তি নই।

### 11011

নজরুলের প্রথম কাব্যগ্রন্থ 'অগ্নিবীণা' [প্রথম সংশ্বরণ] প্রকাশিত হল ইংরেজি ১৯২২ সালে। নজরুলের বয়স তথন তেইশ। অবশু কবিতাগুলো লেথা হয়েছিল পুস্তকাকারে প্রকাশের বছর-তুই-কাল পূর্বেই। এই একধানা বই-ই

বিদ্রোহী কবি নজরুল ইস্লামের প্রতিভার ও প্রতিষ্ঠার অসহযোগ-আন্দোলন উজ্জ্বলতম অভিজ্ঞান। ইংরেজি ১৯২২। মাহাত্মা গান্ধীর নেতৃত্বে বিপুল অহিংস অসহযোগ-আন্দোলন তথ্য স্থুর হয়েছে বিশাল ভারতবর্ষের দিকে দিকে।

তার সঙ্গে এদে যুক্ত হয়েছে থিলাফৎ-আন্দোলন। এর পশ্চাৎপটে রয়েছে চতুর ইংরাজের প্রতিশ্রুতিভঙ্গের এবং জালিয়ানওয়ালাবাগের বিষাক্ত শ্বৃতি। দেশ তথন অহর্নিশ টগ্রগ্ করে ফুটছে তথ্য কটাহের মতো—বিশেষ করে, শিক্ষিত মধ্যবিত্তশ্রেণী। নজকলের কবিতা—'অগ্রিবীণা'—বেরুল এই সময়। সময়টি লক্ষ্য করবার মতো।

कविणा-गान-छेपन्नाम-गञ्च-श्रवक-नां क- खर्जाणि निर् ने जक्षण हेम्लाम वहें लिखिएन मर्थाम जानक छाला। कविण जाए नां नान् छर्जर। जामि कविण ज्यार प्रमान् कर्षिण । कविण जार नां नान् छर्जर। जामि कविण ज्यार प्रमान् कर्षिण, निमर्गम् कर्षिण, निमर्गम् कर्षिण, निमर्गम् कर्षिण, किर्माद्रपत्र कविण। गानछ लिएक अपानि, श्रिम्म, श्रिम्म अ ज्यागि विक — प्रमाने क्षेत्र क्षेत्र कां क्षेत्र जां कर्षा कर्षा कर्षा कर्षा निर्मा कर्षा निर्मा कर्षा निर्मा कर्षा निर्मा कर्षा करिष्ठ कर्षा कर्षा कर्षा करिष्ठ कर्षा करिष्ठ कर्षा करिष्ठ कर्षा करिष्ठ करिष्ठ । निर्मे करिष्ठ करिष्ठ करिष्ठ करिष्ठ करिष्ठ करिष्ठ करिष्ठ करिष्ठ करिष्ठ ।

### 11811

নজরুলের সাধারণ ও লোকপ্রসিদ্ধ পরিচয় হল বিদ্রোহী কবি তিনি। তাঁর বিখ্যাত কবিতাগুলোর অক্ততম 'বিদ্রোহী'-র সঙ্গে নজরুলের অচ্ছেন্ত যোগাযোগ রয়েছে বলে তাঁকে বিদ্রোহী কবি বলা হয়। আবার, এমনও বলা বেতে পারে যে, তাঁর কবিতাবলীর প্রধানতম স্থর হল বিদ্রোহের—তাই তিনি বিদ্রোহী কবি। এইটেই যে অধিকতর যুক্তিসমত তাতে সন্দেহ নেই। বিদ্রোহী কবি-বিদ্রোহী নজকল
কে? যে-মান্ত্র্য 'চির-উন্নত-শির' অর্থাৎ কারো কাছে কোনো কারণেই যে নিজ মন্তক নত করে না; যে-

সংগ্রামশীল চিত্তের কামনা ত্র্বার, অপ্রতিহত; আর, শান্তি সহক্ষে যার কথা:

'ষবে উৎপীড়িতের ক্রন্দনরোল আকাশে বাতাসে ধ্বনিবে না, অত্যাচারীর খড়গ-ক্ষপাণ ভীমরণভূমে রণিবে না—

বিজোহী রণক্লান্ত আমি সেইদিন হব শান্ত।'

তা হলে মোটামুট বিজোহীর যে-চিত্র পাই তা রবীক্রনাথের অবুঝ-সব্জের সমগোত্রীয়, যদিও রঙে-রসে কিছু কড়া ও উগ্র। প্রায় সমস্ত কবিতার মধ্যে এই যে হাঁক ছেড়ে ডাক দেওয়ার নিঃশঙ্ক ও নিঃসংকোচ স্পর্ধা, এর উৎস রয়েছে নজকলের কবিমানসের গভীরে। বাল্যকালে নজকলের দিন কেটেছে দারিজ্যের সঙ্গে লড়াই করে ও দীমাহীন স্বেচ্ছাচারিতার মধ্যে। চরিত্রের অনমনীয় জিদের মধ্যে প্রাণবান যোদ্ধার বিজোহী-রপটি বালককাল থেকেই প্রচ্ছর ছিল। যুদ্ধাত্তর কালে বাংলার বিপ্রবীদের সায়িধ্য ও অন্তরঙ্গ সাহচর্যে পাগলা হাওয়ায় আগুনের মতো তা লেলিহান শিখাবিস্তার করে জলে উঠেছে মাত্র।

রাজনীতিক কবিতাগুলোর মধ্যে তাঁর 'সর্বহারা' বইখানি ও সাম্যবাদমূলক কবিতাগুলো 'বিজোহী'-কবিতাটির মতোই যুগপ্রভাবিত রচনা। রাজনীতিক ও সমাজনীতিক চেতনা উচুদরের কবিতা হয়ে ফুটে উঠেছে বাংলাতে থ্ব কম লেখকের রচনায়। যাঁরা রাজনীতিক কবিতা রচনা করেন, তাঁদের অধিকাংশের

সাম্যের কবি নজরুল
শান্ধিক কঁসরং। আরু, যাঁদের লেথায় কিছুটা কাব্য
আছে, তাঁদের মধ্যেও সমাজচেতনা থেলো,—গাঢ় অন্তভূতিসিক্ত নয়। তা ছাড়া,
সাম্যবাদ বলতে নজরুল ইস্লাম শ্রেণীসংগ্রামপ্রস্থত কম্যুনিজম্ বোঝেনি।
শ্রেণীগত মান্থবের কথাই নজরুল ভেবেছেন, এবং শ্রেণীহীন সমাজে সাম্য
প্রতিষ্ঠিত হোক—এ তাঁরও কামনা। কিন্তু তিনি গান গেয়েছেন সমষ্টিমান্থবের—
শান্থবের চেয়ে বড়ো কিছু নাই, নহে কিছু মহীয়ান'। জাতি-ধর্ম-শ্রেণী-স্ত্রীপুরুষনির্বিশেষ যে মান্থব তারই নির্দ্ধ প্রতিষ্ঠা হল নজরুলের কিন্সিত সাম্যপ্রতিষ্ঠা।
এধানেও বিজোহী'-কবিতার মূল স্বরটিই ধ্বনিত হয়েছে—উৎপীভৃক ও উৎপীভৃত,
এই গুয়ের অবসানই কামনা করেছেন কবি।

গান লিখেছেন নজগল প্রচুর । প্রচুর এবং নানা রসের। অধিকাংশই ফরমাইসি গান। প্রামোফোন-কোম্পানীর সঞ্চে চুক্তিবদ্ধ ছিলেন বলে তাঁকে এমনভাবে লিখতে হয়েছে। কাজেই কবির অধিকাংশ গান উচুদরের কাব্যরসে

গীতকার নজরল

পিক্ত হয়নি। কিন্তু যে-গানগুলি তিনি নিজের
থুশিমতো লিখেছেন তার মধ্যে অনেকগুলোই
কাব্যগুণে অতিশয় সমৃদ্ধ। নজরুলের স্বদেশীগানের মধ্যে যেমন তাঁর চরিত্রের
বিশিষ্টতার ছাপ আছে, তেমনি তাঁর প্রেমের গানগুলির মধ্যে আছে একটা
অভিনব রসমাধুর্য। বাংলা গজলে নজরুলের দান অসামান্ত।

নজরুল ইস্লামের কবিতার, বিশেষ করে প্রেমের কবিতার ছন্দে ও ভঙ্গিতে— কোপাও কোপাও ভাববস্ততেও—রবীন্দ্রনাথ এবং সত্যেন দত্তের প্রভাব চোথে পড়ে। এটা খুবই স্বাভাবিক। ওই প্রভাব জোর করে ঢাকতে গেলে তাঁর কবিতা যে বিস্থাদ হত তাতে সন্দেহ নেই। কিন্তু নজরুল কোপাও কোনো কবিকে ঠিক অন্করণ করেননি। নিজের কাব্যধারায় যেখান থেকে যে-স্রোত এসে পড়েছে

তাকে প্রবেশাধিকার দিয়েছেন অকুণ্ঠ সারলা। এই নজরুলকাব্যে বৈচিত্র্য তাঁর বিশিষ্টতা। গানের ক্ষেত্রে কিন্তু নজরুলের কবি-কৃতি নিজম্বতায় অরণীয়, ভাষা এবং ভঙ্গিও একান্তভাবে তাঁর নিজের তৈরী, বলা रिया शीरत । किन्न अम गरन जारम धरे रा, विरक्तारी कवित्र मर्सा धमन की মানসিক পরিবর্তন ঘটল যে, তিনি সংগ্রামী অসি ছেড়ে বাঁশী ধরলেন, যুদ্ধের তর্যাদন ছেড়ে দিয়ে পলাতকা প্রিয়ার প্রেমশ্বতির হার গাঁথতে বসে গেলেন চোথের জলের স্ত্র দিয়ে ? এর কোনো অস্পষ্ট ছাপ কি কবির চিত্তাকাশে কোণাও ছিল ना- जङ्गल (मरघत कोटना अनुत हेकिछ? आमारमत मरन रह, रशेवरन अश्वराजीत সময়ে নিজের যে-রূপ তিনি প্রত্যক্ষ করেছেন তার মধ্যেই স্থপ্ত ছিল এর বীজ— 'মোর এক হাতে বাঁকা বাঁশের বাঁশরী, আর-হাতে রণতুর্য'। স্বতরাং বলা যেতে পারে, যে-বাধনহারা যৌবনশক্তি তাঁকে 'বিজোহী' করে তুলেছে, সেই একই শক্তি তাঁকে নারীরপ্রেমের দিকে সবলে আকর্ষণ করেছে। কাজেই শুধু রণতূর্য নয়, বাঁশের বাঁশরীও বিজোহীরই হাতের যন্ত্র। মহাকালী বামহত্তে ধরেছেন খড়না ও নৃমুও, আবার দক্ষিণ হস্ত প্রসারিত করে দান করেন তিনি বরাভয়। शृर्वा এ ছটिকে निয়्रहे।

11 0 11

নজরুলের গান ও কবিতায় দোষগুণ ছই-ই আছে। তার বিচার-বিশ্লেষণ বর্তমান প্রবন্ধের আলোচনার বাইরে। এখানে বিশেষ করে বক্তব্য এই যে, উক্ত রচনার দোষ ও গুণ তুইই এসেছে প্রথমজীবনের লেটোনাচের কবির মনের স্রোতে ভেসে। একটু লক্ষ্য করলেই দেখা যায়, কবির লেথায় কোনো তত্ত্ব বা চিত্র বা স্থর একটানা বয়ে যেতে পারেনি একটি কোনো বিশেষ ভাবের স্রোতোধারায়। মাঝখানে তা খণ্ডিত হয়ে গেছে ব্যভিচারী ভাবের বা অন্তকোনো ভাবের চকিত

আত্মপ্রকাশে। সহসা যেন আর পর্থ পাওয়া যায় না, নজরুলের কবিকৃতির দোষগুণ করি কী বলতে চান, বোঝা কঠিন হয়ে ওঠে। এর কারণ এই যে, প্রথমজীবনে হাল্কা চিন্তা ও কথার লঘু

সঞ্চরণের মধ্যে যে-শিক্ষা ও মন তৈরী হয়েছিল, পরবর্তী জীবনে তার প্রভাব থেকে তা মুক্ত হতে পারেনি। এইজন্তে নজরুলের গান ও কবিতায় মৃতটা প্রাণাবেগ ও ক্ষিপ্র গতি, ধ্বনিগান্তীর্য ও চাতুর্য আছে, তাঁর সমসাময়িক বহু কবির মধ্যে তা নেই। তা হলেও, একথা মানতেই হবে যে, নজরুলের অধিকাংশ রচনার মধ্যে গভীর রসামুভৃতির স্পন্দন বাস্তবিকই কম। কারণ, নজরুল তেমন করে কোনোদিন সতর্ক হয়ে লেখেননি বা লেখা পরিমার্জিত করে প্রকাশের চেষ্টা করেননি। অশিক্ষিতপটু গ্রাম্যকবিদলের অপরিচ্ছন্ন সরস স্থূলতার মধ্যে যে-সহজ্ঞ ও অকপট প্রাণশক্তি ক্রিয়া করে—তা ছিল তাঁর বরাবরই। এইটি একাধারে তাঁর কবিতার দোষ ও গুণ হয়েছে, সন্দেহ নেই, এবং এই দোষগুণ নিয়েই নজরুল নজরুল হয়েছে।

নজরুল ইস্লাম নিজের ক্ষমতা ও কবিকর্ম সম্পর্কে অচেতন ছিলেন না। জীবনে একটা বড়ো-কিছু হবার চেষ্টা, বা মহৎ স্রষ্টা-কবির অমর আসনের জ্বন্তে পরিশ্রম করেননি তিনি। যুগের দায়িত্ব স্বীকার করে নিয়ে বিজোহের স্থবে গান্বীধতেই তিনি এসেছেন, এবং তা-ই তাঁর কাছে যথেষ্ট মনে হয়েছে। 'বর্তমানের

কবি আমি ভাই ভবিশ্বতের নই নবি'—এই কথা বলে নজরুল ইস্লাম তিনি সাহিত্যসংগারে অমরতার মূল্যবিচারক জভ্রি-দলকে কান্ত করেছেন। যুগের উদ্ধৃত অন্যায়-অত্যাচারের

বিক্লমে বিরামহীন সংগ্রামের ডাক দিয়েছেন তিনি, লাঞ্ছিত মান্নযের সপক্ষে দাঁড়িয়েছেন কোমর বেঁধে। মান্নযের প্রতি এই অতি-আত্যন্তিক ভালোবাসাই তাঁকে বিদ্রোহী করেছে, প্রেমিক করেছে—এবং আপনার শিল্পপ্রচেষ্টা সহন্দেও একরূপ উদাসীন করে তুলেছে:

'বন্ধু গো, আর বলিতে পারি না, বড় বিষজ্ঞালা এই বুকে, দেখিয়া শুনিয়া ক্ষেপিয়া গিয়াছি, তাই যাহা আদে কই মুধে। রক্ত ঝরাতে পারি না তো একা, তাই লিখে যাই এ রক্তলেখা,

বড় কথা বড় ভাব আসেনাক মাথায়, বন্ধু, বড় ছুখে, অমর কাব্য তোমরা লিখিও, বন্ধু, যাহারা আছ স্থাং!

পরোয়া করি না, বাঁচিবা না-বাঁচি যুগের হুজুগ কেটে গেলে, মাধার উপর জলিছেন রবি, রয়েছে সোনার শত ছলে। প্রার্থনা করো—য়ারা কেড়ে খায় তেত্রিশ কোটি মুখের গ্রাস—্যেন লেখা হয় আমার রক্তলেখায় তাদের সর্বনাশ।

নজরুলের কবিমানসবিশ্লেষণ এবং তাঁর কাব্যের মূল্যবিচারের ক্ষেত্রে এ কথাগুলি সর্বদা স্মর্তব্য। যুগোত্তীর্ণ কবি হয়তো তিনি নন, মহৎ কাব্যের স্রষ্টাও হয়তো তাঁকে বলা যায় না। কিন্তু একটি বিশেষ যুগ যে তাঁর কাব্যে অগ্লিক্ষরা অক্ষরে স্থানীপ্তি লাভ করেছে, এটাও কম কথা নয়। এ ক্ষেত্রে নজরুল ইন্লাম বাংলাকাব্যসাহিত্যে অনন্ত ব্যক্তিত্ব।\*

# কবি ট্যাস হাডি'ও যতীক্ষৰাথ সেলগুপ্ত

[রচনার সংকেতস্থত্ত ঃ টমাস হার্ডিও ষতীক্রনাথের যুগপরিবেশ—হার্ডিও ষতীক্রনাথের ছঃখভাবনা—এ ত্রন কবির তঃখবাদ-প্রসঙ্গে—যতীক্রনাথের কৃতিত্ব—যতীক্রনাথেও হার্ডির কবিসভার মিল—যতীক্রনাথের মানবিকভাবোধ—নিদর্গপ্রকৃতির প্রতি হার্ডিও ষতীক্রনাথের মনোভঙ্গি ]

হার্ডি ও যতীক্রনাথ উভয়েই বাস্তবিভাবিৎ ছিলেন, আর উভয়ের কবিজীবন কেটেছিল মহানগরীর বাইরে। এমন কি, পল্লীজীবনের প্রতি তৃজনেরই কমবেশি আন্তরিক মমতা ছিল, এমন কথা বলাও অসংগত হবে না। হার্ডির কবিজীবন শেষ হয়ে আসছে এমন সময় মাসিক পত্রের পৃঠায় যতীক্রনাথ সেনগুপ্তের আবির্ভাব।

দ্রত্বের দিক দিয়ে সাতসমূদ্র তেরোনদীর ব্যবধান থাকলেও কখনো কখনো তৃজন শিল্পীর মনোধর্মের সাদৃশ্য দেখে বিস্মিত হতে হয়। ঠিক উপকরণের ও বাক্যের সম্পূর্ণ মিলের কথা নয়, মনোভাব বা দৃষ্টিভঙ্গির একটা একমুখীনতা—এর

<sup>\*</sup> অধ্যাপক হরিপদ চক্রবর্তী-লিখিত

চেষে বেশি মিল এরপ ক্ষেত্রে প্রত্যাশা করা সমীচীন নয়। আশ্চর্যের বিষয় এই যে, হার্ডির সাহিত্যিক জীবন আরম্ভ হওয়ার সময় ইংলণ্ডের যে-রকম আর্থনীতিক, সামাজিক এবং ব্যক্তিগত মানসিক অবস্থা, সেইরকম সংশয়াত্মিক ও বৃদ্ধিসচেতন অবস্থা স্থদেশী আন্দোলনের প্রথম পর্যায় শেষ হবার পর বাংলায় ধীরে ধীরে প্রসার-

লাভ করছিল। রোম্যান্টিক ও অরূপপথচারী কবি রবীন্দ্রের গীতালি-বলাকা-পর্যায়ে যে-জীবনবোধে উত্তরণ ঘটেছিল তার মূলে এদেশের সাধারণের জীবনসংঘাত-

চেতনা, বণিকবৃত্ত ইংরাজের শোষণ সম্পর্কে ধারণা, ক্রষকসমাজের দারিদ্রা, যান্ত্রিক সভ্যতার বিস্তার, এবং বিজ্ঞানবোধের উন্মেয় হয় নি এমন জনসাধারণের জড়ত্ব ও কুসংস্কার-প্রবণতাগুলি কার্যকরী হয়ে থাকবে। রবীন্দ্রনাথ তাঁর জীবনবোধকে অরপবোধের সঙ্গে যুক্ত করে মান্ত্রয়কে এক অতি-উদার মুক্তির পথ দেখিয়েছিলেন, যার সঙ্গে কতকটা ধর্মীয় মুক্তিরই তুলনা চলে। কিন্তু সেই সময়কার কবিকুল সকলেই যে রবীন্দ্রপথান্ত্রবর্তী ছিলেন, এমন নয়। হওয়া স্বাভাবিকও নয়। বরঞ্চ এমন কথা বলা চলে যে, থ্যাতিমান কবিদের মধ্যে সকলেই অল্লবিস্তর রবীন্দ্রভাষার অন্থবর্তী যদিও-বা ছিলেন, ঠিক রবীন্দ্রস্থভাবের অন্থবর্তন তাঁদের পক্ষে যুক্তিসংগত ও সম্ভবপর ছিল না। আর, ছিল না বলেই তাঁরা স্বকীয় কক্ষপথে আবর্তন করেছেন, এবং স্বভাবধর্মের দিক থেকে কতকটা স্বতন্ত্র হয়েই সমুজ্জল হয়ের রেছেন। মোহিতলাল মজুমদার, নজরুল ইসলাম, যতীন্দ্রমোহন বাগচী, করুণানিধান বন্দ্যোপাধ্যায়, কুমুদরঞ্জন মল্লিক, কালিদাস রায় প্রভৃতি অনেকেই বিংশ শতকের পরিবতিত যুগের মান্ত্র্য, অথচ স্বভাবস্থলভ বৈচিত্র্য নিয়ে এঁরা বাংলা কবিতার জীবন ও স্বাস্থ্যের প্রাচূর্য রক্ষা করেছেন।

ভিক্টোরীয় যুগের শেষের দিকে, হার্ডির সাহিত্যজীবন আরম্ভের সময়, ইংলওে ভাব ও চিন্তার বৈচিত্র্য আরো বেশি ছিল। হার্ডি তাঁর বাল্যে ও কেশোরে মাহ্যুষের কল্পনা ও ভাবনায় য়ে-তৈর্য ও তৃপ্তি দেখেছিলেন, যৌবনেই তার বিপর্যয় লক্ষ্য করেছিলেন নানা অভিমতের সংঘাতে। এর মধ্যে হার্ডি তাঁর নিজ স্বতন্ত্র অন্থভব ও বৃদ্ধির দীপ্তি নিয়ে ইংরাজী সাহিত্যে একটি গুরুত্বপূর্ণ স্থান দখল করলেন। তিনি নবাগত বিজ্ঞানের আলোকে নিসর্গ ও মান্ত্যের প্রাণপ্রবাহ ও মনোলোক পর্যবেক্ষণ করেছিলেন, অথচ যান্ত্রিক বণিকধর্মকে শ্রেয়য়র বলে গ্রহণ করতে পারেননি। কর্যাজীবী সমাজ ও সভ্যতার সঙ্গে তাঁর আত্মীয়তা ছিল নিবিজ, তাই তীর সহান্তভৃতির সঙ্গে লক্ষ্য করেছিলেন—একদিকে নিঠুর প্রকৃতির আঘাতে, অক্টানিকে বাণিজ্যের কর্তৃত্বে এ-সমাজ দীর্ণবিদীর্ণ হয়ে ভেঙে পড়ছে,

এর মান্তবগুলি অসহায়ভাবে অনিবার্য পরিণামের মুখে আত্মবলি দিছে। কোনো একটা অলজ্মনীয় প্রাকৃতিক নিয়মের বশবর্তী হয়ে মান্তব জীবনসংঘর্ষ লিপ্ত হছে এবং মরছে, এই অন্তবটি সন্তবত হার্ডি তৎকালবিস্থৃত অভিব্যক্তির ধারণা থেকে পেয়েছিলেন; আর, মান্তবের মনোলোকের বিচিত্র জটিল কামনা ও অভ্পারির রহস্তের সন্ধান পেয়েছিলেন কতকটা মনস্তব্বিকলনের ধারা থেকে, কতকটা প্রত্যক্ষ জীবনের ওপর নিজ অন্তর্গু প্রির এক্স-রে নিক্ষেপ করে। তাই তাঁর উপস্থাসেও কবিতায় বার বার বিমৃত্ মান্তবের নৈরাশ্রের ছবি ফুটে উঠেছে।

হার্ডির মতো যতীক্রনাথ সেনগুপ্তও ছঃখবাদী আগখ্যা পেয়েছেন। আর, যতীক্রনাথের ছঃখভাবনা বিরে রয়েছে, কোনো শ্রেণী ও সমাজের নিপ্সেশ নয়, জৈব মানুষের স্বার্থময় জীবনধর্ম আর নির্মম কোনো প্রচ্ছন্ন শক্তি। যতীক্রনাথের কবিতা দেখতে গেলে আমাদের উনিশ শতকের বিশ্বাস ও জীবন্ম্কিবাদের প্রতিবাদরূপেই

আত্মপ্রকাশ করেছে। মোটাম্টি রবীন্দ্রনাথ উনিশ হার্ডিও যতীন্দ্রনাথের শতকের জীবনচেতনার বাহক; এবং নিস্গপ্রীতি, তুঃথভাবনা আনন্দ্রভামায়তা, অরূপনিষ্ঠা, তুঃথবরণ প্রভৃতি ভাবকে স্বপ্নে

বিজড়িত করে দেশময় আশা ও বিশ্বাসের প্রবাহ বইয়েছিলেন তিনি। ষতীন্দ্রনাথের চিত্তে এরই প্রবল প্রতিক্রিয়া জেগেছিল। বিশ্বে অপ্রত্যক্ষ কোনো কার্যকারণস্থ্র রয়েছে, এ ভাবনাকে তিনি অস্বীকার করলেন; নিসর্গ থেকে মায়য় মুক্তির প্রেরণা পেতে পারে, এ-ধারণাকে অযৌক্তিক প্রতিপন্ন করলেন; মায়বের আস্টেপ্টে ছঃথের বন্ধন লক্ষ্য করে স্থথের কল্পনা মরীচিকা বলে মনে করলেন। হার্ডির মতো ষতীন্দ্রনাথের কাব্যেও জীবধর্ময় বিজ্ঞানচেত্রনা বিশ্বমান, আর রয়েছে সেই বাস্তব দৃষ্টি যা জীবনের 'Other side'-কে নির্ভুলভাবে দেখিয়ে দেওয়ার প্রয়াস করে। হার্ডি যেমন মধ্য-ভিক্টোরীয় য়ুগের নির্লিপ্ততা ও প্রশান্তি থেকে য়ুক্লোভর বাস্তব চেত্রার দিকে অসুলিনির্দেশ করেছেন, যতীন্দ্রনাথও সেইরকম রবীন্দ্রকাব্যের স্বপ্রালুতা থেকে সাম্প্রতিক বাস্তব্যায় উত্তরণের স্বাভাবিক সেতুনির্মাণ করেছেন। বলা বাহুল্য, বাংলা সাহিত্যে যতীন্দ্রনাথের এই কীর্তির তেমন অভিনন্দন আজোদেওয়া হয়নি, যেমন হয়নি তাঁর সমকালবর্তী রবীন্দ্রেত্ব কবিধুরম্বরদের।

কিন্তু আমাদের এই আলোচনায় প্রসঙ্গক্রমে একটা কণায় আসতে হয়। তা হল এই যে, যতীন্দ্রনাথ ও হার্ডিকে যথার্থভাবে 'হঃখবাদী' বলা চলতে পারে কিনা। ছঃখবাদ তো দার্শনিক মননসঞ্জাত অভিজ্ঞতা ও মতবাদ,—অহভূতি আর কল্পনা-সম্বল কবিরা কি স্থায়ী কোনো মতবাদের গোষক হতে পারেন? কাব্যকলা তো মননজাত অভিমত কিংবা অহুশাসন নয়, জীবন ও জগৎকে বিশেষ একটা দৃষ্টিভঙ্গি বা কবিশ্বভাব-অন্থায়ী দেখার আগ্রহ মাত্র। এই আলোচনার বিষয়টি সাধারণ সাহিত্যালোচনার পর্যায়ে নিয়ে গিয়ে বলা যেতে পারে, কাব্যবিচারে স্পষ্টত ছটি পৃথক শ্রেণীর মনীষী রয়েছেন। একশ্রেণীর সমালোচকের মতে, কবিরা যা বলেন তার মধ্যে বৃহত্তর সত্যের ইঙ্গিত দেওয়া থাকে, কবিদের প্রজ্ঞা একমুহুর্তে সত্যকে এমন আলোকিত করে দেখায় যা দার্শনিকেরা বামহাপুক্ষেরা কঠোর চিন্তা ও

সাধনার দারাই লাভ করতে পারেন। এঁদের ধারণায়— এ হজন কবির হঃগবাদপ্রদঙ্গে কবির্দনীযী পরিভূঃ স্বয়স্তুঃ। অন্তপ্রেণীর অভিমতে কবিদের স্ষ্টি কাব্যকলা বা বক্রোক্তি বিন্তাসচাতুর্য অথবা

এখানে লক্ষ্য করার বিষয় এই যে, 'Pessimist'-বিশেষণটির ওপর হার্ডি তীর বিতৃষ্প প্রকাশ করেছেন। নিজের শেষ কবিতার বই 'Late Lyrics and Earlier'-এর 'নিবেদন'-অংশে ঔপক্যাসিক-কবি তাঁর মনোভাবকে অভিমত বলে গ্রহণ করতে নিষেধ করে 'impressions' অথবা 'questionings' বলে নিতে বলেছেন। তাঁর কবিতা সম্বন্ধে তাঁর একজন প্রত্যক্ষবাদী বন্ধর মস্তব্য ['This view of life is not mine'] এবং একজন সংস্কারসিদ্ধ রোম্যান্ক্যাথলিক-সম্প্রদায়ের সমালোচকের বক্তব্য ['The dark gravity of his ideas'] উদ্ধার করে তিনি দেখিয়েছেন যে, তুই পরস্পরবিরোধী মতাবলম্বী যথন তাঁর কবিতার রসগ্রহণে একমত তথন তাঁদের অভিমত ধর্তব্যের মধ্যেই নয়। আমরাও হার্ডিকে বা যতীক্রনাথকে কোনো মতবাদের ধ্বজাধারীক্ষণে দেখতে চাই

না। কিন্তু একথাও স্বীকার্য যে, তাঁদের রচনায় বঞ্চনা, ছলনা ও তুঃখের অন্তিত্বকে দেখার একটা আন্তরিক আগ্রহ রয়েছে। আর, ঠিক এইখানেই সাধারণের কাছে তুঃখবাদী অ্যাখ্যার পাত্র হয়েছেন তাঁরা।

মনে রাথতে হবে, হার্ডি ও যতীন্দ্রনাথের নৈরাশ্রস্থাক মনোভাবের জন্মে তাঁদের ব্যক্তিজীবনের কাহিনী দায়ী নয়—দায়ী সমাজ ও তাঁদের স্বকীয় কবি-মানসের বৈশিষ্ট্য। যতীন্দ্রনাথ সেনগুপ্ত রবীন্দ্রপ্রভাব অতিক্রম করে প্রত্যক্ষ জগতের দিকে নিরাবরণ দৃষ্টিতে যে তাকাতে পেরেছিলেন, এই তাঁর অসাধারণ কৃতিত্বের পরিচয়। তাঁর প্রত্যক্ষ ও তীক্ষ সমাজবোধই তাঁকে এই ত্রংসাহকিতা এনে দিয়েছে—যা তাঁর সমকালীন কোনো কবির মধ্যেই দেখা যায় না, এমন কি,

বিদ্রোহী'-খ্যাতিসম্পন্ন নৃজকলের মধ্যেও না। আধুনিক বাংলা কাব্যে নৈরাশ্য-মনোভাবের কবির এমন সূত্তিত্ব সন্তাবও ছিল না যা ধেকে যতীন্দ্রনাথ এর উত্তরাধিকার

পেয়ে থাকবেন। প্রসঙ্গত বলা যেতে পারে, মধুস্থান একটিমাত্র উচ্চাঙ্গের লিরিক কবিতা লিখে ['আশার ছলনে ভূলি কী ফল লভিন্ন হায়'] তাঁর অন্তর্জাবনের নৈরাশ্য প্রকাশ করতে চেয়েছেন। কিন্তু এ নিতান্তই তাঁর ব্যক্তিক জীবনের কথা, সমাজের নয়। কবিবর হেমচন্দ্র কয়েকটি ত্রংখী-মনোভাবের কবিতা লিখেছেন সত্য, কিন্তু তাঁর প্রেরণাপ্ত ব্যক্তিগত জীবনের দারিদ্রা ও অন্ধতা। অক্ষয়কুমার বড়াল এককালে ত্রংখবাদী বলে চিহ্নিত হয়েছিলেন, সেখানে পত্নীন্ত্র তাঁর ত্রংখান্নভবের কারণ। কিন্তু আধুনিক বাংলায় য়তীন্দ্রনাথের লেখনীতেই সর্বপ্রথম সমাজের নৈরাশ্য এবং সার্বজনীন লোকজীবনের প্রতি শ্লেষাত্মক তির্যক্ষরনাভাবের পরিচয় পাওয়া গেল। ইংরেজী সাহিত্যে হার্ডিও সেইরকম নতুন কবি, প্রীষ্টধর্মে আস্থাবান মধ্য-ভিক্টোরীয় ধারণায় লালিত ব্যক্তির কাছে শঙ্কার বস্ত ; যেমন সন্দেহের বস্ত য়তীন্দ্রনাথ—রবীন্দ্রভাবে পরিত্রপ্ত ও আবিষ্ট বাঙালীর কাছে। হার্ডি ইংলণ্ডের য়ুদ্ধোত্তর কবিদের মধ্যে নিজ্ব সত্তা অর্পণ করেছেন, যেমন মতীন্দ্রনাথের নৈরাশ্যবাধে প্রসারলাভ করেছে একালের কয়েকজন কবির কাব্যভাবনায়।

যুগপরিবেশসাদৃশ্য ছাড়া যতীন্দ্রনাথ ও হার্ডির কবিসন্তায় মিল রয়েছে বহুলাংশে। উভয়েই কাব্যরচনায় প্রত্যক্ষ অভিজ্ঞতাকে পুরোভাগে স্থান দিয়েছেন। হার্ডির এমন বহু কবিতা রয়েছে যা পড়লে মনে হয়, চোখে-দেখা অথবা স্বকর্নেশানা বান্তব্ ঘটনার আশ্রেয়ে সেগুলি লেখা। এ বিষয়ে অবশ্য ঔপত্যাসিক-কবির আয়োজন ছিল প্রচুর। আর, তাঁর উপত্যাস ও কাব্যের স্থান-কাল-পাত্রের

মধ্যেও বেশ ঘনিষ্ঠতা লক্ষ্য করা যায়। কারো কারো মতে হার্ডি তাঁর উপন্যাদে যে-রকম চরিত্র ও ঘটনার বিকাস করেছেন, কবিতায় তারই প্রতিফলন ঘটেছে

স্ক্লভাবে। এজরা পৌও তো সোজাস্থজি হার্ডির যতীন্দ্রনাথ ও হার্ডির কবিসন্তাকে তাঁর উপন্থাসের ফলশ্রুতি বলে মন্তব্য কবিসন্তায় মিল করেছেন। যাই হোক, কল্পনা নয়, অভিজ্ঞতার ওপর

ভিত্তি করে রচিত বলেই মান্থবের আঘাত, বেদনা ও নিপীড়নের দিকটি উভয়ের কবিতাতেই লক্ষণীয় প্রাধান্ত পেয়েছে। যতীক্রনাথ তাঁর কবিজীবনের শেবের দিকে লেখা একটি কবিতায় এই মনোভাবের, স্থতরাং বাংলা কাব্যের নৃতন্দৃষ্টিভঙ্গির, পোষকতা করতে গিয়ে বলেছেনঃ

আমার কবিতা তোমরা পড়নি কেহ, পড়িলে কখনো বলিতে না মোরে কবি। কবি যে হবে সে জেনো নিঃদন্দেহ বাংলায় বদে ভাবে না সাহারা গোবি।

বস্তুত, জীবনের ও বিশ্ববিধানের এই বিপরীত দিক দেখার জন্মেই ষতীক্রনাথ ববীক্রযুগের একজন আশ্চর্য কবি। যতীক্রনাথ হার্ডির মতো মান্ত্রের ব্যক্তিগত জীবনের ঘটনা-তুর্ঘটনা নিয়ে বেশি কবিতা লেখেননি। এ বিষয়ে যতীক্রনাথের সম্বল ছিল মন্ত্র। হার্ডির মতো বঞ্চিত ও ব্যর্থ প্রণয়কবিতার প্রাচুর্যও যতীক্রনাথের ছিল না; এবং ব্যালাড বা এলিজি-রচনায় যেমন প্রগাঢ় করুণরদের স্পষ্ট করেছেন হার্ডি, যতীক্রনাথ ঠিক সে-পথে যাননি। তার চেয়ে সার্বজনীন ব্যর্থতা ও পরিতাপের দিকটিই প্রতীক ও রূপকের সাহায্যে পাঠকের মর্মে প্রবিষ্ঠ করাতে চেয়েছেন তিনি। হার্ডির ভাষাভঙ্গি সেখানে সরল, তীক্র, অথচ স্থনির্বাচিত চিত্রকল্পের—শক্ষচিত্র এবং রেখাচিত্র, তুইয়েরই—যোগে ব্যঞ্জনাময়।

কিন্তু আমরা হার্ডি ও যতীক্রনাথের ক্বতিত্বের তুলনামূলক পরিমাপ করতে চাই না, বিস্তৃত আলোচনাও আমাদের অবকাশের বাইরে। আমরা শুধু দেখাতে চাই, জগং ও জীবনকে স্বভাবধর্মে গ্রহণের দিক থেকে এ ছই কবির সাদৃশু রয়েছে প্রচুর। যতীক্রনাথের কাব্যে মান্তবের ছঃখভোগের কারণ কিছুটা সমাজ, অনেকটা যান্ত্রিক বিশ্বনিয়ম। হার্ডি বিশ্ববিধানকে মান্তবের স্থখছঃখে উদাসীন বলে মনে করেছেন। স্বতরাং হার্ডি তাঁর উপস্তাদে বা কাব্যে গ্রীপ্রধর্মীয় দেখরের ধারণার প্রশ্রম দেননি। যতীক্রনাথও প্রচলিত ভক্তিবাদ ও দেখার ভাবৃকতাকে বাস্তবের আলোকে পরীক্ষা করে দেখেছেন এবং এই মনোভাব পোষণ করেছেন যে, দিখবকল্পনা মূচ অপব্যয় ছাড়া কিছু নয়। বিশ্ববিধানের কর্তা

ষদি কেউ থাকেনই, তিনিও অসম্পূর্ণ এবং নিষ্ঠুর। 'নবপন্থা'-নামক কবিতায় কবি বলছেনঃ

> বন্ধু, এ কার পাপ ? এত দোষ, ত্রুটি, এত অক্তায়, এত যে তৃঃখ তাপ। গগনে গগনে জীবনে জীবনে জলিতেছে যত জালা, গাঁপা হয় কোন্ দিগ্বিজ্যীর নিঠুর জ্যুমালা।

স্থতরাং তিনি সেই কল্পিত ঈশ্বরের দোষের কথাই কীর্তন করবেন, আর : তিক্ত সত্যে চটে যান যদি ভক্তের ভগবান, মোরে ছেড়ে তিনি বাকি সাধুদের করুন পরিত্রাণ।

হার্ডি ষধন তাঁর গ্রামীণ মান্ন্যদের ট্যাজেডিগুলো লিখছেন,তথনকার একটি লিপিতে তিনি বলছেন, আমি আজ পঞ্চাশ বছর ধরে ভগবানের খোঁজ করছি। আমার মনে হয়, তিনি থাকলে এতদিনে তাঁকে ধরা যেত। 'A Drizzling Easter Morning' কবিতায় প্রীষ্টের পুনরাবির্ভাব-প্রসঙ্গ তুলে কবি বলছেন যে, তাঁর পুনরাবির্ভাব ঘটল, কিন্তু জগতের অবস্থা অপরিবর্তিতই রইল। মৃতেরা তাদের মুক্তির পথ চেয়ে চেয়ে হতাশই হবে, বোঝাই গাড়ি তেমনি পরিশ্রান্ত অবস্থায় পথ চলবে, আর ঘর্মাক্তকলেবর শ্রমিকেরা তাদের প্রার্থিত মৃত্যুর দিনটির প্রতীক্ষা করতে থাকবে। 'The sign-seeker' কবিতায় কল্লিত মহাপুরুষদের সঙ্গে সাধারণ মান্ত্রের জীবন ও চিন্তার পার্থক্য দেখিয়ে কবি বলছেন, আশা ও বিশ্বাদে বুক বাঁধবার কোনো কথাই ওঠেনা এদের ক্ষেত্রে:

Such scope is granted not to lives like mine.....

I have lain in dead men's beds, have walked
The tombs of those with whom I have talked,
Called many a gone and goodly one to shape a sign,
And panted for response. But none replies;
No warnings loomp, nor whisperings
To open out my limitings....

যতীন্দ্রনাথের 'বন্ধু' সম্বোধনে লেখা কবিতাগুলোর মধ্যে বিশ্বনিয়ন্তা সম্বন্ধে হার্ডির স্বান্ত ধারণার পরিচয় পুনঃ পুনঃ পাওয়া যাবে। যতীন্দ্রনাথ এসব ক্ষেত্রে হার্ডির থেকেও তীক্ষ ব্যঙ্গপ্রবণ। যেমন, 'ঘুমের ঘোরে' কবিতাবলীর একাংশে বলা হচ্ছেঃ

তন্ত্রিত চোথে দেখিতেছি তব স্বরূপ খোলস ছাড়া— দেবতা গড়িলে পাষাণে আর সে ঢালে না নিঝরধারা; চিতার বহ্নি যত বিধবার সিঁধার সিঁহুর চেটে বিশ্বস্তর, হে গণেশবর, যোগায় তোমারি পেটে!

গোরু-পোষানির প্রায়—

জননীর কোলে ছেলে বড়ো করে কে পুনঃ কাড়িছে হায়!
ব্যাপার দেখিয়া শুক হইয়া জ্ঞানী পরিহরে শোক,
দেঁতো হেসে বলে, ইচ্ছাময়ের ইচ্ছা পূর্ব হোক।
কোণ্ডারী কবিতায় এইরকম বর্তমান মানুষের অসহনীয় তুঃখভোগ আর
কাণ্ডারীর নির্মম উদাসীনতা সম্পর্কে ব্যক্ত করা হয়েছেঃ

যত শৌধিন জীবনতরীর তুমি চিরকাণ্ডারী; পারিবে, বন্ধু, চালাতে কি মোর জীবনগোরুর-গাড়ী ? এমন গোরুর গাড়ী—

এঁটে বাঁধা টুটা পাঁজরা বন্ধু ভাড়াটিয়া ভারে ভারী।
আমার মতন যত মহাজন যে-পথে হইল গত,
ব্যথাভরে আঁকি চক্রনেমিতে দীর্ঘ গভীর ক্ষত,
সে অনাদি নিক ঠিক রেখে রেখে এ গাড়ী চালাতে হবে।
সহিয়া সঘন ঝাঁকানি চাকার করুণ আর্তরবে।……
নাই ঝড় জল, বর্ষাবাদল, ধূপ, ছায়া, রাত দিন,
পুরাতন পথে সনাতন যান চলিবে বিরামহীন।

হার্ডি আভাসে-ব্যঞ্জনায় কাহিনীর আড়ালে যে-কণা বলতে চেয়েছেন, যতীন্দ্রনাথ তা-ই স্পষ্টভাবে, অধিকতর নিঃসঙ্কোচে বলেছেন:

প্রেম বলে কিছু নাই।

চেতনা আমার জড়ে মিশাইলে সব সমাধান পাই। 'সাগরতীরের পাথি' কবিতায়ঃ

অনেক দেখিয়া অনেক ঠেকিয়া ব্ৰিয়াছে এরা কি রে, এ পাথা বুথাই, মুক্তি ত নাই, উড়ে বদা ফিরে ফিরে?

মান্থবের বার্থ জীবন্যাপনে কুটিলগতি কালের কর্তৃত্ব নিয়ে লেখা বহু স্থলর কবিতা হার্ডির রয়েছে। যতীন্দ্রনাথেরও কয়েকটি কবিতায় কালচক্রে

**धारमान मान्नरमंत्र रार्थ जीरानंत्र जार्राठन जपरा क्रथ ७ रागिरानंत जराक्षिण** পরিবর্তনে হতাশার কথা রয়েছে। যেমন, 'পথের চাকরি' কবিতায় বারমান্তার মতো করে তাঁর নিজের একঘেয়ে কর্মজীবনের তু:খকর আবৃত্তির কারুণ্য ফুটিয়েছেন। 'বোঝা' কবিতায় স্পষ্টতই দম্পতীযুগলের কালবাহিত বঞ্চিত জীবনের পরিতাপ লিপিবদ্ধ করেছেন। 'ত্রিযামা' কাব্যের মা সম্পর্কে লেখা 'তোমার নয়নে অশীতি ঘনায় আমি ভেসে চলি ষাটের টানে' কবিতাটিতে কালচক্রের প্রভাবই দেখানো হয়েছে। হাডির 'দ্যাটায়ারদ্ অব সারকামদ্ট্যান্স' বা 'টাইমদ্ লাফিং স্টকস্'-শ্রেণীর কতকগুলো মর্মান্তিক করুণ ঘটনা বা কাহিনীসম্বলিত কবিতা दराह, कोवार्ष राखनि वनग्रस्न । विषय এই य, এগুनि वाकिमायरवरे বঞ্চনা, ব্যর্থতা, অতৃপ্তি, বিচ্যুতির ছবি—সাধারণ সমাজসন্তার নয়। যতীক্রনাপের এরকম ব্যক্তিকেন্দ্রিক এবং ব্যালাড-জাতীয় রচনার সংখ্যা নগণ্য। বাংলা কাব্যে काहिनीम्लक कविजा-तहनात वत्रक कूम्मत्रक्षन मल्लिक, शाविन्महत्त मान व्यम्थ ত্একজনের কৃতিত্বের কথা মনে পড়ে। যতীক্রনাথ যুগপ্রতিনিধি-স্বরূপে ব্যক্তি-মানুষগুলোকে পৃথকভাবে গ্রহণ না করে সামাজিক ভারটিকে মাত্র গ্রহণ করেছেন। তা ছাড়া, হার্ডির চিত্রাঙ্কনের মধ্যে যে-নির্লিপ্ততা ও সংযম লক্ষ্য করা यात्र, यजीक्षकारता जा इर्लंड। जुत् अकथा तला तीथ इत्र अमरभज इरत ना रय, ভাবোচ্ছাদের দারা যুক্ত এবং মন্তব্য বা মর্যাল-এর দারা গ্রপিত হয়ে যতীক্রনাথের বক্তব্য খুবই ৰলিষ্ঠতার সঙ্গে প্রকাশ পেয়েছে। এ যেন হার্ডির ঐ বিশেষ বিশেষ কবিতাগুলোর সারমর্ম। যেমন, বলা যায়, 'চামড়ার কারখানা' কবিতায় রূপকচ্ছলে মান্ত্ষের বহিরাবরণের প্রসাধনের অন্তরালে যে-আদিম কুধা ও ব্যর্থ জীবনসংগ্রাম রয়েছে, তার কথা বলা হয়েছে:

বৃষ্টি শিশিরে নয়নের নীরে নোনা মিঠা কষ জলে, দিনরাত গুধু কাঁচা চামড়ার শত প্রসাধন চলে। ব্যথার গুমটে এ ধরণী গুধু পচিয়া উঠিতে চায়, পবন তপনে কত রসায়ন লেপন করিছে তায়।

প্রেমের প্রলেপ ঘষিয়া ঘষিয়া চক্চকে করে রাখা, থেকে থেকে সেই আদিম গন্ধ তবুও পড়ে না ঢাকা।

এইরকম মান্ত্রের বাইরের সভ্যতার ছদ্মবেশ ও অন্তরের হিংসাময় জীবযুদ্ধ লক্ষ্য করে যতীন্দ্রনাথ কয়েকটি ব্যঙ্গ ও করুণ-রদের ভালো কবিতা লিখেছেন। এগুলোর মধ্যে কবির বক্তব্য রূপকচিত্র ও সঙ্কেতে অপরূপতা লাভ করেছে। বৌবাজারের-মোড়ে-কেনা 'কেতকী' কবির সহাত্ত্তি আকর্ষণ করেছে। আর, তারই মধ্যে কবি গভীর ব্যথার ছবি দেখতে পেয়েছেনঃ

আধিঘুমে চাহি দেখিত্ব চমকি—ঝুলিছে সর্বনাশী নিজ অঙ্গের নীলাখরীতে কণ্ঠে লাগায়ে ফাঁসি! কসিয়া কোমর ব'াধা, অলকগুচ্ছে আধ্চাকা মুখ অস্বাভাবিক শাদা!

এই মনোভাব নিয়েই কবি থেজুরবাগানের নীরব ক্রন্দন শুনতে পেয়েছেন। আর, হাটের মধ্যে তরিতরকারি-ফলমূলের প্রাণদানের বেদনা অন্তব করেছেন। কবির তীত্র মানবীয় সহান্তভূতি গাছপালা পর্যন্ত বিস্তৃত হয়েছে। তিনি দেখছেন,

যতীল্রনাথের হাল ছাড়িয়ে মাথা চেঁছে কঠে নলী ঠুকে রস বের করা হচ্ছে, আর তা-ই নলেন গুড় হয়ে মাল্লযের তৃপ্তিসাধন করছে। বিশ্বে এই স্বার্থময় টিঁকে

থাকার সংগ্রাম শুধু অভিব্যক্তিতত্ত্বর মধ্যে নয়, কবির কাব্যেও প্রকাশ পেল। আর, তা থেকে কবি করুণরসের আশ্রয়ে বিশ্বসত্যের আর-একটা দিক উদ্ঘাটিত করে দেখালেন—যে-শক্তি মাত্ম্যকে এই স্বার্থময় জীবন্যাত্রায় প্রবৃত্ত করছে তা দয়াহীন, বিচারশৃত্ত এবং যান্ত্রিক। 'কবির কাব্য' লেখাটিতে য়তীক্রনাথ বিশ্বজোড়া সংগ্রামের ছবিপাক লক্ষ্য করেছেন এবং পরাজিতের ব্যর্থ হাহাকারে অশ্রুপাত করেছেন:

মেঘে মেঘে বাজে গুরু ক্রন্দন, বনে বনে শিথী নাচে,
বুক ফেটে তার ঝরে অঁগিজল, তৃষিত চাতক বাঁচে।
আলিয়া জ্যোৎসা-মরীচিকা বুকে মরুচন্দ্র সে জাগে,
পিয়াসী চকোর তাপিত পাপিয়া তারি পাশে স্থা মাগে।
মৃক কাননের মনের আগুন ফুটিলে ফাগুনফুলে
দিকে দিকে দিকে রসিক ভ্রমর স্তবগুঞ্জন তুলে।…
এমনি, বন্ধু, ভুবনে ভুবনে চলিতেছে লুকোচুরি,
অন্তর্বারে ব্যথার কাঁপন স্থরের মোড়কে মুড়ি।…
তথাপি, বন্ধু, নিঠুর সত্য নিথুঁত পড়েনি চাকা,
ফুলে ফুলে বুঝি তোমারি দীর্ণ হাদয়রক্ত মাথা।

নিসর্গপ্রীতি এবং নিসর্গকে আশ্রয় করার মধ্যে মান্তবের মুক্তির আনন্দ

যুরোপে নবাগত রোম্যান্টিক ভাবপ্লাবনের কালে কল্পিত হয়েছিল। ইংরেজী সাহিত্যে ওয়ার্ড সও আর্থ এর পুরোধা কবি ছিলেন। বাংলা সাহিত্যে রবীন্দ্র-বাণীতে প্রকৃতিসংস্পর্শজাত রসবিহ্বলতার চরমতা ঘোষিত হয়েছে। হার্ডি ও যতীন্দ্রনাথ এই মনোভাবের বিরুদ্ধে প্রথম বিদ্রোহ করলেন। যতীন্দ্রনাথের কতক-গুলো কবিতা তো রবীন্দ্রনাথের কবিতার প্রতিবাদরূপেই রচিত। হার্ডির উপস্থাসে

নিদর্গপ্রকৃতির প্রতি হার্ডি ও যতীক্রনাথের মনোভঙ্গি ও কবিতার পল্লীজীবন অবলম্বিত হয়েছে, সে আর-এক ভাবে। হার্ডির প্রকৃতি সম্বন্ধে অভিজ্ঞতা বহু কবি ও ঔপন্থাসিক থেকেই ঢের বেশি। বিচিত্র প্রাকৃতিক দৃশ্যের এমন বিস্তৃত বর্ণনা কম ঔপন্থাসিকের মধ্যে দেখা

যায়। তা ছাড়া, তাঁর জীবজন্ত কীটপতঙ্গের প্রতি সহাত্ত্তির দৃষ্ঠান্তও কাব্যে-উপক্রাসে ছড়িয়ে রয়েছে। কিন্তু এ কল্পনাজাত ক্রন্ত্রিম সহাত্ত্তি নয়, বান্তব অভিজ্ঞতা থেকে উৎপন্ন সচেতন বৃদ্ধিমিশ্রা সহাত্ত্তি। আবার, হার্ডি দেখেছেন, প্রকল্পিত সৌন্দর্যরাজ্যে প্রয়াণ [ য়েমন কীট্স করেছিলেন ] একালে হাস্তকর ও নিরর্থক। তিনি চন্দ্রালোকিত মধুষামিনীর মহিমায় আকৃষ্ট হতে পারেননি। তাঁর ধারণায় সে-আকর্ষণের দিন চলে গেছে। 'Shut out the moon' কবিতায় তিনি বলেছেন:

Close up the casement, draw the blind, Shut out that stealing moon, She wears too much the guise she wore Befor our lutes were strewn With years-deep dust, and names we read On a white stone were hewn,... Stay in; to such sights we were drawn When faded ones were fair...

হার্ডি নিসর্গের মধ্যে কেবল হৃদয়হীন উদাসীন শক্তির বিবেকশৃত্য খেলাই লক্ষ্য করেননি, যতীন্দ্রনাথের মতো তরুলতা-কীটপতঙ্গের মধ্যে সংগ্রামের ছবি দেখেছেন। তাঁর 'Nature's Questioning' কবিতায় নিসর্গের মধ্যে নিয়তির চক্রান্তের ছবি ফুটে উঠেছে—আর 'ইন এ উড' কবিতায় তরুলতায় পারস্পরিক হিংসাদ্বেষ বর্ণিত হয়েছে। 'Nature's Questioning' কবিতায় অসম্পূর্ণ স্প্টের

পরিতাপের দিকটি বস্তনিচয়ের মুখে ভাষা বসিয়ে কাতর প্রশ্নের মধ্য দিয়ে কবি প্রকাশ করতে চেষ্টা করেছেন:

Has some Vast Imbecility,
Mighty to build and blend,
But impotent to tend,
Framed us in just, and left us
now to hazardry?

Or come we of an Automaton Unconcious of our pains? Or are we live remains

Of Godhead dying downwards, brain and eye now gone?

'ইন এ উড' কবিতাটিতে ওয়াড স্ওআথের কল্পনার বিপরীত মনোভাব লক্ষ্য করার বিষয়:

> Heart-halt and spirit-lame. City-opprest, Unto this wood I came As to a nest; .....But having entered in, Great growths and small Show them to men akin-Combatants all 1 Sycamore shoulders oak, Bines the slim sappling yoke, Ivy-spun halters chope Elms stout and tall. Touches from ash, O wych, Sting you like scorn! You, too, brave hollies, twitch Sidelong from thorn... Since then no grace I find,

Taught me of trees, .....

এরই সঙ্গে অসম্পূর্ণ প্রকৃতি থেকে মানুষ বড়ো, হার্ডির এই ধারণা মনে রেথে, যতীক্রনাথের নিয়লিঝিত পঙ ক্তিগুলো মিলিয়ে দেপতেই হয়:

> বাহিরের এই প্রকৃতির কাছে মানুষ শিথিবে কিবা; মায়াবিনী নরে বিপথ্যাতী করিছে রাতিদিবা। **ठ** छेक वा हथा की खात्म প्रियात ? वरक कि मिथारव धर्म ? সহজ স্বাধীন হিংশ্ৰ স্বাপদ বুঝাবে জীবনমর্ম ! অরণ্য তবু জপিছে নিতা ঠেলাঠেলি অবিরাম, কুম্ম-অলির অবাধ প্রণয়, উভয়ত কী আরাম !… পাত্তে-পাদকে বাতে-বাদকে প্রকৃতির ঐশ্বর্য, ষড় ঋত-ছলে ষড় রিপু খেলে কাম হতে মাৎসর্য! ভনহ মাহুষ ভাই !

भवात छेलात मास्य त्यांक, खहा चाहि वा नाहै।

यजीक्तनात्थत्र कविका পড़क পড़क त्यमन वात वात हार्डिय कथा मान हरमहरू. তেমনি এই ধারণা হয়েছে যে, যতীন্দ্রনাথ সেনগুপ্ত সম্পর্কে ঢের বেশি আলোচনা-প্রত্যালোচনার আবশ্রকতা ছিল।\*

# প্রমথ চৌধুরীর প্রবন্ধসাহিত্য

িরচনার সংকেতন্ত্রে ঃ সাহিত্যিক প্রমর্থ চৌধুরীর বিশিষ্টতা—ভার অন্তলীবনের রূপরেখা —বীরবলী যুগ—ত'ার নাগরিকতা ও মননধর্ম—দর্শন তার প্রিছ বিষয়—গ্রমথ চৌধুরীর নিরাসক্ত দৃষ্টি— তাঁর রচনায় 'wit'-এর চমকপ্রদ লীলাথেলা—তাঁর স্কপবাদ—তাঁর ভাবারীতি—প্রমধ চৌধুরীর সাহিত্যাদর্শ —স্টাইল—উপসংহার T

'ख्नुव'- अत्र आशमान 'शैतामानिनी'- त डाडा माना एक एमन कूल कू ए हिन, প্রমণ চৌধুরীর [বীরবল] কলমের ছোয়ায় তেমনি বাংলাসাহিত্যে অপুর্বস্থলর ফুল ফুটেছে। আমাদের দেশের মাটিতে জল, মাহুষের হৃদয় জলো—তাই

<sup>\*</sup> অধ্যাপক কুদিরাস দাস লিখিত

বৈষ্ণবপদাবলীর আমল থেকে আমরা হৃদয়রসে কদম কোটাতে জানি। কিন্তু প্রমণ চৌধুরীর প্রতিভার বিচ্ছুরণে আমাদের সাহিত্যের ভ্লান্তনে যে-ফুল ফুটেছে তাকে বলতে পারি হীরার ফুল, আলোর ফুল। ভাবের

নাহিত্যিক প্রমথ চৌধুরীর
চমকে-ঠমকে, উজ্জ্বল শাণিত ভাষার ত্যতিতে-গতিতে
বীরবলী সাহিত্য অপরূপ—অন্সতায় অতিশয় দীপ্য-

মান। দেখেগুনে মনে হয়, এর জাতই আলাদা। মন্তিক্ষের মঞ্চূড়ায় বৃদ্ধির উত্তাপে যে-সাহিত্যভোজের ভিয়েন, তার স্বাদ ও সৌরভ নতুন বলে অন্তভূত না হয়ে পারে না। নিঃসংশয়ে বলা যায়, সাহিত্যকার প্রমণ চৌধুরী আপন বিশিষ্টতায় আপনি সমুজ্ঞল।

বীরবলের জীবন সাধারণ ছকে পরিচালিত হয়নি। তাঁর দেহে রূপ ছিল, মনে ছিল ঋদি। পারিবারিক আবহাওয়া আর সামাজিক পরিবেশ তাঁকে উদার ও সংস্থারমূক্ত মানুষরূপে বিক্সিত হয়ে উঠতে সাহায্য করেছিল। মানসিক খোলা হাওয়ায় বাস করেছেন বলে কোনো সংকীর্ণতা তাঁকে স্পর্ম করতে পারেনি।

অন্তরঙ্গ ভাবজীবনই প্রমধ তাঁর চোথের দৃষ্টি ছিল তীক্ষ্ণ-ভীত্র। তাই বস্তবোধের প্রত্যক্ষতায় প্রত্যয়কে দৃঢ়ভিত্তিক করতে পেরেছিলেন

তিনি। আরো বলা যায়, প্রমথ চৌধুরী কর্মী ছিলেন না, দেশের কোনো আন্দোলনে তাঁকে পুরোভাগে দেখা যায়নি। তিনি নিভ্ত গৃহকোণের মায়য়, সেখানে মানসিক তপশ্চর্যায় নিরত ছিলেন। 'লেখাপড়া মায় পেশা লেখাপড়া মায় নেশা কাজ আর থেলা'—একথা তাঁর নিজের মুখেই আময়া শুনেছি। হাশুরসের ভক্ত, আর্ট ও আর্কিটেক্চারের পূজারী হয়ে তিনি ছেলেবেলা থেকে নিজের বিশিষ্ট শিল্পীমনটি গড়ে তুলেছেন। সংগীতের প্রতি তাঁর অয়য়গও উল্লেখযোগ্য। তবে তিনি পূরবী-ছন্দ পছন্দ করতেন না, কারণ পূরবীর করণ স্থর তাঁর হাশুরসোচ্ছল মনের ঠিক অয়কুল ছিল না। কৃতী ছাত্র হয়েও তিনি কণাপি চাকুরি করতে চাননি, সাংসারিক উন্নতিবিষয়ে সচেতন হননি। আসল কথা, প্রমথ চৌধুরীর দৈত জাবনের মধ্যে তাঁর ব্যবহারিক জাবনটা ছিল বাহ্য—মানসজীবনটাই ছিল মুখ্য। ভাব, চিন্তা ও সাহিত্যশিল্পীর জীবনটা ছিল তাঁর প্রকৃত জীবন।

কালগত বিচারে দেখা যায়, প্রমণ চৌধুরী রবীজ্রযুগের সাহিত্যকার। কিন্তু সাহিত্যিক বৈশিষ্ট্যের পরিপ্রেক্ষায় দেখলে তাঁকে কিছুতেই রবিচজের অন্তর্ভূত বলে মনে হয় না। স্বচেয়ে আশ্চর্যের কথা, রবীজ্রনাথের সমকালীন মাহুর এবং কবি রবীন্দ্রের অতি-নিকট আত্মীয় হয়েও তাঁর সম্ভবপর প্রভাব পেকে তিনি মুক্ত ছিলেন। অথচ রবীন্দ্রনাথের ভাবকল্পনা কমবেশি আচ্ছন্ন করেছিল সেইযুগের

অভান্ত দাহিত্যদাধককে। এহেন রবীক্রযুগে আবিভূতি হয়েও প্রমণ চৌধুরী নিজের স্বাতন্ত্য রক্ষা করতে পেরেছিলেন। শুধু তাই নয়, তাঁর ভাষারীতি, রচনারীতি ও দাহিত্যাদর্শে অফ্প্রাণিত এক নব্যপন্থী লেখকগোষ্ঠি—'স্বুজপত্রে'র দলও—গড়ে উঠেছিল। তাই বাংলাসাহিত্যের ইতিহাসে প্রমণ চৌধুরীর একটা উজ্জ্লে স্থান রয়েছে।

প্রমণ চৌধুরী বস্তুত নাগরিক সাহিত্যিক—বিংশ শতান্ধীর নাগরিকতার ভায়কার। তবে তাঁর এই নাগরিকতা মানবিকতারই [humanism] একটা অংশ-মাত্র, তার পরিপূরক বলা চলে। নগরের বাতায়নপাশে দাঁড়িয়ে রাজপথের আলোর মিছিলে মানবজীবন তিনি অধ্যয়ন করেছেন। সেই অধ্যয়নের ছাপ তাঁর সাহিত্যের

প্রমথ চৌধুরীর নাগরিকতা ও মননধর্ম

মধ্যে ছড়িয়ে আছে। সমগ্র সন্তার বহুবিচিত্র অহুভূতির মধ্যে নয়, মন্তিক্ষের মননের মধ্যে ধরা দিয়েছে বলে, মান্নবের ভগ্নাংশমাত্র তাঁর রচনায় ফুটে উঠেছে। তাই

তাঁর সাহিত্যে মাত্রষ সম্বন্ধে হাদরাত্বভূতির—প্রাণের উত্তাপের—অভাব, মননের দীপ্তিরই প্রাচুর্য। প্রমণ চৌধুরী মননধর্মী লেখক। তার পেছনে শুধু তাঁর জীবনধর্মই নেই, আছে যুগধর্মও। আজকের পৃথিবীর দিকে তাকালে মনে হয়, এটা বিজ্ঞান তথা বুদ্ধির যুগ—তাই যুগধর্মও বুদ্ধিপ্রস্তত। যুগধর্মের প্রভাবে মান্ত্রের জীবনও যেন ক্রমশ হাদয়ধর্মবর্জিত আর বুদ্ধির্ত্ত হয়ে উঠছে। বীরবল এই যুগগত বুদ্ধিবাদকে আপন সাহিত্যে স্বীকার করে নিয়েছিলেন। এই যুগধর্মের পূজারী ছিলেন বলেই তিনি ছিলেন নবীনতার অহারাগী, সমস্তকিছু সবুজ ও সজীবের বড়ো একটি উৎসাহস্থল।

বীরবল দর্শনের ছাত্র—দর্শন তাঁর প্রিয় বিষয়। তাঁর দার্শনিক গুরু ছিলেন মনীষী বার্গসঁ। বার্গসঁ-এর স্ষ্টেশীল বিবর্তনবাদ [Creative Evolution] প্রমণ চৌধুরীর মন, চিন্তা ও সাহিত্যকে প্রভাবিত করেছে। বার্গসাঁ-র দর্শনে নিত্য-

প্রবহমাণ গতি—eternal fluxই—একমাত্র সত্য; জগৎদর্শনের ছাত্র
প্রমণ চৌধুরী
যাকে আমরা বিবর্তন বলে থাকি তা এই অফুরস্ত

পরিবর্তনধারার অপ্রান্ত গতিবেগকেই [movement of the flow] বোঝায়। এখন কথা হচ্ছে, এই পরিবর্তনপ্রবাহের উৎস কিছু আছে কী? বার্গস বলেন, একটি প্রকাণ্ড অগ্নিপিণ্ড থেকে যেমন ক্ষুলিন্ধ বিচ্ছুরিত হয়, তেমনি একই কেন্দ্র থেকে জগৎ, জীবন ও জড়পদার্থনিচয় ছিট্কে পড়ে। তিনি এই কেন্দ্রটিকে বলেছেন 'e´lan vital' বা প্রাণশক্তি। এই স্ষ্টেক্রিয়াশীল বিবর্তনবাদের দিক থেকেই বিশ্বসংসারকে—পৃথিবীকে ও মান্ত্র্যকে—দেখেছেন প্রমণ চৌধুরী। তাই সাহিত্যে—বিশেষ করে প্রবন্ধসাহিত্যে—যা জীবনীশক্তির প্রতীক ও ইচ্ছাশক্তির প্রকাশ, তাকেই তিনি অভিনলন জানিয়েছেন। এই কারণেই তিনি রঙের মধ্যে সব্জকে, জীবনের ত্রিদশার মধ্যে যৌবনকে, ত্রিকালের মধ্যে বর্তমানকে অভিনলন জানিয়েছেন।

দর্শনের ছাত্র বলেই মানুষের মানসিক জড়তা, সংকট ও মুক্তি নিয়ে তিনি যতটা আলোচনা করেছেন, তার বাস্তব জীবন নিয়ে ততটা আলোচনা করেননি। তাঁর প্রবন্ধসাহিত্য বিশ্লেষণ করলে দেখা যায়, বাস্তব সমস্তা নিয়ে আলোচনা করতে করতে সহসা তিনি মানসিক জগতে পরিক্রমা করতে স্কুরুক করেছেন, এবং মানসিক দৃষ্টিকোণ থেকে ওইসমস্ত বাস্তব সমস্তা সম্বন্ধে আলোকপাত করতে এগিয়ে এসেছেন। ফলে যে-সমস্তা বাস্তবধর্মী তার বিশ্লেষণ হয়ে পড়েছে চিন্তাধর্মী।

প্রমণ চৌধুরীর দার্শনিক বিশ্বাস তাঁকে গতান্থগতিক বা প্রচলিত পদ্ধতিতে মানুষের বিচার ও মূল্যনিরূপণ করতে শেখায়নি। তিনি জীবনকে তলিয়ে বিচার করতে ভালোবাসতেন। তাই তাঁর সাহিত্যজগতে মানুষে মানুষে কোনো বিভেদ ধরা পড়ে না। একমাত্র মৌল মনুস্তব ছাড়া আর কিছুর প্রতি তাঁর

প্রুপতি ছিল বলে মনে হয় না। এর কারণ নির্দেশ করা খুব সহজ। তিনি ছিলেন ভাবালুতাবিরহিত, নির্বিকার, মননশীল ও অতিমাতায় আতা্মচেতন। আসল

কথা, বিশ্ববীক্ষার তিনি সম্পূর্ণ নিরাসক্ত, এবং সেই অনাসক্তির জন্মেই তাঁর সাহিত্যের হাল ডাইনে-বাঁয়ের ঢেউয়ে দোলাগুলি করেনি। অন্তদিকে, তাঁর সাহিত্যে মননধর্মের প্রাধান্ত অতিশয় লক্ষণীয়, এবং এও অতন্দ্র প্রহরীর মতো তাঁকে ভাবগত ফেনিল উচ্ছ্যাস থেকে সর্বদা ও সর্বথা রক্ষা করেছে।

মননধর্মের আলোচনাপ্রসঙ্গেই wit-এর কথা আসে। Wit হল সম্পূর্ণভাবে বৃদ্ধির চমকপ্রদ একটি খেলা, তার হঠাৎ-আলোর ঝল্কানিতে জাবনের পূর্ণাঙ্গ রূপটি ফুটে ওঠে না—তা অনেকটা বাগবৈদধ্যেই সীমাবদ্ধ। প্রমণ চৌধুরীর প্রবন্ধ-

পাহিত্যে বৃদ্ধির মনোমদ ক্রীড়াকোশল লক্ষ্য করবার মতো—
পাচ-এর খেলা

তার প্রমাণ আছে। বীরবলের লেখায় wit-এর বিহাৎ-ঝলসন রয়েছে বলেই

তা কুঞ্চিত ত্র ও বন্ধিম অধরের পেছনে চকিতে ফুটে ওঠে। 'বীরবলের হালপাতা', 'বীরবলের টিপ্পনী' ইত্যাদি গ্রন্থে তিনি বাঙালীর নিজ্ঞিয়তা ও করুণরসপ্রিয়তা নিয়ে সমালোচনা করেছেন, করেছেন বিজ্ঞপ। প্রবন্ধসাহিত্যে তাঁর wit-এর বাঁকা তলোয়ার যথন বাঙালীর জীবনকে খুঁচিয়ে খুঁচিয়ে তার অসংগতির হাস্যোদ্দীপক চিত্র উদ্মোচিত করেছে, তথনো তাঁর হৃদয় এতটুকু সংবেদনশীলতা নিয়ে এগিয়ে আদেনি। প্রমথ চৌধুরীর বড়ো অস্ত্র যুক্তিতর্ক-আশ্রয়ী ব্যঙ্গ। এই দিক থেকে শ-এর সঙ্গে তাঁর মিল রয়েছে। বলেছি, বীরবলী প্রবন্ধের বাক্চাতুরী wit-এর আওতায় পড়ে। বস্তুত, ভাষার মারপ্যাচের মধ্যে দীপ্ত বুদ্ধির একটা উজ্জ্বল থেলা আছে, যার চমক পাঠকের মনকে বিমৃত্ করে দিয়ে যায়। পাঠকসম্প্রদায়ের অপ্রতিভ মনের সেই হক্চকানির মধ্য দিয়ে একরক্ষের র্সিকতা জমে ওঠে।

বীরবলের প্রবন্ধে দেখি, রূপ-খ্রী-দোকর্মের জয়গানের স্থাযাগ যথনই এসেছে তথনই তিনি তা গ্রহণ করেছেন। কিন্তু সামগ্রিকভাবে রূপদৃষ্টি ও রূপমুগ্ধতার

প্রমথ চৌধুরীর রূপবাদ চেয়ে রূপের প্রতিসরণই সেখানে মুখ্য হয়ে উঠেছে বলে
মনে হয়। তাঁর প্রথর মননবৃত্তি তাঁর গভীর রূপদৃষ্টির
পথে বড়ো অন্তরায় হয়ে দাঁড়িয়েছিল। তাই রূপাবেশ

চোথের বাইর-দেউড়ি পার হয়েতার হৃদয়ের অন্তঃপুরে অবলীলায় প্রবেশ করবার পথ পায়নি।

ভাষার ক্ষেত্রে প্রমণ চৌধুরী ষে-আন্দোলন সৃষ্টি করেছিলেন তা ঐতিহাসিক
মর্যাদা পেরৈছে। তাঁর মতে, যতদূর পারা যায়, যে-ভাষায় আমরা কথা বলি, সেই
ভাষায় লেখা উচিত। আমাদের কথায় ও লেধায় ঐক্যরক্ষা করা সংগত বলেই
তিনি মনে করতেন। কিন্তু তাঁর স্বকৃত প্রবন্ধের ভাষাও
প্রমণ চৌধুরীর
ভাষারীতি
সাধারণ বাঙালীব মুথের ভাষার ঠিক অনুদ্ধপ বলে মনে
হয় না। তাঁর শ্বচয়ন, বাচনভঙ্গি, কথার মারপাঁচ ও

অলংকরণ—সব মিলে ভাষার এমন একটা রূপ দাঁড়িয়ে গেছে যা সাধারণের পক্ষে স্বোধা নয়, এবং সেই ভাষাকে কোনো স্থানের সাধারণ কথাবার্তার ভাষা বলে গ্রহণ করতেও মনে কুণ্ঠা জাগে। তবে তাঁর সাহিত্যের ধর্ম ও উদ্দেশ্যের দিক থেকে বিচার করলে, তাঁর ভাষাকে সম্পূর্ণ উপযুক্ত বলেই মনে হয়। ভাষা যাতে নিজ মনোভাবের সার্থক স্চক হতে পারে, সেজন্থেই তিনি রুফ্নগরের মৌথিক ভাষাকে বিচিত্র কলাবিধির সাহায্যে নবতন রূপ দিয়েছিলেন।

প্রমণ চৌধুরী মনে করতেন, সাহিত্যের প্রতিষ্ঠা মূলত মনে; তবে তাকে যুগান্থগ বৃদ্ধির স্পর্শে শাণিয়ে নিতে হয়। মানুষের হৃদয়ের ধর্ম অনেকটা শাশ্বত,

কিন্তু মনের ধর্ম তা নয়। পুরনো চিন্তা ও ভাবের তিনি বিরোধী ছিলেন। তিনি বিখাস করতেন, মনের খুশি নিয়েই সাহিত্যের কারবার হওয়া উচিত।

প্রমণ চৌধুরীর বিদেশর আর্থ বংগ্ছোচার নয়, এও একটা বড়ো বিদ্যালি ব

প্রমণ চৌধুরী ছিলেন মন্টেইনপন্থী, কিছুটা-বা চেস্টারটনপন্থী।

এবার বীরবলী প্রবন্ধসাহিত্যের শিল্পরূপ বা আন্ধিক সম্পর্কে তুএকটি কথা বলব। তাঁর লেখার প্রধান আকর্ষণ স্টাইল। তাঁর রচনাবলী পড়লেই মনে হয়, সেখানে আর-কিছু না-থাক, মৌলিকতা রয়েছে। নতুন কিছু বলবার জন্তে যেমন তিনি উৎস্থক, তেমনি নতুন ৮ঙে বলবার চেষ্টাও বিশেষভাবে লক্ষ্য করবার মতো। তিনি জানতেন, যে-লেখার ভেতর অহং নেই সে-লেখা আর যাই-হোক, সাহিত্য নয়। প্রমণ চৌধুরীর চিন্তাধারার প্রণালী ছিল সম্পূর্ণ নিজস্ব। অতিপ্রিচিত বিষয়কেও তিনি এমন যুক্তিশৃঞ্জার [logical sequence] মাধ্যমে

প্রিবেশন করতেন যাতে পাঠকের কাছে তা নতুন বলে শ্টাইল মনে হয়। তাঁর স্টাইলের অন্ততম রহস্ত এইখানেই। বীরবলী প্রকাশভদ্বি স্বাতন্ত্র্য যেমন স্বকীয় চিস্তাহ্নভূতির

সঙ্গে জড়িত, তেমনি শব্দযোজনা, অলংকারচর্চা, ছন্দোরচনা, গঠনপ্রণালী ইত্যাদির মধ্যেও নিহিত। অলংকারের মধ্যে যমক, শ্লেষ, ব্রুজাক্তিও বিরোধাভাস-প্রয়োগে প্রমণ চৌধুরীর নিপুণতা স্বিশেষ লক্ষণীয়। Epigram ও Paradox-এর কুশলী ব্যবহারেও তাঁর মন আনন্দ পেত। এ স্ত্যটি তাঁর জানা ছিল যে, ধ্বনিহীন বাক্য আধ্মরা। তাই নিজের গভরচনাকে ধ্বনিঝক্ত ছন্দোময় করে তুলতে তিনি চেষ্টার ক্রটি করেননি। প্রমণ চৌধুরীর রচনার গঠনপারিপাট্য অনবদ্য। তিনি এলোমেলো টিলেচালা ভাষা দিয়ে ভাবের বাণীরূপটি ফুটিয়ে তোলার বিরোধী ছিলেন। গদ্যলেখায় ঝক্রকে ভ্যাশিল্লের, ক্ষুরধার লিপিনৈপুণ্যের ও নিরেট গঠনভঙ্গির পরিচয় দিতে তাঁর সমকক্ষ খুব বেশিনেই। বীরবলী প্রবন্ধের একটি তথাক্থিত ক্রটি—অবান্তর প্রসঙ্গের অবতারণা। মূল বিষয়বস্তুর বহিভূতি নানা কথার সমাবেশ তাঁর রচনায় লক্ষ্য করা যায়। বস্তুত, এই ধরণের অপ্রাসন্ধিক আলোচনার মধ্যে মননধর্ম ও wit-এর চমকপ্রদ থেলা দেখানোর একটা সুযোগ তিনি দেখতে প্রেছিলেন।

পরিশেষে প্রশ্ন তোলা যায়, আধুনিক বাংলাসাহিত্যের ইতিহাসে প্রমণ চৌধুরীর স্থান কী ? তাঁর চিন্তার মৌলিকতা, ভাষার উজ্জ্ল পরিচ্ছন্নতা, মতবাদের উপযোগিতা, রসবিশ্লেষণের শক্তি ও সর্ববিষয়ব্যাপিনী মননশীলতার স্থায়ী মূল্য কতটা ? অনেকে বলেন, যতই উজ্জ্বল হোক, রচনারীতির অভিনবত্বের দ্বীপ্তিক্রিলমে ক্ষীণ হয়ে আসে, যদি-না তার পেছনে থাকে উপদংহার

চিরকালীন মূল্যের সত্যাহভূতি। প্রমণ চৌধুরীর স্প্তি সাহিত্যে এই সত্যাহভূতি কতথানি আছে তার ওপরই তাঁর লেথার ঐতিহাসিক গুরুত্ব আর শাখত মূল্য নির্ভর করছে।\*

### সত্যেক্ষরাথের কাব্যপ্রসঙ্গে

[রচনার সংকেতস্ত্র : প্রারম্ভিক ভূমিকা—সত্যেন্দ্রনাথের রচনার প্রাচ্র্য—সত্যেন্দ্রকাব্যজিজ্ঞাসা—সত্যেন্দ্রনাথের ছন্দরিনাণকুশলতা ও ইংার কাব্যগত সার্থকভাবিচার—ছন্দ্রপ্রাগের ক্ষেত্রে
সত্যেন্দ্রনাথের প্রবণতাট লক্ষণীয়—সত্যেন্দ্রনাথের শিশুস্থলভ কল্পনাবিলাস—তার রচনায় স্ক্ষ্ম কল্পনার
দৈয়—সত্যেন্দ্রনাথকে রিয়ালিষ্ট শিল্পীও বলা চলে না—তার কবিতায় তথ্য ও তত্ত্বের অকাব্যিক সমাবেশ—
কবির আদর্শবাদ ও মতবাদপ্রচারের চেষ্টা—তরল কল্পনার রাজ্যে কবির পরিক্রমা—অনুবাদকর্মে কবি
কতথানি সার্থক—রপায়ণে কবির বৈশিষ্ট্য—উপসংহার ]

#### 11 3 11

রবীল্র-অন্তজ্ব বাঙালী কবিদের মধ্যে সত্যেক্ত্রনাথ এককালে প্রচুর খ্যাতি
অর্জন করেছিলেন। বহুবিচিত্র কবিতার রচিয়তা তিনি—ভাষা, হুল ও শক্ষ
প্রয়োগের উজ্জ্বল অভিনবত্বে তৎকালীন পাঠকদের
প্রারম্ভিক ভূমিকা
কিছুটা চমকেও দিয়েছিলেন। ছল্দের যাত্কর, অপ্রতিহন্দী শব্দালী-হিসেবে তাঁকে সশ্রদ্ধ অভিনন্দনও জানিয়েছেন সেকালের বিস্তর
কাব্যরসিক সমালোচক। কবিগুরু রবীক্ত্রনাথও তাঁর এই ভক্তশিশ্যের অকালমূত্যুর
অব্যবহিত পরে লেখা এক বিখ্যাত কবিতায় বলেছেন:

'তুমি বঙ্গভারতীর তন্ত্রী-'পরে একটি অপূর্ব তন্ত্র এসেছিলে পরাবার তরে। সে-তন্ত্র হয়েছে বাঁধা; আজ হতে বাণীর উৎসবে তোমার আপন স্কর কখনো ধ্বনিবে মন্ত্রবে, কখনো মঞ্জুল গুঞ্জরণে।'

<sup>[ \*</sup> ডক্টর জীবেন্দ্র নিংহ রায়-রচিত। এ সম্বন্ধে বিস্তৃত আলোচনা তার 'প্রমর্থ চৌধুরী'—বিতীয় সংস্করণ—গ্রন্থে জটব্য ]

১৯০০ সাল থেকে গুরু করে আমৃত্যু অর্থাৎ ১৯২২ সাল পর্যন্ত অজস্ত্র কবিতা তিনি লিখেছেন এবং অন্থবাদ ও করেছেন প্রচুর। 'দবিতা', 'দক্ষিকণ', 'বেণু ও বীণাা, 'হোমশিখা', 'তীর্থসলিল', 'তীর্থরেণু', 'ফুলের ফদল', 'কুছ ও কেকা', 'তুলির লিখন', 'মণিমঞ্ঘা', 'অভ্রআবীর', 'হসন্তিকা,''বেলাশেষের গান', 'বিদায়-আরতি' প্রভৃতি কাব্যগ্রন্থে সেই কবিতাগুলো গ্রথিত

সভ্যেত্রনাথের রচনার হুরেছে। ছনিত বাণী-রচনার এই প্রাচুর্যের দিকে প্রাচুর্য তাকিয়ে সংশয়াতীতভাবে বলা চলে—কবির কাব্যলক্ষী অরুপণা ছিলেন না। মাত্র চল্লিশ বছরের জীবনে এর চেয়ে অধিকতর সম্পাদে মাতৃভাষাকে সমৃদ্ধ করার উদাহণ সাহিত্যে খুব বেশি নেই। কাজেই বঙ্গভারতীর তন্ত্রী যদি কাব্যসাহিত্যে এই রচনাপ্রাচুর্যেরই প্রতীক হয় তবে সভ্যেন্ত্রনাথের হাতে তাতে একটি তন্ত্র বাধা হয়েছে, এমন বলাও য়েতে পারে। কিন্তু ভারতীদেবীর হাতের বীণায় সৌন্দর্যের রাগিণী ছাড়া অক্তকিছু বাজে না এরকমই শোনা যায়। নিছক প্রাচুর্যের সেথানে দাম নেই, ইতিহাসের বিচারও নাকি সে-পর্যন্ত পোঁছায় না। তাই রবীক্রনাথের উচ্চারিত 'একটি অপূর্ব তন্ত্রী' বাধার কথাটির প্রতি সন্দেহ প্রকাশ করেছেন এ মুগের সমালোচকরা। তাঁদের বক্তব্য, এতে পরম স্লেহাম্পদ অন্তজ্বের প্রতি যতটা আন্তর প্রীতি প্রকাশ প্রেছে, রসজ্ঞ সমালোচকের সিদ্ধান্ত নাকি থেকে গেছে সেই পরিমাণেই অন্তচারিত।

পাঠবোগ্য ভালো কবিতা সত্যেক্তনাথ অনেক লিখেছেন, এসব রচনার শব্দনির্বাচনে ও অঙ্গসজ্জার—সাধারণভাবে এদের ছন্দোনির্মাণ ও বাচনভলিতে একটা প্রেক্ষণীয় পারিপাট্য অবশ্যই রয়েছে। কিন্তু এখানে জিজ্ঞান্ত, এই পারিপাট্য বা প্রসাধনকলার দক্ষতা,এই স্বচ্ছন্দ সচেতন পরিচ্ছন্নতা কাব্যাত্মার সঙ্গে

সত্যেলকাব্য জিল্ঞানা কতথানি জড়িত। অর্থাৎ, একি কেবলই বহিরঙ্গসর্থ কারুকর্ম [craft], না কবিতার চারুশিল্লের [fine art] পর্যারে উন্নীত। এই প্রশ্নের সঠিক উত্তরেই শেষ পর্যন্ত সত্যেলুনাথের কবিকৃতির সার্থকতার পরিমাপ। তবে একথা আগে থেকেই বলা যায় যে, রবীল্র-অন্থকারীদের মধ্যে কবিতার কায়া-নির্মিতি-ঘটিত যে-শিথিলতা সর্ব্যাপক ছিল, শিল্পী সত্যেল্রনাথ অনেকদিন পর্যন্তই ছিলেন তার একক ব্যতিক্রম। ভাবের বিষয় বলেই কাব্য সতর্ক-সচেতন কলাবিধি অর্থাৎ গঠনকোশলের অপেক্ষা রাথে না, এই অভিমত তিনি কদাপি শ্রদ্ধেয় বলে মনে করেননি। অন্তত এই একটি দিক থেকে সত্যেল্রনাথ সে-যুগটিকে সোষ্ঠবমণ্ডিত অতি-আধুনিক কাব্যস্থির সঙ্গে করেছেন।

#### 11 2 11 11 11 11 11 11 11 11

সভ্যেদ্রনাথ ছদের ঐল্রজালিক বলে যে-খ্যাতি অর্জন করেছিলেন তা তাঁর কবিকর্মের রসোতীর্ণতার কতটা পরিচয় বহন করে ? ছন্দ-শন্দ-চিত্র-সংগীত-ভাববস্তু, এ সমস্তকিছুর প্রাণদীপ্ত সমন্বয়েই—কেবল সমন্বয়েই নয়, একাত্ম এবং অচ্ছেম্ব সমন্বয়েই—সত্যকার রসাপ্পৃত কবিতার জন্ম। এসব বিচিত্র উপকরণের

সত্যেক্সনাথের ছন্দনির্মাণ-কুশলতা ও ইহার কাব্যগত সার্থকতাবিচার

স্বতঃ ফুর্ত সমবায়-সম্বন্ধ থেকে স্বতন্ত্র হয়ে শুধু ছন্দোনির্মাণের কৌশলই যদি প্রধান হয়ে ওঠে তবে কাব্যসার্থিকতা-বিষয়ে স্থায়সংগতভাবেই প্রশ্ন উঠতে পারে।
সত্যেক্রনাথের কবিতায় ছন্দের পরীক্ষা চলেছে বিচিত্র-

পথে। সংস্কৃত কাব্যের নানা ছন্দ—যেমন ক্ষিরা, মালিনী, মলাক্রান্তা, পঞ্চামর, শার্দ্দ্রলবিক্রীড়িত প্রভৃতি—বাংলা কাব্যে তিনি আমদানি করেছেন। কিন্তু সংস্কৃত ও বাংলা ছন্দের মধ্যে মূল্যগত যে-পার্থক্য রয়েছে, তার প্রতি কবি সর্বদা সজাগ দৃষ্টি রেখেছেন, এমন মনে হয় না। 'যক্ষের নিবেদন' প্রভৃতি ছ্একটি কবিতায় সংস্কৃতান্ত্রগামিতা কিছুটা সাফল্যের ফল ফলিয়েছে। তবে এতে ছন্দ্রসম্পন্তিত বিশেষ কোনো নতুন ধারাস্টির সার্থক্তা আসে নি। কারণ, সংস্কৃতের উচ্চারণরীতি বাংলার ধাতে সয় না।

কবিশিল্পী মধুস্দনের ছন্দোপরীক্ষা ও অমিতাক্ষরের আবিজ্ঞিয়ার সঙ্গে এর পার্থকাটি অমুধাবনযোগ্য। অমিতাক্ষর ছন্দের উজ্জল দর্পণটিতে মধুস্দনের অন্তরতর প্রাণসত্তার স্বচ্ছ প্রতিফলন ঘটেছে—নিজচিত্তবিবিক্ত একটি পরীক্ষানমাত্রতা নয়। কবির জীবনজিজ্ঞাসা এবং কাব্যবোধ এই ছন্দের শরীর আশ্রম করে প্রাণের মতোই জড়িয়ে রয়েছে। পক্ষান্তরে ছন্দের বিস্তৃত ক্ষেত্রে সত্যেক্তনাথের বিবিধ পরীক্ষা স্বরূপতই ভিন্ন। তাতে ল্যাবোরেটরীর উৎসাহী ছাত্রের নৈর্ব্যক্তিক পরীক্ষার পরিচয় ফুটেছে—প্রাণগত উৎকণ্ঠার বিশেষ কোনো স্পর্শ তাতে লাগেনি। আবার, পর্বে পর্বে রবীক্রকাব্যে ছন্দোজিজ্ঞাসার যে-আশ্র্যবিবর্তন লক্ষ্য করা যায়, সত্যেক্তনাথের বছবিচিত্র পরীক্ষার মধ্যেও তার সামীপ্য নেই। কারণ, রবীক্রনাথের ছন্দবিবর্তন তাঁর নিগৃড় কবিপুরুষের তথা তাঁর সমগ্র কাব্যধারার বিবর্তনের স্ত্তেই সার্থক।

তারপর ঐতিহাসিক বিচারের পরিপ্রেক্ষিত আনা যেতে পারে। এ বিচারে দেখা যাবে, বাংলা ছল্দের ভবিস্থাংকে স্বকীয়তায় উদ্রাসিত বিশিষ্ট কোনো দানের দারা প্রভাবিত করতে পারেননি সত্যেন্দ্রনাথ। আমাদের কাব্য-সাহিত্যে ছল্দের ইতিহাসে মধুস্দনের অমিতাক্ষর, রবীক্রনাথের মুক্তক কিংবা আরো পরবর্তীকালের গভছন বাংলা কবিতার ভবিশ্বতের পথনির্মাণে যে-গতি ও শক্তি সঞ্চারিত করেছে,ছন্দসম্পর্কিত এমন কোনো গৌরবের অধিকারী নন তিনি।

এস্থলে উল্লেখ্য, জানা পরীক্ষানিরীক্ষার মধ্যেও একটি বিশেষ জাতের ছন্দের দিকে তাঁর প্রবণতা দৃষ্টি এড়াবার নয়। তাঁর সবচেয়ে বড়ো কৃতিত্ব স্বরবৃত্ত বা খাসাঘাতপ্রধান ছন্দোরচনায়। এর লঘুচপল লীলালাস্ত, এবং শিশুপ্রিয় কবিতারচনায় এর উপযোগিতা প্রায় সর্বজনস্বীকৃত। এই বিশেষ একটি চঙ্কের

ছন্দপ্রয়োগের ক্ষেত্রে সত্যেক্রনাথের প্রবণতাটি লক্ষনীয

ছন্দের প্রতি কবির অত্যধিক ঝোঁকের ফলে তাঁর বছ গুরুগম্ভীর বিষয়ের এবং গভীর রসের কবিতাও শেষ পর্যন্ত চমৎকৃতিজনক শিল্পনির্মিতর স্তরে উত্তীর্ণ হতে পারেনি। আমাদের মনে হয়, সতেক্রনাথের একপ্রকার

শিশুস্থলত মনোভিন্ধিই এর জন্মে অনেকটা দায়ী। আনোচিত্যদোষ ঘটালেও, ছন্দোগত লঘুচাপল্যের হাত থেকে কবির যেন পরিত্রাণ ছিল না। ছন্দপ্রয়োগ থেকেই কাব্যকারের মনোলোকের চেহারাটির কিছুটা আঁচ করা যায়। স্বরবৃত্তের আবর্তে সত্যেন্দ্রনাথের পুনঃ পুনঃ পরিক্রমা তাঁর মননকল্পনাও অন্তভূতির গভীরতার অভাবই স্থচিত করে।

#### 11 9 11

শিশুস্থলভ কল্পনাবিলাস সত্যেক্তনাথের প্রায় প্রধানতম বৈশিষ্ট্য। কবিকল্পনার দ্রবিস্তার, গভীরতা ও বলিষ্ঠতা, যাকে আমরা 'Imagination' বলি,—থেয়ালী কল্পনা বা 'Fancy' থেকে তা বিলক্ষণ পৃথক। তরল কল্পনাবিলাস ঘটতে পারে, কিন্তু ওতে গহন হৃদয়লোকের ছায়াপাতের সম্ভাবনা খ্রই কম। 'Imagination'-এ স্থ্রাভিসারী কবিচিত্তের ক্লান্তিশীন পক্ষবিস্তার থাকে, অথচ মাটির সঙ্গে আর সাধারণ মান্থ্যের অভিজ্ঞতার সঙ্গে তার সেতৃবন্ধনে এতটুকু বাধা নেই। 'Fancy'-তে শিশুমনেরই তৃপ্তির আয়োজন, যাদের বিশ্বাস-অবিশ্বাসের সীমারেখা এখনো স্থাচিহ্নত হয়ে যায়নি। পরিণত বয়সের পাঠকচিত্তের অপরিণত স্তরগুলিতে কিছু কৌতুক কিছু কৌতৃহল এরা স্থিট করতে পারে না এমন নয়। তবে বিশুদ্ধ সাহিত্যায়ভূতির সঙ্গে তার সম্পর্ক কতটা তা-ই চিন্তনীয়।

প্রশ্নটাকে অন্তদিক থেকেও বিচার করা যেতে পারে। সাধারণভাবে সভ্যেন্দ্রনাথে স্ক্ল কল্পনার দৈত লক্ষিত হবে। এই দৃশ্যমান প্রত্যক্ষ জগৎ এবং স্কুম্পষ্ট চিন্তাই তাঁর চিত্তকে আকর্ষণ করেছে। চারপাশের পৃথিবীতে, আরো ঘনিষ্ঠভাবে আপন দেশে এবং কালে, যে-ঘটনা প্রাধান্ত পেয়েছে, যে-সাময়িকতার আলোড়নে জনচিত্ত সংক্ষ্ক হয়ে উঠেছে, তাকে শব্দে সমর্পিত ছন্দিত ভাষায়

জার রচনার ফ্ল্ম কেনার দৈশ্য কেনার দৈশ্য কলনার দৈশ্য বিদ্যালয় বা নিস্মান্তর কোনো দৃশ্য যদি প্রেক্ষণীয় বলে মনে হয়েছে তাঁর কাছে তবে তার যে-রূপ

বাণীবিকাসে ধরা পড়বার তাকেই লেখনীতে ফুটিয়ে তুলেছেন তিনি। কবির ভাবদৃষ্টিতে-দেখার তেমন স্মরণীয় কোনো বিশেষত্ব, প্রাণচাঞ্চল্যের কোনো তরঙ্গ, ফ্রদ্গত কোনো উৎকণ্ঠা যেমন সে-বস্তকে চিত্তময় করে তুলতে পারেনি, তেমনি দ্র্যানী কল্পনার পাখায় চাপিয়ে তাকে অনন্তপ্রসারিত দিগন্তের অভিসারে পাঠাতে পারেনি।

কাব্যভাবনারও বিচিত্র ধারা। কোথাও তা বস্তু-অতিশায়ী ইন্দ্রিয়াতীত রহস্তলোক্যাত্রী, কোথাও আবার বাস্তবের কেন্দ্রেই আবর্তিত—কিছু বর্ণপাতে সমৃদ্ধ্যাত্র, বস্তুন্ধপ আর চিত্তভাবের সংযোগে অভিনব। সত্যেন্দ্রনাথে এ উভয়েরই অমুপস্থিতি।

তাই বলে এ কাব্যরূপকে রিয়ালিপ্ত শিল্পীর নিরাসক্ত [ detached ] মনের দান বলেও গ্রহণ করা চলে না। কারণ, রিয়ালিপ্ত শিল্পীর মধ্যেও যে-একপ্রকার তন্ময়তা দেখা যায় তার অভাব এখানে অতিশয় প্রকট। মানসপ্রবণতা যেমনই হোক, ধ্যানতন্ময় হতে না পারলে আটের স্প্টিই সম্ভব নয়। সত্যেক্তনাথের কবিতায় যথার্থ কবিকল্পনা [ Imagination ] নেই, লঘুতরল কল্পনাবিলাস বা স্থলভ কাল্পনিকতা [ Fancy ] আছে। আর আছে কতকগুলো বিচিত্র প্রবণতা, যাতে তাঁর একান্ত ব্যক্তিক বৈশিপ্ত্য—কবি-ব্যক্তির নয়—অত্যন্ত পরিশ্বুট। বলা বাহুল্য, এই

#### 11 8 11

প্রবর্ণতাগুলোর সঙ্গে কাব্যধর্মের অচ্ছেত্ত কোনো সম্পর্ক নেই।

সত্যেক্তনাথ জ্ঞানের নিষ্ঠাবান একজন সাধক ছিলেন। পিতামহের যোগ্য পৌত্রহিসেবে এ দিক থেকে ভিনি আমাদের শ্রদ্ধা দাবি করতে পারেন। জ্ঞানের ও চিন্তার যে-বহুবিচিত্র আয়োজন তাঁর বৃদ্ধি ও মননকে ভার কবিতায় তথা ও তত্ত্বর অকাব্যিক দমাবেশ পরিষদে রক্ষিত তাঁর নামান্ধিত গ্রন্থাগোরের তালিকায় পাওয়া যাবে। সামাজিক ও রাজনীতিবিষয়ক বহু তত্ত্ব, ইতিহাস ও ভূগোলের নানান তথ্য তাঁর অধিগত ছিল। অধ্যয়নে তাঁর ছাত্রের প্রগাঢ় নিষ্ঠা এবং সংকলনে তাঁর গবেষকের বিস্ময়কর অনুসন্ধিৎসা। কিন্তু এ সত্যটিও রসবেতার বিদিত যে, জ্ঞানবিজ্ঞান, তথ্য ও তত্ত্বের প্রতি কোনো পক্ষপাত সৎকাব্যের নেই। এরা উপকরণ-হিসেবে গৃহীত হতে পারে, এদের বহু-অন্থশীলন কবির মনোরাজ্যকে একটা আস্বাদযোগ্য বুদ্ধির দীপ্তিতে উত্তাসিত করে তুলতে পারে। সত্যেন্দ্রনাথে চিত্তগত সেই ধাতুর অভাব, যার সংযোগে তথ্যাদি আত্মন্থ হয়। রবীন্দ্রনাথ যাকে বলেছেন বাইরের জগৎকে ভিতরের জগতে পরিণত করা, তার জ্বতো যে-সহজাত শক্তির প্রয়োজন, সত্যেন্দ্রনাথে তা কদাচিৎ চোখে পড়ে। প্রায়-সমসাময়িক সাহিত্যকার প্রমণ চৌধুরীর সনেটে আহত জ্ঞান ও অধ্যয়নের প্রাচুর্য যেমন একটা বুদ্ধিদীপ্ত মননশীলতার সৃষ্টি করেছিল, সত্যেন্দ্রনাথের ক্ষেত্রে তা घटिनि। তথ্য তত্ত্ব ইত্যাদি বস্তু তাই সেখানে ভারের সৃষ্টি করেছে, আস্থাদনীয় রদের উদ্বর্তনে সার্থক হয়ে ওঠেনি। একারণে তাঁর 'জাতির পাঁতি' কবিতায় জাত্যভিমানে শৃতধা খণ্ডিত মানবসমাজের রূপহীন সুদীর্ঘ তালিক। সংকলিত, 'তাজ' কবিতায় নিপ্তাণ মণিমুক্তাহীরকাদির অক্লান্ত বর্ণনায় পাঠকরা প্রান্ত। মনীষীদের জীবনী নিয়ে লেখা কবিতাগুলোতে প্রায়শই বিচিত্র ঘটনাপুঞ্জের শিথিলবদ্ধ গ্রন্থন—জীবনব্যাখ্যানের বিশিষ্ট প্রত্যয়ে প্রাণিত তারা নয়। তাঁর দেশাত্মবোধ এবং বিশ্বভাত্ত্বসূলক কবিতায় ভূগোল ও ইতিহাসের বিচিত্র নামের তালিক। প্রাধান্ত পেয়েছে। তথ্যপুঞ্জের এই রূপহীন, সৌন্দর্যবিরহিত এবং অন্তভূতির স্পর্শনূত উপস্থাপনা কাব্যসন্মত নয়। খণ্ডকবিতায় বা গীতিধর্মী রচনায় এদের অন্প্রবেশের আধিক্য ক্রিমনের বৃহ্অধ্যয়নের সংবাদের শিশুজনোচিত প্রাগলভ প্রকাশ বলেই অনেক সময় মনে হয়।

একদিকে তথ্যের প্রাচ্র্য অন্তদিকে রাজনীতিক-সামাজিক ইত্যাদি মতবাদ-প্রচারের উচ্চকণ্ঠ চেষ্টা। মতবাদের দিক থেকে সত্যেন্দ্রনাথের প্রগতিশীল ভূমিকা কবির আদর্শবাদ ও মতবাদ-প্রচারের চেষ্টা অবশৃষ্ট শ্রদ্ধের। এ জাতীয় কবিতাগুলোর মধ্যে তিন্টি স্তর লক্ষণীয়। প্রথম, বিশ্বমানবতা এবং বিশ্বপ্রাত্ত্বের প্রতি বত্যধারও এই একই উৎস। ছই, পরাধীন ভারতের মুক্তিকামনা, ভারতীয় তথা বাঙালী-মনীবীদের সমুচ্চ জীবনসাধনার গৌরবে উচ্ছ্যাসপ্রকাশ। তিন, ভারতের নানা সংকীর্ণ সামাজিক রীতিনীতির বিক্লাচরণ। বিষয়হিসেবে এরা কাব্যের রাজ্যে অপাঙ্ ক্রেয় নয়। কিন্তু এই সমুদ্য বস্তু কবিচিত্তের সংযোগে বিশিষ্ট শ্লপ পেলে তবেই ভাবের বিষয় হয়ে উঠতে পারে। কবিব্যক্তিত্বের

সংস্পর্শহীন রাজনীতিক, সামাজিক ইত্যাদি ব্জৃতাবিবৃতি জ্ঞানরাজ্যেই প্রবেশপথ পেতে পারে, প্রকৃত কাব্যসংসারে নয়। দ্বিতীয়ত, এ সকল বিষয়ের বাণীবিস্থাস আবার মনোজ চিত্রকল্পের [poetic images] মাধ্যমে সত্য হয়ে ওঠা চাই। স্ত্যেন্ত্রন্থে এ সব বস্তু কোথাও সাধারণ জ্ঞানগম্য তত্ত্বহিসেবে, কোথাও-বা মঞ্চবক্ততার আকারে প্রকাশিত হয়েছে। বাইরের ঘটনা কবিচিত্তকে আলোড়িত করে সংবেদনার আর্ভি জাগাতে পারে নি। নজরুলের এ জাতীয় কবিতায় অমুভূতির ষে-প্রবলতা, আবেগের যে-তীব্রতা, সর্বপ্লাবী বিদ্রোহের চিত্তোছেলকারী যে-আহ্বান পাঠকচিত্তকে সবলে আকর্ষণ করে, সত্যেন্দ্রনাথে তার চিহ্নমাত্র নেই। সত্যেন্দ্রনাথ দত্তের কবিতায় অমুভতির উত্তাপের স্থানে যুক্তির ক্রম আছে, ভাবাবেগম্পন্নের স্থান দখল করেছে নিরুদ্বেগ তথ্যগত উদাহরণের যোজনা। উচ্চালের কাব্যরূপ পাওয়া তো দূরের কথা, সত্যেন্দ্রনাথের এই কবিতাগুলো আমাদের মর্মলোকে এতটুকু কম্পন জাগায় না।

প্রেমের কবিতা তিনি লেখেননি। তাঁর কবিম্বভাবের যে-পরিচয় দিয়েছি, खिमकन्ननांत्र मिनत अर्थ, वामनांत्र मानका मिथारन खाखवा नय। अनिपती, বিহ্যৎপর্ণা কিশোরী তাই রূপকথারাজ্যের সীমাম্পর্শী তরল কল্পনার ভূমিতে

পরিক্রমা করেছে—প্রেমান্নভবের সৌন্দর্যস্বর্গে উন্নীত তরল কল্পনার রাজ্যে হতে পারেনি। নিসর্গপ্রকৃতির প্রতি মনোভলিতেও তাঁর কবির পরিক্রমা क्तारना निषय त्रहे। তবে রবীক্রনাথের ভাবকল্পনা-

অন্নরণে ছুচারটি সার্থক কবিতা তিনি লিখেছেন। মক্ষের নিবেদন বা গ্রীমের স্থর বা কাশবন রবীক্রকাব্যভাবনাকে কিছুটা প্রকাশ করার জন্মে সার্থকতার স্বীকৃতি পাবার যোগ্য। চম্পা, জবা, আকন্দ, আফিমের ফুল ইত্যাদি কবিতার কথঞ্জিৎ সাফল্যের পেছনে সৌন্দর্যের প্রচলিত কোমল-পেলব ধারণার বিরুদ্ধাচরণের একটি ইঙ্গিত যেন ধরা পড়ে। কিন্তু পরবর্তীদের কাব্যে কোনো বিশেষ ধারাস্ষ্টিতে এ ইন্সিতের অনুবর্তন নেই।

THE STREET PROPERTY OF THE CHARLES THE STREET SHOOT IN THE कित्रांत अञ्चानक-हिरमर्व मर्टान्सनार्यत थाछि वकान पर्वे अमाति । তবে উত্তম কবিতার পূর্ণ আস্থাদবহনকারী অন্তবাদ আদৌ সম্ভব কিনা, এই তাত্ত্বিক আলোচনার মীমাংসা প্রয়োজন। কবিতার অনুবাদকর্মে কবি ভাব ও ভাষারূপের মধ্যে সম্পর্কটি একেবারে অচ্ছেছ। কতথানি সার্থক শব্দের ব্যঞ্জনা ভাষার নিজন্ম প্রাণ্শক্তির ওপর নির্ভর করে। কাজেই কবিতা ভাষান্তরিত হলে অর্থের বোধ যদি-বা জনায়, শব্দের ওই ব্যঞ্জনাধর্মটিকে যে অনেকখানি হারাতে হয় তাতে সন্দেহ নেই। কবিতার প্রতিটি শব্দকে তাই সাহিত্যশাস্ত্রবিদের। অপরিবর্তনীয় বলে মনে করেন, বলেন— 'Unique Word'।

তব্ কবিতার অনুবাদ হয়েছে, হচ্ছে। অনেকথানি রস মাঝপথে মারা গেলেও ভিন্ন ভাষায় অনভিজ্ঞ পাঠক কিছু রসের আশ্বাদ পেতেও পারে। তাই অনুবাদের সীমাবদ্ধ এই সার্থকতারও কতকগুলো হত্ত থোঁজা যেতে পারে। প্রথম, যাঁর কবিতা অনুবাদ করা হবে তাঁর সৌন্দর্যদৃষ্টি, জীরনজিজ্ঞাসা ও রপনির্মাণকলার কোনো-না-কোনো দিকের সঙ্গে অনুবাদক আপন সামীপ্য উপলব্ধি করবেন। দ্বিতীয়, অনুবাদকও অবশুই কবি হবেন। গছরচনার অনুবাদক অনেকেই হতে পারেন, কিন্তু কবিতার অনুবাদক একমাত্র কবিই।

সত্যেন্দ্রনাথের ক্ষেত্রে প্রথম স্ত্র যে সম্পূর্ণ ব্যর্থ হয়েছে একথা বলা চলে। বিশিষ্ট কোনো জীবনজিজ্ঞাসা সত্যেন্দ্রনাথের ছিল না, তাঁর রচনায় নিগৃঢ় সৌন্দর্য-বোধের অভাব রয়েছে। মনে হয়, এই অভাবই তাঁকে অথর্ববেদ আর প্রাচীন চীনা কবিতা থেকে শুক্ করে স্থইনবার্ন এবং হুইটম্যান, ওয়ার্ডসওয়ার্থ এবং শেলি, হাক্ষেজ এবং বদলেয়র—দেশ-কাল ও মেজাজের দ্রতম কোটিস্থিত বিচিত্র বিভিন্ন রাজ্যে অন্থবাদের ক্ষেত্রে উৎসদন্ধানের অভিযান করিয়েছে। কবিশ্বভাব এবং কাব্যেরপের এত বিচিত্রতাকে আত্মসাৎ করে নিয়ে অন্থবাদে সার্থক করে তোলার ক্ষমতা থ্ব উচ্দরের কবিরও থাকে না, সত্যেন্দ্রনাথ তো দ্রের কথা। বোধা করি, তাঁর ব্যাপক অধ্যয়ন ও কাব্যপরিচিতি-প্রদর্শনই যেন এখানে একটা প্রধান ভূমিকা গ্রহণ করেছে। খাঁটি কাব্যপ্রেরণার উৎস থেকে এদের জন্ম নয়।

#### 11 3 11

রূপায়ণে সত্যেন্দ্রনাথের সর্বাধিক বৈশিষ্ট্য শব্দতিত্র-অন্ধনে। এ শব্দতিত্র সর্বত্র চিত্রকল্প বা poetic images হয়ে উঠেছে কিনা, সে-স্থন্ধে বিতর্ক চলতে পারে। কবিচিত্তের স্থপকল্পনার মায়াময় স্পর্শের কিছুটা অভাব এতে আছে। তবে বিচ্ছিন্ন চিত্রহিসেবে এদের আস্বান্থমানতায় সংশয়প্রকাশ করা চলে না। মালার্মে কাব্যস্থির ক্ষেত্রে যে-ইন্দ্রিরবিপর্যয়ের কথা বলেছেন, এখানে তার কিঞ্চিৎ নিদর্শন মিলতে পারে। সত্যেন্দ্রনাথের প্রবণ-ইন্দ্রিয় বোধ করি তার মনের সর্বাধিক সমর্থনপুষ্ট। শোনা ও দেখার ব্যাপারকে কতকগুলো স্থনির্বাচিত শব্দ ও ধ্বনিতরক্ষের মাধ্যমে রূপায়িত করে বর্ণবিল্পিত, স্থরময় চিত্রের আভাস জাগিয়ে

তোলা তাঁর পক্ষে প্রায় অনায়াসসাধ্য ছিল। কোনো কোনো কবিতায় কেবল এরই আকর্ষণে এক ধরণের উপভোগ্য রস তিনি স্টি করেছেন। 'পালীর গান',

বেরহ আক্ষণে এক বরণের ভগভোগ্য রখা ভাল বাহ করেছেন। সকার সালগ,

'দ্রের পালা' প্রভৃতি কবিতার নাম এ প্রসঙ্গে বিশেষক্রপায়ণে কবির
ভাবে উল্লেখনীয়। পাল্কীবেহারা আর দাঁভিদের শ্রম,
গতি, আলস্থ ও উল্লাস, আর ক্লান্তি ও হতাশা বেন

চিত্রে-স্থরে-সংগীতে জীবন্ত করে ধরে রেখেছেন কবি। কাব্যের চূড়ান্ত বিচারে এদের উত্তীর্ণ হ্বার অনেক বাধা থাকলেও, মোটাম্ট বিচারে এরা
স্বীকৃতি পাবে।

সত্যে ক্রাব্যের ত্র্নতার দিকেই একটু বেশি ঝেঁাক দেওয়া হল যেন। তাঁর রচনায় স্ক্রা কবিকল্পনার অপ্রত্নতা, ধ্যানতন্ময়তার অভাব, ভাষাকে আশ্রম করে ভাষার অতীত তীরে উত্তরণে তাঁর ক্ষমতাদৈল ইত্যাদির দিকেই আমরা পাঠকগোষ্ঠার দৃষ্টি আকর্ষণ করেছি। তথাপি এও স্বীকার করতে হয়, নানান্

ক্টিবিচ্যুতি সত্ত্বেও সত্যেন্দ্রনাথ অহাপি স্মরণীয়।
তার মতো অতন্ত্র সাধনা ও অকম্পিত নিষ্ঠা নিয়ে খুব
কম বাঙালীকবিই কাব্যভারতীর অর্চনা করেছেন। এ ক্ষেত্রে শিথিলপ্রয়ত্র কথনো
তিনি হননি। কবিতারাণীর চরণে তিনি বে-মঞ্জীর পরিয়েছিলেন তার শ্রুতিবিনোদন সংগীতধ্বনি আমাদের এখনো আবিষ্ট করে তোলে। সবচেয়ে ভালো
লাগে তাঁর খাঁটি বাঙালীত্ব, বলিষ্ঠ আদর্শবাদ, মানবতার প্রতি স্থগভীর শ্রুদ্ধাবোধ,
দেশাত্রবোধের আগ্নেয় উজ্জ্বা, অন্তায়ের প্রতি স্থতীত্র ঘ্রণা, সর্বমানবের সাম্যের
স্বীকৃতি। তাঁর রূপমুগ্ধ কৌত্হলী দৃষ্টি, স্বপ্লুতাজনিত সহজ সরল আনন্দ,
অসাধারণ চিত্রণনৈপুণ্য সত্যিই প্রশংসার বস্তু।\*

<sup>\*</sup> অধ্যাপক ক্ষেত্র গুপ্ত-লিখিত

# 'বিচিত্ৰ প্ৰবন্ধ'-পাঠেৱ ভূমিকা

িরচনার সংকেতস্ত্রে ৪ ম্থবন্ধ—সমালোচ্য গ্রন্থথানির নামকরণ—'বিচিত্র প্রবন্ধ'-এর শ্লীতি-বৈচিত্র্য—প্রবন্ধসাহিত্যের বিচিত্রতা—'বিচিত্র প্রবন্ধ'-এর লেথাগুলি কোন্ জাতের রচনা—রবীক্রসাহিত্যে মননশীলতা ও কাব্যকলার যোগপত্য—'বাজে কথা', 'পনেরো-আনা', 'নববর্ধা', 'কেকাধ্বনি', 'বসন্ত্র্যাপন' প্রভৃতি কয়েকটি রচনার কেক্রগত ভাবসত্য—'আষাঢ়', 'শরৎ'' ও 'পাগল'—স্বগত প্রবন্ধের বিশেবত্ব ও 'বিচিত্র প্রবন্ধ'—গ্রন্থথানি রবীক্রনাথের জীবনদর্শনের বাহক—উপসংহার ]

রবীজনাথের 'বিচিত্র প্রবন্ধ'। গ্রন্থথানি নিতান্ত ক্ষুদ্র নয়—এতে ছোটবড়ো কুড়িটি রচনা সন্নিবেশিত হয়েছে। কিন্তু এর বিষয়ে আমাদের আলোচনাটি হবে অতিশয় ক্ষুদ্রকায়, খুব সংক্ষেপে বইটির সম্বন্ধে ত্চারটি কথা বলব। এ হবে 'বিচিত্র প্রবন্ধ'-পাঠের ছোট্ট একটি ভূমিকা—তার বেশি কিছু নয়। মুখবন্ধ এই পর্যন্ত।

'বিচিত্র প্রবন্ধ' তিনটি সংস্করণের মধ্য দিয়ে প্রভৃত রূপান্তর লাভ করে আমাদের নিকট উপস্থিত হয়েছে। বর্তমান আকারে বইখানি প্রধানত কবির

সালোচ্য গ্রন্থথানির সমষ্টি। প্রথম ও দ্বিতীয় সংস্করণে এতে যথার্থই বিচিত্র নামকরণ বিষয় সম্বন্ধে বহু প্রবন্ধের সমাবেশ করা হয়েছিল।

সেদিক হতেই এর 'বিচিত্র প্রবন্ধ' নামকরণ। প্রচলিত তৃতীয় সংস্করণে পূর্বেকার অর্থ ধরে 'বিচিত্র প্রবন্ধ' নামকরণের ততথানি সার্থকতা খুঁজে পাওয়া যায় না। কারণ, আপাতদৃষ্টিতে বিষয়বস্তর নানাত্ম থাকলেও রচনাগুলি ভাবের দিক দিয়ে একটা অন্তরক্ষ প্রক্যে বিধৃত। এদের বিষয়় ও ভঙ্গিত মিল কারো দৃষ্টি এড়াবার কথা নয়। কিন্তু প্রবন্ধগুলোর বিষয়্পন্ত নয়, এদের রূপরীতির প্রতি লক্ষ্য করলে ভিন্ন দিক হতে 'বিচিত্র প্রবন্ধ' নামের একটা সংগতি খুঁজে পাওয়া যায়।

'বিচিত্র প্রবন্ধে'র লেখাগুলো যথার্থ ই বাংলা সাহিত্যে বিচিত্র বা অভিনব রীতির প্রবন্ধ। এতে গুরুতর বিষয়কে লঘু ভলির মধ্য দিয়ে সরস করে বিরুত

বিচিত্র প্রবন্ধ'-এর
রীতিবৈচিত্র্য
বিচিত্রের করা হয়েছে। স্থতরাং এর রচনবৈচিত্র্য অবশ্রস্থীকার্য।
রবীক্রনাথের পূর্বলিধিত প্রবন্ধাবলীর মধ্যে এই রীতিবৈচিত্র্যের তেমন সন্ধান পাওয়া যায় না। একমাত্র তাঁর

পত্রাবলীতে এই লঘুভঙ্গির স্বাদ কতকটা মেলে। বাংলাসাহিত্যেও আলোচ্যমান গ্রন্থানিকে নতুন ৰলতে হবে। এর পূর্বে বঙ্কিমচন্দ্রের 'কমলাকান্তের দপ্তর' ও 'লোকরহস্তে' দরদ লঘুভলি অবলম্বন করা হয়েছিল। কিন্তু ওই রচনাগুলিকে
ঠিক বিষয়বস্তু-অবলম্বনে লেখা প্রবন্ধ বলা যায় না। একটা আখ্যা-মাত্র অবলম্বন
করে তার স্ত্রে মানসিক বিচিত্র চিন্তার প্রকাশ দপ্তরে ও লোকরহস্তে দেখা যায়।
তা ছাড়া, ওইগুলি প্রচুর হাস্তরদ ও ব্যক্তের সহযোগে গঠিত। বঙ্কিমের পর
হরপ্রসাদ শাস্ত্রী ও রামেন্দ্রস্কর ত্রিবেদী মশায়ের বহু প্রবন্ধে সরস্তার পরিচয়
স্থলভ হলেও তা প্রবন্ধের স্থানবিশেষেই আবদ্ধ—সমগ্র রচনা কিন্তু লঘুরীতিতে
দীপ্যমান হয়ে ওঠেনি। কবিগুরুর 'বিচিত্র প্রবন্ধ বলা যেতে পারে।

এক হিসেবে প্রবন্ধমাত্রই ব্যক্তিগত মনোভাবের বাহক। বুরোপীয় সাহিত্যে বাঁকে প্রবন্ধনামক বিশেষ শ্রেণীর রচনার জন্মদাতা বলা যায় সেই ফরাসী লেথক বিখ্যাত মনটেইন ব্যক্তিগত প্রবন্ধ-রচনাতেই উৎসাহিত হয়েছিলেন। ইংরাজি সাহিত্যে ল্যামের রচনার এক্লপ ব্যক্তিমানসের উপাদান প্রচুর। কিন্তু কার্লাইল-

এমার্সন প্রমুখ প্রবন্ধকারদের রচনা অপেকাকৃত বিষয়-প্রবন্ধনাহিত্যের বিচিত্রতা প্রবন্ধে যশের অধিকারী হতে পারেন, এবং তাঁদের সে-

রচনাগুলো সৃষ্টিমূলক সাহিত্যের একটি বিভাগবিশেষের মধ্যে পরিগণিত হতে পারে। নতুবা যুক্তিনির্ভর, তথ্যবহুল, বিষয়সমৃদ্ধ রচনাগুলো 'প্রবন্ধ'-মাত্র—সাহিত্য নয়, এবং ওইসব লেখা দর্শন, বিজ্ঞান, সমাজতন্ধ, রাজনীতি প্রভৃতি যেকোনো একটি শ্রেণীর মধ্যে স্থানলাভের যোগ্য। ফরাসী ও ইংরাজি সাহিত্যে আর-এক শ্রেণীর রচনা দেখা যায় যেগুলো ঠিক প্রবন্ধ-আকারে গ্রথিত নয়, বাঁধাধরা কোনো বিষয়বস্তু নিয়েও লিখিত নয়। বিষয়ভারহীন, কখনো তর্ল, কখনো গন্তীর, কখনো হাস্তময়, কখনো কাল্লনিক এই রচনাগুলোকে 'Belles Letters' নাম দেওয়া হয়ে থাকে। অধুনা এই শ্রেণীর রচনাকে বাংলা সাহিত্যে রময়রচনা নাম দেওয়া হচ্ছে। ঠিক Belles Letters নাম না দেওয়া গেলেও বিষয়হীনতা ও লঘুতার বহু পরিচয় রয়েছে, 'হুতোম প্যাচার নক্শা' এবং ইন্দ্রনাথ বন্দ্যোগাধ্যায়ের পঞ্চাননী চঙ্বের রচনাতেও এই লঘু রীতির সাহিত্যগোরব প্রচর।

'বিচিত্র প্রবন্ধে'র রচনাগুলোকে রবীন্দ্রনাথ স্পষ্ঠত রসপ্রধান প্রবন্ধের শ্রেণীতে ফেলতে চেয়েছেন। ভূমিকা-বাক্যে তিনি বলেছেনঃ 'ইহার যদি কোনো মূল্য থাকে তাহা বিষয়বস্তুগোরবে নয়, রচনারসসন্তোগে।' কিন্তু 'বিচিত্র প্রবন্ধ' প্রাপৃরি Belles Letters-জাতীয় সাহিত্যিক খেলা নয়। আবার, মননপ্রধান, যুক্তিনির্ভর, আলোচনামূলক প্রবন্ধসমষ্টিও এ নয়। বইয়ের গোড়ার দিকের 'সরোজিনীপ্রয়াণ', 'পথপ্রান্তে', 'ছোটোনাগপুর', 'রুদ্ধগৃহ' প্রভৃতি লেখায় যদিচ বিষয়বস্ত সামান্ত এবং কবিস্থলভ মনের স্বগত গুঞ্জরণই প্রধান, পরবর্তী লেখাগুলোতে রচনার বিষয় থুব সামান্ত অংশ গ্রহণ করেনি—'পরনিলা', 'মন্দির'

'রঙ্গমঞ্চ', 'ছবির অঙ্গ', 'সোনার কাঠি' প্রভৃতিই তার প্রমাণ। এগুলোর মধ্যে কবির স্বভাবস্থলভ লঘুরীতি কোন্জাতের রচনা ও কবিত্বময়তা রচনাকে বস্তুভার ও মননকঠোরতা হতে রক্ষা করেছে মাত্র। 'নববর্ষা', 'কেকাধ্বনি' ও 'বাজে কথা' প্রবন্ধে লেখকের

বক্তব্য গুরুত্ব—চমৎকার ভঙ্গি ও কবিজের মাধ্যমে তা বিবৃত হয়েছে—এই পর্যন্ত । আবার, 'পাগল', 'আষাঢ়' ও 'শরং' প্রায় পূরাপূরি কবিজময় রচনা । এদের মধ্যে অন্তভৃতি ও কল্পনার বর্ণসম্পাত ঘটেছে, ভাষাভঙ্গিতেও আবেগময়তা প্রকট । বাক্য ছন্দোবদ্ধ হলে 'পাগল'-জাতীয় রচনা কবিতার পর্যায়ে উত্তীর্ণ হতে পারত। স্থতরাং সমস্ত 'বিচিত্র প্রবন্ধ'কে ষদি রচনার কোনো-একটি শ্রেণীর অন্তভ্কিক করতেই হয় তা হলে একে ব্যাপকভাবে স্থগত প্রবন্ধরচনা বলে গণ্য করাই শ্রেয়।

রবীন্দ্রনাথ যে শুধু মহৎ কবি ছিলেন তা-ই নয়, মননশীল চিন্তানায়কও ছিলেন তিনি। সাহিত্য, শিল্প, দর্শন, রাজনীতি, ধর্মনীতি, শিক্ষা ইত্যাদি সম্বন্ধে উল্লেখযোগ্য চিন্তা তাঁর বিভিন্ন গতরচনার বান্ধানিতা অন্তর্ভুক্ত হয়েছে। একাধারে কবি ও মনীয়ী ছিলেন বলেই মননময় গুরুতর বিষয়ে নিজের বক্তব্য, উপস্থাপিত করতে গিয়ে সাহিত্যিক রমণীয়তার আকর্ষণ কখনো তিনি ত্যাগ করতে পারেননি; আবার, রমণীয় বিষয় গতে উপস্থাপিত করতে গিয়ে উচ্চতর মননের কথা অনায়াসেই সন্নিবেশিত করেছেন। এ ত্য়ের বিজ্ঞাতীয়ত্ম রচনাকালে তিনি প্রায়শ বিশ্বত হয়েছেন। 'বিচিত্র প্রবন্ধে'র কয়েকটি রচনা এইরূপে বিষয়সমূজ হয়েছে, ভাবমাত্রের বাহক হয়নি।

'বাজে কণা' প্রবন্ধটির বক্তব্য অন্নসরণ করে তার আলোকেই রবীন্দ্রনাথ অপর প্রবন্ধগুলোকে লক্ষ্য করতে বলেছেন। 'বাজে কণা'য় লেখকের বক্তব্য হল—উত্তম সাহিত্য নির্দিষ্ট কোনো অর্থ বহন করে না, ব্যক্তিগত অথবা সামাজিক কোনো প্রয়োজনও সাধন করে না। দৃষ্টান্তের জন্মে রবীন্দ্রনাথ বিথ্যাত 'মেঘদ্ত' কাব্যের উল্লেখ করেছেন। কালিদাসের 'মেঘদ্ত' অতিশয় উত্তম একটি কাব্য, কিন্তু কোনো নীতি-উপদেশ এর নেই। লেখকের এই কথাগুলো সবিশেষ

প্রণিধানযোগ্য— 'সাহিত্যের যথার্থ বাজে রচনাগুলি কোনো বিশেষ কথা বলিবার স্পর্ধা রাথে না। সংস্কৃত সাহিত্যে মেঘদৃত তাহার উজ্জ্বল দৃষ্টান্ত। তাহা ধর্মের কথা নহে, কর্মের কথা নহে, পুরাণ নহে, ইতিহাস নহে। যে-অবস্থায় মানুষের 'বাজে কথা', 'গনেরো-আনা', চেতন-অচেতনের বিচার লোপ পাইয়া যায় ইহা দেই 'নববর্ধা', 'বসন্ত্থাপন', অবস্থার প্রলাপ। ইহাকে যদি কেহ বদরীফল মনে 'কেকাধ্বনি' প্রভৃতি করিয়া পেট ভরাইবার আখাসে তুলিয়া লন তবে তথনি ক্রেকটি রচনার ফেলিয়া দিবেন। ইহাতে প্রয়োজনের কথা কিছুই নাই। ইহা নিটোল মুক্তা, এবং ইহাতে বিরহীর বিদীণ

ষদয়ের রক্তচিক্ত কিছু লাগিয়াছে; কিন্তু সেটুকু মুছিয়া ফেলিলেও ইহার মূল্য কমিবে না। ইহার কোনো উদ্দেশু নাই বলিয়াই এ কাব্যথানি এমন স্বচ্ছ, এমন উচ্ছল। ইহা একটি মায়াতরী, কল্পনার হাওয়ায় ইহার সজল-মেঘ-নির্মিত পাল ফুলিয়া উঠিয়াছে এবং একটি বিরহীর হৃদয়ের কামনা বহন করিয়া ইহা অবারিত বেগে একটি অপদ্ধপ নিক্দেশের অভিমুখে ছুটিয়া চলিয়াছে—আর কোনো বোঝা ইহাতে নাই।

এরূপ সাংসারিক প্রয়োজন ও সাহিত্যিক অপ্রয়োজনের প্রদক্ষ রবীক্রনাথ প্রকারান্তরে 'পনেরো আনা' প্রবন্ধেও তুলেছেন এবং মার্ষের সাংসারিক বার্থতাকেই ব্যর্থতা বলে গ্রহণ করতে চাননি। রচনাটতে লেখক বলছেন : 'জীবন বুণা গেল। বুণা যাইতে দাও। অধিকাংশ জীবনই বুণা যাইবার জন্ত হইয়াছে। এই পনেরো-আনা অনাবশ্যক জীবনই বিধাতার ঐশ্বর্য সপ্রমাণ क्रिटिण्ड। ठाँशांत कीरनভाखांद्र एवं दिन्न नाहे, वार्थश्रांव वामताहे जात वार्वा সাক্ষী। আমাদের অজ্রান অজ্রতা, আমাদের অহেতুক বাহুল্য দেখিয়া বিধাতার মহিমা স্মরণ করো। বাঁশি যেমন আপন শৃক্ততার ভিতর দিয়া সংগীত প্রচার করে, আমরা সংসারের পনেরো-আনা আমাদের ব্যর্থতার দারা বিধাতার গৌরব ঘোষণা করিতেছি। ... সকল ঘাস ধান হয় না। পৃথিবীতে ঘাসই প্রায় সমন্ত, ধান অন্নই। কিন্তু ঘাস যেন আপনার স্বাভাবিক নিক্ষলতা লইয়া বিলাপ না করে; সে যেন স্মরণ করে যে, পৃথিবীর শুষ্ক ধূলিকে সে শ্রামলতার দারা আছেন করিতেছে, রৌদ্রতাপকে সে চিরপ্রসন্ন স্নিগ্নতার দ্বারা কোমল করিয়া লইতেছে।' জৈব সতার প্রয়োজনসাধনকে, শুধু কাজের কথা, কাজের কাজকেই রবীন্দ্রনাথ मानविषीवत्तत्र अक्कम लक्षा वर्षा स्मानित्व शास्त्रिनी। अकात्रव वार्ष कथा, বাজে কাজ, তথাক্থিত অনাব্খকের প্রতি উপেক্ষাপ্রদর্শন সহজ রসের সাধক কবিশিল্পী রবীন্দ্রনাথের পক্ষে সম্ভব নয়। তাই 'বসম্ভযাপন'-রচনাটিতে সাংসারিক

কর্মব্যস্ততার ঘূর্ণীচক্রে আবর্তিত মান্ত্রের দিকে তাকিয়ে কবি একটা দীর্ঘধাস ফেলেছেনঃ 'হায় রে সমাজদাঁড়ের পাথি, আকাশের নীল আজ বিরহিনীর চোধত্টির মতো স্থাবিষ্ট, পাতার সব্জ আজ তরুণীর কপোলের মতো নবীন, বসন্তের বাতাস আজ মিলনের আগ্রহের মতো চঞ্চল; তবু তোর পাথাত্টা আজ বন্ধ, তবু তোর পায়ে আজ কর্মের শিকল ঝন্ ঝন্ করিয়া বাজিতেছে—এই কি মানবজন্ম!'

'বাজে কথা' রচনাটিতে রবীজনাথ সাধারণ প্রবন্ধের বাঁধা রান্তা দিয়ে চলেননি সত্য, এবং বরজ্চি-লিখিত 'অরসিকেষু রস্ভা নিবেদনং' বাক্যের সারমর্ম যদিও অনুধাবন করেছেন, তথাপি প্রবন্ধের মধ্যে বহুবিতর্কিত সাহিত্যা-লোচনার সার কথাটিই নিবেদন করতে চেয়েছেন—'বিগুদ্ধ সাহিত্য অপ্রয়োজনীয়' অথবা, সাহিত্যরসেই সাহিত্যের সার্থকতা। 'বাজে কথা'র ন্তায় 'নবব্র্যা' ও 'কেকাধ্বনি' প্রবন্ধ-তুটির অভ্যন্তরেও সাহিত্যসমালোচনার তত্ত্ব নিহিত রয়েছে (५४८७ शाहे। 'नववर्षा'য় कवि '(য়घपृष्ठ' कारवात আলোচনা করেছেন এবং পরিশেষে সাহিত্যসমালোচনামূলক তত্তি এইভাবে আমাদের গোচর করেছেনঃ 'সকল কবির কাব্যেরই গৃঢ় অভ্যন্তরে এই পূর্বমেঘ ও উত্তরমেঘ আছে। সকল বড়ো কাব্যই আমাদিগকে বৃহতের মধ্যে আহ্বান করিয়া আনে ও নিভূতের দিকে निर्फिण करत । ... (य-कवित जान चार्छ किन्छ काथा छ मम नाहे, यांशांत मर्था কেবল উন্নম আছে আধাস নাই, তাহার কবিত্ব উচ্চকাব্যশ্রেণীতে স্থায়ী হইতে পারে না।' অর্থাৎ, উত্তম সাহিত্যস্টির নিয়মই হল এই যে, তার আরম্ভ ও পরিণাম একটি স্পষ্টরেখ সাহিত্যিক অভিপ্রায়ের শৃঙ্খলে আবদ্ধ ধাকে। .ঘটনা ও চরিত্রের সংঘাতে নাটক আরম্ভ হল, কিন্তু মাঝপথে যেখানে সংঘাত উচ্চতর श्टाइर्ट ও এक है। পরিণামের মুখে চরিত্রগুলিকে নিয়ে যাচ্ছে [ রবীক্রনাথের অভিমতে এই পরিণাম শান্তি ও মিলনময় ] সেই সময় অকস্মাৎ মাঝপথে একটা বিচ্ছেদ ঘটিয়ে নাটকের পরিসমাপ্তি করলে তা দর্শক বা পাঠকের প্রত্যাশায় আঘাত দেবে। যা হোক, 'নববর্ষা'য় যে কবি শুধু বর্ষার অপ্রত্যাশিত প্রাকৃতিক পরিবেশবর্ণনায় বা খীয় গীতিকাব্যোচিত মনোভাববর্ণনাতেই তাঁর লেখনী ব্যয় করেননি তাতে কোনো সন্দেহ নেই। এরূপ ক্ষেত্রে প্রবন্ধটির মধ্যে লেখকের বক্তব্য উপেক্ষা করে বচনের রমণীয়তার স্বাদগ্রহণ কিছুতেই সম্ভব হয় না। এবং তিনি বিশেষ কোনো বক্তব্য উপস্থাপিত করতে চাননি, তা আপনা হতেই এসে পড়েছে—এন্ধপ অন্নভব করতেও বাধা হয়। 'কেকাধ্বনি' প্রবন্ধে তো স্পষ্টতই ই ক্রিয়গ্রাহ্ম তরল ও মনোগ্রাহ্ম গভীর সৌন্দর্যের মধ্যে পার্থক্য করা হয়েছে.

আর সমস্ত প্রবন্ধ ব্যাপ্ত করে লেথকের স্মালোচনাই প্রকাশ পেয়েছে। রচনাকরের বক্তব্য যুক্তিনির্ভর এবং দৃষ্টান্তবহুল। এরূপ ক্ষেত্রেও লেখক লঘুরীতিতে ম্বকীয়ভাবে গুরুতর সাহিত্যিক সমালোচনায় আত্মনিয়োগ করেছেন, একথা নিঃদংশয়ে বলা যেতে পারে। 'সাহিত্য'-নামক আলোচনাগ্রন্থে 'সৌন্দর্যবোধ' সম্পর্কে রবীন্দ্রনাথ যে-উপদেশ দিতে চেয়েছেন তা-ই একটু ভিন্নরীতিতে 'কেকাধ্বনি' প্রবন্ধে ব্যক্ত হয়েছে। স্বতরাং এই আলোচনাগুলোকে একেবারে 'বাজে কথা' বলে উড়িয়ে দেব এমন সাধ্য কোথায় ?

'আষাঢ়', 'শরৎ' ও 'পাগল' প্রবন্ধের পটভূমি নিসর্গসংসার। ঋতুর কবি রবীজনাথের নিসর্গপর্যবেক্ষণের বিশেষত্ব এই রচনাগুলোতে ফুটে উঠেছে। কিন্ত 'পাগল'-এর আরম্ভে নিসর্গ থাকলেও তাতে কবির কল্পলোকের উপলব্ধির কথাই विश्लंबिंग विश्लामां करति । जात, এই উপলব্ধিটিও সামান্ত नয়,—

নিসর্গরসিক রবীন্দ্রনাথের বহু কবিতায় যে-কল্পনামূলক 'আষাঢ়', 'শরং' ও উপলব্ধি দেখা যায়, এ হল তার সারমর্ম। তিনি লক্ষ্য করেছেন, 'আমাদের প্রতিদিনের একরঙা তুচ্ছতার মধ্যে

হঠাৎ ভয়ংকর তাহার জ্বলজ্জটাকলাপ লইয়া দেখা দেয়। সেই ভয়ংকর প্রকৃতির মধ্যে অপ্রত্যাশিত উৎপাত, মানুষের মধ্যে একটা অসাধারণ পাপ-আকারে জাগিয়া উঠে।' কবি প্রকৃতিলোকে সহসা পটপরিবর্তনের এই রীতি দেখে তার মধ্যে নবীনের আগমনের পদ্ধবিন শুনতে পেয়েছেন এবং তার নিকট আত্ম-সমর্পণের কথা বলেছেন। তাঁর মতে এই নতুনের আবির্ভাব সাংসারিক জীবনের ক্ষেত্রে বিপদ্জনক হতে পারে, কিন্তু তা চিত্তকে অপূর্ব আনন্দর্সে আপ্লুত করে। এই অপ্রত্যাশিত নবীন স্থাধর ও আরামের জীবন হতে মাতুষকে ছিনিয়ে নেয় এবং সর্বস্ব-হারানোর মধ্য দিয়ে এক অনাস্বাদিতপূর্ব মুক্তির আনন্দ নিয়ে আসে। প্রাবিদ্ধিক-কবি বলছেন: 'আমাদের এই খেপা দেবতার আবির্ভাব যে ক্ষণে ক্ষণে, তাহা নহে; স্টির মধ্যে ইহার পাগলামি অহরহ লাগিয়াই আছে, আমরা ক্ষণে কণে তাহার পরিচয় পাই মাত্র। অহরহ জীবনকে মৃত্যু নবীন করিতেছে, ভালোকে মন্দ উজ্জ্ল করিতেছে, তুচ্ছকে অভাবনীয় মূল্যদান করিতেছে। যখন পরিচয় পাই তথনই রূপের মধ্যে অপরূপ, বন্ধনের মধ্যে মুক্তির প্রকাশ আমাদের কাছে জাগিয়া উঠে।' এ-ই হল 'পাগল' প্রবন্ধে কবির উপলব্ধ সত্য-কালনিক সত্য। একে অবলম্বন করে তত্ত্বকথায় স্বচ্ছন্দে চলে যাওয়া যেতে পারে, কিন্তু প্রবন্ধটি তত্তকণা নয়। সমস্ত 'পাগল'-রচনাটি কবির ব্যক্তিহৃদয়ের স্পর্শে সমুজ্জল, স্বকীয়তায় অন্ত। রচনাভঙ্গির মধ্যেও এই আবেগময় স্বকীয়তা বর্তমান—'নৃত্য করো, হে উন্মাদ, নৃত্য করো। সেই নৃত্যের ঘূর্ণবেগে আকাশের লক্ষকোটি যোজনব্যাপী উজ্জ্বলিত নীহারিকা যথন ভ্রাম্যমাণ হইতে থাকিবে তথন আমার বক্ষের মধ্যে ভয়ের আক্ষেপে যেন এই রুদ্রসংগীতের তাল না কাটিয়া যায়।

'পাগল'-রচনাটি শুধু 'বিচিত্র প্রবন্ধে'র মধ্যেই নয়, সমগ্রভাবে রবীল্র-সাহিত্যের মধ্যে তাঁর একটি অতিপ্রিয় ও অতিমাত্রায় স্বকীয় ভাবনার বাহক। কাব্যরচনায় পূর্বজীবনে 'কল্পনা' কাব্যের 'বর্ষশেষ' বা 'থেয়া' কাব্যের 'আগমন' প্রভৃতি কবিতার মধ্যে এবং 'গীতাঞ্জলি'-পর্বে বিভিন্ন নিস্র্গ-উপল্ জির মধ্যে [ 'গীতাঞ্জলি'র বহু নিদ্র্গদংগীত, 'রাজা', 'অচলায়তন' ও 'ডাকঘর' প্রভৃতি নাটকে ] অরূপের ত্রোগময় ও তৃঃখময় আগমন ষা কবি লক্ষ্য করেছেন, তা-ই পরবর্তী কাব্যজীবনে ঋতুনাট্যগুলিতে 'নটরাজ'-কল্পনায় পূর্ণরূপ লাভ করেছে। এই অরূপ বা নটরাজ নিদর্গলীলারসবিহারী হলেও, কেবল শান্তকোমল পরিবেশের মধ্যেই এর সঞ্জরণ নয়। শীতের রিক্ততায়, বর্ষার তুর্যোগেও এর व्यानमन घटेटह। वाक्तिक कीवरनंत्र शः मह वाषार्वमना, ममाककीवरनंत्र नाना তুর্বিপাকের মধ্যে ইনি নিশ্চিতভাবে আসছেন। সাধারণ মানুষ, যারা জীবনের মধ্যে আরাম চায়, যারা বৈষয়িক প্রাপ্য থেকে এতটুকু বঞ্চিত হতে চায় না, তারা এই ভয়ংকরকে অভ্যর্থনা করতে অক্ষম। একে তারা অকল্যাণ, উপদ্রব এবং পাপ বলেই মনে করে। কিন্তু বস্তুত অনস্তের মধ্যে তো কোনো পাপপুণা, মঙ্গল-অमलन तिरे। नानात्पत्र पृष्टि आमात्मत्र देवस्त्रिक कीवतनत, এই मश्मात्रशांवात প্রয়োজনকলুষিত অপূর্ণ দৃষ্টি। তাই পূর্ণ যখন দেখা দেন তিনি আমাদের এই সংকীর্ণতার ওপরেই বজনিকেপ করেন। তথন অনেক স্থাধর সংসার ছিল-বিচ্ছিন্ন হয়, অনেক পুরাতন প্রাপ্তি ও প্রয়োজন ধূলিতলে লুঠিত হয়। রবীন্দ্রনাথের মহৎকবিত্মলভ প্রজ্ঞাদৃষ্টিতে সৃষ্টির মধ্যবর্তী অরূপ একের পদক্ষেপ্চিক্ত এইভাবে ধরা পড়েছে। বস্তুত, এটি রবীজনাথের বিশেষ একটি উপলব্ধি, আর ত্রাকারে কবি তাঁর 'আত্মপরিচয়' পুত্তিকায় এ সম্বন্ধে আলোচনাও করেছেন। 'বিচিত্র প্রবন্ধে ঠিক আলোচনা নয়, কবি নিজ উপলব্ধিকেই যথাসম্ভব প্রকাশ করতে চেয়েছেন গন্তাকারে।

উত্তম স্বগত প্রবন্ধের বিশেষত্ব এই যে, তাতে বিষয় থাকে, কিন্তু বিষয়ের ভার থাকে না; তহুপরি, লেখকের মনের হুর্লভ স্পর্শ পাঠকের অতিরিক্ত প্রাপ্য। একদিকে চিন্তার কঠোরতা হতে মুক্তি ও লঘু হাস্থময়তার অন্তরালে ভাবুকের মনের স্পর্শলাভ, অন্তদিকে বিষয়বস্তর সঙ্গে পাঠকসমাজের হৃদয়ের সম্বন্ধ-স্থাপন—একসঙ্গে এতগুলো প্রাপ্য সাধারণ প্রবন্ধের মধ্যে প্রায়শই ঘটে না। এতে

লেখক ও পাঠক উভয়েরই লাভ, যেহেতু লেখক তাঁর উপলব্ধিকে অনায়াসে মৃক্তিদান করতে পারেন, আর পাঠক এরূপ রচনা পুনঃ পুনঃ পাঠ করেও ক্লান্ত হয়ে পড়েন না। এ সম্বন্ধে কোনো সন্দেহ নেই যে, রবীন্দ্রনাথ কয়েকটি প্রবন্ধের মধ্যে ঘরোয়া ভলিতে নিজ অন্তরকে অবাবিত করে দিয়েছেন। এই প্রবন্ধতলোতে কবিগুরু সাহিত্যের বিচারক নন, উন্নত কল্পনাশীল কবিও নন, আমাদেরই মতো সাংসাবিক স্থগত্ঃথ দিধাসংশয়ে পূর্ণ মান্ত্য। সেই মানুষটির কত সহজ্ব

পরিচয় 'নানা কথা', 'রুদ্ধগৃহ', 'পথপ্রান্তে' প্রভৃতি বগত প্রবন্ধের বিশেষত্ব কয়টি রচনার মধ্যে ছড়িয়ে আছে। স্নেছ-প্রেম-বেদনাময় ও 'বিচিত্র প্রবন্ধ' সহজ অন্তঃকরণের মান্ত্র্য রবীক্রনাথও এইভাবে আমাদের

অত্যন্ত কাছে এসেছেন। 'রুদ্ধগৃহ'-রচনাটির একস্থানে কবি তাঁর বিষণ্ণতার পরিচয় এইভাবে দিয়েছেন : 'ছেলেরা যে এক দিন এই ঘরের মধ্যে খেলা করিত, সেই কোলাহলময় দিন এই গৃহের নিশীথিনীর মধ্যে পড়িয়া আজ কাঁদিতেছে। এই গৃহের মধ্যে যে-সকল স্নেহপ্রেমের লীলা হইয়া গেছে সেই স্নেহপ্রেমের উপর সহসা কপাট পড়িয়া গেছে, এই নিস্তর গৃহের বাহিরে দাঁড়াইয়া আমি তাহাদের ক্রন্দন শুনিতেছি।' 'পথপ্রান্তে' লেখক কত সহজে মাতৃহাদয় ও বাৎসল্যের ওপর মমত্বপূর্ণ নিজ মন্তব্য বিস্তার করেছেন: 'ঐ দেখো, কাচ ছেলেটিকে বুকে করিয়া মা সংসারের পথে চলিয়াছে। ঐ ছেলেটির উপরে মাকে কে বাঁধিয়াছে। ঐ ছেলেটিকে দিয়া মাকে কে টানিয়া লইয়া যাইতেছে। প্রেমের প্রভাবে পথের কাঁটা মায়ের পায়ের তলে কেমন ফুল হইয়া উঠিতেছে। ছেলেটিকে মায়ের কোলে দিয়া পথকে গৃহের মতো মধুর করিয়াছে কে। কিন্ত হায়, মা ভুল বোঝে কেন। মা কেন মনে করে, এই ছেলেটির মধ্যেই তাহার অনন্তের অবসান। আবার, 'নানা কথা'য় লেখকের চিন্তা অত্যন্ত সংক্ষিপ্ত বাক্যের মধ্য দিয়ে আশ্চর্য সারল্যে পরিস্ফুট হতে চেয়েছে। ভাবনা আছে কিন্তু ভার নেই, বুদ্ধি আছে কিন্তু তার তীব্র প্রথরতা নেই—সমস্ত রচনাকার্য কেমন সহজে ও নিঃশেষে সম্পন্ন হচ্ছেঃ 'ব্যাপ্ত হলে যা অন্ধকার, সংহত হলে তা আলোক; আরো সংহত হলে তা অগ্নি। সংহতিই প্রাণ। সংহত হলেই তেজ, প্রাণ, আকার, ব্যক্তি জাগ্রত হয়ে ওঠে।' লেখকের এইদকল উক্তির যাথার্য্য প্রমাণ করবার প্রয়োজন নেই। আত্মপ্রকাশশীল ভাবুক কীভাবে নিজ অন্তরকে জানাচ্ছেন তা অনুধাবন করতে পারলেই তাঁর প্রতি স্থবিচার হবে।

'বিচিত্র প্রবন্ধ'-গ্রন্থানিতে, কোণাও স্পষ্টভাবে কোণাও অস্পষ্ট আকারে, রবীক্রজীবনদর্শনের ছায়াণাত হয়েছে। এই হিসেবেও বইটির স্বতন্ত্র একটি মূল্য রয়েছে। রবীক্রনাথের প্রেমকল্পনা, তাঁর গতিতব ও আনন্দ্রাদ, তাঁর বিশিষ্ঠ প্রকৃতিতান্ত্রিকতা, তাঁর মৃত্যুভাবনা, তাঁর প্রেয়োম্বপ্ন ও শ্রেয়োতপস্থার কথা এই বইয়ের এখানে-দেখানে ছড়িয়ে আছে। এ প্রসঙ্গে 'রুদ্ধগৃহ' ও 'প্রপ্রান্তে'

সমালোচ্য গ্রন্থথানিতে রবীন্দ্রনাথের জীবনদর্শনের ছায়াপাত হয়েছে রচনা-ছটি বিশেষভাবে উল্লেখনীয়। অক্সাৎ এক প্রিয়জনের মর্মান্তিক মৃত্যু ও ভজ্জনিত স্থতীর শোক-বেদনা একদা রবীন্দ্রনাথকে অতিশয় বিচলিত করেছিল, মহাশৃন্ততার নিতল গহবরে তিনি নিক্ষিপ্ত হয়েছিলেন।

কবিগুরুর জীবনে এই যে নিদারুণ আধ্যাত্মিক সংকট, এই সংকট তিনি উত্তীর্ণ হয়েছিলেন শ্রেরাতপস্থার জোরে, নিজের মধ্যে নিরাসক্ত পথিক-মনোভাবের ফুরণ ঘটয়ে—মানবাত্মার অনন্ত পথিষাত্রার সংগীত উচ্চারণ করে। পরিপূর্ণ জীবনের সাধনা কবিগুরুকে আসক্তিমোচনে শক্তি জুগিয়েছে, বৈরাগ্যের গেরুয়ারছে তাঁর চিত্তদেশকে অনুরঞ্জিত করেছে, তাঁর 'ব্যক্তি-আমি'কে 'বিশ্ব-আমি'র দিকে অনবরত এগিয়ে নিয়ে গেছে। এ কারণে তাঁর প্রেমান্থতব ধীরে ধীরে অনেকটা নৈর্ব্যক্তিক হয়ে উঠেছে, আসক্তির বন্ধন কাটাতে বেশি সময় তাঁর লাগেনি।

রবীজনাথের ভাবদৃষ্টিতে প্রেম জৈব সন্তার কোনো বৃভুক্ষা নয়, আত্মিক সন্তারই দিব্য একটি পিপাসা। এই পিপাসা মাত্ম্যকে কোনো বিশেষ ব্যক্তির সংকীর্ণ-সীমায় বাঁধে না, চভুপ্পার্শের বড়ো পৃথিবীর সঙ্গে তার আত্মার যোগসাধন করে। যে-প্রেম ব্যক্তিতে কেন্দ্রিত হয়ে বৃহত্তর বিশ্বকে বিশ্বত হয়,

'যে-প্রেম সমুখপানে চলিতে চালাতে নাহি জানে', আসজিবিজড়িত সেই প্রেম কবিগুরুর অভিলবিত নয়—পথের ধুলায় তিনি তার স্থাননির্দেশ করেছেন। রবীন্দ্রনাথ প্রেমকে যুক্ত করেছেন অখ্রান্ত চলার গতির সঙ্গে, পথের আনন্দের সঙ্গে—হদয়ের 'রুদ্ধগৃহে' সীমিত করে তার সমাধি রচনা করতে তিনি চাননি। তাই তো হৃদয়গুহা থেকে নিক্রান্ত হয়ে অবলীলায় 'পথপ্রান্তে' এসে দাঁড়াতে তিনি সক্ষম হলেন, অকম্পিত কঠে বলতে পারলেন: 'পৃথিবীতে যাহা আসে তাহাই যায়। এই প্রবাহেই জগতের স্বাস্থারকা হয়। কণামাত্রের যাতায়াত বন্ধ হইলে জগতের সামঞ্জস্ত ভঙ্গ হয়। জীবন যেমন আসে, জীবন তেমনি যায়। মৃত্যুও যেমন আসে মৃত্যুও তেমনি যায়। তাহাকে ধরিয়া রাখিবার চেষ্টা কর কেন? হাদয়টাকে পাষাণ করিয়া সেই পাষাণের মধ্যে তাহাকে সমাহিত করিয়া রাখ কেন? তাহা কেবল অস্বাস্থ্যের কারণ হইয়া উঠে; ছাড়িয়া দাও, তাহাকে যাইতে দাও—জীবন-

মৃত্যুর প্রবাহ রোধ করিয়ো না। হৃদয়ের ছই দারই সমান খুলিয়া রাখো। প্রবেশের দার দিয়া সকলে প্রবেশ করিবে, প্রস্থানের দার দিয়া সকলে প্রস্থান করিবে।' এতে ব্যুতে পারা যায়, রবীক্রনাথের প্রেম বৈরাগ্যেরই নামান্তর মাত্র।

আর, একারণেই, ঘর নয়—পথকেই তিনি সত্যতর বলে জেনেছেন, জীবন ও মৃত্যুর উমামহেশ্বরমূতি দেখতে পেয়েছেন, অন্তহীন পথচলার আন্তর প্রেরণার মধ্যে এক আনন্দময় সন্তার উদার প্রেমের আহ্বান শুনেছেন। মানবসন্তার মধ্যে রবীক্রনাথ এক মহাপথিককেই যেন প্রত্যক্ষ করেছেন—'আমরা তো পথিক হইয়াই জ্বিয়াছি।' কবির প্রেমের বাসা পথের ধারেই; পথ আগলায় না সে, দ্রপ্রসারিত

সন্মুখের দিকেই চলার সংকেত করে। এই প্রেমের কবির পথিক-মনোভাব ও উপমা নৌকার গুণ—'নৌকার গুণ যেমন নৌকাকে গতিবাদ বাঁধিয়া লইয়া যায়, যথার্থ প্রেম তেমনি কাহাকেও

বাধিয়া রাথিয়া দেয় না, কিন্তু বাঁধিয়া লইয়া যায়। প্রেমের বন্ধনের টানে আরসমস্ত বন্ধন ছিড়িয়া যায়, বৃহৎ প্রেমের প্রভাবে ক্ষুদ্র প্রেমের স্ত্রসকল টুটয়া যায়।
জগৎ তাই চলিতেছে, নহিলে আপনার ভারে আপনি অচল হইয়া পড়িত।'
আসল কথা হল, প্রেমে প্রাণের জাগরণ ঘটে, তথন ব্যক্তিপ্রাণ বিশ্বপ্রাণের সঙ্গে
বুক্ত হয়ে যায়। এরূপ অবস্থায় মায়ুষ বিশ্বের প্রাণলীলার মাঝধানে নিজের
প্রাণকেও লীলায়িত দেখে। সেধানে মোহ নেই, জৈব জীবনের ত্বল আসক্তি
নেই, ভোগের আবিলতা নেই,—রয়েছে অশেষ আনন্দের অবারিত মুক্তির স্থাদ।
জীবনের এই গতিতত্ব, প্রাণতত্ব, প্রেমে মুক্তির আস্থাদন, ইত্যাদির কথা
পরবর্তীকালে রচিত 'বলাকা'-'প্রবী'-'মহয়া'-'বনবাণী' প্রভৃতি কাব্যে চমৎকার
রূপায়িত হয়েছে।

রবীন্দ্রনাথের মৃত্যুদর্শনও উক্ত গতিবাদের সঙ্গে জড়িত। জীবনের প্রবহ্মাণতাকে অব্যাহত রাধার জন্মেই মৃত্যুর প্রয়োজন, মৃত্যু যদি না থাকত তা হলে জীবন জড়ত্ব লাভ করে স্থবির হয়ে পড়ত। 'মরণের কিঙ্কিণী' বাজিয়ে

জীবনের 'ছুরন্ত নিঝ'রিণী' ছুটে চলেছে, মৃত্যুস্নানেই কবির মৃত্যুভাবনাও জীবন বার বার শুচি হয়ে উঠছে। শীতের দিনের মরা নিদর্গদৃষ্টি পাতা যদি শাখা আঁকড়ে পড়ে থাকত তাহলে বসন্তের

দিনে কিশলয়ের আবিভাব হত কী করে? মৃত্যু আমাদের প্রিয়বস্তকে হরণ করে বটে, কিন্তু আবার নতুন-কিছুও আমাদের দিয়ে যায়—নতুন করে পেতে চাইলে হারাতেও হয়। জ্বংসংসারে এভাবে হরণ-পূরণের থেলা চলছে। রবীক্রনাথের গতিবাদ, প্রাণতত্ব আর মৃত্যুভাবনা একস্ত্রে এথিত, এবং এগুলিই রবীক্রদর্শনের বড়ো কথা। এ প্রসঙ্গে কবিগুরুর নিস্গৃদৃষ্টিও উল্লেখ্য। প্রকৃতি-লোকের কাছ থেকেই তিনি শিখে নিয়েছেন আসক্তিমোচনের মন্ত্র, নিস্গৃলীলারস-বিহারী নটরাজ তাঁকে দিয়েছে মুক্তির দীকা। এই নটরাজকে সংঘাধন করে কবি বলেছেন: 'নৃত্যের তালে তালে, হে নটরাজ, ঘুচাও সকল বন্ধ হে।' এ সমস্তকিছু মিলেই রবীক্রজীবনদর্শনকে সম্পূর্ণতা দান করেছে। 'বিচিত্র প্রবন্ধ' গ্রহণানির পাতায় এদের স্বাক্ষর মুজিত রয়েছে।

সাহিত্যবসিক পাঠক এ বই-এ একটি অভিনৰ স্বাদ পাবেন। আমাদের সাহিত্যে এ জাতের গ্রন্থ চোধে পড়ে কৈ ? স্বাং রবীন্দ্রনাথের হাত দিয়েও এরুপ লেখা থ্ব বেশি বেরুরনি। কবির বিচিত্র ভাবনা, ভাবস্থ মনের গীতময় প্রকাশ, গভীর অস্থভূতি, আবেগের প্রন্দর, স্ক্রমননীলতা, অপরূপ প্রকাশভিদ্ধি, বাচনকলার রম্যতা, ভাষার লিরিক মূর্ছনা, ইত্যাদি বস্ত একে চিন্তিচমৎকার করে তুলেছে। এর রসসিক্ত বচন অবলীলায় আমাদের তদম হবণ করে। আমরা অবাক হয়ে ভাবি, কাব্যসংসারের রাজপুত্র রবীন্দ্রনাথ যাছতে-ভরা এই সোনার কাঠি কোথায় পেলেন! আমাদের প্রাণ্ঠ প্রিট্রনাথ যাছতে-ভরা এই সোনার কাঠি কোথায় পেলেন! আমাদের প্রাণ্ঠ প্রিট্রনাথ বাজ্ব করে করে বিয়ে মূহুর্তে নড়ে উঠে, সৌন্দর্যের পাল্ছে বংস অল্প আনন্দে করে ক্রে ক্রে ব্রামাঞ্চিত হতে থাকে।

## 'পুনঙ্চ'-কাব্যপাঠের ভূমিকা

্রচনার সংকেতস্তর ৪ আরম্ভিক ভূমিকা—'পুনণ্ড' কাব্যে কবির নতুন কথা ও নতুন বাণীভাজি—কবির নবজাবভিত গভজ্জ—কাব্যে প্রযুক্ত গভজ্জার প্রসংজ—গভজ্জা সম্পর্কে কবির মন্তব্য— ভাবকলনার ক্ষেত্রে 'পুনণ্ড'-র অনন্ততা—বান্তব্যরস্পিপাস্থ কবির মানবীয় সহামূভূতি ও চিত্রকর্মনৈপুণ্য— কতকগুলি কবিতার লক্ষ্ণীয় বৈশিষ্টা—মানবতার সাধক কবির অপ্শৃন্ততার প্রতিবাদ—কবির বিশিষ্ট ভাবপ্রেরণাময় ক্ষেক্টী কবিতা—উপসংহার ]

'পুনশ্চ' রবীজনাথের একাত্তর-বাহাত্তর বছর বয়দে—পরিণত বার্ধক্যে রচিত কাব্য। বাংলা ১০০৯ সালের—মোটাম্টি এক বছরের—কবিতা নিয়ে 'পুনশ্চ'। একক কবিতা বা কাব্যগ্রন্থের নামকরণ যে স্বসময় কোনো পরিপূর্ণ অর্থ বহন করবে, এমন নয়। কিন্তু 'পুনশ্চ' নামটির মধ্যে আমরা রবীজ্ঞকাব্যধারার

- একটি গভীর সংকেত পাঠ করেছি। রবীক্রকাবোর একটি বৃহৎ অধ্যায় 'মছয়া'-য়
এসে শেষ হয়েছে। তারপর 'পরিশেষ' যেন কবির অভিমতে শেষের ছচার
কথা। কিন্তু কবি যেমনটি মনে করেছিলেন তা তো
প্রারম্ভিক ভূমিকা
হবার নয়। তিনি সমাপ্তির কথা ঠিক করে রাথলেও
ভৌর প্রকাশব্যাকৃল অন্তরতম কবিপুরুষ তাঁকে থামতে দেয়নি, সে নতুন পথে নতুন
ভিলিতে লেখনী চালনা করবার জন্তে কবিকে সর্বদাই প্রেরণা জুগিয়ে এসেছে।
এই স্ক্রিয় কবিসভার উদ্দেশ্যেই বছকাল পূর্বে কবি লিখেছিলেন:

আমি যাহাকিছু চাহি বলিবারে
বলিতে দিতেছ কই।…
নূতন ছন্দে অন্ধের প্রায়

ন্তন ছদেশ অন্তের প্রায় ভরা আনন্দে ছুটে চলে যায়, ন্তন রাগিণী বেলে ওঠে তায়

ন্তন বেদনাভরে।

স্তরাং 'পরিশেষে'ও শেষ হল না। কবি আরম্ভ করলেন 'পুনশ্চ'—বেমন চিঠির শেষে পুনশ্চ দিয়ে নতুন কথা বলতে হয়। 'পুনশ্চ'-তে সেই নতুন কথা আছে, আর আছে নতুন ভদিতে কথা বলা—বে-ভদি পূর্বে কবি

'প্নত' কাব্য কবিব নতুন কথা ও নতুন বাণীভলি প্রকাশ শিল্পীর কাছে তথনো অজাত ছিল। এখন হতে

ক্ৰিতার বাহন হল গভজ্ন। এরপর বৃহদিন পর্যন্ত কেবল গভজ্নকেই ক্ৰি ক্ৰিতার উত্তম বাহনরপে বরণ ক্রেছেন, শেষের দিকে মিলযুক্ত ক্ৰিতায় প্রত্যাবর্তন ক্রেলেও গভজ্নকে ক্ৰি অর্হেলা ক্রেন্নি। অভিনেও একে খীকৃতি দান ক্রেছেন।

'ন্তন কাল' কবিতায় কবি তার এই কাব্যের উপকরণ ও রীতির নতুনত্ব সম্পর্কে ম্পষ্টভাবেই নির্দেশ দিয়েছেন:

> তাই ফিরে আসতে হল আর একবার। দিনের শেষে নতুন পালা আবার করেছি গুরু তোমারি মুখ চেয়ে,

ভाলোবাসার দোহাই মেনে।

কবি বলতে চান যে, বছদিন পূর্বে একদা যে-বাণীর সংল নিয়ে তিনি বার হয়েছিলেন তাতে সমকালীন সকলকে তিনি তৃপ্তি দিয়েছেন। পথ চলতে চলতে পরিশেষে দেখলেন, কথন পুরাতন কাল শেষ হয়ে নতুন আরম্ভ হয়েছে। একে অবহেলা করার সাধ্য তাঁর নেই, তাই নতুন ভদিতে নতুন কথা আরম্ভ করেছেন একালের দাবী মিটাতে। একালের বাণীর অলংকারে কবি তাঁর নিজবাণীকে সাজিয়ে প্রকাশ করলেন। ত্একমাস আগে লেখা 'গরিশেষ' কাব্যগ্রন্থের অন্তর্ভুক্ত 'আগন্তক' কবিতাটিতেও কবির এই একই মনোভাব প্রকাশিত হয়েছে।

বস্তত 'পরিশেব' কাব্যগ্রন্থের অন্তর্গত 'আগন্তক', 'সাধী', 'জরতী' প্রভৃতি করেকটি কবিতার মধ্যে কবির গভচ্ছনে কবিতা রচনার প্রথম প্রয়াস দেখা যায়। কবির নবক্রবর্তিত এই প্রয়াসই 'পুনশ্চ'-তে স্থায়ী রূপ লাভ করেছে। গভহন 'নাটক'-নামক কবিতায় কবি তাঁর এই নব-অবল্যতি রীতি সহজে ব্যাধ্যা করেছেন, দেখতে পাই:

পথ হল সমূত্র,
সাহিত্যের আদিবৃংগের স্টে।
তার বৈচিত্র্য ছন্দতরক্ষে,
কলকলোলে।

গ্রন্থ এল খনেক পরে। বীধা-ছন্দের বাইরে জনাল আসর। হুনী কুনী ভালোমন্দ তার আভিনায় এল ঠেলাঠেলি ক'রে।

> বাইরে থেকে এ ভাসিরে দের না স্রোতের বেগে, অরুরে জাগাতে হয় ছন্দ শুরু সমু নানা ভঙ্গিতে।

রবীজনাথ অন্তর কৰিতার এবং বহু গছপ্রবন্ধে গছকবিতা সম্পর্কে তাঁর মনোভাব জ্ঞাপন করেছেন। বাংলা কৰিতার কৰিগুরুপ্রদর্শিত এই নতুন আদিক তথন অনেক বিশ্বর, অনেক জ্ঞ্জাপা ও সমালোচনার আবির্ভাব ঘটিয়েছিল। আজ রবীজ্ঞান্তর যুগে এ-ই বাংলা কবিতার অন্ততম বাংল হয়েছে। মার্কিন কবি Walt Whitman ইংরাজি Prose Verse-এর অন্ততম প্রধান লেখক এবং প্রপ্রদর্শকও বটেন। ইনি রবীজনাথের বৃদ্ধ সমসাময়িক। মনে হয়, রবীজনাথ মোটামুটি এর

নিকট হতেই গল্পকবিতা-রচনার প্রেরণা লাভ করেছিলেন এবং এক্ষেত্রে অরা-সাসেই আশ্চর্যরকমের সাফল্য দেখিয়ে গেছেন। বাংলা ভাষার যাবতীয় রূপ ও ভঙ্গি যার করতলগত তিনি যে সার্থক গল্পজন্মের প্রষ্টা হবেন এতে বৈচিত্র্য কী?

ইংরাজি গছছেনের ভিত্তি হল 'rhythm'। 'Rhythm' শবের বাংলা প্রতিশন্ধ না থাকায় এবং 'ছল' শব্দি বিশেষ রূপকরের ওপর নির্ভরণীল 'metre' শব্দের প্রতিশন্তরূপে ব্যবহৃত হওয়ায়, আমরা স্থবিধার জভে 'rhythm'-কে ভারছেল এবং 'metre'-কে রূপছেল নামে অভিহিত করছি। ভারছেন্দের ওপর এতকাল রূপছেন্দের পূর্ণ অধিকার ছিল। অপচ একথা সত্য যে, চিত্ত বর্থন

কাব্যে প্ৰযুক্ত গভহলের প্ৰসংজ ভাবোদেল হয়ে ওঠে তথন সহজেই য়ে-ছন্দোময় বাক্য নির্গত হয় তা-ই সমত কবিতার প্রাণ। তারণয় তাকে একটি প্যাটার্ণ-অনুষায়ী যতি ও পর্বের ছারা বিভক্ত

চরণে বিরুপ্ত করে ও মিলযুক্ত করে প্রকাশ করলে বাইরের দিক হতে সৌন্দর্যস্থ হয় বটে, কিন্তু কোনো কোনো হলে কবিতার ভাবসপ্রের যে হানি না ঘটে এমন নয়। অগচ বিশেষ লগকল হতে মুক্ত হয়ে গছাজন সহজেই মনোভাবের স্বাধীন বাহক হতে পারে। বাংলা গল্পের বাক্যে স্বাধীন যতিবিভাগ আছে। ওই ষ্ঠি কেবল বাকাগত অর্থের অধীন। বাগুবিভাগে যথন ভাবের বঙ, এগে লাগে তখন এই যতি আগনা হতেই একটি সমল্লস আকার লাভ করতে চায়, বলতে পারি ভাবজ্ঞाনর স্ত হারছে। এইরূপে উরত বাংলা গল্পের অনেক অংশ কাব্যব্যী, তাতে ভারজন্দের অর্ণ গাকে। অন্ত্যান্ত্রাস বা মিল দিছে, সমাক্ষর চরণে ও সমন্ত্রণের যতিতে বিভক্ত করে প্রার, ত্রিপদী প্রভৃতি অসংখ্য রীতির বাংলা ছন্দোরণ প্রচলিত। মুধুদদ্দ সর্বপ্রথম পরারের চরপ্রন্ধনরীতি হতে কাব্যকে মুক্ত করতে চেয়েছিলেন। তিনি চরণের শেষের ছেদ বা ভাবসমাধির অবশ্ব-করণীয়তা মানলেন না এবং সেই দল্পে অস্তাহিপ্রাস্থ তুলে দিলেন। এতে ছলের বন্ধন হতে কবিতা কতকটা মুক্ত হল বটে, কিন্তু সম্পূর্ণ আধীন হল না। কারণ, চতুর্দশ অক্ষরে চরণসমাপ্তি এবং প্রতি চরণে অইমাক্ষর ও চতুর্দশ অক্ষরের পর যতির নিরম-যা পরারের ভিত্তি তা থেকেই গেল। একমাত্র গছছেলেই এ বিষয়ে সম্পূর্ণ থাধীনতা দেখা গিয়েছে। গছছেন্দই বাংলায় স্তাকার মুক্তবন্ধ ছন্দ। এখানে যতিপাত ও চরণবিক্তাস সম্পূর্ণভাবে কবির অন্তরের ভাবরসের অধীন।

কিন্ত রবীন্দ্রনাথ গল্পছন্দ-প্রবর্তনের প্রথমাবস্থায় এই মুক্তির সম্পূর্ণ সন্থাবহার করতে পারেননি। 'পরিশেষ' কাব্যের 'আগন্তক', 'সাধী', 'জরতী' প্রভৃতি ক্রিতায় করি পরারের আট ও ছরমাত্রার পর যতিপতনই অহসরণ করেছেন,

আটি ওছর মাত্রার বিভক্ত পর্বের রূপকরে মিলহীন পরার লিখেছেন। কিন্তু অতি শীঘ্রই যে কবি গল্পকবিতার স্বাধীনতার রূপটি উপলব্ধি করেছেন তার প্রমাণ 'পুনশ্চ'। গল্পছন্দে যতিপতন নির্দিষ্ট কোনো প্যাটার্ণ বা রূপকরের ওপর নির্ভরশীল

নয়। বাক্যের ভাবের ওপরই যতিবিভাগ নির্ভর করে গছছল সম্পর্কে কবির এবং সম ও বিষম মাত্রার ৪, ৫, ৬, ৭,৮,১০, এমন কি, ১১,১২,১২ মাত্রার পর্বও পরস্পর সংলগ্ন থাকে; আরু,

এগুলিকে নিয়ন্ত্রিত করে বাক্যের অন্তর্গত ভাবছেন। ভাবছেন এখানে হার্মনির কাজ করে। রবীন্দ্রনাথ তাঁর নব-উদ্ভাবিত গগছেন সম্পর্কে একটি চিঠিতে সরস মন্তব্য করেছেনঃ "সপ্তপদীর বা চতুর্দশপদীর পদক্ষেপটা প্রতিদিন মানায় না। তাই বলে প্রাত্যহিক পদক্ষেপটা অহানে পড়ে বিপদ্জনক হবে এমন আশহাকরিনে। তাবেশংসারটা প্রতিদিনের অথচ সেই প্রতিদিনকেই লক্ষ্মন্ত্রী চিরন্তন করে তুলছে, যাকে চিরন্তনের পরিচয় দেবার জন্তে বিশেষ বৈঠকখানায় অলংকত আয়োজন করতে হয় না তাকে কাব্যন্ত্রীতেই গণ্য করি। অথচ চেহারায় সেগছের মতো হতে পারে। তার মধ্যে বেমুর আছে, প্রতিবাদ আছে, নানাপ্রকার বিমিশ্রতা আছে, সেইজন্তেই চারিত্র্যশক্তি আছে। তারন মেয়ে দেখা যায়, যার সহজ চলনের মধ্যেই বিনাছন্দের ছন্দ আছে। কবিরা সেই অনায়াসের চলন দেখেই নানা উপমা খুঁজে বেড়ায়। সে-মেয়ের চলনটাই কাব্য, তাতে নাচের তাল নাই-বা লাগল, তার সঙ্গে মৃদঙ্গের বোল দিতে গেলে বিপত্তি ঘটবে। তাই গেল আমার 'পুনশ্চ' কাব্যগ্রন্থের কৈফিয়ত।" কবি অন্তন্ত ছন্দ সম্পর্কে আলোচনায় বলছেন:

"ছদ্দটাই যে ঐকান্তিকভাবে কাব্য তা নয়। কাব্যের মূল কথাটা আছে রসে, ছন্দটা এই রসের পরিচয় দেয়। আজ গল্পকাব্যের উপরে প্রমাণের ভার পড়েছে যে, গল্পেও কাব্যের সঞ্চরণ অসাধ্য নয়। অশ্বারোহী সৈল্পও সৈল্প, আবার পদাতিক সৈল্পও সৈল্প—কোন্থানে তাদের মূলগত মিল ? যেথানে লড়াই করে জেতাই তাদের উভয়ের সাধনার লক্ষ্য। কাব্যের লক্ষ্য হৃদয় জয় করা—পত্রের ঘোড়ায় চড়েই হোক, আর গল্পে পা চালিয়েই হোক। সেই উদ্দেশ্যসিদ্ধির সক্ষমতার দারাই তাকে বিচার করতে হবে। হার হলেই হার, তা সে ঘোড়ায় চড়েই হোক, আর পায়ে হেঁটেই হোক। তালই হোক, পল্পই হোক, বঙ্গর চন্দটা আন্তনিহিত। সেই নিগৃচ ছন্দটিকে পীড়ন করলেই কাব্যকে আহত করা হয়। প্লছন্দবোধের চর্চা বাধানিয়মের পথে চলতে পারে। কিন্তু গদ্যছন্দের পরিমাণ-

বোধ মনের মধ্যে যদি সহজে না থাকে তবে অলংকারশান্তের সাহায়ে এর তুর্গমতা পার হওয়া যায় না। অথচ অনেকেই মনে রাখেন না যে, যেহেতু গদ্য সহজ, দেই কারণেই গদ্যছল সহজ নয়। তথা উঠতে পারে, গদ্যকার্য কী? আমি বলব, কীও কেমন জানি না; জানি যে, এর কার্যরম এমন একটা জিনিস্যা যুক্তি দিয়ে প্রমাণ করবার নয়। যা আমাকে বচনাতীতের আস্থাদ দেয় তা গদ্য বা পদ্য-ক্ষেপই আস্ক্রক, তাকে কার্য বলে গ্রহণ করতে পরাগ্রুধ হব না।"

দেখা যায়, রবীক্রনাথ 'পুনশ্চ' কাব্যগ্রন্থের বৈশিষ্ট্য সম্পর্কে বলতে গিয়ে বইখানির গদ্যছলের ওপরেই জোর দিয়েছেন বেশি। কিন্তু 'পুনশ্চর' অপরাপর বিষয়েও অনক্ততা বর্তমান। তা হল, [১] বাস্তবনির্ভর রসের প্রাধান্ত, [২] মানবীয়তা, [৩] চিত্র ও কাহিনীর অপূর্ব মিশ্রণ। এই বৈশিষ্ট্যগুলি ছাড়া কবির পূর্বতন নিস্গপ্রীতি, রোম্যান্টিক অমুভূতির পরিচয়ও 'পুনশ্চ' কাব্যে নানাস্থানে রয়েছে। কিন্তু লক্ষ্য করবাব বিষয় এই যে. ওই বস্তুগুলো

ভাবকল্পনার ক্ষেত্রে বর্ণনার সংখ্য ও চিত্রধ

বর্ণনার সংযম ও চিত্রধর্ম হতে বিচ্যুত হয়নি। কাব্যের প্রথম দিকে কয়েকটি কবিতা রয়েছে যেগুলিতে কবির

নিসর্গপ্রীতি ও রোম্যান্টিক শ্বতির জগতে বিচরণের চিন্থ পরিক্ষৃট। এগুলিতে আবার কল্পনার মায়াঞ্জনস্পর্শ যেমন স্বল্পমাত্র লেগেছে, তেমনি রয়েছে চিত্রাঙ্কন-নৈপুণ্যের বিশেষ পরিচয়। নিসর্গের প্রিয় চিত্রগুলি কবি একের পর এক উন্মোচিত করে চলেছেন, কোনো বর্ণসম্পাতের দ্বারা তাকে কৃত্রিম করে তুলেননি, অথবা বিশেষ কোনো কাল্পনিক উপলব্ধির দ্বারা কবিতাগুলিকে কবিমানসের নিগৃত্ ব্যাখ্যান্ধপে উপস্থাপিত করেননি। কোথাও পদ্মাতীরের সজীব শ্যামলিমা, কোথাও কোপাই-নদীর শীর্ণ পাণ্ডুরতা, কোথাও বীরভূমির রাঙামাটির গৈরিক সমারোহ কবির চিত্তে আসক্তিবিরহিত নিস্বর্গরসাত্ত্তির সঞ্চার করেছে। এরই সঙ্গে উপসংহারের দিকে কবির আত্মকথায় রোম্যান্টিক ভাবুকতার পরিচয়ও বিশ্বস্ত হয়েছে। কবির একালের নিস্বর্গপ্রীতি কতকটা 'ছিন্নপত্র' ও 'চৈতালি'র নিস্বর্গতার সমধর্মী—'সোনারতরী'-'চিত্রা'র কবিমানসের স্বন্ত্রসঞ্জরণ, অথবা সৌন্মর্ব-উপলব্ধির তত্ত্ব এখানে তাঁকে কবিতা-রচনায় প্রেরণা দেয়নি। 'কোপাই' কবিতার শেষাংশ উদ্ধার করে কবির চিত্রধর্মী বান্তব দৃষ্টি ও নিরাসক্ত নিস্বর্ণ-উপভোগের দৃষ্টান্ত দেওয়া যেতে পারেঃ

তার ভাঙা তালে হেঁটে চলে যাবে ধহক-হাতে সাঁওতাল ছেলে; পার হয়ে যাবে গোরুর গাড়ি আঁটি আঁটি খড় বোঝাই করে; হাটে যাবে কুমোর
বাঁকে করে হাঁড়ি নিয়ে;
পিছন পিছন যাবে গাঁয়ের কুকুরটা,
আর মাসিক তিনটাকা মাইনের গুরু
হেঁড়া ছাতি মাথায়।

গদ্যচ্ছন শুধু গদ্যকেই কবিতার রাজ্যে অধিকার দেয়নি, সেই সঙ্গে সাধারণ কথোপকথনের তুচ্ছ ভাষাকেও। 'বাসা' কবিতায় ময়ুরাক্ষীতীরে কাল্পনিক বাসা বাঁধার অথ কবি দেখেছেন। কবিতাটির শেষে কবির পূর্বেকার রোম্যান্টিক নিস্পপ্রীতি স্পষ্ট, যদিও ভাষা আর প্রকাশরীতিতে আধুনিকতার ছাপ রয়েছেঃ

> আমার মন বসবে না আর কোণাও, সবকিছু থেকে ছুটি নিয়ে চলে যেতে চায় উদাস প্রাণ ময়্রাফী-নদীর ধারে।

'পুকুরধারে' কবিতাটি পড়তে পড়তে 'চৈতালি' ও 'ক্ষণিকা' কাব্য আমাদের মনে পড়ে যায়। কবিতাটির শেষে 'ক্ষণিকা' কাব্যের 'কল্যাণী'র ছবি ফুটে উঠেছে, পল্লীর নিস্গটিত্র মায়াময়ী নারীর রূপ-পরিগ্রহ করেছে:

সে আঙিনাতে আসন বিছিয়ে দেয়,
সে আঁচল দিয়ে ধুলো দেয় মুছিয়ে;
সে আমকাঁঠালের ছায়ায় ছায়ায় জল তুলে আনে,
তথন দোয়েল ডাকে শজনের ডালে,
ফিঙে লেজ ছলিয়ে বেড়ায় থেজুরের ঝোপে।

রোম্যান্টিক কবিচিত্তের স্বভাবই এই যে, তা পুরাতন স্মৃতির রাজ্যে পরিভ্রমণ করায়। এইরূপ স্মৃতিবিস্মৃতি নিয়ে লেখা কাজভোলানো স্করের কবিতা তুএকটিও এই পর্যায়ের। 'স্থানর' কবিতায় এরূপ রসাবেশের পরিচয় পাচ্ছি। 'ছায়ায় আলোয় গাঁপা অবকাশের নেশায় মহুর আয়াঢ়ের দিন' কবির মনে অনির্বচনীয় রোম্যান্টিক স্থরের স্পর্শ এনে দিয়েছে, কবি গুনছেন:

এ আকাশবীণায় গোড়-সারঙের আলাপ, সে-আলাপ আসছে সর্বকালের নেপ্থ্য হতে।

'পুন\*চ'-র দিতীয় শ্রেণীর কবিতা চতুজ্পার্শ্বের পরিচিত সংসারের মাত্র্যকে নিয়ে। অবহেলিত মাত্র্য, তুচ্ছ মাত্র্য অথবা ঘটনাচক্রে বিড়ম্বিত মাত্র্যের কাহিনী এই শ্রেণীর কবিতার বিষয়। কল্লিত কাহিনী, তার সঙ্গে স্থানে স্থানে চিত্রের যোজনা রয়েছে। আর, উপসংহারে প্রকাশ পেয়েছে ঘটনার চমকে উচ্ছেলিত করুণ রস—যেমন, শেষ চিঠি, ক্যামেলিয়া, সাধারণ মেয়ে, একজন লোক,

বাস্তবরদপিপাস্থ কবির মানবীয় দহান্তভূতি ও চিত্রকর্মনৈপুণ্য বাঁশি প্রভৃতি। করেকটিতে রবীন্দ্রনাথের মানবীর সহাত্মভূতি শিশুর অন্তর পর্যন্ত ব্যাপ্ত হয়ে গিরেছে। শিক্ষকশ্রেষ্ঠ রবীন্দ্রনাথের শিশুর প্রতি সহম্মিতার করেকটি চিত্র রয়েছে ছোটগল্লগুলিতে,—'পুনশ্চ'তে

কাব্যাকারে তারই পুনরাবৃত্তি দেখছি। 'ছেলেটা' ও 'অপরাধী' এই শ্রেণীর। রবীজনাথের ছোটগল্লগুলিতে ঘটনা ও বৃদ্ধির বিশায়কে অতিক্রম করে প্রায়শ হুদয়ভাবই প্রধান স্থান গ্রহণ করেছে। তবু 'পুনশ্চ'-র কাহিনীর আধারে লেখা কবিতাগুলো ছোটগল্লের কাব্যরূপ নয়। এদের লিরিক আবেদন আরো স্পষ্ট, আরো গভীরতর। কাহিনীকে মাত্র অবলম্বন করে, চরিত্রের পরিচয় ঘটনা অপেক্ষা विविध्य अभव निर्धवनीन द्वार्थ, वाञ्चनाय अकृषि ভारवाद्यन भविभारमञ्जलिक कवि আমাদের নিয়ে গিয়েছেন। সংক্ষিপ্ত পরিসরের মধ্যে হলেও, ছোটগল্পে ঘটনা ও অঘটনের বিশেষ স্থান আছে। কাহিনী-অবলম্বনে রচিত এই কবিতাগুলিতে घर्षेना অপেका চরিত্রের অভ্যন্তরভাগেই কবি আমাদের আকর্ষণ করেছেন। 'অপরাধী' ঠিক কাহিনীনির্ভর নয়, চরিত্রবিশ্লেষণমূলক। শিক্ষক রবীক্রনাথের শিশুমনন্তব্ সম্পর্কে অভিজ্ঞতা এর ভিত্তি। ভালোমন্দের অতীত যে মারুষ, বাইরের ব্যবহারের দিক হতে তার ষণার্থ পরিচয় পাওয়া যায় না—এই ব্যাপক মানবীয়তাও কবিতাটির মধ্যে সক্রিয়। 'আমি ওকে দেখি কাছের থেকে, মানুষ বলে, ভালোমন পেরিয়ে'—এই সহজ সতাদৃষ্টি এই শ্রেণীর সমস্ত কবিতাগুলির মূলে রয়েছে। 'ছেলেটা'-য় কবির এই সহাত্তভূতি আরো প্রথর। 'সহযাত্রী' কবিতায় বেথাপ্লা অসংগত প্রকৃতির মানুষের ওপর কবির সহাত্তৃতি। এরূপ ব্যক্তি যে অন্তরালে নাম-করা মানবদরদী হতে পারেন, তার আভাস দিয়ে कविजाि मगाश्च करत्राह्म कवि। मान त्रांथर इरत, त्रवीखनाथ हिज्ञिंशित्त्र यानानित्यं करत्रिहालन। वाहरत्र विमन् एयं मर्पा অন্তরের মানুষ্টিকে কবি ও চিত্রকর রেখা ও রঙের সামঞ্জন্তের হতে চেয়েছেন। ফলত, এই শ্রেণীর কবিতাগুলিতেও সেই চিত্রকর্মনৈপুণ্য कृटि উঠেছে।

'ক্যামেলিয়া' বহুল পরিমাণে ঘটনানির্ভর, বর্ণনায় অকারণ বিস্ময় স্পষ্ট করার প্রয়াস কোথাও নেই। কবিতার শেষে ছোটগল্পের মতো ঘটনার চমক, আবার কাব্যরসেরও ইদিতময়তা। 'ছেঁড়া কাগজের ঝুড়ি' করুণরসাত্মক কাহিনীর আধারে রচিত কাব্য, লে ছোটগল্লই, সংক্ষিপ্ত ও সংযত বর্ণনায় কিন্তু যথার্থ কবিতা। 'শেষ চিঠি' বোধ হয় এই শ্রেণীর শ্রেষ্ঠ একটি রচনা। এতে কাব্যরসের আয়োজনই প্রচুর, কাহিনী কাব্যকে তার স্থান ছেড়ে দিয়েছে। ঘটনা-কয়েকটিও

কতকগুলি কবিতার
লক্ষণীয় বৈশিষ্ট্য
অধিবেসীম করুণ কাব্যরসকে "ফুর্তি দেওয়ার জন্মেই
যেন সৃষ্ট হয়েছে। 'বাঁশি' কবিতায় কবি সদাগরের
অফিসের কনিষ্ঠ কেরাণীর মনের অন্তরতম কোণে

আমাদের প্রবেশ করিয়ে দিয়েছেন। 'চিত্রা', 'চৈতালি' রচনার কালে কবির বাস্তব মানবপ্রীতির এইরূপ সহজ পরিচয় কোনো কোনো স্থানে আমরা দেখেছি। 'পুনশ্চ' কাব্যে এই সহজ মানবীয়তার উদ্বোধন দেখে এবং কবির শেষের রচনাগুলিতে এর ব্যাপ্তি লক্ষ্য করে আমরা রবীক্রকাব্যের একটি প্রধান ধারা সম্পর্কে অবহিত হতে পারি। 'বাঁশি' কবিতার সঙ্গে 'চিত্রা' কাব্যের 'প্রেমের অভিষেক' কবিতাটি মিলিয়ে পাঠ করলে ভালো হয়। এইখানে কবি কেরাণী-জীবনের ভূমিকা করে সাধারণভাবে মানবপ্রেমের মহিমা বর্ণনা করেছেন। একটি বাস্তব চিত্র উপস্থাপিত করে ভূছের মধ্যেও চিরস্তন ও অসাধারণকে দেখবার প্রয়াস করেছেন। কবিতাটির শেষের :

হঠাৎ খবর পাই মনে আকবর বাদশার সঙ্গে হরিপদ কেরাণীর কোনো ভেদ নেই।

প্রভৃতি পঙ্ক্তির সঙ্গে 'চিত্রা'র ঃ

সেণা আমি জ্যোতিয়ান্
অক্ষয় যৌবনময় দেবতা-সমান,
সেণা মোর লাবণ্যের নাহি পরিসীমা,
সেণা মোরে অপিয়াছে আপন মহিমা
নিখিল প্রণয়ী; সেণা মোর সভাসদ্
রবিচক্রতারা, পরি নব পরিচ্ছদ
শুনায় আমারে তারা নব নব গান
নব-অর্থভরা।

ইত্যাদি চরণের ভাবগত ঐক্য তুলনার যোগ্য, যদিও বান্তব-পারবেশের মাঝখানে স্থাপিত হরিপদকেরাণীর সঙ্গেই আমাদের আত্মীয়তা বেশি অহুভূত হয়।

পুন্দ'র-তৃতীয় পর্যায়ের কবিতাগুলি কবিছদয়ের বিশেষ একটি ভাবপ্রেরণা হতে সঞ্জাত। উপরিলিখিত মানবীয়তারই বিশেষ গভীর পরিচয় অস্পৃশুতার প্রতিবাদরূপে কয়েকটি পুরাতন কাহিনীকে অবলম্বন করে প্রকাশিত হয়েছে।

মানবতার দাধক কবির অস্পৃ্খতার প্রতিবাদ অস্থাতা-নিবারণ-কল্পে গান্ধীজীর হরিজন-আন্দোলন এসকল কবিতার বহিঃপ্রেরণা। কবিতাগুলির মধ্যে যেমন কাহিনীর আকর্ষণ রয়েছে, তেমনি রয়েছে

চিত্রসৌন্দর্য, আর পরিশেষে পীড়িত মানবের মুক্তির কথা—কারণ্য ও প্রশান্তিতে পূর্ণ। মন্দিরের মধ্যে ত্বার্থমগ্ন পূজারীর পূজা মানবপ্রেমিক রবীন্দ্রনাথের আধ্যাত্মিক উপলব্ধির বিরুদ্ধ বস্তুঃ

ভজন পূজন সাধন আরাধনা
সমস্ত থাক পড়ে।
অন্ধকারে লুকিয়ে আপন মনে
কাহারে তুই পূজিস সলোপনে,
নয়ন মেলে দেখ দেখি তুই চেয়ে
দেবতা নাই ঘরে।

এই হল রবীন্দ্রনাথের চিরন্তন ধর্মোপলব্ধি। যেথানে অধম দীন মান্ত্যের বাস সেখানেই দেবতা রয়েছেন, এটা তাঁর 'গীতাঞ্জলি'-রচনাকালের উপলব্ধি। স্ক্তরাং পূর্ব হতেই রবীন্দ্রনাথ অস্পৃখতার ঘোরতর বিরোধী। 'অচলায়তন' নাটকে কবি পূর্বেই কুসংস্কারকে তীব্রতম আঘাত দিয়ে পরাভূত করেছেন। এখানে পুন্রবার রবীন্দ্রনাথের সেই পূর্বতন ধারণার প্রকাশ ঘটেছে—আরো স্পষ্টভাবে, কাহিনীর আকর্ষণের মাধ্যমে। এ সম্পর্কে প্রথম কবিতা 'গুচি' রামানন্দের কাহিনী নিয়ে। রামানন্দ ও শিশ্য কবীরের মিলন ও মানবতার জয়ে কবিতাটি সমাপ্ত। দ্বিতীয় কবিতা 'রঙরেজিনী'তেও অস্পৃশ্যতার পরাজয় দেখানো হয়েছে। 'মুক্তি' কবিতাটির সঙ্গে 'এবার ফিরাও মোরে' বা 'মালিনী' নাটিকার অন্তর্লীন ভাববস্ত তুলনীয়। স্বার্থমগ্ন অবরুদ্ধ জীবন দীন। অহংকার ও আভিজাত্যের বেষ্টন হতে মুক্তির নামই মুক্তি। 'প্রেমের সোনা', 'লান সমাপন' কবিতাও একই ভাবের। এগুলোর মধ্যে 'প্রথম পূজা' কবিতাটি কিছু বৈশিষ্ট্যের দাবী করতে পারে। এতে ছোট-গল্পের মতোই কাহিনীর কিছু প্রাধান্ত রয়েছে, আর স্থানে স্থানে বর্ণনার মধ্য দিয়ে চিত্রগত সৌন্দর্য ফুটে উঠেছে। ঘটনার দিক হতে ট্রাজেডি, ভাবের দিক হতে শান্তরস এই কবিতার ফলশ্রুতি। এই কবিতাটিতেই প্রথম অতিদীর্ঘ চরণবিন্তাসের পরিচয় পাওয়া গেল।

পুনশ্চ'-র কবিতাগুলির শেষ বিভাগটি হল বিশিষ্ট ভাবপ্রেরণাময় ও সাংকেতিকতাধর্মী কয়েকটি কবিতা। যেমন—'চিরন্ধপের বাণী', 'শিশুতীর্থ' ও 'শাপমোচন'। 'চিরন্ধপের বাণী' কবিতাটি 'রূপবাণী' বাক্চিত্রের বারোদ্ঘাটন উপলক্ষ্যে রচিত হয়। এতে দেহমুক্ত শুদ্ধ রূপ এবং দেহমুক্ত শুদ্ধ রিবি বিশিষ্ট ভাবপ্রেরণাময় কয়েকটি কবিতা কবিতাটির মূলে রয়েছে সৌন্দর্যচেতনা সম্পর্কে কবির বিশুদ্ধতার ধারণা। 'শিশুতীর্থ' কবিতাটি পূর্বেকার লেখা 'The Child'-নামক তাঁর ইংরেজি রচনার ভাববিস্থার। যীশুধি স্টকে আদর্শস্বরূপ গ্রহণ করে শিশুজ্যের মহিমার দিকটি এতে কীর্তিত হয়েছে। আসলে পশুশক্তির ওপর চিরন্তন মানবসত্য—মানুষের ধর্মের জয়ঘোষণা এই কবিতাটির মর্মনূলে। নিত্যকালের মানবপ্রেমিক শিশুরূপে জন্মগ্রহণ করল মানবীমাতার ক্রোড়ে। কবিতাটিতে যাত্রী মানুষের যাত্রাপথের অপূর্ব সাংকেতিকতাময় বর্ণনা দেওয়া হয়েছে:

যাত্রীরা চারিদিক থেকে বেরিয়ে পড়ল
সমুদ্র পেরিয়ে, পর্বত ডিঙিয়ে, পথহীন প্রান্তর উত্তীর্ণ হয়ে—
এল নীলনদীর দেশ থেকে,
প্রাকাররক্ষিত নগরের সিংহ্বার দিয়ে,
লতাজালজটিল অরণ্যে পথ কেটে।
কেউ আসে পায়ে হেঁটে, কেউ উটে, কেড ঘোড়ায়, কেউ হাতিতে,
কেউ রথে, চীনাংশুকের পাতাকা উড়িয়ে।
নানা ধর্মের প্জারি চলল ধূপ জালিয়ে, মত্র পড়ে।
রাজা চলল; অরুচরদের বর্শাফলক রৌদ্রে দীপামান,
ভেরী বাজে গুরু গুরু মেঘমল্রে।
ভিক্ষু আসে ছিয় কহা পরে,
আর রাজ-অমাত্যের দল অর্ণলাঞ্ছনখচিত উজ্জল বেশে।
জ্ঞানগরিমা ও বয়সের ভারে মহুর অধ্যাপককে ঠেলে দিয়ে চলে
চটুলগতি বিভার্থী যুবক।

মেয়েরা চলেছে কলহাস্তে—কত মাতা, কুমারী, কত বধূ—
থালায় তাদের খেতচন্দন, ঝারিতে গন্ধদলিল।
বেখাও চলেছে সেই সঙ্গে—তীক্ষ তাদের কণ্ঠস্বর,
অতি প্রকট তাদের প্রসাধন।

চলেছে পঙ্গু, থঞ্জ, অন্ধ আতুর,
আর সাধুবেশী ধর্মব্যবসায়ী
দেবতাকে হাটে হাটে বিক্রয় করা যাদের জীবিকা।
সার্থকতা!
স্পষ্ট করে কিছু বলে না—কেবল নিজের লোভকে
মহৎ নাম ও বৃহৎ মূল্য দিয়ে ওই শব্দটার ব্যাখ্যা করে,
আর শান্তিশক্ষাহীন অনন্ত স্থযোগ ও আপন মলিন
ক্লির দেহমাংসের অক্লান্ত লোলুপতা দিয়ে কল্পবর্গ রচনা করে।

রচনাটির বৈশিষ্ট্য এই যে, এটি নৃত্য ও মৃকাভিনয়ের পটভূমিকা-হিসেবে রচিত হয়েছিল। এর কথিকা-অংশ আবৃত্ত হবে এবং সেই সঙ্গে মাঝে মাঝে গানের সঙ্গে মৃকাভিনয় চলতে থাকবে, এ-ই ছিল এই রচনার উদ্দেশ্য। 'শাপ-মোচন'ও এইরূপ একটি নৃত্যাভিনয়যোগ্য কথিকা। পূর্বেকার 'রাজা' নাটকের বিষয়বস্ত 'শাপমোচন' কথিকার ভিত্তি। আন্তর রপের কাছে বাহ্য়পের পরাজয় সাংকেতিকতার মাধ্যমে প্রকাশ করাই ছিল কবির উদ্দেশ্য। এই রচনাটি সম্পর্কে রবীক্রজীবনীকার প্রভাতকুমার বলছেন: "রবীক্রনাথ যেমন সংগীতকে ওস্তাদ-বৈয়াকরণের হাত হইতে মৃক্তি দিয়া রসজ্ঞের কাছে আনিয়াছেন, তেমনি নৃত্যকেও করিবার চেষ্টা করিতেছেন। 'শাপমোচন' ইহার প্রথম চেষ্টা। একটি আখ্যায়িকাকে লইয়া তাহাকে নৃত্যে-গীতে ভরিয়া তোলা যায় কিনা, কবি তাহারই পরীক্ষা করিতেছেন। নাট্যে কথাবার্তা নাই, অভিনয় মৃক, কেবল গানে ও ভঙ্গিতে ভাবের প্রকাশ হইতেছে।" নবতর পরীক্ষানিরীক্ষায় হস্তক্ষেপে কবিগুরুর ক্লান্তি ছিল না।

দেখা গেল, 'পুনশ্চ' কাব্যে বিষয়বস্ত ও ভাব অপেক্ষা ভদির নতুনত্বই যেন
সমধিক। যে-মহাকবি যৌবনে ও প্রৌচ্বয়সে কাব্যে অজ্ঞ রীতির ও
ছেলোভদির প্রবর্তন করেছেন, তিনি বার্ধক্যে নতুন
উপনংহার
করে চিত্রকলায় হাত দিলেন, এবং কাহিনীর অবলম্বনে
ও গছরীতির প্রবর্তনে কীরূপ সার্থকতা অর্জন করলেন তা বিশ্বয়ের বিষয়।
'পুনশ্চ' বইখানি এই বিশ্বয়ের সাক্ষ্য দিচ্ছে এবং রবীন্দ্রনাথের উত্তরকাব্যের
ভূমিকার্মপে বিরাজ করছে।

### 'বলাকা'-কাব্যপাঠেৱ ভূমিকা

[রচনার সংকেতস্থ্র ৪ প্রারম্ভিক ভূমিকা—হুর্বোধ্য কাব্যহিদেবে একদা 'বলাকা'-র অখ্যাতি
—'বলাকা'-র বিশিষ্ট কাব্যরীতি—'বলাকা'-র প্রেক্ষণীয় ভাষাভঙ্গি—'বলাকা' কাব্যে ক্বির নতুন উপলব্ধি
—বিখের গতি-অমুভবে 'বলাকা' অতিমাত্রায় বিশিষ্ট—জাতীয় জীবনের বহুতর গ্লানির বিষয়ে ক্বির দৃষ্টিক্ষেপ—'বলাকা' কাব্যে ক্রামী দার্শনিক বের্গ্ন্য'-র প্রভাবপ্রদঙ্গে—'বলাকা-'র ক্বির বাস্তবজীবনদর্শন— এই কাব্যের ত্রুএকটি ক্বিতা দম্পর্কে—উপসংহার ]

#### ॥ এक ॥

কবিগুরুর রাশীকৃত সংগীতের ফসল যথন ঘরে উঠল 'গীতাঞ্জলি'-'গীতিমাল্য'-'গীতালি' প্রভৃতির স্থরের তরণীতে, তথন সাধারণের প্রত্যাশা ছিল কবি কথা-বিলাসী ও স্থরশিল্পী-হিসেবেই পরিচিত থাকবেন। ত্রম দূর হল 'বলাকা'-র প্রারম্ভিক ভূমিনা প্রকান গুনে। এ তো জলের কোমল কলধ্বনি বা মাটির নরম স্পর্শ নয়। এ রীতিমতো কড়া গছে মননের নভোলোক স্জন করা। এর মধ্যে কঠোর খুব স্পষ্ট, কোমল কোথায় তা সহজে ধরা যাচ্ছে না। 'বলাকা'-র কাব্যরূপ আর কাব্যবস্ত তুই-ই সাধারণের কাছে বিশ্বয় বহন করে আনল, তা যে-পরিমাণে অভিভৃত করল সে-পরিমাণে রসের আনলতীর্থে উত্তীর্ণ করে দিল না।

বস্তুত, 'বলাকা' শিক্ষিত সাধারণের কাছেও তুর্বোধ্য কাব্যহিসেবে অখ্যাতি পেয়েছিল; আর, 'গীতাঞ্জলি'র পর থেকে 'গীতালি' পর্যন্ত যাবতীয় গীত ও নাট্যরচনার মধ্য দিয়ে ধীরে ধীরে 'বলাকা'র ভূমিকা যে রচনা করা হচ্ছিল সেবিষয়ে শ্রোতারা ছিলেন উদাসীন। ফলে 'গীতালি'র স্থর আর 'বলাকা'র ধ্বনি ছর্বোধ্য কাব্যহিষেরে যে এক, 'ফাল্গুনী' ও 'বলাকা'র মধ্যে যে তুলনার একদা 'বলাকা'র তুলাদও রাখা যেতে পারে—এ তাঁরা চিন্তা করার অখ্যাতি অবকাশও পাননি। 'বলাকা' তুর্বোধ্য এ কথা কি ঠিক ? কাব্য কি কথনো তুর্বোধ্য হয়? একদিক থেকে রবীক্রকাব্যই তো তুর্বোধ্য—'সোনার তরী' তুর্বোধ্য, 'চিত্রা' তুর্বোধ্য, 'জীবনদেবতা' তুর্বোধ্য, আরও কত কী তুর্বোধ্য! আসল কথা এই যে, গীতিকবিতার মধ্যে কোনো নির্দিষ্ট অর্থ অন্সমন্ত্রন করলে তা জটিল হতে বাধ্য। অথচ আমরা রবীক্রকাব্য-বিচারণায় গোড়ার থেকে ঠিক তা-ইকরে আসছি। এককালে যখন আখ্যানকাব্যের যুগ্ ছিল তথন কাব্যের কোনো-

नो-कारन। अश्म निर्मिष्ठ अकिं। अर्थ वहन कर्ज निम्हाई। किंख कावाकिवि । यथन কাহিনী ও বস্তুর বাঁধা সড়ক ছেড়ে কবিমানসের অন্তঃপুরশায়িনী হল তথন তার স্পষ্ট অর্থ রইল কোণায়? তথন অর্ধেক অর্থপূর্ণ, বাকি অর্ধেক নির্থক, আর, অর্থে-নির্থে মিলে একটা অধর। মায়া—য়া অর্থপ্রত্যাশী বৈষয়িকদের মনে নানা অনর্থের জন্ম দিয়েছে। তাই 'দোনার তরী'র বিদেশিনী মেয়েকে অনিবার্য মায়ারূপে থাকতে দেওয়া হয়নি—সাকার ব্রহ্ম, নিরাকার ব্রহ্ম, মহাকাল প্রভৃতির গোটা এবং প্রকাণ্ড অর্থের মধ্যে নিমজ্জিত করে দেওয়া হয়েছে। কবিগুরুর কল্পিত 'জीवनात्वा' (थरक जीवन हिनिया निया, जांत्र शक्ष परिया, अस्तित मान नीन करत (मध्या श्राह । अथि स्त्रिमिक्मार्वि अञ्च कत्रत्न, धरे कीवनराविका তাঁর নিজ অন্তরেরও কল্লিত চালকশক্তি। এর সঙ্গে একটা কাব্যিক আত্মীয় সম্পর্ক কল্পনা করে বেশ কিছু স্বগত উক্তি করা যেতে পারে। 'চিত্রা' কাব্যের প্রায়ে খুব সংগত কারণেই কবি এই জীবনদেবতার কল্পনায় বিমুগ্ধ অন্তরের স্ফুতি প্রকাশ করেছেন, এবং এর পর ততোধিক সংগত কারণেই জীবনদেবতার कन्नना कीन रुद्ध व्यवनुष्ठ रुद्ध (शहर । अद्रक्म नाना क्लाब शाहि। अकी वर्ष অনুধাবন না করে তৃপ্তি পাওয়া যায়নি বলেই রবীক্রকাব্যে মনগড়া অর্থের প্রসার ঘটেছে, বিশুদ্ধ কাব্যরসের ক্ষেত্রে উপনিষদকে আহ্বান করে নিয়ে এসে উচ্চাসন দেওয়া হয়েছে।

সাধারণের কাছে 'বলাকা' কাব্যের ছ্র্বোধ্যতা এর ক্বিছে কিংবা ভাব-ক্ল্পনায় সে-পরিমাণে নয়, যে-পরিমাণে এর কাব্যরীতিতে। ক্বির অন্তব্ পাঠকের মনের সহ্যাত্রী হতে পারছে না, যেহেতু ক্বির আত্মপ্রকাশের এই রীতি তার কাছে অপরিচিত। নতুবা 'বস্ক্রা'র সঙ্গে জ্মান্তরীণ সৌহল, অন্তর্লোক ও

বহিলে কি-সঞ্চারিণী সৌন্দর্যমূতি, নিস্গাশ্রিত অরূপ'বালাকা'-র বিশিষ্ট
কাব্যরীতি
আজানার যাত্রাকে বরণ করতে পারলে না,এ হতে পারে

না। আসলে 'বলাকা'য় রবীন্দ্রনাথের ভাষাভিপি নতুন অবয়ব গ্রহণ করেছে, নতুন পরিচ্চদেপরিধান করেছে। উভ্ন গভেরভাষাই পছের ভিত্তি, আরগল্পরীতিতে আশ্র্য সফলতা অর্জন করে কবি 'বালাকা'য় সে-গল্পের চরম প্রকাশশক্তি দেখিয়েছেন। বাক্য হয়েছে শাণিত, উজ্জল আর তীক্ষ—আঘাতের পর আঘাতে বন্ধন ছেদন করে শৃত্তলোকে উধাও হবার চেষ্টা করছে। এর যুক্তাক্ষরবহল শব্দের স্থানমঞ্জন ব্যবহার, রূপকালংকার ও প্রতীক্ধমিতার অবাধ ক্তৃতি একে এমন একটি অন্যতা দিয়েছে যাতে করে 'চিত্রা', 'সোনার তরী', 'চৈতালি' প্রভৃতি থেকে এর বিলক্ষণ

পার্থক্য দাড়িয়ে গেছে। ভাষার মধ্যে নিগূ দাংকেতিকতা-রক্ষার ধারাটি রবীন্দ্রনাথ 'গীতাঞ্জলি'-পর্যায় থেকেই অর্জন করেছেন এবং উত্তরোত্তর তাকে বাড়িয়ে তুলেছেন। 'বলাকা'র অসাধারণ গতি-অন্তর্ভবে আর 'মহয়া'র অসাধারণ প্রেমে আর ঋতুপর্যায়ের নাট্যগীতে ভাষার সাংকেতিকতা রবীন্দ্র-অন্তর্ভবের বাহন হয়েছে। তা ছাড়া, পূর্বতন ছলোভঙ্গির সংস্কারসাধনও কবিবাণীকে মুক্ত প্রকাশের প্রচুর অবসর দিয়েছে। 'বলাকা'য় ঠিক নতুন ছল কিছু নেই, মধুম্বদনের 'অমিত্রাক্ষর' ছলের ওপর মিল যোজনা করে রবীন্দ্রনাথ যে-বৈচিত্র্যা বহুপূর্ব থেকেই দেখিয়ে আসছিলেন, মূলত তাকে ভিত্তি করেই 'বলাকা'র গতির উপযোগী ছল নির্মাণ করলেন। এই ছলের বৈশিষ্ট্য চরণবিভাগে। আট, দশ ও ছয় মাত্রার যে-কোনো ঘটি পর্ব, একটি পর্ব অথবা পর্বাঙ্গ নিয়েই একটি চরণবিভাস করা হয়েছে। এইরকম দীর্ঘ পর্বের চরণের সঙ্গের মুক্তি দিতে চেয়েছেন।

'বলাকা'র ভাষাভঙ্গিতে ব্যঞ্জনাধর্ম অতিশয় স্পষ্ট এবং তা স্ক্ষাও বটে। সাংকেতিকতা আধুনিক সাহিত্যের ধর্ম। কবিতায় ও নাটকে সাংকেতিকতা আশ্রয় করে রসনির্মাতা তাঁর নিগূচ অন্নভবকে পাঠকের মানসগোচর করবার

'বলাকা-র প্রেক্ষণীয় ভাষাভঙ্গি প্রয়াস পেয়ে থাকেন। এরকম ব্যঞ্জনাধর্মের আশ্রম বস্তুনির্দেশকল্পেও নেওয়া হয়েছে, আর চিত্রনির্মাণেও এর প্রয়োগ উপেক্ষিত হয়নি। নিচের পঙ্কিগুলিতে

পিছনে-ফেলে-আসা স্থথ ও আরাম এবং অভ্যর্থিত সংগ্রামের মধ্যকার মানসিক দ্দটি পরিস্ফুট করা হয়েছেঃ

আরতিদীপ এই কি জালা?
এই কি আমার সন্ধ্যা?
গাঁথব রক্তজবার মালা?
হায় রজনীগন্ধা!

তুর্গম জীবনপথে নিয়ে যাবে কল্লিত নাবিক, তার ব্যঞ্জনাময় রূপ ও পরিবেশচিত্রণ হয়েছে অসাধারণঃ

> কৃষ্ণ অলক উড়ে পড়ে, সিক্তপলক আঁথি, ভাঙা ভিতের ফাঁক দিয়ে তার বাতাস চলে হাঁকি, দীপের আলো বাদলবায়ে কাঁপছে থাকি থাকি ছায়াতে ঘর ছেয়ে।

'বলাকা'র নানা কবিতায় প্রায়শই কবিকে বিরোধমূলক বাক্যের মধ্য দিয়ে ভাব প্রকাশ করতে হয়েছে। ঘনসন্নিবিষ্ট ভাবসমূহ এইরূপে সংক্ষিপ্ত বাক্যে ধরা निराह्न, रयमन—'नयनमञ्जूरथ जुमि नाहे, नयरनत मार्यथारन निराह्ह रय ठाँहै', 'সহস্রধায়ায় ছোটে তুরন্ত জীবন-নিঝ'রিণী, মরণের বাজায়ে কিছিনী', 'তোমার কীর্তির চেয়ে তুমি যে মহৎ', 'যে-মুহুর্তে পূর্ণ তুমি দে-মুহুর্তে কিছু তব নাই', ইত্যাদি। 'বলাকা'য় কবির ভাষাভঙ্গির সংস্কারসাধনের কথা পূর্বে বলেছি। সংগীতের ভাষাকে উত্তম গতের শ্রেণীতে উন্নত করে রবীন্দ্রনাথ ভাষাকে অভুত প্রকাশক্ষমতা মধুস্থান, এবং মধুস্থান বাংলা কাব্যকে কী পরিমাণ অগ্রসর করে দিয়েছিলেন তা বাঙালী রসিকের অজানা নয়। তত্ত্বশব্দবহুল বাংলা ভাষা অত্যন্ত কমনীয় ভাষা, এতে বৈষ্ণবপদাবলীর করুণ-কোমল যদিও সাজে ভালো, জীবনসংঘাতের কড়ি ও কোমলের মিশ্রণ এতে বাজে না। সংস্কৃত ভাষায় যে-গুণ্সমাবেশ স্বাভাবিক, তত্তব বাংলায় তা সহজ নয়। স্নতরাং এবিষয়ে সার্থক বাঙালী কবিদের গুণপনা স্বীকার করতেই হয়। 'বলাকা'র বাণীবিস্থাসে উপযুক্ত যুক্তাক্ষরের ব্যবহার ও ব্যঞ্জনবর্ণ-সংঘাতের চরম রূপটি নানা স্থানে আত্মপ্রকাশ করেছে। কাব্যের প্রয়োজনেই কবির সচেতন কবি-আত্মা উপযুক্ত বাণীদেহ নির্মাণ করে। এই নির্মিতির মাধুর্যের দিকটি 'কল্পনা' কাব্যে, আর ওজোগুণের দিকটি 'বলাকা'য় লক্ষা করা যায়। 'আলোকের তীব্রচ্ছটা বিচ্ছুরিয়া উঠে বর্ণস্রোতে', 'তরঙ্গচুম্বিত তীরে মর্মরিত পল্লববীজনে', 'গর্জমান বজাগ্নিশিখায়, হুর্যান্তের প্রলয়লিখায়'— এরকম বাক্য 'বলাকা'য় প্রচুর পাওয়া যাবে।

# ॥ जूरे ॥

'বলাকা'র রূপরীতির কথা হল। এর কাব্যবস্ত কী? কোন্ বিশেষ অন্তভূতি কবিকে 'বলাকা'-রচনায় প্রেরণা দিয়েছে? রবীন্দ্রনাথ স্থানে স্থানে তাঁর কাব্যের পালাবদলের কথা ইঞ্চিত করেছেন। একদিক থেকে এ অতি সংগত

কথা। কারণ, 'চিত্রা'-'চৈতালি'-'কল্পনা' থেকে 'বলাকা'র 'বলাকা' কাব্যে স্থ্যস্পর্শ অত্যন্ত ভিন্ন। অন্তদিক থেকে এ কথা কবির নতুন উপলব্ধি অতিশয়োক্তি-মাত্র, কারণ, 'চৈতালি' থেকে 'বলাকা'

অত্যন্ত দূরবর্তী হলেও, 'গীতাঞ্জলি'-'গীতালি' থেকে নয়। আবার, 'বলাকা'র জীবনদর্শন পরবর্তী 'মহুয়া' কাব্যেরও ভূমিকা। স্থতরাং বলা যায়, রবীক্রকাব্যে কবির অন্নভবের বিকাশ আছে, মূহুমূহ্ পরিবর্তন নেই। 'বলাকা' কাব্যের পক্ষে স্বচেয়ে বড়ো কথা, কবি জীবন-অন্নভবে এদে পৌছেছেন, কল্পনায় প্রাচীন

ভারতের সৌন্ধরাজ্য পরিভ্রমণ কিংবা বিশুক্ষ নিদর্গপ্রেরণা থেকে জাত শান্তরসের আস্বাদন এখানে নেই। তার পরিবর্তে আছে তুঃখদৈন্তবিক্ষ্ম সংগ্রাম, পথচলা এবং অনির্দেশ্য অজানার ধাবমান হাওয়ার অন্তব। 'আমি যে অজানার ধাবী দেই আমার আনন্দ'—এই আনন্দের শিহরণ 'ধাত্রী', 'বলাকা' প্রভৃতি কবিতাগুলিকে ঘিরে রয়েছে। অন্তহীন জন্মমৃত্যুর মধ্য দিয়ে মান্ত্রম শুধু পদক্ষেপ করে চলেছে, গন্তব্যহান তার দৃষ্টির বাইরে, ভবিশ্বৎ একেবারেই অজ্ঞাত, শুধু অতিক্রান্ত পথের ক্ষীণ শ্বতি তার সম্বল। এই অবিরাম যাত্রা বন্ধ করার শক্তি মান্ত্রের নেই, এ যেন অপর কোনো নিগৃঢ় শক্তির নির্দেশে তার উদ্দেশ্যহীন চলা। বস্তুত, মান্ত্র্য বে-নিয়মের অধীন, বিশ্বও সেই নিয়মের অধীন। বিশ্ব এবং যাবতীয় স্বৃষ্টি গতির ছন্দে স্পন্দিত, উধাও হয়ে অন্তহীন পথে ছুটেছে। স্কৃত্রির পূর্ণতা এবং চলমানতার বিরতি কল্পনা করা যায় না। অপূর্ণতা এবং গতিই সত্য। পূর্ণতা আর পরিণাম বলে কোনো বস্তু আছে কিনা তা বোঝবার উপায় মান্ত্রের নেই।

'বলাকা'য় মান্নষের যাত্রা ও তুঃথবরণ সহক্ষে লেখা কতকগুলি কবিতা, যেমন—সর্বনেশে, আহ্বান, শঙ্কা, পাড়ি প্রভৃতি—'গীতালির' গানগুলির বিস্তৃত প্রকাশমাত্র। এদের ভাব হল, বাধাবিপত্তিকে তুচ্ছ করে, তুঃখময় বাস্তব জীবনকে

কবির যাত্রী-মনোভাব, ছঃথবরণের সংকল্প ও মৃত্যুকে অম্বীকার সহজ স্বীকৃতি জানিয়ে, এগিয়ে চলতে হবে। যেমন, 'শঙ্খ' কবিতার 'ব্যাঘাত আস্কুক নব নব, আঘাত থেয়ে অচল রব' প্রভৃতি, অথবা 'আহ্বান' কবিতার 'ছিঁড়ব বাধা রক্ত পায়ে, চলব ছুটে রৌদ্র-ছায়ে' প্রভৃতি

পঙ্ ক্তিতে এই ভাবের প্রকাশ অতিশয় স্পষ্ট। অচেনাকে বরণ, তরীতে যাত্রা, মৃত্যুকে অস্বীকার প্রভৃতি 'গীতালি' ও 'বলাকা' হুইয়েরই কবি-অভিপ্রায়। এরই সঙ্গে 'বলাকা'য় বিশ্বের গতি বা অজ্ঞানা পথে যাত্রাস্থ্চক কয়েকটি কবিতা একত্র স্থানলাভ করেছে। নিখিল বিশ্ব উৎক্ষিপ্ত গতিপ্রবাহের মধ্য দিয়ে অবিরাম ছুটে চলেছে, এর মাঝখানে কোনো ছেদ নেই, এর কোনো পরিণামও নেই। গতির বেগ কোনো সময়ে যদি স্তব্ধ হয়ে পড়ত তা হলে চেতন বিশ্ব জড়বস্ততে পরিণত হতঃ

যদি তুমি মূহুর্তের তরে ক্লান্তিভরে দাঁড়াও থমকি, তথন চমকি উদ্ধিন্না উঠিবে বিশ্ব পুঞ্জ বস্তুর পর্বতে;

#### পঙ্গু মৃক কবন্ধ বধির আঁখা সুলতমু ভয়ংকরী বাধা मवादत ठिकारम निरम मां एवं हरत शरथ।

জীবজগতে জন্ম ও মৃত্যুর মধ্য দিয়ে সৃষ্টির অবিরাম প্রবাহ চলেছে, এই প্রবাহ রক্ষা করার জন্মে জন্মের মতো মৃত্যুরও অনিবার্য প্রয়োজন রয়েছে। 'বলাকা' নাম-কবিতার রবীজনাথ অসামান্ত চাতুর্বপূর্ণ প্রকাশভঙ্গির মাধ্যমে এই গতির অন্তব আমাদের চিত্তগোচর করেছেন ঃ

তণ্দল প্ৰ

মাটির আকাশ-'পরে ঝাপটিছে ডানা; মাটির আঁধারনিচে, কে জানে ঠিকানা— মেলিতেছে অস্কুরের পাখা লক্ষ লক্ষ বীজের বলাকা। দেখিতেছি আমি আজি ত্তি ক্লিব্ৰাজি, ত্তিক এই বন, চলিয়াছে উন্তুক ডানায়

দীপ হতে দ্বীপান্তরে, অজানা হইতে অজানায়।

বিশ্বের এই গতি-অন্তবের গৌরব 'বলাকা'কে অতিমাত্রায় বিশিষ্ট কাব্য করে তুলেছে, এবং ঠিক এই অন্নভব রবীল্রকাব্যে অন্তত্ত এমন স্পষ্টভাবে প্রতিফলিত হয়নি। নিথিল স্টির নিরুদ্ধেশ গতি সম্পর্কে অন্তব ভিন্ন ধরণের কয়েকটি

অতিমাত্রায় বিশিষ্ট

কবিতাকেও অনুরঞ্জিত করে তাদের অসামাগ্রতা বিশের গতি-অনুভবে 'বলাক।' দিয়েছে। 'শ্রেষ্ঠ উপহার' সহত্ত্বে বলতে গিয়ে কবি বলছেন, তাঁর শ্রেষ্ঠ উপহার হল পথে চলার মুহুর্তগুলির

क्षितिक त्रीन्तर्रा अत्रान, यून क्या निष्य नय । जीर्न जीवतन त एत्य मृत्य किवन কাছে বরণীয় হয়েছে, কারণ, মৃত্যুর দারাই যৌবনকে ফিরে ফিরে পাওয়া যায়। এই সময়কার লেখা 'ফাল্লনী'-নাটকেও কবি যৌবনকে চিরন্তন সত্যহিসেবে গ্রহণ করেছেন, দেখতে পাওয়া যায়। 'বলাকা'য় বার্ধকোর ওপর যৌবনের জয়ী হওয়ার বিষয়টি কবি নিয়লিখিত অনবত্ত ভঙ্গিতে প্রকাশ করেছেন:

ফেলে এসো ক্লান্ত পুষ্পাহার। ঝরে পড়ে ফোটা ফুল, খদে পড়ে জীর্ণ পত্রভার, विकास विकास विकास अपने स्थाप हुट हैं, पर विकास विकास विकास विकास ছিন্ন আশা ধূলিতলে পড়ে লুটে।

#### শুধু আমি যৌবন তোমার চিরদিনকার।

#### ফিরে ফিরে মোর সাথে দেখা তব হবে বারংবার জীবনের এপার ওপার।

জীবনে স্থিতির আয়োজন, যাবতীয় সঞ্চয়, যাতার আদর্শে তিরস্কৃত হয়েছে। বস্তুভার চলার পথে বাধাস্থরপ। তাই কবি যৌবনের প্রতি আগ্রহনীল হয়ে বার্ধক্যের পুঞ্জিত বস্তুভার ফেলে দিতে চানঃ

> ফেলে দিব আর-সব ভার, বার্ধক্যের স্থূপাকার আয়োজন।

'ঝড়ের খেয়া' কবিতায় কবি একটি জাতি বা মাহ্রবজাতিকেই পুরাতন ভাগি করে নতুনকে বরণ করার নির্দেশ দিয়েছেন। কবিতাটি জাতীয় জীবনের কুসংস্কার ও নানা মানির ওপর ভিত্তি করে লেখা, আর জীর্ণ-সংস্কারত্যাগের

লাতীয় জীবনের নানা গ্লানির দিকে কবির দৃষ্টক্ষেপ বিবৃত না করে পারেননি। মনে হয়, অপ্রান্ত গতি

কবির বিশেষ উপলব্ধি হলেও, যেই তিনি বাঙালীর জাতীয় জীবনের গ্লানিবিষয়ে সচেতন হয়েছেন, সেই পরিণাম-কল্পনা এবং প্রথমে গভীর তুঃধ, পরে আশা ও আখাদ প্রকাশ করাই তাঁর পক্ষে স্বাভাবিক হয়েছে:

নিদারুণ হঃখরাতে

মৃত্যুঘাতে

মাত্রৰ চূর্ণিল যবে নিজ মর্ত্যদীমা, তথন দিবে না দেখা দেবতার অমর মহিমা ?

'বলাকা' কাব্যের এই গতি-অন্তবের পেছনে কোনো কোনো প্রাচীন সমালোচক ফরাসী দার্শনিক বের্গ্ সঁ-র প্রভাব লক্ষ্য করেছেন। তাঁদের মতে, উক্ত দার্শনিকের গ্রন্থ পড়ে রবীক্রনাথ এই নিরুদ্দেশ গতির ধারণায় এসেছেন এবং তা-ই

'বলাকা' কাব্যে করানী হল এই যে, 'বলাকা'য় নিছক গতি সম্বন্ধে লেখা কবিতা-প্রভাবপ্রদঙ্গে প্রত্যান্ধ আমাদের বক্তব্য হল এই যে, 'বলাকা'য় নিছক গতি সম্বন্ধে লেখা কবিতা-প্রভাবপ্রদঙ্গে প্রত্যান্ধ বর্গ কর্মনাথ বের্গ স্থান্ধ ভিলি রচনার আগে রবীন্দ্রনাথ বের্গ স্থান্ধ ভিলি বিচনার কর্মনাথ কেবলা গতির সত্যতা-প্রতিপাদক

বিখ্যাত গ্রন্থ পাঠ করে থাকতে পারেন। কারণ, 'বলাকা' রচনার চারপাচ বছর আগে বইখানা ফরাসী থেকে ইংরেজিতে অন্দিত হয়। আর, তা ছাড়া 'Creative Evolution' গ্রন্থের বর্ণনাভিশিও 'বলাকা'য় বিশ্বত কয়েকটি কবিতায় স্থানে স্থানে প্রতিফলিত হয়েছে। কিন্তু তাই বলে কবি যে 'Creative Evolution'-এর গতিতত্ত্বকেই আশ্চর্য কবিতায় রূপান্তরিত করেছেন, এমন ধারণা সংগত হবে না। কারণ, বিশ্বগতিতত্ত্বের দিকটি ছাড়া, মান্ত্যের অজানা পথে মাত্রা, মৃত্যুবরণ প্রভৃতি আনুষঙ্গিক বিষয়গুলি রবীন্দ্রকাব্যে পূর্ব থেকেই নানাভাবে প্রকাশলাভ করেছে। এ সম্পর্কে অধ্যাপক ক্লুদিরাম দাস-লিখিত 'রবীল্র-প্রভিভার পরিচয়' গ্রন্থে যে-বিস্তৃত আলোচনা রয়েছে তা থেকে কয়েক পঙ্জিউদ্ধার করা যেতে পারেঃ

"কবির প্রথম-কাব্যজীবনের বিভিন্ন উপলব্ধির মধ্যে বের্গস্ট-র সঙ্গে বিস্ময়কর মিল দেখা যায় কবির 'জীবনদেবতা' বা 'অন্তর্যামী'-নামক স্বীয় ব্যক্তিত্বের বা আত্মশক্তির [বের্গদ"-র Self বা Creative Personality-র ] ধারণা-বিষয়ে। বের্গদ তার 'Creative Evolution' ছাড়া 'Matter & Memory', 'Introduction to Metaphysics' প্রভৃতি আলোচনাতেও ব্যক্তিমান্থবের অন্তর্বতী একক শক্তির পরিবর্তনমূলক বিকাশলীলার কথা বলেছেন এবং একমাত্র প্রজাগোচর भक्ति तत्न একে উল্লেখ করেছেন। · · · এই ভাবে বের্গদ - র সঙ্গে কবির বিশ্বদর্শনের প্রকার ও ধারার প্রায় আছন্ত সংগতি দেখানো যায়। অথচ বলা যায়, যে-বিষয়ে কবির উপলব্ধির সঙ্গে বের্গদ"-র একট তারতম্য রয়েছে সে-বিষয়ে বের্গদ"ই আমাদের প্রশ্নের পাত হয়েছেন। . . . রবীন্দ্রনাথ তাঁর রচনায় স্বকীয় উপলব্ধিবলে পরিণামের আশ্রয়, গতির গতি গ্রুবসভার দিকে ইন্ধিত করেছেন, পরিবর্তন-প্রহেলিকার চরম মূল্য দেননি। এইখানে বের্গসঁ-র সঙ্গে কবির মৌলিক পার্থক্য। কিন্তু অনুস্ব বিষয়ে বের্গ্স"-র সঙ্গে রবীক্রনাথের আশ্চর্য মিল দেখে এই পার্থকাটুকুকে একটি হুল্ল আবরণের পার্থকা বলেই মনে হবে। পূর্বে যে-কথা বলেছি. বের্গদ"-র যে-উপলব্ধি আর-একপদ অগ্রদর হওয়ার অপেক্ষা রাখে, তা রবীন্দ্রনাথেই ঘটেছে দেখা যায়। রবীন্দ্রনাথের বিশিষ্ট অরূপ-কল্পনায় সেই শুন্ত পূর্ণ হয়েছে। বের্গস 'এত প্রেম এত আশা এত ভালোবাসা'র মধ্য দিয়ে যে-ছজের জীবনবেগকে দেখতে চেয়েছেন, রবীন্দ্রনাথ তা লীলাময়ের প্রকাশ বলেই অনুভব করেছেন। ঐ স্ক্র পার্থকাটুকু বাদ দিলে, কবির সঙ্গে দার্শনিকের স্বাবয়বগত যে-সাদৃশ্য দেখা যায় তাকে প্রভাবমূলক স্নতরাং সহসা-উদিত বলে মনে করলে ভুল করা হবে। মোট কথা, বের্গদ-র সঙ্গে রবীজনাথের মিল কেবলমাত্র পরিবর্তনতত্ত্বই আবদ্ধ নয়। স্ষ্টির প্রকার, প্রণালী, মানুষের মহিমা, জীবনের সঙ্গে অধ্যাত্মের যোগ, ব্যক্তিগত জীবনের গতিশীল বিকাশ প্রভৃতির মধ্য

দিয়ে উভয়ের ব্যাপক সাদৃশ্য রয়েছে; এবং কবির 'বলাকা'-পর্যায়েই শুধু নয়, তাঁর পূর্ব-পূর্ব পর্যায়ের বিভিন্ন উপলব্ধিগুলির মধ্যেও দার্শনিকের সঙ্গে সাদৃশ্য দ্বিশেষ লক্ষ্ণীয়।

সেইজন্মে আমর। কবির পরিবর্তনবাদের বিষয়টি বের্গ্র্য-র প্রভাবজাত বলে মেনে নিতে পারিনি। রবীন্দ্রনাথ স্বকীয় উপলব্ধির মূলেই ধীরে ধীরে এই জীবনদর্শনে এসে পৌছেচেন—এই সমীচীন ধারণাই পোষণ করেছি। বের্গ্র্য ও রবীন্দ্রনাথ স্থল বস্তুগত পাথিব প্রয়োজনের জীবনের প্রাপামূল্য দিয়ে জীবনাতীতের দক্ষে জীবনকে বৃক্ত করে দেখেছেন। রবীন্দ্রপ্রতিভার বিকাশ ও পরিণাম যে-ঐক্যন্থত্র অবলম্বন করে গড়ে উঠেছে তার মধ্যে কবির জন্মান্তরের অহভ্তি, নির্দ্দেশ স্থল্বের প্রতি আকাজ্মা, বস্তুন্ধরার তাব্ৎ বস্তুতে জীবনচাঞ্চল্যের অরুভব, সৌন্দর্য বা আটের তথা অনির্ব্রনীয় অরুপের মধ্যে মুক্তির অরুসন্ধান, হুর্যোগময় প্রাকৃতিক পরিবেশের মধ্যে অরুপার্ভুতি, সংঘাতক্ষ্ম বন্ধর পথে মানব-জীবনের জয়যাওা প্রভৃতি কীভাবে একত্র যুক্ত হয়ে একটি বিশিষ্ট কবিস্থভাব ও একটি বিশ্বয়কর সমগ্রতা অভিব্যক্ত করেছে তা এতাবৎ আলোচনার মধ্যে আমরা প্রত্যক্ষ করেছি। এর মধ্যে কেবল 'বলাকা'তেই বের্গ্র্য'-র প্রভাব নির্দেশ করলে যেমন কবিপ্রতিভার অনন্থপরতন্ত্র ঐক্যমূলক বিকাশের ধারণায় কুঠার-আঘাত করা হয়, তেমনি উভয়ের জীবনদর্শনের গভীরতর ঐক্যের উপলব্ধি থেকেও বিশিত্ত হতে হয়।

এই কারণে আমরা মনে করি যে, উভয় দার্শনিকই স্বীয় বিশিষ্ট উপলব্বির মধ্য দিয়ে প্রায় এক ধারণায় এদে পৌছেচেন। একজন প্রজ্ঞাময় মননের দারা, আর-একজন ইন্দ্রিয়ায়ভৃতির মাধ্যমে আনন্দচৈতক্তময় লোকে উত্তীর্ণ হয়ে। 'বলাকা'র কয়েকটি কবিতায় 'Creative Evolution'-এর বিশিষ্ট কয়েকটি ধারণায় ও ভাষার যে-মিল রয়েছে তা থেকে শুরু এই মনে হয় য়ে, ঐ গ্রন্থ কবি পাঠ করেছিলেন এবং ওর প্রতিপায় রহস্তময় জীবনবেগের সঙ্গে পরিচিত হয়ে ওর মধ্যে তিনি নিজেকেই খুঁজে পেয়েছিলেন। ফলে সেই আত্মদর্শনের কৃতজ্ঞতাস্করণেই যেন ঐ পুস্তকের কয়েকটি প্রবল উক্তি অলংকাররূপে 'বলাকা'র কয়েকটি কবিতায় গ্রহণ করেছেন।''

'বলাকা'য় পরিস্ফুট বাস্তব-জীবনদর্শন পূর্বেকার কাব্যগ্রন্থ থেকে একে পৃথক করেছে। অরূপচেতনা থেকে ধীরে ধীরে বাস্তব জীবনে নিক্রমণের মূলে আমাদের বিভিন্ন সামাজিক প্রানি, যেমন,—কুসংস্কার, ভীরুতা, জড়ত্ব প্রভৃতি, এবং সেকালের প্রবল স্বাধীনতা-আন্দোলন নিঃসন্দেহে সচেতন ক্রিমানসে স্ক্রিয় রয়েছে। ববীক্রনাথ সমাজমুখী কবি ছিলেন না—একথা বাঁরা বলে থাকেন তাঁর। কবির প্রতি স্থবিচার করেন না। 'সোনার তরী' ও 'চিত্রা' কাব্যের যুগের কবির মানবীয়তা এবং বিশেষে 'এবার ফিরাও মোরে' কবিতা, 'মালিনী' নাটিকা ও 'বর্ষশেষ' প্রভৃতির বাস্তব-জীবনবোধ কবির এই সমাজনিষ্ঠ মানসের কথা ব্যক্ত

করে। 'থের।'-'শারদোৎসব'-'গীতাঞ্জলি'-পর্যায়ে কবি বান্তবজীবনদর্শন প্রকাশ করেছেন, মান্তবের তুঃখ-দারিদ্যা-সংগ্রামের

দিকটি সম্বন্ধেও পূর্ণভাবে সচেতন রয়েছেন। 'গীতালি'-'ফাল্গনী'-'বলাকা'য় এদে অরূপের সঙ্গে জীবনকে মিশিয়ে বা জীবনের মধ্যেই অরূপের অনুসন্ধানে তৎপর হয়ে চ্ডান্ত জীবনবাদিতার পরিচয় দিয়েছেন। রবীক্রপরবর্তীকালে 'বলাকা'য় জীবনসংগ্রামের দিকটি নজকল ইসলামকে বিশেষভাবে প্রেরণা দিয়েছিল। কবি রবীক্রের এই জীবনমুখিতার প্রশ্বুট উজ্জল পরিচয় 'ঝড়ের থেয়া'-নামক সাঁই ত্রিশ সংখ্যক কবিতায় রূপ নিয়েছে। জীবনের প্রতি এ জাতির অত্যধিক মমত্ব, বিষয়ন্থথের প্রতি একান্ত আগ্রহ লক্ষ্য করে কবি নির্দেশ দিছেন—'পুরানো সঞ্চ্যু নিয়ে ফিরে ফিরে গুরু বেচাকেনা, আর চলিবে না'। আমাদের জাতীয় জীবনের দীনতা লক্ষ্য করে বলছেনঃ

ভীকর ভীকতাপুঞ্জ প্রবলের উদ্ধৃত অন্থায়,
লোভীর নিঠুর লোভ,
বঞ্চিতের নিত্য চিত্তকোভ,
জাতি-অভিমান,
মানবের অধিষ্ঠাত্রী দেবতার বহু অসম্মান—"

এই কবিতার একাংশে কবি স্পষ্টভাবেই বলছেন যে, তিনি জীবনের অপর পৃষ্ঠা সম্বন্ধে সম্পূর্ণ সজাগ রয়েছেন—'তৃঃথেরে দেখেছি নিত্য, পাপেরে দেখেছি নান। ছলে'। আর, নিচের পঙ্কিগুলিতে সেকালের যুবকদের গোপন স্বদেশী করার ছবিই নিঃসংশয়ে ফুটে উঠেছে:

বাহিরিয়া এল কারা ? মা কাঁদিছে পিছে, প্রেয়সী দাঁড়ায়ে বারে নয়ন মুদিছে। কড়ের গর্জনমাঝে বিচ্ছেদের হাহাকার বাজে; ঘরে ঘরে শূস্ত হল আরামের শ্যাতিল;

### 'যাত্রা করো, যাত্রা করো যাত্রীদল' উঠেছে আদেশ— বন্দরের কাল হল শেষ।'

'বলাকা'র একরাশ উত্তম কবিতার মধ্যে কোন্ কবিতাটি সবচেয়ে ভালো ? প্রথমে দেখতে হবে, 'বলাকা'য় নিছক গতির স্থর বা অবিরল পরিবর্তনের ভাবের বাহক কবিতা ছাড়াও অন্তশ্রেণীর কবিতাও রয়েছে—বেমন, নিস্গ্-আনন্দরসের বা সাধারণ মানবীয় প্রীতিসম্পর্কের কবিতা, যদিও এরা সংখ্যায়

কম। গতি, পরিবর্তন ও সংগ্রামমুখর জীবনের প্রতি কবিতা সম্পর্কে আগ্রহের স্থায়ই 'বলাকা'য় সবচেয়ে আকর্ষণীয় বিষয়। এর মধ্যে 'শাজ্ঞাহান' কবিতাটির কথা বছবার উল্লিখিত

হয়েছে। 'শাজাহান' কবিতায় কবির বক্তব্য-উপস্থাপনের চমৎকারিত অসাধারণ এবং পরিমিত শব্দালংকার, অর্থালংকার ও কবিপ্রোঢ়োক্তির স্মারেশে কবিতাটি নিঃসন্দেহে শ্রেষ্ঠ কবিদের উত্তম রচনার অঙ্গীভৃত। কিন্তু আমাদের মনে হয়, 'বলাকা' নাম-কবিতাটির নিগৃঢ় গতি-অনুভবের বাাকুলতাময় আতির সাদ ভারতীয় বৈরাগ্যের স্থায়ী মনোভাবটিকে আশ্চর্য চমৎকারিত্বের সঙ্গে প্রকাশ করেছে। 'শাজাহান' কবিতার ছই অংশের মধ্যে কল্পনাভঙ্গির যে-বৈষম্য রয়েছে তা ওই কবিতাটির কোনো ক্রটি নয়। কারণ, প্রারম্ভে উপস্থাপিত প্রণয় ও স্থিতিময়তায় চিত্রটি দিতীয়াংশের বৈরাগ্য ও চলমানতার পরিপূরক-হিসেবেই উপস্থাপিত হয়েছে—শাজাহান ও মমতাজের প্রণয়চিত্রটি একটু বেশি বিস্তারিত হয়েছে, এই মাত্র। প্রেমকে কবি দ্বিতীয়াংশে একেবারে অস্বীকার করেছেন বলেও এর মধ্যে কৃত্রিমতাদোষের কল্পনা করা যায় না। কারণ, জীবনের সঙ্গে যুক্ত প্রণায় গ্রহণীয়, এবং স্বার্থমগ্ন বিলাসী প্রণায় ত্যাজ্য [তুলনীয়, পরবর্তী 'মল্যা' কাব্য]। এই জীবনমুখী কাব্যচেতনাতেই রবীক্রনাথ শেষে স্থির হয়েছেন। আসলে শাজাহান-চরিত্রবর্ণনায় অপ্রত্যক্ষতার মধ্য দিয়ে আভাসে রবীজনাথ যা ব্যক্ত করতে চেয়েছেন, 'বলাকা' নাম-কবিতাটিতে স্বামুভূতির প্রকাশে তা-ই স্বোভ্য রূপ পরিগ্রহ করেছে। 'বলাকা' কবিতার তীক্ষ স্বান্থভব ও গীতিময়তার তুলনা এবং সেই সঙ্গে অনায়াস প্রকাশচাতুর্যের তুলনা রবীক্রকাব্যেও থুব বেশি নেই।

স্থারিচিত 'ছবি' কবিতাটিও বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। এই কবিতায় রবীন্দ্রনাথের ব্যক্তিগত যাত্রা-অন্তভবের প্রাথমিক দিকটি আশ্চর্য কার্ক্রকার্যের সঙ্গে প্রতিফলিত করা হয়েছে। এর প্রথমাংশে ছবির স্থিতিশীলতা এবং বিশ্বেক চলমানতার মধ্যে এর স্থবিরোধ সম্বন্ধে কবি প্রশ্ন করেছেন। জীবনের ও নিসর্গের চঞ্চলতার মধ্যে এর স্থিরতা দেখে কবি প্রশ্ন করছেন—'কেন রাত্রিদিন, সকলের মাঝে থেকে সবা হতে আছ এত দূরে স্থিরতার চির অন্তঃপুরে? এ মূর্তি যা স্থির রেখার বন্ধনে আবদ্ধ তা তো একদিন কবিরই মতো চঞ্চলজীবন ছিল, আর জীবনপথে কবির ছিল প্রেরণাদাত্রী। আজ কি সেই চাঞ্চল্য ও চলমানতা শুন্ধ হয়ে গেল চিরদিনের মতো? কবিতার দ্বিতীয়াংশে এই প্রশ্নভূমিকার উত্তর-উপসংহার রচিত হয়েছে। এ বাহত রেখার বন্ধনে বন্ধ ছবি, অন্তরে প্রেরণাদাত্রী কবির সেই জীবন্ত প্রিয়তমা। কারণ, ওরই মধ্য দিয়ে কবি আজ্ঞও অন্তরের গভীরে অন্তর্শন তাঁর প্রিয়তমার কাব্যপ্রেরণা লাভ করে থাকেন। দেহান্তরিত হলেও কবির মর্ম্নলনিবাসিনী তিনি। আর, সেই নিভ্তবিরাজিত প্রণরিনী সম্পর্কে বাহজগতের-কর্মস্থত্তে-বিজড়িত বিত্রত কবিকে আরণ করিয়ে দেওয়ার ভার নিয়েছে যে সে তো ওই ছবি। ছবির মাধ্যমেই কবির সঙ্গে সেই আশ্রীরী সৌন্দর্যের—গোপনরন্ধিনী রসতরন্ধিনীর—যোগ রয়েছে, কাজেই ছবিও নিশ্চল নয়। কবি তাই ছবির ওপর প্রিয়তমা-আরণের দায়িত্ব অর্পণ করে বলছেন:

তোমার চিকন

চিকুরের ছায়াথানি বিশ্ব হতে যদি মিলাইত
তবে

একদিন কবে

চঞ্চল প্রনে লীলায়িত

মর্মুখ্র ছায়া মাধ্বীবনের
হত স্থপনের।

অর্থাৎ, ছবি বাহত জড়বস্ত হলেও, কবির নিভ্ততম অন্তরে উদ্বোধনীর সঞ্চার ব্যেহেতু সে করছে, সেইহেতু সেও চলমান নিথিলের সঙ্গে এক। [তর্কের দিক থেকে বের্গসঁ-র ধারণার সঙ্গে কবির অভিমতের একীকরণ সন্তব নয়; কারণ, বের্গসঁ চেতনশীল ও জড়বস্তর মধ্যে পার্থক্য স্বীকার করেন, কবি নিঃশেষে কবি বলেই এ-পার্থক্য রাখেন না।] 'বলাকা' কাব্যের 'ছবি' রবীক্রনাথের গতি-অন্তব-আপ্রতিত রুপোছেল একটি স্বরণীয় কবিতা।

সমালোচ্য কাব্যথানির আর-একটি বিখ্যাত ও উত্তম কবিতা 'চঞ্চলা' [ 'ছে বিরাট নদী, অদৃশ্য নিঃশব্দ তব জল' ইত্যাদি ]। এর কথা পূর্বে কিছুটা বলা হয়েছে। এটি 'বলাকা'র কেন্দ্রীয় কবিতাগুলোর অন্ততম। বিখগতিতত্ত্বর চিত্তগ্রাহী এই কাব্যায়ন পাঠককে বিস্মিত করে। কবিতাটির এক কেটিতে

কালবিশ্বের আনন্দময় অবিরাম গতির কথা, অন্ত কোটতে চিরপ্থিক কবির আত্মগত উপলদ্ধির অপূর্ব বর্ণনা—নিজের মর্মলোকে ওই কাল-রূপ চঞ্চল সন্তার নিঃশব্দ পদধ্বনির অন্তরণনের অতি-লৌকিক অনুভূতির কথা। দুটি স্তার 'অকারণ অবারণ চলা'র বাংকার এখানে এক মহা-ঐকতান রাগিনীর সৃষ্টি করেছে। নিতাপ্রবহমাণ নদীর উপুমা আশ্রয় করে এই কবিতায় কবি একদিকে স্ষ্টির अस्तीन आन्ध्रार्द इनिवाद গতিকে मकलात উপলব্ধিগোচর করেছেন, অন্তদিকে ওই প্রাণবেগ হতে কী করে ই ক্রিয় শাক্ষী বস্তবিশ্বের উত্তব হচ্ছে, তার চমৎকার চিত্র ফুটিয়েছেনে। স্টি ও বিনাশ, জন্ম ও মৃত্যুর রূপান্তবেরে আসল রহস্ত কবির চোথে সুস্পষ্টভাবে ধরা পড়েচে,—এ এক অভিনব বিশ্বদর্শন। কবির উপলব্ধ ওই প্রাণশক্তির প্রবাহের বিরাম নেই। তার চলার পথে যেখানে বাধা আসছে সেখানে রূপ নিচেছ জড়বস্তপুঞ্জ। এই ক্ষণিকের বাধা যদি অল্জ্যা হত, বিশ্বের গতিপ্রবাহের যদি সম্পূর্ণ বিরতি ঘটত তা হলে স্ষ্টি নিশ্চল হয়ে যেত, পুঞ্জপুঞ্জ বস্তভারে দে পীড়িত হয়ে উঠত—এক প্রকাণ্ড অসামগুস্তোর অশান্তি দেখা দিয়ে জীবনকে করে তুলত অসহনীয়। আর, জড়বস্ত অশুচি, তার স্থবির স্থায়িত ভয়ংকর, নতুন প্রাণের বিচিত্র প্রকাশকে সে নিরুদ্ধ করে। এছেন একটি অবস্থা কল্পনাতীত। স্তরাং পরিবর্তমানতাই চঞ্চল বিশ্বের ধর্ম, মৃত্যু রয়েছে বলেই জীবন শুচি ও স্থানর।. স্টের পরিবর্তনধর্মকে যে বরণ করে নিতে পারলে না মৃত্যু যার কাছে সহজ স্বীকৃতি পেলনা, জগৎসংসারে তার বিড়ম্নার শেষ নেই। কবিতাটি শুধু বিশ্বদর্শন নয়, চির্যাতী কবির আত্মদর্শনও বটে। এর মধ্যে যে-তত্ত্ব প্রচ্ছন তা ক্রির গভার অনুভূতির স্পর্শে নিগুড় জীবনসতো রূপান্তরিত হয়েছে। 'অজানা অন্তহীন পথে বিশ্বের যাত্রার দঙ্গে কবি নিজ আত্মার যাত্রার ছলকে নিঃশেষে মিলিয়ে নিয়ে আনলম্পন্দিত যে-নিম্ম নিম্ল বৈরাগ্যের পরিচয় দিয়েছেন কাব্যসাহিত্যে কোণাও তার তুলনা মেলেনা। কবিতাটি পড়তে পড়তে কবির যাত্রীমনোভাব আমাদের চিত্তদেশকে মুহুর্তে আবিষ্ট করে। 'চঞ্চলা' রবীজনাথের আশ্চর্য এক কবিকৃতি।

তারপর সাঁই ত্রিশ সংখ্যক [ 'দূর হতে কী গুনিস মৃত্যুর গর্জন' ইত্যাদি ]
কবিতাটি। এর সম্পর্কেও চ্চারটি কথা পূর্বে আমরা বলেছি। এরকম উৎকৃষ্ট
কবিতা 'বলাকা' গ্রন্থেও খুব কম চোখে পড়ে। কবিতাটিতে বাস্তবজীবনবাধে
প্রতিষ্ঠিত রবীন্দ্রনাথ সংগ্রামী মৃতিতে আত্মপ্রকাশ করেছেন—বুদ্ধঘোষণা করেছেন
মাহবের উদ্ধৃত অন্যায়, বর্বর স্বার্থান্ধতা, নিচুর লোভ, চ্বিষ্ঠ অত্যাচার, নিল্জি
হিংম্রতা আর মানবের কুশ্রী দীনতা-ভীক্তা-কাপুক্ষরতার বিক্তমে। অত্যাচারিতের

নিদারণ মর্ময়রণা এই কবিতার অহুত ছন্দোম্পাদের মধ্য নিয়ে স্থতীর হাহাকারে যেন কেটে পড়েছে। মানবতার অপমান কবিকে বিপ্রবী-মনোভাবাপর করে তুলেছে। তাই প্রানির পঙ্কশ্যা হতে পরিত্রাণলাভের জল্যে মানুষকে তিনি আহ্বান করেছেন মৃত্যুম্বী সংগ্রামক্ষেত্রে, তাদের শুনিয়েছেন মানব-ইতিহাসের নিয়ন্তার স্কঠিন আদেশ ঃ 'তুফানের মাঝথানে নৃতন সমুদ্রতীরপানে দিতে হবে পাড়ি।' পুরানো যুগ ক্লেলক্ত আবর্জনার পৃতিগল্ধে আবিল হয়ে উঠেছে, এর অবসান ঘটুক ; প্রলম্ব-অন্ধকার ভেদ করে সংগ্রামপরায়ণ মানুষকে এগিয়ে যেতে হবে সেইদিকে, য়েদিকে খোলা রয়েছে 'নৃতন উষার স্বর্ণহার'। এর জন্যে তাকে অজ্ম ছঃখ বরণ করতে হবে, মৃত্যুকে আলিঙ্গন জানাতে হবে—তবেই তো মিলবে অমৃতের সন্ধান। এ কবিতা প্রবল্ আর্থাদে-বিশ্বাসে ভরা বিসর্জনের সংগীত, মাভৈঃ বাণীর সমুদাত্ত ঘোষণা। 'ক্রেদনের কলরোল, লক্ষ বক্ষ হতে মুক্ত রক্তের কল্লোল', ঝড়ের পুঞ্জিত মেঘের অন্ধকার, উন্মন্ত ঝটিকার ভৈরব গর্জন, 'বঞ্চিতের নিত্য চিত্তক্ষোভ' কবিতাটির প্রতিটি ছত্রে প্রচণ্ড আবেগে ধর্থর্ করে কেঁপে উঠছে। তার মধ্য হতে গন্তীর নির্ঘোষে আমাদের কানে এসে পৌছাচ্ছেঃ

'বলবে বন্ধনকাল এবাবের মতো হল শেষ, পুরানো সঞ্য নিয়ে ফিরে ফিরে শুধু বেচাকেনা আর চলিবে না'—

—নির্ম কাণ্ডারীর এই প্রেরণাময়ী বাণী। এই কবিতা অতুলনীয়। প্রতালিশ সংখ্যক ['পুরাতন বৎসরের জীর্ণ-ক্লান্ত রাত্রি' ইত্যাদি] কবিতাটি এর পরিপ্রক-হিসেবে পঠনীয়।

আমাদের বর্তমান আলোচনা সমাপ্তির মুখে। কাব্যথানির মূল স্থরের পরিচয় খুব সংক্ষেপে আমরা বাণীবদ্ধ করেছি, এবং এর আশেপাশে বে-সমুদ্র সঞ্চারী ভাব দেখা দিয়েছে, তার প্রতিও পাঠকের দৃষ্টি আকর্ষণ করেছি। তা ছাড়া, এই গ্রন্থের রূপরীতির কথাও স্বর্লপরিসরের মধ্যে আলোচিত হয়েছে। বলাকা'-কাব্যপরিক্রমা করে আমরা নিঃসংশ্রিত

উপদংহার একটি ধারণায় উপস্থিত হয়েছি; তা হল—রবীন্দ্রকাব্যধারায় এই গ্রন্থানির স্থান অতিশয় উচ্চে। কেউ যদি একে কবিগুরুর
সর্বোত্তম কবিকৃতি বলে আখ্যাত করতে চান তাহলে তার প্রতিবাদ করাটা
খুব সহজ হবে না। কেননা, শ্রেষ্ঠকাব্যের বহুবিধ গুণে 'বলাকা' সমুভাসিত।
কবি-রবীন্দ্রের অপূর্ব উপলব্ধি, বহুবিচিত্র অভিজ্ঞতা, প্রগাঢ় বাস্তবজীবনবাধ, বিশ্বের
রহন্ত-উন্মোচনের আশ্র্য শক্তি, নিবিড় আধ্যাত্মিক অন্ত্তৃতি, প্রদীপ্ত প্রজ্ঞাদৃষ্টি,

দূরখানী কল্পনা, বলিষ্ঠ জীবনদর্শন—'বলাকা'য় এ সমস্তকিছুর একত্র সমাবেশ আমরা দেখতে পাই। এখানে কবির সঙ্গে হাত মিলিয়েছেন দার্শনিক, তাই বিশ্বের এমন বিস্কাবহ স্বরূপদর্শন সম্ভব হয়েছে।

त्रवीसकार्ता आमता आंश्रमहे 'तिशान' ७ 'आहे फिशान'- अत इन्ह त्र (मर्थिह, কিন্তু সমালোচ্য গ্ৰন্থানিতে কবি সৰ্বহন্দ উত্তীৰ্ণ হয়ে একটা পূৰ্ণ সামঞ্জভতত্ত্ব এসে পৌছেছেন। আসক্তি ও বৈরাগ্য, আদর্শ ও বান্তব, প্রবৃত্তি ও নিবৃত্তি, কর্ম ও সন্ত্যাদের এমন অপূর্ব সমন্বয় রবীজ্র-রচনায় ইতঃপূর্বে কিংবা এর পরে কুত্রাপি আমাদের চোখে পড়েনি। 'বলাকা'-র কবি রবীন্দ্রনাথ নিগুঢ় জীবনবোধের এক প্রমাশ্চর্য বিশালতায় আমাদিগকে উত্তীর্ণ করে দিয়েছেন। তাঁর যৌবনবন্দন। বা প্রাণবন্দনা, তাঁর উচ্চারিত চির্যাত্রী মানবাত্মার অপ্রান্ত চলার সংগীত পাঠক-চিত্তকে উদ্দীপ্ত উজ্জীবিত করে। তুঃখ-বিপদ-মূত্যু-বিষয়ে ভ্রাক্ষেপ্থীন তাঁর অমৃতসাধনা, মানবজীবনের চরম সার্থকতার দিকে তাঁর অভ্রন্ত অঙ্গলিসংকেত, জড়ত্ব-জীর্ণতা আর মোহের জটিল জাল ছিন্ন করার অটল অসীকার পঙ্গকেও গিরিলজ্মনের শক্তি জোগায়। লৌকিক সংসারের উর্ধচারী এক গুঢ় সতার সঙ্গে মানবসভার অচ্ছেত্ত যোগের কথা উদাত্ত কর্তে তিনি উচ্চারণ করেছেন 'বলাকা'-র কবিতাগুলির মাধ্যমে—এই অধ্যাত্ম-উপলব্ধির তাৎপর্য সীমাহীন। ত্রন্ত, প্রমত্ত, প্রচণ্ড, অশান্ত যৌবনের সংবাদ তিনি আমাদের দিয়েছেন, আর কাব্যপাঠের চরম ফলশ্রুতি মুক্তির আস্বাদন—রবীন্দ্রনাথের সাধনালক জীবন্মুক্তি।

এর সঙ্গে যুক্ত হয়েছে অপূর্ব কলাবিধি—গতিবেগস্পানিত মুক্তবন্ধ ছন্দ, দীপ্ততম বাগ্ বিভূতি, ভাষার বিছ্যুৎ-ঝলসন, আবেগের তীব্রতা, ভাবের গভীব্রতা, করনার নিঃসীম বিস্তার। এতগুলি বস্তু মিলে 'বলাকা'র শ্রেষ্ঠতা। কবিকুলচক্রবর্তী রবীক্তনাথের 'বলাকা'-ভূমি দেবরাজ ইক্তের অমরাবতী নয়; এ যেন মর্তলোকচারী এক রাজর্ষির হোমাগ্রিশিখা-বিভাসিত প্রশান্ত-গন্তীর তপোবন। আর, এই তপোবনের উল্গীত সামমন্ত্র হল: 'হেখা নয়, হেখা নয়, অন্ত কোথা, অন্ত কোনোখানে'—বার একমাত্র তুলনা ঐতরেয় ব্রাহ্মণের 'চরৈবেতি' 'চরেবেতি'— এগিয়ে চলো, এগিয়ে চলো—মন্ত্রোচ্চার।

# উচ্চতর বাংলা রচনা

\* দ্বিতীয় খণ্ড \*

# # (80 M AGE) #

# [বি. এ. পরীক্ষার প্রশ্নপত্ত হইতে সংকলিত]

# a descript which is plant [ 40 ]o and with an and

surrassing occation of art. The Tell's ket seen by order

Bankimchandra took Bengali readers by surprise by revealing to them the romance of life and the hidden treasures of emotional joy with which, it is said, they had not previously been familiar. The classical poem of Bengal being mostly translations from Sanskrit, and written in the stereotyped form approved by the canons of Sanskrit Poetics, often lack in freshness and animation, Bankim drew his romantic ideals from the British Lake-Poets and other western writers. It cannot, however, be said that such romance was altogether unknown in Bengal before his time. The Vaisnava poem had an exuberance of it in the sixteenth and seventeenth centuries, though they were often mystical and their beauty was concealed from lay readers in the symbols of allegory.

জীবনের যে-রোম্যান্স বা রহস্থময়তা এবং হৃদয়াবেগের যে-গোপন আনন্দ-ঐশ্বর্যের সংগে বাঙালী পাঠকসমাজের কোনো পূর্বপরিচয় ছিল না, উহা উদ্যাটিত করিয়া বিছ্কমচন্দ্র বাংলার পাঠকসাধারণকে বিশ্বয়সচকিত করিয়া তুলিলেন। যুগোত্তীর্ণ বাংলাকাব্যকবিতাগুলি অধিকাংশ ক্ষেত্রেই সংশ্বত সাহিত্যের অন্থবাদ, এবং ঐ সর গ্রন্থ সংশ্বত অলংকারশাস্ত্রের নিয়মান্থমোদিত চিরাচরিত পন্থায় বিরচিত বলিয়া উহাদের মধ্যে সজীবতা ও প্রাণচাঞ্চল্যের অভাব পরিলক্ষিত হয়। ইংলণ্ডের 'লেক্-কবি' এবং পাশ্চান্ত্য জগতের অন্থান্থ লেখকদের নিকট হইতে বঙ্কিম রোম্যান্টিক ভাবধারা গ্রহণ করিয়াছিলেন। তবে এমন কথা বলা চলে না যে, তাঁহার পূর্বেকার বাংলা সাহিত্য এই রোম্যান্টিক ভাবধারার প্রাচুর্য পরিলক্ষিত হয়; কিন্ত ইহার মধ্যে ছিল অতীন্দ্রিয় অন্থভ্তির ঘোতনা, এবং রূপক ও সংকেতধ্যিতাহেতু সাধারণ পাঠকের নিকট এইসব কবিতার সৌন্দর্য অন্থদ্বাটিত থাকিয়া যাইত।

#### [ छ्टे ]

It is impossible to describe the beauty of the Taj in words. It has been called 'a dream in marble' and 'a tear-drop on the cheeks of time'; but the fairest phrases fail to do justice to the surpassing creation of art. The Taj is best seen by moonlight when the dazzling white of the marble is mellowed into a dreamy softness. The most charming view, perhaps, is obtained from the palace on the opposite bank of the river when the plinth is not visible and the building looks a fairy castle in the air, hung among the cloud.

তাজমহলের সৌন্দর্য অনির্বচনীয়। কেহ কেহ ইহাকে মর্যরে রচিত স্বপ্ন এবং কেহবা ইহাকে মহাকালের কপোলদেশে একবিন্দু অঞ্চ বলিয়া আখ্যাত করিয়াছেন। কিন্তু
মানবের স্কুন্ধতম ভাষাবিত্যাদেও এই অতুলনীয় শিল্পস্থির প্রতি স্থবিচার করা হয় না।
জ্যোৎস্নাপ্লাবিত রাত্রিতে পাষাণপুঞ্জের অত্যুজ্জ্বল শুভ্র বর্ণ যখন একটা স্বপ্নালু কোমলতার
ক্রপপরিগ্রহ করে, তখনই তাজমহলকে দেখিতে হইবে। নদীর অপরতীরবর্তী প্রাদাদ
হইতেই সম্ভবত তাজের সর্বাপেক্ষা নয়নমুগ্ধকর দৃশ্য দৃষ্টিগোচর হয়। সেইস্থান
হইতে তাজমহলের ভিত্তিমূলকে দেখা যায় না বলিয়া এই মর্যরপ্রাদাটিকে মেঘলোকবিলম্বিত নভোশায়ী একটি পরীর স্বর্গের মতোই দেখায়।

# Markey and and same to being [ GA ]

It must be recognised that a prejudiced view of India had grown up in England, so that young men came out to India ignorant, and sometimes contemptuous, of the civilization of the country. To some extent this prejudice must be attributed to the zeal of missionaries and philanthropists, who in their eagerness for reform overstressed the darker shadows of Indian life. Suttee had prevailed until 1830; slavery was still legal in 1842; some tribes were accustomed to kill their female children, etc. These and other ugly facts were grave blots on Indian civilization, but over-insistence on them produced a distorted picture.

ইহা স্বীকার করিতে হইবে যে, ইংলগুবাসীদের মনে ভারতবর্ষ সম্পর্কে একটা

প্ৰতিপ্ৰ শিক্ষপ্ৰাদ

কুসংস্কারপূর্ণ ধারণা গড়িয়া উঠিয়াছে। সেহেতু ভারতবর্ষের সভ্যতা সম্বন্ধে অজ্ঞতা আর ঘুণাপূর্ণ মনোভাব লইয়াই সে-দেশের তরুণদল এদেশে আগমন করিত। যে-সব ইওরোপীয় ধর্মপ্রচারক ও মানবপ্রেমিক সংস্কারসাধনের ব্যগ্রতাবশত ভারতবাসীর জীবনের অন্ধকার দিকটার উপর অধিক জাের দিয়াছে, এই সংস্কারপূর্ণ মনােভাবের জ্ঞা তাহারাই কিয়দংশে দায়ী। ১৮৩০ সাল পর্যন্ত এদেশে সতীদাহপ্রথা প্রচলিত ছিল, ১৮৪২ সাল অবধি দাসপ্রথা আইন-অহ্নমান্দিত ছিল, কােনাে কােনাে জাতি তাহাদের ক্যাসন্তানকে হত্যা করিতে অভ্যন্ত ছিল—এই রক্মের ক্য়েকটি কুৎসিত ঘটনা ভারতীয় সভ্যতার ক্ষেত্রে গুরুতর কলংকের বিষয়। কিন্তু ইহাদের সম্পর্কে নির্বন্ধাতিশ্য্য ভারতীয় সভ্যতার ছবিটিকে বিহৃত করিয়াই তােলে।

# [ bia ]

The world seems to be unhinged now-a-days. The principles which, like strong pillars, supported our society in the past—the virtues of forbearance, sympathy and brotherhood, are showing symptoms of crumbling down. The political leader of the present day declares that the virtues on which our ancestors prided themselves are not fit for the struggle which men have to face in this age of competition and international trade relations; they have an innate weakness which does not guarantee success in the hour of national peril. The qualities of truth and mercy and the sanctity of pledges were given undue precedence by the ancients. On the other hand, tactics and adaptation of policy to the exigencies of the situation may help in a far greater degree to override the present danger.

বর্তমানে পৃথিবীতে একটা বিপর্যয়ের ভাব আত্মপ্রকাশ করিয়াছে। সহিষ্ণুতা, সমবেদনা, আতৃত্ব প্রভৃতি যে-সব নীতি স্থদ্য স্তন্তের মতো অতীত দিনে আমাদের সমাজকে ধারণ করিয়া ছিল, বর্তমানে উহারা যেন ধূলায় অবলুঠিত হইয়া পড়িতেছে। আধুনিক যুগের রাষ্ট্রনেতারা বলিতেছেন, আমাদের পূর্বপুরুষেরা যে-সকল গুণের জন্ত গর্ববাধ করিতেন, দেগুলি বর্তমানের প্রতিযোগিতা ও আন্তর্জাতিক বাণিজ্যসম্পর্কের ক্ষেত্রে উপযোগী নহে। এইগুলির মধ্যে স্বভাবজ একটা ত্র্বলতা রহিয়াছে বলিয়া উহারা জাতীয় জীবনের চরম সংকটমূহুর্তে বিপন্স্ভির কোনো সহায়তা করে না। প্রাচীন-

কালের মামুষ সত্য, ক্ষমা, প্রতিশ্রুতির পবিত্রতা প্রভৃতি গুণকে অত্যধিক প্রাধান্ত দিয়াছিল। পক্ষান্তরে, কতকগুলি কৌশল ও পরিস্থিতির প্রয়োজন অন্থযায়ী অবলম্বিত নীতিই বর্তমানের সংকট হইতে পরিত্রাণের ক্ষেত্রে আমাদিগকে অধিকতর সহায়তা করিতে পারে।

### ত্রাক্তর ক্রেরিক বিজ্ঞা [পাঁচ] ক্রিক বিজ্ঞান

With half a million of soldiers Napoleon crossed the Niemen, and through fearful difficulties prosecuted his perilous enterprise even to Moscow, but found arrayed against him the destructive agencies of fire, famine and frost. He commenced his retreat over the wasted route by which he had advanced, and before he again reached Poland, his army perished. The sufferings of the men during the retreat were frightful. Through the immense plains covered with snow, an endless column of wretches, nearly all without arms, marched in disorder, falling at every step on the ice, near carcasses of their companions.

পাঁচলক্ষ দৈশুসমভিব্যাহারে নেপোলিয়ন নীমেন [Niemen] অতিক্রম করিলেন, এবং ভয়াবহ বাধাবিদ্রের ভিতর দিয়া মস্কোনগরী পর্যন্ত বিপদসংকূল অভিযান করিলেন। কিন্তু তিনি দেখিলেন, অয়ি, ছভিক্ষ ও ত্র্যারের ধ্বংসমুখী শক্তি তাঁহার বিরুদ্ধে মন্তক উন্তোলন করিয়াছে। যেই পথ দিয়া অগ্রসর হইয়ছিলেন, সেই বিধ্বন্ত পথেই তিনি পিছু হটিতে লাগিলেন এবং পুনরায় পোল্যাণ্ডে পোঁছিবার পুর্বেই তাঁহার দেনাবাহিনী ধ্বংসপ্রাপ্ত হইল। পশ্চাদ্ধাবনের সময়ে লোকজনের ছঃখলাঞ্ছনা ভয়াবহ হইয়া উঠিয়াছিল। অসংখ্য দৈনিকদের মধ্যে প্রায় অধিকাংশই অস্ত্রহীন অবস্থায় ত্র্যারপরিকীর্ণ দ্রপ্রসারী প্রান্তরের উপর দিয়া বিশৃংখলভাবে অগ্রসর হইতেছিল, এবং প্রতি-পদক্ষেপে তাহারা বরফের উপর তাহাদের সহ্যাত্রীয় মৃতদেহের পার্যে ভূব্গ্রিত হইতেছিল।

# [ ছয় ]

A thunderous, stunning boom like that of a thousand guns rang out and sounded the death-knell of smiling Monghyr.

That deafening terrifying boom was followed by utter pitch-darkness caused by the cloud of dust rising from the collapsing town. In the twinkling of an eye the entire town with its huts and palaces collapsed like a house of cards, burying alive or killing some ten thousand of its inhabitants. The situation was made ten times worse by the splitting of the earth everywhere and jets of boiling water or sand shooting out of these holes.

সহস্র কামানগর্জনের মতো একটি হতচেতনকারী বজ্ঞগন্তীর শব্দ অকস্মাৎ ধ্বনিত হইয়া মুংগেরের মৃত্যুঘণ্টা নিনাদিত করিল। সেই শ্রবণবিদারক তয়ংকর শব্দের সংগে সংগে পতনোর্থ নগর হইতে উথিত ধূলির মেঘপুঞ্জের দারা একটা ঘনঘোর অন্ধকারের স্বৃষ্টি হইল। চক্ষুর নিমেষে কুটার ও প্রাদাদসহ সমগ্র নগরী তাসের ঘরের মতো ভাঙিয়া পড়িয়া ইহার প্রায় দশ সহস্র অধিবাদীকে জীবন্ত সমাধিস্থ অধবা নিহত করিল। ভূমিভাগ সর্বত্র বিদীর্ণ হওয়াতে তাহার ছিদ্রপথ দিয়া উষ্ণ জলস্রোত ও বালুকারাশি সবেগে প্রবাহিত হইল এবং তদ্ধারা নগরের অবস্থা আরও দশগুণ শোচনীয় হইয়া উঠিল।

#### [ সাত ]

But as Cædmon could neither sing nor play, he used to slip away from the feast, ashamed, when the merriment began. On one of these occasions he had, as usual, left the hall, and went to the cattleshed. He lay down amid the friendly beasts, porbably sad and lonely at heart because, as he thought, he had no music in his soul. He fell asleep, and as he slept he dreamt that someone stood by him and said: 'Cædmon, sing to me.' Cædmon replied: 'I cannot sing, that is why I left the feast.' 'Nevertheless, you must sing to me' was the answer. 'What is it that I must sing?' said Cædmon. 'About the beginning of creation'—was the reply.

গান গাহিতে কিংবা বাছ্যন্ত বাজাইতে অসমর্থ ছিলেন বলিয়া, ভোজের উৎসবে যখন আনন্দক্ষ্তি আরম্ভ হইত, ক্যাড্মন তখন সলজ্জভাবেই সে স্থান হইতে পলায়ন করিতেন। একবার এইরূপ একটি উৎসবের সময়ে তিনি পূর্বের মতোই ভোজগৃহ পরিত্যাগ করিয়া গবাদি পশুর একটি আবাসগৃহে প্রবেশ করিলেন। বন্ধুত্বতাবাপর পশুদলের মধ্যে তিনি বসিয়া পড়িলেন। সেই সময় সম্ভবত তিনি আপন ফদয়মধ্যে বেদনা ও নিঃসংগতা অমুভব করিতেছিলেন। কেননা, তিনি মনে ভাবিতেছিলেন, তাঁহার আত্মার রাজ্যে সংগীতের কোনো অমুভৃতি নাই। তিনি নিদ্রাভিভূত হইয়া পড়িলেন এবং ঘুমন্ত অবস্থায় স্বপ্ন দেখিলেন যে, কে যেন তাঁহার পার্শ্বে দাঁড়াইয়া তাঁহাকে বলিতেছেনঃ 'ক্যাড়ম্মন, সংগীত উচ্চারণ কর।' উত্তরে ক্যাড়ম্মন বলিলেন, 'গান গাহিতে অসমর্থ বলিয়াই আমি উৎসবগৃহ পরিত্যাগ করিয়াছি।' প্রভূত্তর আসিল, 'তথাপি তোমাকে গান করিতে হইবে।' তখন ক্যাড়ম্মন জিজ্ঞাসা করিলেন, 'কোন্ বিষয়ে আমি গান করিব ?' প্রভূত্তর আসিল, 'স্টির প্রারম্ভবিষয়েই সংগীত রচনা কর।'

# [ আট]

When a country turns from being largely agricultural to largely industrial, there is apt to be a great deal of upset, for individuals and for whole class of people. Workers no longer made things in their own homes, or small workshops, but were brought together into one large building called a mill or factory. These buildings were first put up on the banks of streams, where water-power could be got; but with the coming of steam-power it was more convenient to mass them into towns. Big new towns, therefore, grew up, without proper precautions for looking after the health of the workers. These workers, often women and children, were too often badly underpaid and treated worse than slaves. However, since the twenties of the last century many kind-hearted men and women worked to improve these conditions and the workers themselves joined in Trade Unions' to better their lot.

যথন কোনো দেশ ক্বযিপ্রধান অবস্থা হইতে অত্যধিক পরিমাণে শিল্পকেন্দ্রিক হইয়া উঠে, তখন ব্যষ্টিজীবনে ও সমষ্টিজীবনে একটা বড়ো রকমের বিপর্যয়ের সম্ভাবনা দেখা দেয়। শ্রমিকদল তখন আর তাহাদের ঘরবাড়ীতে কিংবা ছোট ছোট কারখানায় পণ্য প্রস্তুত করে না—কলে অথবা কারখানা নামে অভিহিত একটি রহৎ ভবনে তাহাদিগকে আনিয়া সমবেত করা হয়। জলশক্তি পাওয়া যাইতে পারে, এই রকম স্রোত্মিনীর তীরেই এই বৃহৎ ভবনগুলি প্রথমে স্থাপিত হইত। কিন্তু বাষ্পশক্তি আবিষ্কৃত হইলে ইহাদিগকে শহর-এলাকায় সম্প্রিষ্ট করাই অধিকতর স্থবিধাজনক মনে হইল। স্বতরাং শ্রমিকগণের স্বাস্থ্যরক্ষার যথোপযুক্ত ব্যবস্থা ব্যতিরেকেই নৃত্ন নৃত্ন বড়ো শহর গড়িয়া উঠিতে লাগিল। এই শ্রমিকবৃন্দকে—বিশেষ করিয়া স্ত্রীলোক ও শিশুদিগকে—প্রায়ই খুব অল্প বেতন দেওয়া হইত, এবং তাহাদের প্রতি ক্রীতদাসের চেয়েও খারাপ ব্যবহার করা হইত। যাহা হোক, গত শতান্ধীর ঘিতীয় দশক হইতে বহু সহাদয় নরনারী ইহাদের অবস্থার উমতিকল্পে কাজ করিতে লাগিলেন, এবং শ্রমিকদলও নিজেদের অবস্থার উমতিকল্পে জন্ম 'শ্রমিকদংঘ'-প্রতিষ্ঠানে যোগদান করিল।

# The said of the said and a said and the said

When the daylight was fading and the evening-breeze stirred the great trees of the forest, Gautama seated himself and preached his first sermon. As the words flowed from his lips a thrill of joy ran through all Nature—the flowers gave forth their sweetest scents, rivers murmured soft music, the stars shone with unusual brightness and there was a rushing sound in the air as the Devas came in thousands to hear the message of salvation. And the five disciples of Gautama bowed themselves before him and acknowledged him to be the Holy one—the Buddha. Long did the great teacher continue speaking in the stillness of that Indian night, and the words he uttered have ever since been treasured up in the hearts of those whom he has led into the way of peace.

দিনের আলো যথন নিপ্রভ হইরা আসিতেছিল, যখন দিনশেষের বাতাস বনভূমির বিশাল বৃক্ষগুলিকে আন্দোলিত করিতেছিল, তখন গৌতম সমাসীন হইরা তাঁহার প্রথম ধর্মোপদেশ প্রচার করিলেন। তাঁহার মুখ হইতে যখন বাণী নিঃস্থত হইতেছিল, তখন সমস্ত প্রকৃতির মধ্য দিয়া একটি আনন্দশিহরণ খেলিয়া গেল—পুষ্পদল মধুরতম সৌরভ বিকীণ করিল, নদীমালা মৃছ্ সংগীত উচ্চারণ করিল, নক্ষত্রাজি অসাধারণ

দীপ্তিতে আত্মপ্রকাশ করিল, এবং মুক্তির বাণী শ্রবণ করিবার জন্ম দেবতারা হাজারে হাজারে উপস্থিত হইতে থাকিলে বায়ুমণ্ডলে একটা প্রবল শব্দ ধ্বনিত হইল। গৌতমের পাঁচজন শিশ্ব তাঁহার সম্মুখে প্রণত হইয়া তাঁহাকে 'শুদ্ধ বুদ্ধ' বলিয়া স্বীকৃতি जानाहेलन । त्महे जांत्र जीय निनीथिनीत तेनः भत्कात मत्या महान जां नात्यंत मूथ हहेत्व বহুক্ষণ ধরিয়া বাণী নির্গলিত হইল। যাহাদিগকে তিনি শান্তির পথে পরিচালিত করিয়াছিলেন, তাহাদের অন্তরে তাঁহার উচ্চারিত দেই বাণী তথন হইতে চিরন্তন কালের জন্ম স্ঞিত হইয়া রহিয়াছে।

# AND THE RESERVE WITH THE PROPERTY OF THE PROPE

THE REPORT OF THE PARTY OF THE Burmese places of worship are called pagodas. All over the country there are thousands of them, some new, some in ruins, and some gradually falling down. As soon as a Burman makes money and becomes rich he builds a pagoda; but no one ever seems to think of repairing the old ones. Burmese girls have their ears bored. It is an important ceremony, though painful to the girls. Music is played while the ears are being pierced, in order to drown the girl's screams. Day after day the holes are made bigger and bigger by putting in them thicker and thicker reeds. When they are large enough, a tube of an inch long and threequarters of an inch wide is put in them.

ব্রহ্মদেশীয় পুজামন্দিরগুলি 'প্যাগোডা' নামে পরিচিত। সমগ্র দেশের মধ্যে এগুলি হাজারে হাজারে বিভাষান—ইহাদের কতকগুলি নূতন, কতকগুলি ভগ্নজীর্ণ, এবং কতকগুলি পতনোমুখ। যখন কোনো বর্মী অর্থসঞ্চয় করিয়া বিভশালী হইয়া উঠে তখনই সে প্যাগোড়া নির্মাণ করে। কিন্তু পুরাতন প্যাগোড়াগুলির সংস্থারদাধনের কথা কাছারো মনে উদিত হয় না। বর্মী মেয়েরা কর্ণ বিদ্ধ করিয়া থাকে। যদিও মেয়েদের পক্ষে যন্ত্রণাদায়ক, তবু ইহা একটি গুরুত্বপূর্ণ উৎসব-অন্তর্গান। মেয়েদের যন্ত্রণাস্চক কর্ত্তস্বর চাপা দিবার জভা কর্ণবেধ করিবার সময়ে গীতবাভা ধ্বনিত হয়। দিনের প্র দিন কর্ণের বিদ্ধস্থানে স্থুল হইতে স্থুলতর শর গুঁজিয়া দিয়া রক্ত্রগুলিকে ক্রমশই বড়ো করা হয়। এগুলি যখন বেশ বড়ো হইয়া উঠে তখন লম্বায় এক ইঞ্চি ও প্রস্তে তিন-চতুর্থাংশ ইঞ্চি একটি নল উহাদের মধ্যে প্রবেশ করাইয়া দেওয়া হয়।

#### ইণ্টার বাংলার প্রশ্নপত্র হইতে সংকলিত

#### with the state of the last of the state of t

In almost every village, disputes are settled by the 'panchayet' or court of arbitration. Without involving themselves in any serious costs the village folk have settled disputes of all kinds for centuries at these courts. There are two kinds of 'panchayets'. One relates to social and caste-affairs, in which men of a particular caste only participate. The other court of arbitration is the village 'panchayet,' and consists of five members only. The members of this court are elected by the villagers themselves, and they may belong to any class save the lowest order. They receive no payment whatever from the villagers. They are generally men of position who enjoy the confidence of the village people. The 'panchayets' decide suits of all kinds, such as land-disputes, petty quarrels, divorce, division of property, debts, and disputes over payment.

প্রায় প্রতিটি পলীগ্রামেই পঞ্চায়েৎ বা সালিশী-আদালত ঘারা বিবাদের নিষ্পত্তি হইয়া থাকে। গ্রামবাসীগণ নিজেদের কোনো গুরুতর থরচপত্রের মধ্যে না জড়াইয়া শতাব্দীর পর শতাব্দী ধরিয়া এই সমস্ত আদালতে বিরোধের মীমাংসা করিয়া লইয়াছে। পঞ্চায়েৎ ছই শ্রেণীর—একটি সামাজিক ও বিভিন্ন বর্ণের [জাতি বা শ্রেণীর] কার্যসম্পর্কিত—ইহাতে একটি বিশেষ বর্ণের লোকেরা অংশ গ্রহণ করে। অপর সালিশী-আদালত হইতেছে পল্লীপঞ্চায়েৎ, ইহা কেবলমাত্র পাঁচজন সদস্ত লইয়া গঠিত। এই আদালতের সদস্তগণ পল্লাবাসীদের ঘারাই নির্বাচিত, এবং সমাজের নিম্নতম শ্রেণী ছাড়া অন্ত যে-কোনো শ্রেণীর লোক ইহার সভ্য হইতে পারেন। ইহারা গ্রামবাসীদের নিকট হইতে কোনো প্রকারের অর্থ গ্রহণ করেন না। সাধারণত ইহারা গ্রামবাসীদের আস্থাভাজন সম্রান্ত ব্যক্তি। জমিজমা-সম্পর্কিত বিবাদ, ছোটখাট কলহ, বিবাহবিচ্ছেদ, সম্পত্তির ভাগবাটোয়ারা, ধারকর্জ, লেনদেন-সম্পর্কিত বিরোধ—সমস্ত রকমের মামলা-মোকদ্বমাই এই পঞ্চায়েৎ নিম্পত্তি করিয়া থাকে।

# [ इइ ]

If we would profit by our reading, we must be careful not only to select proper books but also to peruse them aright. The same book will affect its readers differently according to the purpose with which they read it. The butterfly flits over the flower-bed, gathering nothing; the spider collects poison from it; but the bee finds and stores up honey; and so the object for which you go to a book will determine the kind of fruit it will yield you. The child takes off the lid of a tea-kettle for sport, the house-wife for use—but James Watt for science, which resulted in the improvement of the steam-engine.

অধ্যয়নের দ্বারা যদি আমরা লাভবান হইতে চাহি, তাহা হইলে কেবল গ্রন্থনির্বাচন-বিষয়ে অবহিত হইলে চলিবে না, যথাযথ অধ্যয়ন সম্পর্কেও আমাদিগকে সতর্ক হইতে হইবে। পাঠক যে-উদ্দেশ্য লইয়া পাঠ করে, তদমুসারে একই গ্রন্থ তাহাদের উপর ভিন্নতর প্রভাব বিস্তার করে। প্রজাপতি পূপান্তবকের উপর উড়িয়া রেড়ায়, কিন্তু কিছুই আহরণ করে না; মাকড়সা ইহা হইতে বিষ সংগ্রহ করে—কিন্তু মৌমাছি মধু-র সন্ধান পায় এবং তাহা সঞ্চয় করিয়া রাখে। স্নতরাং অধ্যয়নের উদ্দেশ্য দ্বারাই তোমার অধ্যয়নের ফলসিদ্ধি নির্ধারিত হইবে। শিশু কেত্লীর ঢাক্না উন্মোচন করে খেলার উদ্দেশ্য, গৃহক্রী প্রস্বপ করেন প্রয়োজনবশত, কিন্তু জেমস্ ওয়াট্ করিয়াছিলেন বিজ্ঞানচর্চার জন্ম, এবং তাহারই ফলে বাষ্পচালিত যন্তের উৎকর্ষ সাধিত হইয়াছিল।

# [ তিন ]

The great bulk of our town-dwellers are poor—terribly poor. They live huddled together in dismal, dark and smelly slums, sleeping four and five or even ten in a small dark smoky room, eating of the barest, their children denied education beyond what are called 'the three R's,' which once they leave school, they soon forget. The lot of our common people is dreadful. The workers in the mills and factories of our towns, whom we—because we live in towns—are accustomed to think of as the poorest people, earn anything from fifteen to fifty rupees a month

with which to maintain a whole family. But the worker's wage is almost princely compared with the earnings of those crores and crores of our countrymen who live in villages and cultivate the land, producing food for us to eat and the cotton from which is made the cloth we wear.

আমাদের শহরবাসীদের অধিকাংশই গরীব—ভয়ানক রকমের গরীব। নিরানন্দ, অন্ধনার, পৃতিগন্ধময় কদর্য বস্তিতে তাহারা একত্রে ঠাসাঠাসিভাবে বাস করে। আলোকবজিত, ধুমাছল ছোট ছোট কামরায় চার-পাঁচজন, এমন কি, দশজন পর্যন্ত নির্মা যায় এবং তাহারা যৎসামান্ত আহার করে। যাহাকে ইংরজীতে বলা হয় 'দি থু আর্-স্' অর্থাৎ সামান্ত কিছু লেখাপড়া ও অংক—তাহাদের ছেলেমেয়েরা তাহার অধিক শিক্ষা হইতে বঞ্চিত—তাহাও আবার বিভালয়পরিত্যাগের সংগে সংগে তাহারা অচিরাৎ ভূলিয়া যায়। আমাদের সাধারণ লোকদের ভাগ্য ভয়াবহ। শহরে বাস করি বলিয়া, শহরের কলকারখানার যে-সকল শ্রমিককে আমরা দরিদ্রতম লোক বলিয়া ভাবিতে অভ্যন্ত, তাহারা মাসে পনর হইতে পঞ্চাশ টাকা পর্যন্ত রোজগার করে, এবং ইহার সহায়তায় তাহারা গোটা পরিবার প্রতিপালন করে। কিন্তু আমাদের দেশের অসংখ্য অগণিত লোক, যাহারা পল্লীগ্রামে বসবাস করিয়া চাম-আবাদ করে, আমাদের আহারের জন্ত খাছা ও পরিধেয় বন্ধের জন্ত ভূলা উৎপাদন করে, তাহাদের আয়ের ভূলনায় মজুরদিগের রোজগার অনেকটা রাজোচিতই, বলিতে হইবে।

# [ bis ]

The crowning glory of the reign of Shahjahan is the Taje Mahal at Agra. It is looked upon as one of the seven wonders of the world. Everyone who has looked at it, whether in day-time or on a moonlit night when its beauty is enhanced, has marvelled at it. One cannot but be struck with the vision of the man who conceived it, the taste of the man who provided the material and the skill of the workmen who built it. It combines delicacy with beauty, grandeur with nobility, and its white marble, its fine domes and minarets, its screen and inlay work,—all fill one with wonder. It moves the heart, delights the eye, stirs up the imagination, and fills the soul with peace.

আগ্রার তাজমহল শাজাহানের রাজত্বের সর্বশ্রেষ্ঠ কীর্তি। ইহা পৃথিবীর সপ্তআশ্চর্যের অন্থতম আশ্চর্য বস্তু বলিয়া পরিগণিত হয়। দিবাভাগেই হোক, অথবা
জ্যোৎস্নালোকিত রাত্রিতে যখন ইহার শোভাসৌন্দর্য বর্ধিত হয়, তখনই হোক, যেকেই ইহার দিকে দৃষ্টি প্রসারিত করিয়াছে, সে-ই অভিভূত হইয়াছে। যে-মাহ্নষটি
ইহার পরিকল্পনা করিয়াছে তাহার স্বপ্রদৃষ্টি, যে-যে মাহ্নষ ইহার উপাদান সংগ্রহ
করিয়াছে, তাহাদের ক্রচিবোধ, এবং যে-সকল শ্রমিক ইহা নির্মাণ করিয়াছে, তাহাদের
দক্ষতায় কেই বিস্ময়াবিষ্ট না হইয়া থাকিতে পারে না। ইহা সৌন্দর্যের সহিত হক্ষ্ম
সৌকুমার্যের, মহত্ত্বের সহিত ঐশ্র্য-উদাত্তার সংমিশ্রণ ঘটাইয়াছে, এবং ইহার
শ্রেতমর্মর, ইহার স্বদৃষ্ঠ গরুজ ও মিনার, জাফ্রি ও থোদাই-কার্ফকার্য—সমন্তকিছু
মাহ্র্যের মনকে বিস্ময়াবিষ্ট করিয়া তোলে। ইহা চিন্তকে আন্দোলিত করে, চক্ষুকে
আনন্দ দেয়, কল্পনাকে উদ্বিপ্ত করে এবং অন্তরাল্লাকে প্রশান্তিতে ভরিয়া তোলে।

# विकार विकास अवस्था के विकास कर विकास और ]

Descending from the tree I hastily collected what remained of my provisions and set off as fast as I could towards it. As I drew near, it seemed to me to be a white ball of immense size and height, and when I could touch it, I found it marvellously smooth and soft. As it was impossible to climb it—for it presented no foothold—I walked round about it. I counted that it was at best fifty paces round. By this time the sun was near setting, but quite suddenly it fell dark, something like a black cloud came swiftly over me, and I saw with amazement that it was a bird of extraordinary size which was hovering near.

বৃক্ষ হইতে অবতরণ করিয়া আমার সঞ্চিত খাতোর যাহা অবশিষ্ট ছিল, সত্বর সংগ্রহ করিলাম এবং যথাসাধ্য ক্রত গতিতে বস্তুটির দিকে ধাবিত হইলাম। নিকটে পৌছিলে ইহাকে একটি বৃহদায়তন স্কুউন্নত বতুল বলিয়া মনে হইল। যখন স্পর্শ করিলাম, দেখিলাম, ইহা আশ্চর্য রকমের মস্থাও কোমল। ইহার গায়ে পা রাখিবার কোনো স্থােগ না থাকায়, ইহাতে আরোহণ করা সম্ভব নয় বৃঝিতে পারিয়া, ইহাকে পরিক্রমণ করিলাম। গণনা করিয়া দেখিলাম, ইহার পরিধি অন্ততঃপক্ষে পঞ্চাশ পদক্ষেপের কম হইবে না। ইতােমধ্যে স্থ্য অন্তগমনোল্থ হইয়া আসিতেছিল, অক্সাং চারিদিক অন্ধকারসমাছন্তর হইল, কালা মেঘের মতাে কী একটা বস্তু অতিক্রত আমার উপর

অহুবাদ ১৫

আসিয়া পড়িল। আমি পরম বিশ্বরে চাহিয়া দেখিলাম, একটা অসামান্ত আয়তনের পাখী নিকটে উড়িয়া বেড়াইতেছে।

# districted at the beam of a few and a many maken ad

William Tell was instantly seized and taken before the Governor who determined to take cruel revenge. Turning to the captive, he said, 'I have heard that you are a famous archer, you can prove your skill.' Placing an apple upon the head of Tell's little son, he ordered the father to shoot the apple. Tell turned pale with fear, but the lad himself called out, 'Shoot, father! I am not afraid, for I know you will not miss.' The child's brave words gave Tell confidence. He took an arrow, fitted it to his bow, carefull raised his bow, and shot, and the arrow, flying straight and true to its mark, cut the apple into two.

উইলিয়ম টেল অবিলম্বে ধৃত হইলেন, এবং নিষ্ঠুর প্রতিহিংসাগ্রহণে দৃঢ়সংকল্প শাসনকর্তার সমূথে তাঁহাকে হাজির করা হইল। বন্দীর দিকে ফিরিয়া তিনি [শাসনকর্তা] বলিলেন: 'আমি শুনিয়াছি, তুমি একজন বিখ্যাত তীরন্দাজ,—এখন তুমি তোমার নৈপুণ্যের পরিচয় প্রদান করিতে পার।' টেলের ছোটছেলের মন্তকোপরি একটি আপেল স্থাপন করিয়া উহাকে তীরবিদ্ধ করিবার জন্ত তিনি [উইলিয়ম টেলকে] আদেশ করিলেন। ভয়ে টেলের মুখ বিবর্ণ হইয়া গেল, কিন্তু বালকটি উটচেঃস্বরে বলিল: 'পিতা, আপনি তীর নিক্ষেপ করুন, আমি ভয় পাইতেছি না—কারণ, আমি জানি, আপনি ব্যর্থ হইবেন না।' বালকের সাহসিকতাপূর্ণ বাণী টেলকে আশ্বস্ত করিল। ধ্বক্ষকে একটি শর সংযোজিত করিয়া, অতি সতর্কতার সংগে ধন্থকটি উঠাইয়া লইয়া তিনি তীর নিক্ষেপ করিলেন, এবং তীরটি সোজাস্কুজি ইহার যথার্থ লক্ষ্যস্থলে ধাবিত হইয়া আপেলটি দ্বিখণ্ডিত করিল।

# savering the nones, and clear to receive and seams where the

When Mahatma Gandhi became a world-figure, Rabindranath Tagore spoke of him in the following words: 'The secret of Gandhi's success lies in his dynamic spiritual strength and incessant self-sacrifice. He covets no power, no position, no wealth, no name and no fame. Offer him the throne of all India, he will refuse to sit on it, but will sell the jewels and distribute the money among the needy. He is a liberated soul. If Gandhi was strangled, I am sure he would not cry. He may laugh at his strangler; and if he has to die, he will die smiling. His simplicity of life is childlike, his adherence to truth unflinching, his love for mankind is positive and aggressive.'

মহাদ্মা গান্ধী যখন বিশ্ববিশ্রুত হইয়া উঠিলেন, তখন রবীন্দ্রনাথ ঠাকুর তাঁহার সম্পর্কে নিয়ােদ্ধত কথাগুলি বলির্মাছিলেনঃ গান্ধীজীর কুতকার্যতার গোপন রহস্ত নিহিত রহিয়াছে তাঁহার সক্রেয় আধ্যাদ্মিক শক্তি ও অবিরল আল্মােৎসর্জনের মধ্যে। কোনো রকমের ক্ষমতা, পদগৌরব, বিত্ত-ঐশ্বর্ম, নাম-যশ কিছুর জন্মই তাঁহার লিপ্সা নাই। নিথিল ভারতবর্ধের রাজসিংহাসন তাঁহাকে দান করা হাকে, উহাতে উপবেশন করিতে তিনি স্বীকৃত হইবেন না; উপরস্ক উহার মণিরত্ম বিক্রেয় করিয়া দিয়া লব্ধ অর্থ বিতরণ করিবেন দারিদ্যাগ্রস্ত জনগণের মধ্যে। তিনি একজন মৃক্ত-আত্মা মানব। একথা নিঃসংশয়ে বলিতে পারা যায় যে, কণ্ঠরোধ করিয়া তাঁহাকে যদি হত্যা করা হয়, তথাপি তিনি একটি শব্দ উচ্চারণ করিবেন না; তিনি তাঁহার শ্বাসরোধকারীর দিকে তাকাইয়া উপেক্ষার ভাব প্রদর্শন করিবেন, এবং তাঁহাকে যদি মরিতে হয় তাহা হইলে তিনি হাসিম্থেই মৃত্যুবরণ করিবেন। তাঁহার জীবনের সরলতা শিশুস্কলভ, তাঁহার সত্যনিষ্ঠা অদম্য—তাঁহার মানবগ্রীতি গ্রুব ও আত্মপ্রসারণশীল।

# [ আট ]

The inmates of the house get up very early in the morning. The male members of the family go for their morning ablutions, and while they are away the female members sprinkle cow-dung over the outer and inner yards, and occupy themselves in sweeping the house, and cleaning the cooking and eating vessels. In their turn they then march to the watering places, where they bathe themselves, and wash their clothes, and bring water for family use. When they have returned from the tank or river or well, they attend to the work of feeding the men and preparing

for noon tide meal. About eight o'clock in the morning the farmer and his brothers come in for their morning meal, which is generally some cold rice and some pickle or chutney.

গৃহের বাসিন্দারা অতি প্রত্যুবে উঠে, পরিবারের পুরুষলোকেরা তাহাদের প্রাতঃশ্বানাদির জন্ত গমন করে। তাহাদের অমুপস্থিতির অবকাশে স্ত্রীলোকেরা বাহির ও ভিতরের আঙিনায় গোবরজল ছিটাইয়া দেয়, এবং ঘর মাঁট দিবার কাজ ও রান্নার এবং থাইবার বাসনপত্রাদি মাজিবার কাজে আত্মনিয়োগ করে। অতঃপর যথাসময়ে তাহারা পুকুরাদিতে যায়, দেখানে তাহারা শ্বান করে, কাপড়চোপড় কাচে এবং গৃহে ব্যবহারের জন্ত জল লইয়া আসে। পুরুরিণী, নদী অথবা কুয়া হইতে ফিরিবার পর তাহারা পুরুষণণকে খাওয়ানো এবং তুপুরবেলার আহার্যপ্রস্তুতির কাজে মনঃসংযোগ করে। সকালে প্রায় আটটার সময় কৃষক ও তাহার আতৃগণ প্রাতঃকালীন আহারের জন্ত আদে, এবং সেই আহার্যসামগ্রী হইতেছে সাধারণত কিছু ঠাণ্ডা ভাত এবং কিছু আচার বা কাশ্বন্দি অথবা কিছু চাট্নী।

#### dillar assessibilitation of page leader the control of the

The problem of keeping people healthy is usually considered from two aspects: how the individual can keep healthy, and how the community keep healthy. It may be healthy for the individual to drink plenty of water, but in a town at least it is the duty of the rulers to provide pure water. The individual can keep himself fit and try to avoid getting dangerous germs into his system; but the rulers should see that there are not too many dangerous germs about. The citizens should eat only good food; the rulers should see that bad food is not allowed to be sold. And so on with every problem.

জনসাধারণকৈ স্বস্থাবল রাখিবার সমস্রাটি সাধারণত ছুইটি দিক ইছইতে বিবেচিত ছুইয়া থাকে—কিন্ধপে ব্যক্তিমান্থর স্বাস্থ্যবান থাকিতে পারে এবং কিন্ধপে সমষ্টিমান্থর [গোটা সমাজ] স্বাস্থ্য রক্ষা করিয়া চলিতে পারে। প্রচুর পরিমাণে জলপান করা ব্যক্তির পক্ষে স্বাস্থ্যবিধায়ক ছুইতে পারে, কিন্তু অন্তত শহর-এলাকায় বিশুদ্ধ জল সরবরাহ করা কর্তৃপক্ষের কর্তব্য: ব্যক্তিমান্থ্য নিজেকে স্বলস্থস্থ রাখিতে পারে এবং দেহের অভ্যন্তরে যাহাতে কোনো মারাশ্বক জীবাণু প্রবেশ করিতে না পারে, সে বিষয়েও

সচেষ্ট থাকিতে পারে; কিন্তু কর্তৃপক্ষকে দেখিতে হইবে, চারিদিকে মারাত্মক জীবাণু যেন অত্যধিক আত্মপ্রকাশ না করে। নাগরিকগণের কর্তব্য হইতেছে উন্তম খাছ্য গ্রহণ করা, কিন্তু শাসকবর্গকে সতর্ক থাকিতে হইবে যে, কোনক্সপ দূষিত খাছ্য যেন বিক্রীত না হয়। প্রতিটি সমস্থা সম্পর্কেই এই একই কথা প্রযোজ্য।

#### [ 44]

The advances in the science of nutrition within recent years have been comparable in importance to the earlier discoveries in bacteriology which opened the way to control many deadly or handicapping diseases. Chemistry and Physiology have given us a vast account of new knowledge regarding the relation of food to human well-being. We know that certain diseases, which affect immense numbers of people are caused solely by failure to get the right kind of food. We know what foods the human body needs not only to prevent diseases but to build resistance to many others, lengthen the span of life, favour the birth of healthy children, and raise the power of many individuals to do physical and mental work formerly thought to be beyond their innate capacity.

বিগত কয়েক বৎসরের মধ্যে পৃষ্টিবিজ্ঞানের যে-উন্নতিসাধন হইয়াছে, গুরুজের দিক দিয়া তাহা জীবাণুতত্ব-সম্পর্কিত প্রথম দিকের আবিষ্কারগুলির সহিত তুলনীয়। জীবাণুতত্ব-বিষয়ক এই আবিষ্কারের ফলে বহু মারাত্মক ও ছ্পিকিৎস্থ ব্যাধিদমনের পথ খুলিয়া গিয়াছিল। রসায়নবিতা ও শারীর বিজ্ঞান হইতে মান্থরের স্থেস্বাচ্ছন্দ্যের সহিত খাত্মের সম্পর্ক সম্বন্ধে আমরা প্রভূত নৃতন জ্ঞান লাভ করিয়াছি। আমরা জানি, এমন কতকগুলি ব্যাধি আছে যাহা বহু লোককে আক্রমণ করে—উপযুক্ত খাত্মের অভাববশতই এইগুলির উদ্ভব হইয়া থাকে। কেবল রোগনিবারণের জন্ম নয়, আরো বহুপ্রকার ব্যাধির প্রতিরোধক শক্তি জন্মাইবার জন্ম, দীর্ঘজীবন লাভ করিবার জন্ম, স্মন্থসবল শিশুর আবির্ভাবকে সহায়তা করিবার জন্ম, এবং পূর্বে যে-কায়িক ও মানসিক শ্রমদাধ্য কার্য অনেকেরই স্বাভাবিক শক্তির অতীত বলিয়া মনে হইত, উহা সম্পাদনের ক্ষেত্রে তাহাদের ক্ষমতা বাড়াইয়া তুলিবার জন্ম মান্থ্যের দেহের পক্ষে কীরূপ খাত্মের প্রয়োজন, তাহাও আমরা জানিতে পারিয়াছি।

# **ज्रुगी**लनी

### —ইণ্টার বাংলা <u>পরীক্ষার্থীর জন্</u>য–

#### [ 5 ]

While Scott was merely telling stories, and Wordsworth reforming poetry or upholding the moral law, and Shelley advocating impossible reforms and Byron voicing his own egoism and the political discontent of the times, Keats lived apart from men and from all political measures, worshipping beauty like a devotee, perfectly content to write what was in his own heart, or to reflect some splendour of the natural world as he saw or dreamed it to be. He had, moreover, the novel idea that poetry exists for its own sake, and suffers loss by being devoted to philosophy or politics or, indeed, to any cause, however, great or small.

#### [ ? ]

All the great religious teachers of mankind have insisted on this: that men ought not to live for themselves alone. We ought not, they have said, to spend all our time and energy in getting just what we want for ourselves, power and money and importance in the world: we ought to serve something greater than ourselves, whether a god or a cause or our fellowmen. It is by serving this something greater that men will forget themselves and so achieve happiness. This or something like it is what the great religions have taught, and it is one of the most important of the things that civilization means. It is also the hardest to learn and practise; in fact most people have found it much too hard.

#### [0]

Only a prisoner who has been confined for long behind high walls can appreciate the extraordinary charm of the occasional outside walks and open views afforded to him. I loved these outings, and I did not give them up even during the monsoon, when the rain came down for days in torrents and I had to walk in ankle-deep water. I would have welcomed the outing in any place, but the sight of the towering Himalayas near by was an added joy which went a long way to removing the weariness of prison. It was my good fortune that during the long period when I had no interviews, and when for many months I was quite alone, I could gaze at those mountains that I loved. I could not see the mountain from my cell, but my mind was full of them and I was ever conscious of their nearness, and a secret intimacy seemed to grow between us.

#### [8]

To-morrow, as yesterday, the fittest will survive in the struggle for existence. But whereas in the past selfishness was the measure of fitness, in the future survival value will be determined by breadth and depth of love. Modern science is teaching, as it never was taught before, that no one lives to himself alone. Co-operation between individuals, and then between families, was essential to the life of man when he competed with the brutes of fields and forests. Still greater co-operation between clans and nations is now essential to his continued life on the earth. Now, as always, individuals and peoples who are not in line with the great forward movements in the evolutionary trend are doomed to die.

#### Land of Sure of Sure of [ C ] on

It is useful to know that in India we have all those elements which make for a high-grade civilization. The economic life of the people in the fields of industry and agriculture is capable of development. The political elements of civilization

are all here. Nor are the moral elements lacking. The ideal of marriage is very high, the relations between man and woman are well regulated, the standard of morality that is aimed at is elevating, and there is a deep religious feeling everywhere. The love of letters and science and the devotion to art have always distinguished our country. All these things fill us with hope for the future as they fill us with pride in the past.

# ordaments arrenged, apon st & 1 and books lying on the table

The story of our world is a story that is still very imperfectly known. A couple of hundred years ago men possessed the history of little more than the last 3000 years. What had happened before that time was a matter of legend and speculation. Over a large part of the civilized world it was believed and taught that the world had been created suddenly in 4004 B. C., though the authorities differed as to whether this had occurred in the spring or autumn of that year. This fantastically precise misconception was based upon a too literal interpretation of the Hebrew Bible, and upon rather arbitrary theological assumptions connected therewith.

#### in general by taking bimely ar [o per] colive

The Balinese have the same hereditary idea of caste system as the Hindus have in India. They show the same reverence to their versions of the Mahabharat. They perform all the ceremonies and sacraments as of old. Their mode of dress is perhaps the same as was prevalent in the time of Mahabharat. Their concepton of heaven and hell is based on the doctrine of Karma. Their attitude regarding the life beyond death is inspired by the teachings of the Upanishads. The poorest Padauda or priest still receives the homage of the richest prince.

#### [4]

In nearly all large towns, and especially in the capital cities of civilized nations, there are collections of statues, pictures and books. Even in the streets we see the forms of men and women, wrought in marble or cast in bronze, placed high upon pedestals to meet the gaze of every one who may pass by them. In nearly every house there are pictures upon the walls, and vases or other ornaments arranged upon shelves and books lying on the table. The mere existence of these objects shows us that Art is an element in the life of civilized man.

#### [2] Jake Proper april do a reserve

Extreme sufferings are evidenced among the cultivators, labourers, and general middle-class people of this country as a result of the excessive rise in the price of cloth. This complicated situation is a direct outcome of the fall in the supply of cloth in various ways in the country and also of the readiness of the cloth-merchants of the country who took advantage of the situation in demanding higher prices for the cloth. The Government have been approached for a long time to relieve the countrymen in general by taking timely and effective measures to counteract the situation, but so long the Government paid no heed to the matter.

#### [30]

I have faith in my country and specially in the youth of my country. The youth of Bengal have the greatest of all tasks that have ever been placed on the shoulders of young men. I have travelled for the last ten years or so over the whole of India and my conviction is that from this youth of Bengal will come those that will march from one corner of the earth to the other preaching and teaching the eternal spiritual truths of our

অমুবাদ ২৩

forefathers; from them will come the power that will raise India once more to her proper place. Be not afraid of anything. It is fear that is the cause of our misery and it is fearlessness that brings heaven in a moment.

# [33]

The true gentleman carefully avoids whatever may cause a jar or jolt in the minds of those with whom he associates; all clashing of opinion or collision of feeling, all restraint or suspicion or gloom or resentment; his great concern being to make everyone at his ease and at home. He has his eyes on all his company; he is tender towards the bashful, gentle towards the distant and merciful towards the absured; he can recollect to whom he is speaking, he guards against unreasonable allusions or topics which may irritate; he is seldom prominent in conversation, and never wearisome. He makes light of favours while he does them and seems to be receiving when he is conferring. He has no ears for slander or gossip, is unwilling to impute motives to those who interfere with him, and interprets everything for the best.

#### [ > 2 ]

Everything in nature, except man acts as it does because it is its nature so to act. It is therefore, pointless to argue whether it is right to act as it does; pointless to exhort it to act differently. We do not say of a stone that it ought to go uphill, or blame a tiger for tearing its prey. When, however, we consider a human being, we can say not only 'this is what he is like', but also, 'that is what he ought to be like.' Man, in other words, and man alone, can be judged morally. What is the reason for this distinction between man and nature? It is to be found in the

fact that man has a sense of right and wrong, so that, whatever he may in fact do, we recognize that he ought to do what is right and eschew what is wrong; we recognize also that whatever he may in fact do, he is *free* to do what is right and eschew what is wrong. Man is thus set apart from everything else in nature by virtue of the fact that he is a free moral agent.

# [ 00 ] white Mustaket man cansus

There are some people who speak slightingly of hobbies as if they were something childish and frivolous. But a man without a hobby is like a ship without a rudder. Life is such a tumultuous and confused affair that most of us get lost in its intricacies and get to the end of the journey without having ever found a path and a sense of direction. But a hobby hits the path at once. It may be ever so trivial a thing but it supplies what the mind needs, a disinterested enthusiasm outside the mere routine of work and play. You cannot tell where it will lead. You may begin with stamps, and find you are thinking in continents. You may collect coins, and find that the history of man is written on them. You may begin with bees, and end with the science of life. Ruskin began with pictures and found they led to economics and everything else. For as every road was said to lead to Rome, so every hobby leads out into the universe, and supplies us with a compass for the adventure of life.

## If 8 ? ] to enhant is to not different

Equality has been proclaimed again and again in history as the necessary foundation of a democratic society. Yet in most senses no one at all supposes that all men are equal. Men differ obviously and profoundly in almost every respect beyond the mere quality of being human beings. They are radically unlike অস্থ্যাদ ২৫

in strength and physical powers, in mental ability and creative quality, in both capacity and willingness to serve the community, and perhaps most radically of all in power of imagination. Of course, many of the existing inequalities between men are themselves the outcome of inequality—in early nurture, in educational and cultural opportunity, and in sheer provision for physical needs.

#### [sa]

The family, like the house in which we live, needs to be kept in repair, lest some little rift in the walls should appear and let in the wind and rain. The happiness of a family depends very much on attention to little things. Order, comfort, regularity, cheerfulness, good taste, pleasant conversation—these are the ornaments of daily life, deprived of which it degenerates into a wearisome routine. There must be light in the dwelling, and brightness and pure spirits and cheerful smile. Home is not usually the place of toil, but the place to which we return, and rest from our labours, in which parents and children meet together and pass a careless and joyful hour. To have nothing to say to others at such times, in any rank of life, is a very unfortunate temper of mind, and may perhaps be regarded as a serious fault; at any rate it makes the house vacant and joyless.

# [36]

At first astronomy, like other sciences, was studied mainly for utilitarian interests. It provided measures, and enabled mankind to keep a tally on the flight of the seasons; it taught him to find his way across the trackless desert, and later across the trackless ocean. In the guise of astrology, it held out hopes of telling him its future. There was nothing intrinsically absurd in this, for even to-day the astronomer is largely occupied with

telling the future movements of the heavenly bodies, although not of human affairs. Where the astrologers went wrong was in supposing that terrestrial empires, kings and individuals formed such important items in the scheme of the universe that the motion of the heavenly bodies could be intimately bound up with their fates. As soon as man began to realise, even faintly, his own significance in the universe, astrology died a natural and inevitable death.

# design or apren dan ex deric 24 lance service and economic

The first thing that men learned, as soon as they began to study nature carefully, was that some events take place in regular order and that the same causes always give rise to the same effects. The sun always rises on one side and sets on the other side of the sky; the changes of the moon follow one another in the same order and at similar intervals; water always flows down-hill; fire always burns. Thus the notion of an order of nature and of a fixity in the relation of cause and effect between things gradually entered the minds of men. So far as such order prevailed, it was felt the things were explained; while the things that could not be explained were said to happen by accident.

#### [ >4

For waging war on the scale and with the intensity demanded in these days the first requirement of economic policy is to make the fullest possible use of the productive resources of the nation, in man-power, equipment and command over materials. This in itself is problem enough, especially in view of the absorption of men into the armed forces, theu navoidable impairment of equipment, and the physical difficulty of keeping up the necessary inflow of materials. It is scarcely less necessary,

অনুবাদ ২৭

however, to ensure that the goods and services produced shall be of the kinds most urgently required. So great are the demands direct, imposed by modern war that little margin is left for producing the ordinary luxuries of peaceful times or for accumulating assets which make for rising level of social welfare.

#### [ 66 ]

In village India this is a time of expectancy. Will the monsoon keep its appointment on the normal date? Will it bring plentiful rain properly spread over the season? How will rivers behave? These are questions momentous for the country-side and any one gifted with the eye of imagination can see thirsty fields with the heavens for the answer. The last fortnight before monsoon is a testing time for living creatures. The ploughman goes more slowly to the field, the village artificer prolongs his midday rest taken on the floor of his place of work or under a V-shaped roof of straw. Tanks have dwindled, wells gave water reluctantly, crops look pitifully at their possessors, and there is in village lanes a fiercer glare from the sunshine and a heat that strikes harder, while sounds, even birds' songs seem harshly metallic. It is not the nicest time of the year, but it holds the promise of a season.

#### [ 30 ]

While India has been spared the material destruction that has befallen many other countries, she has suffered in full measure, and in some directions in greater measures than others, the economic consequences of war. Her industrial equipment has been worked to the very edge of a breakdown and there is a large backlog of maintenance and replacement of her ecocomic consequences of war. Her industrial equipment to be made

good; more than that the development of her economy and even her reconstruction are being delayed through her inability to obtain the necessary capital equipment owing to destruction and unsatisfied demands in the supplying countries.

# –বি. এ. বাংলা পরীক্ষার্থীর জন্স–

### [ 5]

Some countries, like Babylonia and Egypt, are what their rivers make them. India, physically and intellectually, is the creation of her Himalaya. Never was wall of separation more towering, more impassable, raised by nature. Scarcely an opening along the immense extent of this—the most compact and highest range in the world—yields a passage to either the rude winds, or to ruder peoples of the North. Travellers agree that no mountain scenery in the whole world is remotely comparable in splendour and sublimity to what the Himalayas offers in any of its valleys. In addition to the grandeur of the physical surroundings, there are memories and associations which make the Himalayas the greatest mountain in the world.

# [ ? ]

The sorrow for the dead is the only sorrow from which we refuse to be divorced. Every other wound we seek to heal, every other affliction to forget; but this wound we consider it a duty to keep open—this affliction we cherish and brood over in solitude. Where is the mother who would willingly forget the infant that perished like a blossom from her arms, though every recollection is a pang? Where is the child that would willingly forget the most tender of parents though to remember is but to lament? Who, even in the hour of agony, would forget the friend over whom he mourns?

# Carriages started off in all of colons, carrying people back to

Educate, or govern, they are one and the same word. Education does not mean teaching people to know what they do not know. It means teaching them to behave as they do not behave. And the true 'compulsory education' which the people now ask of you is not catechism, but drill. It is not teaching the youth of the country the shapes of letters and the tricks of numbers; and then leaving to turn their arithmetic to roguery, and their literature to lust. It is, on the contrary, training them into the perfect exercise and kingly continence of their bodies and souls. It is a painful, continual, and difficult work; to be done by kindness, by watching, by warning, by precept, and by praise, and above all, by example. Compulsory! Yes, by all means! 'Go ye out into the high-ways and hedges, and compet them to come in.' Compulsory! Yes, and gratis also.

# [8]

This city of Calcutta, which offered its shelter to thousands upon thousands of men, had become like a steel trap. He could see no way out. The whole body of people was conspiring to surround and hold him captive—this most insignificant of men, whom no one knew. Nobody had any special grudge against him, yet everybody was his enemy. The crowd passed by, brushing against him; clerks from different offices ate their lunch on the roadside out of plates made of leaves: a tired wayfarer on the maidan was lying under the shade of a tree, with one hand beneath his head, and one leg crossed over the other: upcountry women, crowded into hackney carriages, were on their way to the temple; a chuprassi came up with a letter and asked him to read the address on the envelope,—so the afternoon went by, till one by one the offices began to close.

Carriages started off in all directions, carrying people back to their homes.

## [0]

If we have to decide which of the two temperaments is nobler—the contemplative or the energetic, there is little question but that the preference must be given to the more vigorous temperament. This I shall prove by three examples, two logical and one zoological. It is open to the strong poet to resign himself to contemplation in his intervals of rest, but it is not so easy for the contemplative poet to jack himself up to a course of continuous energy. If you peep through the bedroom window of the poets who are envied thrice far their blessed serenity, you will find them in the evening of their days, sighing for their unhappy indolence.

#### [6]

The chief business of war is to destroy human life, to batter down and burn cities, to turn fruitful fields into deserts, to scourge nations with famine, to multiply widows and orphans. Are these honourable deeds? Grant that a necessity for them may exist, it is a dreadful necessity, such as a good man must recoil from; and though it may exempt them from guilt, it cannot turn them into glory. We have thought that it was honourable to heal, to mitigate pain, to snatch the sick from the jaws of death. We have placed among the revered benefactors of the human race the discoverers of arts which alleviate human sufferings, which prolong comfort, adorn and cheer human life; and if these arts be honourable, where is the glory of multiplying and aggravating tortures and death.

অপুৰাদ

It is by failures as well as by successes that the true ideal of the man of science is reached. The task allotted to him in life is one of the noblest that can be undertaken. It is his to penetrate into the secrets of Nature, to push back the circumference of darkness that surrounds us, to disclose ever more and more of the limitless beauty, harmonious order and imperious law that extend throughout the universe. And while he thus enlarges our knowledge he shows us also how Nature may be made to minister in an ever-increasing multiplicity of ways to the service of humanity. It is to him and his conquests that the material progress of our race is mainly due. If he were content merely to look back over the realms which he has subdued, he might well indulge in jubilant feelings, for his peaceful victories have done more for the enlightenment and progress of mankind than were ever achieved by the triumphs of war.

#### The local popular part of the contract of

Addressing a students' meeting, Bri Nehru deprecated the tendency of the students to pass resolutions without taking thought whether those resolutions could be implemented and the manner in which they could be implemented, without taking an integrated view of the problems facing the country. They had also developed the unfortunate habit, he told them, of advising others how to get about their task, but never bothered about acting upon that advice themselves. They never even seem to realise that their primary business was to learn, to prepare themselves for the business of life. And they were a little too fond of shouting and raising slogans, [as if shouting and the raising of slogans would by themselves solve their problems.

### [ & ]

Emotion is not poetry, but the cause of poetry; and emotional expression is only poetry when it takes a beautiful form. To exist as poetry, emotion must be translated into music and visual images, clear and beautiful; they may be terrible or saddening but still beautiful; for it has been said that the greatest mystery of poetry is its power to invest the saddest things with beauty. When emotion takes an inartistic form, the result is not poetry, but a sort of echo of poetry, sometimes so like the real thing that only a cultivated taste can distinguish between them.

# an in [So.] and sade

We can read such books with another aim—not to throw light on literature, not to become familiar with famous people, but to refresh and exercise our own creative powers. Is there not an open window on the right hand of the book-case? How delightful to stop reading and look-out! How stimulating the scene is, in its unconsciousness, its irrelevance, its perpetual movement—the colts galloping round the field, the woman filling her pail at the well, the donkey throwing back his head and emitting his long, acrid moan. The greater part of any library is nothing but the record of such fleeting moments in the lives of men, women and donkeys.

# times ad ad 55 ] mildon add to man tolerons

The opposition to science in the past was by no means surprising. Men of science affirmed things that were contrary to what everybody had believed; they upset preconceived ideas and were thought to be destitute of reverence. It was only the power over natural forces conferred by science that led bit by bit to a toleration of scientists, and even this was a very slow process, because their powers were at first attributed to magic.

অমুবাদ ৩৩

It would not be surprising if, in the peresent day a powerful anti-scientific movement were to arise as a result of the dangers to human life that are threatened by atom bombs and from bacteriological warfare. But whatever people may feel about these horrors, they dare not turn against the men of science so long as war is at all probable, because if one side were equipped with scientists and the other not, the scientific side would almost certainly win.

# [25]

A blind reverence for the past is bad and so also is a contempt for it, for no future can be founded on either of these. The present and the future inevitably grow out of the past and bear its stamp, and to forget this is to build without foundations and to cut off the roots of national growth. It is to ignore one of the most powerful forces that influence people. Nationalism is essentially a group memory of past achievements, traditions and experiences, and nationalism is stronger to-day than it has ever been. Many people thought that nationalism had its day and must inevitably give place to the evergrowing international tendencies of the modern world. Socialism with its proletarian background derided national culture as something tied up with a decaying middle class.

# [00]

There are certain elements of mental outlook and character which participation in large mechanised industries is calculated to promote, such as alterness, application, decision and resource-fulness. Agriculture, to the extent that it depends so largely on the forces of nature, tends to produce a passive outlook and the long periods of seasonal unemployment incidental to it create an

attitude of general lethargy. There are undoubtedly valuable traits of character which an agricultural environment helps to produce and much of what is often described as the spiritual heritage of our people is to be traced to the agricultural environment in which we live and work. But in the workaday world in which we are placed, this needs to be supplemented and corrected by habits associated more directly with an industrial environment.

## [ 38 ]

Even in peace time the State plays an extremely important part in modern idustrial life. By its laws it maintains that security of life and fulfilment of contract without which no business could be undertaken. Most modern states educate their citizens providing free elementary schools and subsidising higher education. Insurance schemes and public assistance preserve the sick, old and unemployed from absolute starvation and thus assist in maintaining markets for goods and keep in existence if not full health and vigour, a reserve of labour. By legislation or by the influence of the scale of wages paid by the State a minimum standard of living is secured for workers. Factory laws, currency regulations, exchange restrictions and many other forms of State interference limit or assist the activities of manufacturers and merchants. In time of war, State intervention is naturally greatly increased.

# [ 50 ]

Since insolvency means a disagreement between assets and liabilities, often leaning heavily on the side of the latter, nothing can be done until the real financial position of the debtor has been accurately gauged. And this cannot be accomplished until a proper financial statement has been prepared. The law

compels the debtor to make a statement of his affairs and his failure to do so renders him liable to be severely dealt with. As soon as possible after the statement of affairs has been drawn up, the creditors are called together and the position of matters is explained to them.

# ভাবার্থ লেখন, মুমার্থ প্রকাশন ও ভাবসম্প্রসার্থ [ইণ্টার বাংলা প্রশ্নপত্ত ইতে সংক্রিড]

[ ১ ] নিম্নলিখিত উদ্ধৃতি-ছু ইটির মধ্যে একটির ভাবার্থ সংক্ষিপ্তভাবে বিবৃত করঃ

(ক) দ্বংখী বলে,—'বিধি নাই, নাহিক বিধাতা;
চক্রসম অন্ধ ধরা চলে।'
স্থাী বলে,—'কোণা দ্বংখ, অদৃষ্ট কোণায়?
ধরণী নরের পদতলে।'
জ্ঞানী বলে,—'কার্য আছে, কারণ ছ্জের্য;
এ জীবন প্রতীক্ষাকাতর।'
ভক্ত বলে,—'ধরণীর মহারসে সদা
ক্রীড়ামন্ত রসিকশেখর।'
শ্বিবলে,—'গ্রুম বেরণ্য ভূমান্!'
কবি বলে,—'তুমি শোভাময়।'
গৃহী আমি, জীবযুদ্ধে ডাকি হে কাতরে,—
'দয়াময়, হও হে সদয়!'

নামুষ বহুবিচিত্র, এবং জগৎ ও জগদীখর সম্পর্কে মামুষা ধ্যানধারণাও বিচিত্র।
জাগতিক ছুঃখকষ্টের পীড়নে যে উৎপীড়িত তার মনে জাগে ঈখরের অস্তিত্ব সম্পর্কে
সন্দেহ-সংশয়। আবার, পার্থিব স্থাস্বাচ্ছন্যের অধিকারী যে, সে ঈখরকে অস্বীকার
করে ভাবে ধরিত্রী মমুগ্রপদানত। আবার, জ্ঞানীর নিকট ঈখর ছুজের্য্য, ভক্তের
নিকট তিনি মহাপ্রেমিক, ঋষির নিকট তিনি গ্রুপুরুষ। কবির দৃষ্টিতে তিনি প্রম্

স্থানর । আর, সাংসারিক চক্রাবর্তনে আর্বতিত, জীবনরণাঙ্গনের সৈনিক যে গৃহী, তাহার অন্তরের প্রার্থনা দয়ায়য় ভগবানের অহেতুক অনন্ত করুণার পানে উৎসারিত হয়।

(খ) "একদল লোক আছেন যাঁরা বলেন, 'আর্ট করে কি পেট ভরবে ?" এখানে একটা কথা মনে রাখতে হবে। ভাষাচর্চার যেমন ছটো দিক্ আছে—একটা আনন্দ ও জ্ঞানের দিক্, আর-একটা অর্থলাভের দিক্, তেমনি শিল্পচর্চারও ছটো দিক্ আছে—একটা আনন্দ দেয়, আর-একটা অর্থ দেয়। এই ছটি ভাগের নাম চাক্ষশিল্প ও কারুশিল্প। চাক্ষশিলের চর্চা আমাদের দৈনন্দিন ছঃখছন্দে সংকৃচিত মনকে আনন্দলোকে মুক্তি দেয়, আর কারুশিল্প আমাদের নিত্যপ্রয়োজনের জিনিসগুলিতে সৌন্দর্যের সোনার কাঠি ছুঁইয়ে কেবল যে আমাদের জীবন্যাত্রার পথকে স্কর্মর করে তোলে তাই নয়, অর্থাগমের পথ করে দেয়।

শিল্পশিক্ষার অভাব যে গুধু আমাদের বর্তমান জীবনযাত্রা অপ্লন্দর করে তুলেছে তাই নয়, আমাদের অভীত যুগের রসম্রষ্টাদের স্বষ্ট সম্পদ থেকেও আমাদের বঞ্চিত করেছে। আমাদের চোথ তৈরী হয়নি, তাই দেশের অভীত গৌরব যে চিত্র, ভাস্বর্য ও স্থাপত্য, তা এতদিন আমাদের কাছে অবোধ্য ও অবজ্ঞাত ছিল; বিদেশ থেকে সমঝদার আসবার প্রয়োজন হল সেগুলি আবার আমাদের বুঝিয়ে দিতে।"

শিল্পচর্চার ছটি বিভিন্ন পথঃ একটি আনন্দমুক্তির, অপরটি অর্থাগমের। এই ছটি বিভাগের নাম যথাক্রমে চারুশিল্প ও কারুশিল্প।

বর্তমানে যথেষ্ট পরিমাণে শিল্লচর্চার অভাবে আমাদের সাধারণ জীবন্যাত্রাও যেমন কুন্সীতার ভরে উঠছে, তেমনই আমরা আমাদের স্থমহান শিল্ল-ঐতিহের উত্তরাধিকারও হারাতে বসেছি। যথার্থ শিল্পরস্বোধের অভাবহেতু আমরা নিজেদের প্রাচীন স্থাপত্য, ভাস্কর্য, চিত্রকলার মনোমদ নিদর্শনগুলির সৌন্দর্য উপলব্ধি করতে পারিনি, এগুলির সত্যমূল্যনির্ধারণে সক্ষম হইনি; এবং ঐতিহাগত এ সব শিল্পরতির সম্যক্ উপলব্ধির জন্ম বৈদেশিক শিল্পরস্ক্তের মধ্যস্থতার প্রয়োজন হয়েছিল, একথা জাতির পক্ষে গভীর লজ্জার হলেও, ঐতিহাসিক সত্য। জাতির ঐতিহ্য সম্পর্কে সচেতনতা না থাকলে, এবং বর্তমানে শিল্পশিক্ষার ব্যাপক প্রসার না ঘটলে, আমাদের বিভিন্ন শিল্পস্পদের শ্রেষ্ঠত্ব অচিরেই লুপ্ত হবে।

- [২] নিম্নলিখিত উদ্ধৃতি-ছুইটির মধ্যে একটির ভাবার্থ সংক্ষিপ্তভাবে বিবৃত করঃ
- (ক) "শত সহস্র বৎসরের মহারণ্য অনায়াসে শ্রামল হয়ে থাকে, যুগ্যুগান্তরের প্রাচীন হিমালয়ের ললাটে তু্যাররত্বমুক্ট সহজেই অমান হয়ে বিরাজ

করে, কিন্তু মান্থবের রাজপ্রাসাদ দেখতে দেখতে জীর্ণ হয়ে যায় এবং লজ্জিত ভগ্নাবশেষ একদিন প্রকৃতির অঞ্চলের মধ্যেই আপনাকে প্রচ্ছন্ন করে ফেলতে চেষ্টা করে। মান্থবের আপন জগৎটিও মান্থবেয় দেই রাজপ্রাসাদের মতো। চরিদিকে জগৎ নৃতন থাকে আর মান্থবের জগৎ তার মধ্যে প্রাতন হয়ে পড়তে থাকে। তার কারণ, বৃহৎ জগতের মধ্যে সে আপনার একটি ক্ষুদ্র স্বাতস্ত্রের সৃষ্টি করে তুলেছে। এই স্বাতস্ত্র্য ক্রমে ক্রমে আপন ঔদ্ধত্যের বেগে চারিদিকের বিরাট প্রকৃতি থেকে অত্যন্ত বিচ্ছিন্ন হতে থাকলেই ক্রমশ বিকৃতিতে পরিপূর্ণ হয়। এমনি করে মান্থবই এক চিরনবীন বিশ্বজগতের মধ্যে জরাজীর্ণ হয়ে বাস করে। য়ে-পৃথিবীর ক্রোড়ে মান্থবের জন্ম দেই পৃথিবীর চেয়ে মান্থব প্রাচীন—সে আপনাকে আপনি ঘিরে রাথে বলেই বৃদ্ধ হয়ে উঠে। এই বেষ্টনের মধ্যে তার বহুকালের আবর্জনা সঞ্চিত থাকে—অবশেষে সেই ভূপের ভিতর থেকে নবীন আলোকে বাহির হয়ে আসা মান্থবের পক্ষে প্রাণান্তিক ব্যাপার হয়ে পড়ে। অসীম জগতে চারিদিকে সমন্তই সহজ, কেবল সেই মান্থবই সহজ নয়।"

শীয় স্বাতন্ত্রগর্ব মাস্থকে বিপুল বিশ্বজগতের মধ্যে সংকীর্ণ গণ্ডীতে আবদ্ধ করে রাখে—সেই সীমিত গণ্ডীর মধ্যেই জন্ম নেয় বিক্বতির কদর্যতা। বিশালব্যাপ্ত নিসর্গপ্রকৃতির সঙ্গে সামঞ্জন্তের পত্রে বিশ্বত বলেই বুগবুগান্তরের প্রাচীন হিমালয় অথবা আদিমকালের বিশাল মহারণ্য চিরন্তন সজীবতার মহিমায় সমুজ্জল। আর, নিজেদের অহংস্প্ত ক্ষুদ্র স্বাতন্ত্র্যের মধ্যে আবদ্ধ বলেই, বহির্লোকের সজীব প্রাণপ্রাচ্ব ও অমেয় যৌবনের থেকে বিচ্ছিন্ন বলেই মাস্ক্র্যের শুতন্ত্র জগণ্টে হয়ে ওঠে জীর্ণতার কৃপ। এই জীর্ণতার কৃপে সঞ্চিত হয় রাশি রাশি আবর্জনা। সেই পুঞ্জীভূত আবর্জনার স্তুপ থেকে মুক্ত হয়ে বাহির-বিশ্বের সহজ জীবনানন্দে প্রত্যাবর্তন করাই হয়ে পড়ে স্বর্লের সর্ব্যাপ্ত সৌন্দর্যের মধ্যে মান্থই হয়ে পড়ে সবচেয়ে জটিল। অহংবোধের ক্ষুদ্রতা থেকে মুক্ত হয়ে বিশ্বাত্মীয়তায় উদ্বৃদ্ধ হলেই মান্থ্য চিরনবীন হয়ে উঠবে।

(খ) "সভ্যজগতের এ জ্ঞান জন্মেছে যে, মামুবের মনোজগৎ কেউ আর একহাতে গড়েনি, এর ভিতর নানা যুগের নানা দেশের হাত আছে। সে কারণ, বিদেশি ভাষা ও বিদেশি সাহিত্যের চর্চা ছেড়ে দিলে মামুষকে মনোরাজ্যে একঘরে এবং কুণো হয়ে পড়তে হয়। একমাত্র জাতীয় সাহিত্যের চর্চায় মামুবের মন জাতীয় ভাবের গণ্ডীর মধ্যেই থেকে যায়, এবং এ বিষয়ে বোধ হয় দিমত নেই যে, মনোরাজ্যে কুপমপুক হওয়াটা মোটেই বাঞ্ছনীয় নয়—সে কুপের পরিসর যতই প্রশস্ত ও তার গভীরতা যতই আগাধ হোক না কেন। এবং এ কথাও অস্বীকার করবার জো নেই যে, যে-জাতি মনে যতই বড় হোক না কেন তার মনের একটা বিশেষরকম সংকীর্ণতা আছে, এবং

তার মনের ঘরের দেয়াল ভাঙ্বার জন্তে বিদেশি মনের ধাকা চাই। বিদেশির প্রতি অবজ্ঞা বিদেশি মনের অবজ্ঞা থেকেই জন্মলাভ করে এবং সেই স্থতে জাতির প্রতি জাতির দ্বেষহিংসাও প্রশ্রম পায়। স্থতরাং বিদেশি সাহিত্যের চর্চায়, শুধু আমাদের মন নয়, বাদয়ও উদারতা লাভ করে; আমরা শুধু মানসিক নয়, নৈতিক উন্নতিও লাভ করি। অতএব মনোজগতে যথার্থ মুক্তিলাভ করতে হলে আমাদের পক্ষে বিশ্বমানবের মনের সংস্পর্শে আসা দরকার। মনোজগতে বৈচিত্র্য থাকলেও কোনো দেশভেদ নেই। আমরা আমাদের মনগড়া বেড়া দিয়ে তার মনগড়া ভাগবাঁটোয়ারা করি, সত্যের আলোকে এসব অলীক প্রচার কুয়াশার মতো মিলিয়ে যায়।"

বৈদেশিক জ্ঞানবিজ্ঞান, শিল্পদাহিত্য ও জীবনাদর্শ সম্পর্কে অজ্ঞতাজনিত যে উন্নাদিকতা তা মান্থবকে তার মানসজগতে কুপমপ্তুক করেই তোলে। জাতিগত বিশিষ্ট মনোতিরির সংকীর্ণতা থেকে মুক্ত হওয়ার একমাত্র উপায় বৈদেশিক মানদিকতার সংস্পর্শে আদা। বিদেশ সম্পর্কে অবজ্ঞার মূল অজ্ঞানতায়, আর তারই ফলশ্রুতি সংকীর্ণ জাতীয়তাবোধ ও পরজাতিবিদ্বেষ। বৈদেশিক শিল্প-সাহিত্য-সংস্কৃতির সঙ্গে স্থানিবিড় পরিচয়ের ভিন্তিতেই গড়ে ওঠে বিশ্বমানবের সঙ্গে অন্তর্ম্বন্ধ আত্মীয়তা, তাতেই ঘটে ফ্রদ্মমনের প্রসার—নৈতিক উন্নতি। মনোজগতে বৈচিত্র্য থাকলেও বাধার প্রাচীর নেই; দেশগত, জাতিগত সমস্ত কাল্পনিক ব্যবধান প্রকৃত সত্যের আলোকে অপসারিত হয়; বিশ্বমানবের মানসসমৃদ্রে নির্বিবাদে অবগাহন করে মামুষ তথন ধন্য হতে পারে।

# [৩] নিম্নলিখিত উদ্ধৃতি-ছুইটির মধ্যে একটির ভাবার্থ বিবৃত করঃ

(ক) "একটা বরফের পিশু এবং ঝর্ণার মধ্যে তফাত কোন্খানে। না, বরফের পিশুর নিজের মধ্যে গতিতত্ত্ব নেই। তাকে বেঁধে টেনে নিয়ে গেলে তবেই সে চলে। স্বতরাং চলাটাই তার বন্ধনের পরিচয়। এইজন্ম বাইরে থেকে তাকে ঠেলা দিয়ে চালনা করে নিয়ে গেলে প্রত্যেক আঘাতেই সে ভেঙে যায়, তার কয় হতে থাকে—এইজন্ম চলা ও আঘাত থেকে নিয়্কৃতি পেয়ে স্থির নিশ্চল হয়ে থাকাই তার পক্ষে স্বাভাবিক অবস্থা।

কিন্ত ঝর্ণার যে গতি সে তার নিজের গতি। সেইজন্তে এই গতিতেই তার ব্যাপ্তি, মৃ্ক্তি, তার সৌন্দর্য। এইজন্ত গতিপথে সে যত আঘাত পায় ততই তাকে বৈচিত্র্য দান করে। বাধায় তার ক্ষতি নেই, চলায় তার শ্রাস্তি নেই।

মামুষের মধ্যেও যখন রসের আবির্ভাব না থাকে, তখনই সে জড়পিও। তখন ক্ষ্যা-ভূজ্ঞা-ভয়-ভাবনাই তাকে ঠেলে ঠেলে কাজ করায়, সে-কাজে পদে পদেই ভার
—ক্লাস্তি। সেই নীরস অবস্থাতেই মামুষ অস্তরের নিশ্চলতা থেকে বাহিরেও কেবলি

নিশ্চলতা বিস্তার করতে থাকে। তখনি তার যত খুঁটিনাটি, যত আচারবিচার, যত শাস্ত্রশাসন। তখনি মাস্থ্যের মন গতিহীন বলেই বাহিরেও সে আষ্ট্রেপ্টে বন্ধ।"

বিশ্বস্থাইর অভ্যন্তরে ত্বটি পরম্পরবিরোধী শক্তির লীলা চলেছে—একদিকে জড়ত্ব ও স্থিতি, অপরদিকে চলিয়ুতা ও গতি। একটা বরফের পিও জড়ত্বের প্রতিমৃতি, আর একটি চঞ্চল ঝর্ণার স্রোতে গতি-উল্লাদের উদার অভিব্যক্তি। কোনো বহিঃশক্তির তাড়নায় বরফপিও যদি সচলও হয়, তাহলেও তার ক্ষয় ও ধ্বংস অনিবার্য। কিন্তু চলার আন্তরিক প্রেরণায় উদ্বৃদ্ধ বলেই সচল ঝর্ণা এত স্কুন্দর, এত মৃক্ত—তার গতিপথে নব নব ব্যাঘাতই তার গতিচ্ছন্দকে আরো বৈচিত্র্যময়, আরো লীলায়িত করে তোলে।

মামুষের জীবনে এই অন্তরপ্রেরণার নামই হোল রস। এই রসের অভাবই মামুষকে জড়ধর্মী করে তোলে—তথনই মামুষ হারায় তার প্রাণস্মৃতি, তার মুক্ত জীবনোল্লাস, তার সজীব চলিফুতা। নীরসতাই আনে নিশ্চলতা, জড়ত্ব। আর

তখন ইঃ 'বাহিরে মুক্তিরে ব্যর্থ খুঁজি অন্তরে বন্ধন করি পুঁজি।'

(খ)

শক্তি-দন্ত স্বার্থ-লোভ মারীর মতন
দেখিতে দেখিতে আজি ঘিরিছে ভুবন!

দেহ হতে দেহান্তরে স্পর্শবিষ তার
শান্তিময় পল্লী যত করে ছারথার।

যে-প্রশান্ত সরলতা জ্ঞানে সমুজ্জল,

স্লেহে যাহা রসিসিক্ত, সন্তোমে শীতল,
ছিল তাহা ভারতের তপোবনতলে।
বস্তুভারহীন মন সর্ব জলেন্তলে
পরিব্যাপ্ত করি দিত উদার কল্যাণ,
জড়ে জীবে সর্বভূতে অবারিত ধ্যান
পশিত আত্মীয়রূপে। আজি তাহা নাশি,
চিন্ত যেথা ছিল সেথা এল অব্যরাশি,
ভৃপ্তি যেথা ছিল সেথা এল আড়ম্বর,
শান্তি যেথা ছিল সেথা খার্থের সমর।

অন্তরের অনাবিল সরলতা, প্রাণের অকুণ্ঠ প্রকাশ, আত্মার স্বমহান শুতবৃদ্ধি আজ নীচ স্বার্থবাধ, অক্ষমের আত্মদর্প ও ভোগপদ্বিল লোলুপতার নিকট আত্মসমর্পণ করেছে। 'শান্তির নীড় ছোট ছোট গ্রামগুলি' আজ শান্তিবিহীন—স্নেহশৃন্ত। প্রাচীন ভারতের তপস্থারণাের পৃত পরিবেশ থেকে যে সহজ, সরল ও শ্রেরাছেষী জীবনাদর্শ জন্ম নিয়েছিল, আজ তার স্থান অধিকার করেছে শক্তি-লোভ-স্বার্থ-দন্তবিজড়িত বস্তুসর্বস্ব জীবনাদর্শ। ব্যবহারিক জীবনযাত্রার ক্ষেত্রে স্বল্পারোজনের মধ্যেই যে-মানসিক পরিতৃপ্তি ছিল স্থলভ, বর্তমানে তার আসন অধিকার করেছে আড়ম্বরের ব্যর্থবিস্তার !' ঐতিহ্চেতন কবিমানসের অক্বত্রিম বেদনাবোধের স্বাক্ষর কাব্যাংশটিতে মৃদ্রিত।

- [ 8 ] নিম্নলিখিত উদ্ধৃতি-তুইটির মধ্যে একটির ভাবার্থ বিবৃত কর ঃ
- (ক) "দেশে প্রকৃত প্রস্তাবে শান্তি ও স্থবিচার প্রতিষ্ঠিত করিতে গেলে প্রচলিত শাসনতন্ত্রের বিরোধ ও স্বেচ্ছাচারিতার প্রতিরোধ প্রয়োজন। এইরূপ প্রতিরোধের অভাবে প্রাচীন ও মধ্যযুগে শান্তি ও স্থশাসন ছুর্লভ ছিল। এই প্রতিরোধকে কার্যকর করিতে গেলে, ধীরভাবে সংযতভাবে চালাইতে গেলে, স্থারী করিতে গেলে, প্রতিরোধ যাহারা করিবে তাহাদের দলবদ্ধ হওয়া চাই। দল না থাকিলে বহু স্থচিন্তিত বিধান বিধিবদ্ধ হইতে পারিত না, সছ্দেশ্রে প্রশীত বিধি বৈষম্যপূর্ণ থাকিয়া যাইত, অতি-প্রয়োজনীয় পরিবর্তনও সম্ভব হইত না, স্বাধীন রাজ্যের নীতির কোনও স্বাধীনতা থাকিত না—সমাজ চপলমতির ক্রীড়নক হইয়া দাঁড়াইত। বিশেষত, রাষ্ট্রীয় স্বাধীনতা নির্ভর করে ইচ্ছামত কর্ম করিবার শক্তির উপর। সেশক্তি অর্জন করিতে হইলে জনগণের মধ্যে সমবায়ের ক্ষমতা অনেক পরিমাণে থাকা চাই; নতুবা ভ্রান্ত, উন্মন্ত, অত্যাচারী স্বাধীনতার অপপ্রয়োগ করিতে থাকিবে, তখন বিরোধী দলের স্থিটি না হইলে তাহার বিরুদ্ধে দাঁড়াইবে কে প্র

দেশের প্রচলিত শাসনতন্ত্রে বিপক্ষদলের কার্যকলাপ মূলত জনসাধারণের স্থা, শান্তি ও সমৃদ্ধিকে উদ্দেশ্য করেই পরিচালিত হওয়া উচিত। প্রতিরোধের ও প্রতিবাদের অভাব ঘটলেই দেশের শাসনব্যবস্থায় আসবে স্বেচ্ছাচার ও অভায়। ঐতিহাসিক বিচারে প্রাচীন ও মধ্যযুগের শাসনব্যবস্থার অজস্র ক্রটি এই সত্যকেই সপ্রমাণ করে। বিরোধীপক্ষকে কেবলমাত্র ভাঙনমূলক মনোভাবের পূজারী হলেই চলবে না—দলবদ্ধভাবে সংহত শক্তির দারা অভায় ও অবিচারকে রুদ্ধ করার স্নমহান দায়িত্ব তাদের। কুশাসনের প্রবল প্রতিপক্ষরণে এরূপ দলবদ্ধ শক্তির একান্ত প্রয়োজন; আর, এরূপ দলগত শক্তির অভাব দেশের ও সমাজের ভাবী অমঙ্গলেরই স্টনা করে। যখন আন্ত মত-পথের দারা নিয়ন্ত্রিত শাসক্মণ্ডলী দেশকে অকল্যাণের পথে চালিত করে, তখন শক্তিমান বিরোধীপক্ষের প্রয়োজনীয়তা আবশ্বনীকার্য।

## [শরৎঋতুর বর্ণনা]

(খ) আমার কবির চিন্ত দেখেছে তোমার সভ্য ছবি,— তোমার হৃদয়ে, সখা, নাই দৈন্ত, নাই কোনো ব্যথা, লভিয়াছে আপনাতে আপনার পূর্ণ সার্থকভা, হে শরৎ, হে কিশোর কবি! মনের মাধুরী তব স্মিগ্ধতর করেছে জ্যোৎস্না,
ফর্ণাভ করেছে রৌদ্র দীপ্ত তব গোপন বাসনা,
মরমের গভীরতা একান্ত যা তোমারি আপনা,—
সে-ই তো করেছে এই নীল নভ স্থনীল গভীর,
প্রাণের তারুণ্যে তব শ্রামতর করেছে রচনা,
শ্রামাঞ্চল এই পৃথিবীর।

শারদীয় রূপবর্ণনায় কবি শরৎকালের আন্তর রূপের মধ্যে এক কবিসন্তার পরিচয় লাভ করেছেন। মানসিক অভৃপ্তি বা আত্মার দৈন্য নয়—পরিপূর্ণতার পরম প্রশান্তিই শরতের সৌন্দর্য। কিশোরকালের কল্পনাপ্রবণ মনের কাছে বিশ্বজগতের সমন্তকিছুতেই যেমন 'মনের মাধুরী' মিশ্রিত থাকে, তেমনই শরৎপ্রকৃতির রূপরেখায় যেন শরৎকবিরই মানসকল্পনা প্রতিবিশ্বিত। বর্ষণক্লান্ত নির্মাণ নিশীথাকাশে শারদীয়া চাঁদের পবিত্র কিরণ শরৎকবির স্লিয় কোমল মনের স্পর্শ বহন করে আনে। দিবসের স্র্যালোক, 'শুভত্রতা বনলক্ষী'র অপরূপ শ্রামিলমা, উদাস গগনের নীলাভ মায়া শরৎকবির অপরূপ স্কলনীল কবিমনেরই পরিচয়বাহী। 'চিরশিশু, চিরকিশোর' এই শরৎকবির প্রাণতাঙ্গণ্যের অক্তর্ত্তিম স্পর্শেই ধরণী স্লিয়শ্বামকান্তি ধারণ করেছে।

[ a ] নিম্নে লিখিত ভাবটি সম্প্রসারিত কর, দেড় শতের অধিক শব্দ প্রয়োগ করিও নাঃ

(ক) "মান্থবের পক্ষে কিছু ত্যাগ করা, যথা উপাধি কিংবা ওকালতি, গুনতে মহা কঠিন। কিন্তু তার চাইতে ঢের বেশি কঠিন, কিছু করা অর্থাৎ ক্বতী হওয়া। জীবনের কাছ থেকে পালানো সহজ, তার সঙ্গে লড়ে জয়ী হওয়াই কঠিন।

কেন না, এ লড়াই চেরজীবনব্যাপী, এক মুহুর্ত তার বিরাম নেই।"

নাত্ব বছবিচিত্র, এবং বিভিন্ন মান্থবের জীবনাদর্শও বিভিন্নধর্মী। জীবনের একদিকে আছে ভোগ, অপরদিকে ত্যাগ; একদিকে গ্রহণ, অপরদিকে বর্জন; একদিকে জীবনরসিকতা, অপরদিকে জীবনবৈরাগ্য। ত্যাগাশ্রী জীবনাদর্শ হয়তো মহনীয়, এবং ত্যাগের মাহাত্মও অবশুস্বীকার্য। কিন্তু সে-ত্যাগের অর্থ জীবনকে পরিত্যাগ নয়, জীবনে স্বার্থবৃদ্ধির ক্ষুত্র তাকে পরিহার। ত্যাগ কথাট যতই মহন্বব্যঞ্জক হোক না কেন, অনেকক্ষেত্রে দেখা যায়, ত্যাগ আপাত্মনোহর হলেও আসলে তা জীবনের সংগ্রামক্ষেত্র থেকে ভীক্ব পলায়নেরই নামান্তর। কাপুরুষতাই সেখানে ত্যাগের ছন্মবেশ পরিধান করে আপনার মহত্ব জাহির করতে চায়। জীবনকে যথাস্থিতক্রপে পরিপূর্ণ গ্রহণ করে তাকে সার্থকতার পথে পরিচালিত করার মধ্যে শক্তিরই প্রকাশ; আর, সংসারের রণান্দন থেকে পরাজিত সৈনিকের মনোভাব

নিয়ে পলায়নের মধ্যে পৌরুষহীন অক্ষমতারই অভিব্যক্তি। সংসারের শত বাধা-বিপত্তির মুখে জীবনের সার্থকতার পথ চিনে নেওয়ার মধ্যে যে-অনমনীয় দৃঢ়তা, যে-প্রাণদীপ্ত পৌরুষবীর্যের পরিচয় আছে, তা মায়ুষের ময়ুয়ৢয়্বকেই মহিময়য় করে তোলে। জীবনসংগ্রামে অক্লান্ত যোদ্ধার যে মহিমা, তা জীবনবিমুখ মায়ুষের ত্যাগমহিমার চেয়ে উচ্ছলতর। জীবনমুদ্দে কতবিক্ষত হওয়ার ফলে যে-পলায়নী মনোবৃত্তির স্পৃষ্টি হয়, সেটাই যদি কোনো ত্যাগের মূল কারণ হয়ে দাঁড়ায়, তাহলে সে-ত্যাগ যথার্থ গৌরবের অধিকারী হওয়ার অমুপযুক্ত; কারণ, ওই ত্যাগের মধ্যে শক্তির প্রকাশ নেই। কিন্তু বিরামহীন জীবনসংগ্রামের মধ্যে কেউ যদি উচ্ছল ক্রতিছের অধিকারী নয়, তাহলে তার শক্তি ও পৌরুষ অবশুই প্রশংসনীয়। জীবনকে পরিবর্জন করা নয়, তাকে গ্রহণ করা ও সার্থকতার পথে পরিচালিত করাই যথার্থ জীবনরসর্সিকতার পরিচায়ক—সেখানেই ময়ুয়্রছের অব্রভেদী মহিমা।

#### অথবা,

"আমরা লোকহিতের জন্ম যখন মাতি তখন অনেক স্থলে সেই মন্ততার মূলে একটি আত্মাভিমানের মদ থাকে। আমরা লোকসাধারণের চেয়ে সকল বিষয়ে বড়ো, এই কথাটাই রাজকীয় চালে সম্ভোগ করিবার জন্মই উহাদের হিত করিবার আয়োজন। এমন স্থলে উহাদেরও অহিত করি, নিজেদেরও হিত করি না।"

লোকহিতকামনা নিঃসন্দেহে মানবছদয়ের মহত্ত্বের অভিব্যক্তি, যদি তার প্রেরণা হয় আন্তরিক, স্বার্থনেশশৃত্য এবং অহংবোধবিমৃত্ত। মান্ন্য যথনই তার স্বকীয় স্বার্থসিদ্ধি ও প্রয়োজনের সীমিত গণ্ডীর উধ্বে উদার মৃক্তির সন্ধান পায়, যথনই তার চিন্তের প্রসারতা বাড়ে, তখনই সে লোককল্যাণকামনায় স্বতঃস্কৃতভাবে উদ্বৃদ্ধ হয়। মান্ন্র্যের 'বড়ো-আমি' বা মহত্তর সন্তাই মান্ন্র্যকে এই কল্যাণী প্রেরণা দান করে।

কিন্ত 'মন' নামক যে-বস্তুটি মাহুষের সর্বকার্যের শক্তিমান পরিচালক, তার রহস্ত ছ্রধিগম্য। এই মনের একটি অংশ জুড়ে আছে যে অহং [ego], তার স্বভাবই হোল ছন্মবেশ পরানো এবং তারই মধ্যে পরিতৃপ্তি খোঁজা। তাই অনেক সময়েই দেখা যায়, লোকহিতসাধনের শুভবুদ্ধি হয়তো আত্মাভিমান চরিতার্থ করবারই একটা ছন্মরূপমাত্র।

অপরের সঙ্গে তুলনায় নিজের শ্রেষ্ঠত্ব উপলব্ধি ও উপভোগ করার মধ্যে যে আত্মন্তবি, তারই নাম আত্মগরিমা—সেটা অহংপরিতৃপ্ত। লোকহিতপ্রচেষ্টা যদি অহংপরিতৃপ্তির আকাজ্জাসন্তৃত হয়, তাহলে সত্যকার লোককল্যাণও সাধিত হয় না, উপরস্ক আত্মমুগ্ধ মদমন্ততাকেই প্রশ্রয় দিয়ে আত্মার ক্ষতিসাধন করা হয়।

লোককল্যাণপ্রচেষ্টা যদি 'নিকাম' অর্থাৎ অহংস্পর্শমূল না হয়, তাহলে তার উদ্দেশ্য ব্যর্থ হতে বাধ্য। সাধারণের অপেক্ষা নিজের শ্রেষ্ঠত্ব উপভোগের যে রাজসিক মোহ, তার প্রভাবমূক্ত হতে না পারলে সত্যকার কল্যাণব্রতের সাধনা অসম্ভব। উপকারী ও উপকৃতের মধ্যে যেখানে সমুক্তম্বতর ব্যবধান, যেখানে যথার্ব হৃদয়সান্নিধ্যের একান্ত অভাব, কল্যাণপ্রচেষ্টা যেখানে কুপার দাক্ষিণ্য, সেখানে সেবাব্রতের আদর্শই ভ্রষ্ট—কোনো পক্ষেরই সেখানে যথার্থ মঙ্গল হয় না, হওয়া অসম্ভব বলেই।

অথবা,

[৬] নিমোদ্ধত কবিতাংশটির ভাবতাৎপর্য বিশদভাবে ব্যাখ্যা কর:

আমি চলে গেলে ফেলে রেখে যাব পিছু চিরকাল মনে রাখিবে, এমন কিছু, মুচতা করা তা নিয়ে মিথ্যে ভেবে। পুলোর খাজনা শোধ করে নেবে পুলো, চুকে গিয়ে তবু বাকি রবে যতগুলো, গরজ যাদের তারাই তা খুঁজে নেবে। আমি শুধু ভাবি, নিজেরে কেমনে ক্ষমি, পুঞ্জ পুঞ্জ বকুনি উঠেছে জমি, কোন সৎকারে করি তার সদ্গতি। কবির গর্ব নেই মোর হেন নয়, কবির লজ্জা পাশাপাশি তারি রয়, ভারতীর আছে এই দয়া মোর প্রতি। লিখিতে লিখিতে কেবলি গিয়েছি ছেপে সময় রাখিনি ওজন দেখিতে মেপে কীতি এবং কুকীতি গেছে মিশে। ছাপার কালিতে অস্থায়ী হয় স্থায়ী এ অপরাধের জন্মে যে-জন দায়ী তার বোঝা আজ লঘু করা যায় কিসে।

কবির একান্ত ব্যক্তিগত একটি মনোভাবই কবিতাংশটিতে ব্যক্ত হয়েছে। কবির জীবনব্যাপী সাহিত্যসাধনার ফলে যা-কিছু স্থাষ্ট হয়েছে, তার সামগ্রিক মূল্যায়নকালে কবিমনের যে দিধাসংশয়, যে গর্ব ও লঙ্জা, তারই স্কুম্পষ্ট অভিব্যক্তি এই কবিতাংশটিতে। সাহিত্যস্থিট-মাত্রেই চিরন্তনত্বের দাবী রাখে না, মহাকালের

অমোঘ বিচারে অনেক শ্রেষ্ঠ সাহিত্যকৃতির উচ্ছলাও মান হয়ে আসে। কালের বিধানের উধের উঠে যে-সব সাহিত্যকৃষ্টি শাখত মহিমা লাভ করে, সেগুলো 'সারস্বত মুহুর্তের কালাতীত স্তম্ভিত লীলা'। কবির মৃত্যুর পর তাঁর কার্যকৃষ্টির মধ্যে এমনই কোনো চিরন্তন সঞ্চয় থাকবে কিনা, যাকে আশ্রয় করে অমরত্ব লাভ করতে পারবেন, সে কথা নিয়ে মিথ্যা ভাবনার জাল বোনা মৃচতা মাত্র। কারণ, কবির সমগ্র সাহিত্যকৃতির মধ্যে যেগুলো ক্ষণিকের সেগুলো সহজেই কালপ্রভাবে লয়প্রাপ্ত হবে। আর, যেগুলোতে নিত্যকালের স্পর্শ আছে সেগুলোকে চিনে নেবে ভবিয়াদিনের আগ্রহী, উৎস্থক সাহিত্যরসিকস্প্রাদায়।

কিন্ত কবিকে স্থণীর্ঘ কবিজীবনে সাহিত্যসৃষ্টি ব্যতীত আরো বহুতর কর্তব্যপালন করতে হয়েছে। আর, তারই ফলে সত্যকার কাব্যসৃষ্টির সঙ্গে সঙ্গে অজস্র অ-কাব্য বা কবির ভাষায় 'বকুনি' জমা হয়েছে। যে-গুলো কবির যথার্থ সাহিত্যসৃষ্টি, সেগুলো কবিহিসাবে তাঁর গর্বের বস্তু, সেগুলোতে তাঁর অমান কীর্তির স্বাক্ষর মুদ্রিত। আর, যেগুলোকে কবি নিজেই তাঁর সাহিত্যকৃতির নিদর্শনন্ধপে গ্রহণ করতে সংকুচিত, যে-গুলো তাঁর নিজের বিচারে সাহিত্যিক 'সৃষ্টি' নয়, সাহিত্যিক 'বকুনি' মাত্র—সেগুলো সম্পর্কেই কবির গভীর লজ্জা। তিনি যে কবি, এবং সেই পরিচয়ই যে তাঁর প্রেষ্ঠ পরিচয়—এ গর্ম কবির হয়তো আছে। কিন্তু সেই সঙ্গে কবিস্থলত লজ্জাসংকোচও তাঁর বর্তমান। সাহিত্যজীবনে যথার্থ কাব্যসৃষ্টির সঙ্গে যে-সব অতিরিক্ত 'বকুনি' ছাপার অক্ষরে স্থায়িত্ব লাভ করেছে—আসলে সেগুলো ক্ষণকালের। লেখার উৎসাহে যা-কিছু লেখনী জন্ম দেয়, তার সবগুলিই তো যথার্থ সাহিত্যসৃষ্টি-হিসাবে গণ্য করা চলে না। একারণে কবির মনে আজ সন্দেহসংশয়, লজ্জা ও অপরাধবোধ তাঁর কাবগর্বের সঙ্গে পাশাপাশি বিরাজমান; এবং সেই অপরাধের বোঝাকে লম্বু করার বাসনার প্রতি কবিচিন্ত উন্মুখ।

[4] নিয়লিখিত ভাবটি তোমার ভাষায়, এবং দেড়শতের অধিক শব্দ প্রয়োগ না করিয়া, সম্প্রসারিত কর:

"মানুষ যেমন জানবার জিনিস ভাষা দিয়ে জানায়, তেমনি তাকে জানাতে হয় স্থপত্বংখ, তালোলাগা-মন্দলাগা, নিন্দাপ্রশংসার সংবাদ। তাবে-ভঙ্গীতে, ভাষাহীন আওয়াজে, চাহনিতে-হাসিতে, চোথের জলে এইসব অনুভূতির অনেকখানি বোঝানো যেতে পারে। কিন্তু, স্থখন্থংখ তালোবাসার বোধ অনেক স্থল্ম যায়। তখন তাকে ইশারায় আনা যায় না, কেবল ভাষার নৈপুন্যে যতদূর সম্ভব নানা ইঙ্গিতে বুঝিয়েদেওয়া যেতে পারে।"

সভ্যতার আদিলগ্নে মানব তার মনোভাব প্রকাশ করবার জন্মে আশ্রম নিয়েছিল কত ইন্ধিত, কত ইশারা-সংকেতের ! কিন্তু মানবহুদয়ের বিভিন্ন অমুভূতি, তার স্থপত্বঃখ, হাসিকানা, ভালোমন্দের বোধ, তার আকাজ্ঞা-আকৃতি-প্রকাশের ব্যাকুলতায় যখন উদ্বেল হয়ে উঠল তখন গড়ে উঠল মায়্রবের বয়্য়য়নাচ্য ভাষা— সাহিত্য-সংগীত প্রভৃতি । মানবের সহজাত প্রেরণা হোল আত্মপ্রকাশ করা—নিজেকে জানানো ও পরকে জানা। সাংকেতিকতা অর্থাৎ সংকেতব্যবহার মায়্রবের মনের একটি স্বাভাবিক ধর্ম, আদিমকাল থেকে মায়্র্য তার মনোভাব ব্যক্ত করে আসছে বিচিত্র ইশারা-ইন্ধিতের সাহায্যে । এবং মায়্রবের যে প্রাত্যহিক ভাষা তা হোল শব্দস্যষ্টি—আবার, শব্দগুলি বিশেষ বিশেষ সংকেত মাত্র।

মানবপ্রাণের অনেক আবেগ, মানবমনের অনেক চিন্তা ও অহুভূতিকে হয়তে। ওই ইঙ্গিত-সংকেতের সাহায্যে বোধগম্য করা যায়। কিন্তু অন্তরতার হৃদয়ের ভাবাহুভূতিকে পরিপূর্ণ রূপদান করতে হলে প্রসাধনকলামণ্ডিত ভাষার ব্যবহার অপরিহার্য হয়ে পড়ে। ভাষার সাহায্যেই মানবমন তার চিন্তাকল্পনা, ভাব ও ভাবনা, আবেগ ও অহুভূতির স্থান্য ও স্থানস্পূর্ণ রূপাবয়ব নির্মাণ করতে পারে। হুল অহুভূতিকে কিছুটা ইশারা-ইঙ্গিতে বোধগম্য করে তোলা চলে; কিন্তু হৃদয়ের স্থান্থত সকুমার অহুভূতিনিচয়কে স্থপরিশ্বট করে তোলার জন্ম বিশেষ ভাষার প্রয়োজনীয়তা অনস্থীকার্য। ভাষার অব্যর্থ প্রয়োগে এবং স্থকোশল সজ্জায় মনোভাবকে যথাযথ রূপ দিতে পারা যায়—কেবলমাত্র সংকেত বা ইঙ্গিতের সাহায্যে তা অসম্ভব। স্থূল ক্ষ্পার অহুভূতিকে আমাদের পরিচিত কয়েকটি ইশারা-ইঙ্গিতের মাধ্যমে ব্যক্ত করা চলে অনায়াসেই, কিন্তু রহস্তঘন প্রেমের অহুভূতির অনন্ত বৈচিত্র্যকে কেবলমাত্র ওইগুলির সাহায্যে যথাযথ পরিশ্বট করা যায় না—সেখানেই প্রয়োজন কলাচাত্র্যপূর্ণ ভাষার।

#### অথবা,

"বক্তা ও লেখক একজাতীয় জীব নন। ইহাদের পরস্পরের প্রস্তুতিও ভিন্ন, রীতিও ভিন্ন। বন্ধা চাহেন, তিনি শ্রোতার মন জবরদখল করেন; অপর পক্ষে লেখক পাঠকের মনের ভিতর অলক্ষিতে এবং ধীরে ধীরে প্রবেশ করিতে চাহেন। বক্তা শ্রোতার মনকে বিশ্রাম দেন না, লেখক পাঠকের অবসরের সাথী।"

বক্তা ও লেখক আপাতদৃষ্টিতে সমধর্মী হলেও প্রক্কতপক্ষে ছ্'জনের উদ্দেশ্য ও লক্ষ্য বিভিন্ন। বক্তা ও লেখকের মধ্যে সাদৃশ্য এই যে, উভয়েই কিছু বলতে চান। বক্তার যেমন প্রয়োজন শ্রোভ্মগুলী, লেখকের তেমনি প্রয়োজন পাঠকসমাজ। কিন্তু সাদৃশ্য যাই হোক, উভয়ের প্রকৃতিগত বৈপরীত্য স্ক্লদৃষ্টিতে ধরা পড়ে। উভয়েরই উদ্দিষ্ট অবশ্য শ্রোতা বা পাঠকের মনকে অধিকার করা, কিন্তু উভয়ের পদ্ধতিতে পার্থক্য আছে। বক্তা ও লেখকের প্রকৃতিগত বিভিন্নতাই তাঁদের রীতিপদ্ধতির পার্থক্যের কারণ। বক্তার ভাষণের আবেদন যত প্রত্যক্ষ ও অব্যবহিত হবে শ্রোতার চিত্তে, ততই তার সার্থকতা—দেখানেই বক্তার সাক্ষণ্য। অর্থাৎ, শ্রোতার মনকে অবিলম্বে আকর্ষণ ও অধিকার করাই বক্তার প্রধান লক্ষ্য। তাঁর অনর্গল বাক্যস্রোতের প্রাবনে শ্রোতার মন ভেসে চলে, ক্ষণেকের জন্মও বিরামের মাটিতে দাঁড়াবার অবকাশ পায় না। বক্তার সামগ্রিক আচরণেই কেমন যেন একটা অতিরিক্ত ব্যস্ততার তাব জড়ানো থাকে।

কিন্ত লেখকের প্রকৃতি একেবারে বিপরীতধর্মী। পাঠকের মনকে অতি
মৃত্বস্পর্নের সাহায্যে ধীরে ধীরে অথচ অভ্রান্তগতিতে অধিকার করাই লেখকের ধর্ম।
জোর করে দখল করা নয়—অলক্ষিতে অভিভূত করাই লেখকের প্রকৃতি।
রচনাপাঠরত পাঠকের চেতনার উপরে লেখকের ব্যক্তিত্বের প্রভাব বিস্তারলাভ করে
অলক্ষিতে, ধীরে। পাঠকের সঙ্গে লেখকের যে-সহমর্মিতার বন্ধন, বস্তুত সেটা
উপতোগ্য অবসরক্ষণেই রচিত হয়। তাই লেখকমাত্রেই পাঠকের অবসরকালের
সাধী। এসব দিক হতে দেখলে বক্তা ও লেখকের প্রকৃতিগত বিভিন্নতা স্পষ্টরেখ।

# [৮] নিমোদ্ধত কবিতাংশটির ভাবতাৎপর্য বিশদভাবে ব্যাখ্যা কর ঃ

সেই কথা শ্বরি বার বার আজ नार्ग िकांत প्राटन— অজানা জনের পর্ম মূল্য नाई कि ला काताथात। এ অবহেলার বেদনা বোঝাতে কোথা হতে খুঁজে আনি ছুরির আঘাত যেমন সহজ তেম্ন সহজ वानी। কারো কবিত্ব কারো বীরত্ব কারো অর্থের খ্যাতি, কেহ বা প্রজার সুহৃদ সহায় কেহবা রাজার জ্ঞাতি, তুমি আপনার বন্ধুজনেরে गाधुदर्य मिट्ड সাড়া, ফুরাতে ফুরাতে র'বে তবু তাহা সকল খ্যাতির বাড়া।

কবি এখানে সাধারণ্যে অপরিচিত তাঁর এক পরম বন্ধুজনের কথা স্মরণ করছেন। বন্ধুটি আজ লোকান্তরিত—প্রত্যক্ষণম্য এই দৃশ্যমান সংসারে কোথাও তাঁর লৌকিক অন্তিত্ব খুঁজে পাওয়া যাবে না। যে-মান্থটি নানা কাজের অবকাশে এসে কবিকে নিবিড় সঙ্গ দান করতেন, সদাপ্রেমুল্ল মুখের সামান্ত ছু'একটি কথায় কবির হৃদয়দেশটি আনন্দে ভরে তুলতেন, আজ বাইরে কোথাও তাঁর নিকট-সানিধ্যের মধুময় স্পর্শ মিলবে না ভেবে কবি অন্তরে বিরাট শৃত্যতার বেদনা অন্থতব করছেন।

আর-দশজনের কাছে এই অখ্যাতনামা মাত্বটির মূল্য হয়তো অকিঞ্চিৎকর; কারণ, জনসাধারণের চিন্তলোকে স্থায়ী প্রভাবচিক্ত মুদ্রিত করতে পারে এমন কোনো কর্মকৃতি তিনি পিছনে রেখে যাননি। কবিশক্তির অধিকারী ছিলেন না তিনি—'অন্তর হতে আহরি বচন আনন্দলোক করি বিরচন'—এক্নপ সামর্থ্য তাঁর ছিল না; সাধারণ মাত্ব্য বীরপুরুষ বলে জেনে যাঁদের অশেষ মর্যাদায় ভূষিত করে, তিনি ওই জাতীয় বীরপুরুষদের সগোত্রও ছিলেন না; বর্তমানের ধনতাম্বিক সমাজে ধনীর একটা স্বতন্ত্র মর্যাদা রয়েছে, এক্নপ একজন বিত্তশালী ব্যক্তিও তিনি নন; জনকল্যাণমূলক কোনো কার্থেও তিনি আত্মনিয়োগ করেনি; রাজদরবারে তাঁর বিপুল খ্যাতিপ্রতিপত্তিও ছিল না। স্বতরাং লোকস্মৃতিতে এহেন মাত্র্যের নিত্যকালের ঠাই হবার কথা নয়। কোনো বড়ো কাজ সম্পাদন করে না গেলে মৃত্যুর সঙ্গে সঙ্গেই মাত্র্যের অন্তিত্ব পৃথিবী থেকে নিঃশেষে মুছে যায়—মানবের স্থিতি চিরোজ্জ্বল থাকে মহতী কীতি আশ্রম করে।

কিন্তু কবির জিজ্ঞান্ত, বাইরের খ্যাতিতেই কি মান্থবের একমাত্র মূল্য ? যিনি কোনো বড়ো কীতি স্থাপন করে যেতে পারলেন না, তাঁর জাগতিক অন্তিত্ব কি একেবারেই মিথ্যা ? একথা কবি স্থীকার করেন না। মান্থবের ব্যক্তিগত জীবনে অপর একজন মান্থবের চরিত্রসোন্দর্য, হদরমাধুর্যেরও অশেষ মূল্য রয়েছে। প্রিয়জনের একঝলক মুখের হাসি, একটুক্রো ক্লুদ্রভূচ্ছ কথা, প্রেমপ্রীতির স্লিগ্ধ স্পর্শ অনেক সময় অনেক কীতিমানের মহৎ জীবনকর্মকেও নিশ্রভ করে দের। অমের মাধুর্যদানে যে আমাদের জীবনপাত্রকে কানায় কানায় ভরে তুললো, বৃহত্তর সমাজে সে অজানা অচেনা হলেও, তার মূল্য আমাদের কাছে অশেষ। তাকে হারালে সমন্ত অন্তরসম্ভা স্থতীব্র বেদনায় হাহাকার করে ওঠে, এহেন প্রিয়জনের উপেক্ষা-অবহেলা অসহনীয় মনে হয়। চোখের সামনে সহস্র খ্যাতিপ্রতিষ্ঠ মান্থব ঘুরে বেড়ালেও তাঁদের কেউ মনের মান্থবের অভাব পূর্ণ করতে পারেন না। মালতীফুলের অভিত্ব একান্তং ক্লাফালরের। আবাঢ়ের দিনে ফুটে উঠে চতুর্দিকে স্করতি ছড়িয়ে দিয়ে ফুলটি অন্তিয়ে ধূলায় লুটিয়ে পড়ে। কিন্তু তার পার্থিব অন্তিন্ধ মূছে গেলেও আকাশে-বাতাসে তার মনোমদ সৌরভ অন্তক্ষণ ঢেউ তুলে বেড়ায়। তেমনি, প্রিয়জন হারিয়ে গেলেও

তাদের বিরহ আমাদের মনের আঙিনায় নিরন্তর প্রাণদ মাধুর্যসৌরভ ছড়াতে থাকে— অজানা জনের পরম মূল্য তো এখানেই ।

্রি বলে তারে, 'ভাল আছ, ভাই প

যিনি উদারচেতা তাঁহার নিকট উচ্চনীচ ভেদ নাই। ঐশ্বর্য, রূপ বা আভিজাত্য বিচার করিয়া তিনি মাস্থবের মূল্য নির্ধারণ করেন না, অক্তপণ প্রীতির প্রকাশেই তিনি কীর্তিমান। সংস্কৃত-সাহিত্যে সর্বজনপরিচিত একটি কথা আছে ঃ 'উদার চরিতানাং তু বস্থধৈব কুটুম্বকম্।'

উদ্ধৃত পঙ্কিনিচয়ে রূপকচ্ছলে এই সত্যই প্রকাশ করা হইয়াছে। পুষ্পকাননের প্রাকারে ক্ষুদ্র একটি বনফুল ফুটিয়াছে, উত্থানের অভিজাত পুষ্পগুলির মতো তাহার রূপ-বর্ণ-গন্ধ কিছুই নাই। তাই স্বজাতি হওয়া সত্ত্বেও অপরাপর বর্ণ-গন্ধসমৃদ্ধ ফুলগুলি তাহার সহিত আত্মীয়তা স্বীকার করিতে লজ্জাবোধ করিতেছে, তাহার দীনতাকে ধিকার দিতেছে। কিন্তু সমদর্শী প্রভাতত্ব্য যখন আকাশে দেখা দিলেন, তখন এই ক্ষুদ্র কুস্থমটিকে তিনি অবজ্ঞা করিলেন না; নিজে বরং উহাকে সাদরে সম্ভাবণ করিলেন—ভাই, ভালো আছ তো ?

ইহাই মহতের রীতি। ক্ষুদ্রমনা ব্যক্তিই নিজের এশ্বর্য ও প্রতিষ্ঠার মানদণ্ডে সকলকে বিচার করিতে চায়। আত্মীয় যদি দরিদ্র হয় তবে তাহার সহিত সম্পর্ক স্বীকার করিতে সে সংকোচ বোধ করে, তাহার দীনতাকে ধিকার দিতে তাহার বাধে না। কিন্তু মহৎ জনের উদার হাদয়ে এরূপ ক্ষুদ্রতা স্থান পায় না। তাঁহার প্রীতি ও উদারতা প্রসন্ন স্থাকিরণের মতো সর্বমানবের উপর সমভাবে ব্যতি হয়। বনকুলটি যতই নগণ্য ও রূপেশ্বর্যহীন হোক, তাহার গুচিশুভ্রতাকে স্থা ঘেমন করুণাকোমল আলোকবর্ষণে চরিতার্থ করে, সেইরূপ উদার ব্যক্তি মানবতার মাপকাঠিতেই মানুষকে বিচার করেন—রূপ, অর্থ অথবা খ্যাতির হারা নহে। উদারহাদয় ব্যক্তি এজন্মই মহৎ, এইজন্মই তাঁহারা জগতের নমস্থ এবং বরণীয়।

[ ১০ ] অন্তর্নিহিত ভাবসত্য বিশদভাবে পরিক্ট কর :

কহিল ভিক্ষার ঝুলি টাকার থলিরে,
'আমরা কুটুর দোঁহে ভূলে গেলি কিরে ?'
থলি ভূবলে, 'কুটুরিতা ভূমিও ভূলিতে
আমার যা আছে গেলে তোমার থলিতে।'

নির্মম দারিদ্রের দারা যে-মান্থ্য বিড়ম্বিত, অর্থবান আত্মীয়ের সম্পর্কে তাহার ক্ষোভের অন্ত নাই। প্রতিমূহুর্তেই সে এই বলিয়া অন্থয়াগ জানায় যে, বিন্তবান চিরকাল বিন্তহীনকে তাচিল্যু করে, অত্মীকার করে। অর্থশালীর সহিত তাহার যে একটা রক্তের সম্পর্ক রহিয়াছে, সেই ঘনিষ্ঠ আত্মীয়তার কথাটি সে সর্বক্ষণ অর্থশালীকে অরণ করাইয়া দিতে চায়, এবং তাহার দারস্থ হইয়া কিছু না পাইলে তাহাকে স্বার্থপর বলিয়া ধিকার দিতে থাকে।

কিন্তু ইহাও সত্য যে, কুটিল সংসারের ধর্মই এই। স্বার্থপরতা প্রত্যেকেরই আছে, তবে তাহা সময় এবং স্থযোগসাপেক্ষ। যাহার কিছুই নাই তাহার স্বার্থপর হইবার স্থযোগও নাই, সেইজগুই সে অগুকে নিন্দা করিবার অবকাশ পায়। কিন্তু ঐ নিঃস্বার্থ নিঃসন্ধল ব্যক্তিটি যদি কখনো প্রচুর ঐশ্বর্যের অধিপতি হয়, তাহা হইলে দেখা যাইবে, মুহুর্তে তাহার চরিত্রেও আমূল পরিবর্তন ঘটমা গিয়াছে। তৎক্ষণাৎ সে-ও সমভাবেই স্বার্থলিক্ষু হইয়া উঠিবে, তখন দরিদ্র আত্মীয়ের কথা তাহারও আর মনে থাকিবে না। ভিক্ষার শৃগু ঝুলি আজ টাকায়-পূর্ণ ধলিকে পূর্বের আত্মীয়তা ভূলিবার জন্তু নিন্দা করিতেছে; কিন্তু ঐ টাকার থলি শৃগু হইয়া যদি কখনো ভিক্ষার ঝুলি পূর্ণ হইয়া উঠে, তখন হয়তো ইহার বিপরীতটাই চোখে পড়িবে, অর্থাৎ ভিক্ষার ঝুলি টাকার থলিকে আর চিনিতেই পারিবে না। সংসারে প্রায় প্রত্যেকেই স্বার্থাদ্বেষী, এবং স্বার্থসিদ্ধি যাহার হইয়াছে দে স্বার্থপর হইতে বাধ্য—গরীব আত্মীয়কে চিনিতে না-পারা তখন তাহার স্বভাবসিদ্ধ হইয়া দাঁড়ায়।

প্রদঙ্গত বলা যাইতে পারে, ইহা অবশ্য সার্বজনীন রীতি নহে। যদি একমাত্র অর্থ-বিত্ত-স্বার্থই মান্থবের আত্মীয়তাবিচারের মানদণ্ড হইত, তাহা হইলে বহুকাল পূর্বেই এই পৃথিবী ভয়ংকর শ্মশানে পরিণত হইত, মনুশ্যবাদের অযোগ্য হইয়া উঠিত।

# [ ১১ ] ভাবসম্প্রসারণ কর ঃ ধ্বনিটিরে প্রতিধ্বনি দদা ব্যঙ্গ করে ধ্বনিকাছে ঋণী দে যে পাছে ধরা পড়ে।

সংসারে এক জাতীয় হীনচেতা অক্বতজ্ঞ মাহুষ আছে, যাহারা সবসময়েই উপকারীর ঝাণ অস্বীকার করিতে সচেষ্ট থাকে। তাহারা মনে করে, অপরের নিকট ঝাণস্বীকার করিলে তাহাদের অগৌরব ঘটিবে, জমসমাজে তাহাদের মর্যাদা ক্ষম হইবে। এই কারণে তাহারা একটি অভিনব পন্থা বাছিয়া লইয়া আত্মরক্ষার প্রয়াস্পায়।

এইসব ক্বজ্ঞতাবোধহীন মাস্থবের প্রধান কাজই হইল উপকারীকে সদাসর্বদা সর্বজনসমক্ষে হেম্ন প্রতিপন্ন করা—তাহার নিন্দাবাদ করা, তাহাকে ব্যঙ্গ করা। হয় তো যে-মহদাশম ব্যক্তির আশ্রয়েই সে বড়ো হইমা উঠিয়াছে, যিনি তাহাকে যথাশক্তি প্রতিপালন করিয়া বড়ো করিয়া তুলিয়াছেন, তাঁহাকে অসম্মানিত করিয়া, পরিহাস করিষাই সে নিজেকে ঘোষণা করিতে চায়। পাছে কেহ ঐ উপকারকের উল্লেখ করিয়া তাহার পরাপ্রিত নগণ্য অতীতকে অরণ করাইয়া দেয়, এই আশস্কায় সে উক্ত মহৎ ব্যক্তিকে যথাসাধ্য নিন্দা ও পরিহাস করিয়া বেড়ায়। এ প্রসঙ্গে বিশ্রুত বিখ্যাসাগর মহাশয়ের একটি কাহিনী উপভোগ্য। কোনো এক ব্যক্তি তাঁহার নিন্দা রটনা করিতেছে শুনিয়া বিত্মিত বিখ্যাসাগর মন্তব্য করিয়াছিলেনঃ 'কই, আমি তো কোনদিন তাহার কোনো উপকার করি নাই!'

প্রতিধ্বনির কাজ ধ্বনিকে ব্যঙ্গ করা, কৃতদ্বের কাজ হইল কৃতজ্ঞতাভাজনকৈ অসমান করা ও অস্বীকৃতি জানান।

## [১২] মর্মসত্য ব্যাখ্যা কর:

উত্তম নিশ্চিত্তে চলে অধ্যের দাথে, তিনিই মধ্যম যিনি চলেন তফাতে।

ধাঁহারা মহৎশ্বদয় ও চরিত্রবান, তাঁহারা নিখিল বিশ্বকে আপনার সহিত একাপ্সকরিয়া লইতে জানেন। তাঁহাদের হুদয়দেশ বিস্তীর্ণ, বিচার সংকীর্ণতামুক্ত। তাই ইতরভদ্র, শ্রেষ্ঠ-অধম সকলের সহিত নির্বিচারে তাঁহারা যোগাযোগ স্থাপন করেন। তাঁহারা জানেন, হীনচরিত্রের সংস্রবে বসবাস করিলেও কোনো মালিন্য ও অশুচিতা তাঁহাদের স্পর্শ করিতে পারিবে না। তাঁহাদের শুচিতা রক্ষাকবচের মতোই সঙ্গে থাকিবে, অধমজনের সামিধ্যে তাঁহারা ক্ষতিগ্রস্থ হইবেন না। এই কারণে সর্বজনের সহিত তাঁহারা নিঃসংকোচ চিন্তে সম্পর্ক রচনা করেন—আত্মবিশ্বাস ও চারিত্রিক পবিত্রতার দ্বারা তাঁহারা মানবসমাজের সর্বস্তরে বিচরণ করিতে পারেন।

কিন্তু আত্মপ্রত্যয় ও পবিত্রতার উপরে যাঁহারা নির্ভর করিতে পারেন না, ভাঁহাদের এই মানসিক শক্তি নাই। উত্তম ও অধম শ্রেণীর মধ্যে যে-সংযোগ অনায়াসে সাদীও হয়, এই মধ্যমদের পক্ষে তাহা অসম্ভব। তাঁহারা প্রতিমূহুর্তে নিজেদের বাঁচাইয়া চলেন, ইতরের স্পর্শ হইতে সদাসর্বদা দূরে থাকিবার জন্ম প্রাণপণ চেষ্টা করেন। ফলে তাঁহাদের মন শুচিবায়ুগ্রন্ত হইয়া পড়ে, বিচারবোধ সংকীর্ণ হইয়া আসে। জীবনের সর্বক্ষেত্রে ইহারা আলাদা হইয়া চলেন। উত্তমের সহিত মিলিত হইবার মতো মানসিক শক্তি ইহাদের নাই। অপর পক্ষে, অধ্যের সায়িধ্যও তাঁহাদের নিকট ভীতিকর। এই অতি-সতর্কতার জন্ম চিরকাল তাঁহারা 'মাঝারি' হইয়া থাকেন, জীবনের কোনো ক্ষেত্রেই তাঁহারা পরিপূর্ণ প্রতিষ্ঠা লাভ করিতে পারেন না।

# [ ১৩ ] অন্তর্নিহিত ভাবটি বিশদ কর ঃ

আলো বলে, অন্ধকার, তুই বড় কালো, অন্ধকার বলে, ভাই, তাই তুমি আলো। অবিমিশ্র স্থথ, আনন্দ বা সৌন্দর্য সংসারের রীতি নহে। ইহাদের পাশাপাশি রহিয়াছে ছঃথ, আছে বেদনা, আছে মলিন কুশ্রীতা। বিচিত্রের অপূর্ব সমাবেশেই জীবন এবং জগৎ গড়িয়া উঠিয়াছে।

আমরা সকলেই স্থথের সন্ধানী। কিন্তু এই স্থথ চাহিতে গিয়া যথন ছঃখের কণ্টক আমাদের বক্ষে আসিয়া বিদ্ধ হয়, তথন যন্ত্রণায় আমরা আর্তনাদ করিয়া উঠি। আনন্দের পরিপূর্ণ বিকাশের মধ্যে যথন বেদনার ক্ষণ্ডায়া নামিয়া আসে, তথন মর্মান্তিক ব্যথায় আমরা বিশ্বস্থাকে অভিশাপ দিই, তাঁহার বিরুদ্ধে অভিযোগ করি।

কিন্ত একথা আমরা কেন ভূলিয়া যাই যে, ছংখ আছে বলিয়াই স্থপ আমাদের এত বাঞ্চনীয় ? কেন আমরা মনে রাখি না যে, আঘাতই সান্তনাকে মধুরতর করিয়া তোলে, বঞ্চনাই প্রেমকে স্বর্গীয় স্থপা দান করে ? যদি এমন হইতে যে, পৃথিবীতে কখনো স্থ্ অন্ত যাইত না, অহোরাত্র স্থালোকে চারিদিক প্রাবিত থাকিত, তাহা হইলে তাহার কি কোনো মূল্য থাকিত ? অন্ধকার আসিয়া দিবালোক গ্রাস করে বলিয়াই পরিদ্র প্রভাতে সোনালী অরুণোদয় এমন করিয়া আমাদের সকলের চিন্ত হরণ করে,—আধার আছে বলিয়াই দিনের আলো বৈচিত্র্যহীন, বৈশিষ্ট্যহীন হইয়া পড়ে না। যদি অভাববোধ না থাকিত তবে মানবপ্রগতি বহুকাল আগেই থামিয়া যাইত, অভুপ্তি না থাকিলে জ্ঞানবিজ্ঞানের উৎকর্ষ ঘটিত না, মহৎ বেদনা না থাকিলে মহৎ কাব্য কোনদিনই স্পষ্ট হইতে পারিত না। যদি মৃত্যু না থাকিত তাহা হইলে মাহুষ এমন করিয়া একে অন্তকে স্লেহ-প্রীতি-মমতার বন্ধনে বাঁধিতে চাহিত না।

তাই আলোকের রূপসোন্দর্য ফুটাইয়া তুলিতে অন্ধকার যেরূপ অপরিহার্য, সেইরূপ হঃখবেদনা আছে বলিয়াই জীবনের স্থখ-সাত্ত্বনা-আনন্দ আমাদের নিকট এত কাম্য। অস্থলর আছে বলিয়াই আমরা পরম-স্থলরের সাধক, অভাব-অতৃপ্তি আছে বলিয়াই শিল্পবিজ্ঞানের রসায়নে আমাদের জীবনপাত্র এমন করিয়া রূপে-রুসে-গানে পূর্ণ ও উচ্ছল হইয়া উঠিতেছে। আসল কথা, জগতে বৈচিত্র্য যদি না থাকিত, বিভিন্ন গুণের মধ্যে তুলনার স্থযোগ মাহুষ যদি লাভ না করিত তাহা হইলে কোনো অহুভূতির অন্তিত্বই সম্ভব হইত না। অহুভূতির স্থাদ জানায় বিশ্বের বিচিত্রতা—অন্ধকারের প্রেক্ষাপটেই আলোক সত্য হইয়া উঠিয়াছে।

[ ১৪ ] কবির বক্তব্যটি বিস্তৃতভাবে বুঝাইয়া দাও ঃ

যারে তুমি নীচে ফেল, সে তোমারে বাঁধিবে যে নীচে,
পশ্চাতে রেখেছ যারে, সে তোমারে পশ্চাতে টানিছে।

কতকণ্ডলি অচ্ছেন্য নীতিশৃঙ্খলার দারাই সমগ্র জগৎ নিয়ন্ত্রিত হইতেছে। এই নিয়মগুলির কোনো ব্যতিক্রম কখনো হইতে পারে না। আমাদের প্রত্যেকটি কাজের একটি অনিবার্য পরিণামফল আছে—ভালই হোক বা মন্দই হোক, দে ফল আমাদিগকে ভোগ করিতেই হইবে।

ভারতবর্ষ দীর্ঘকাল ধরিয়া তাহার সামাজিক বিধিবিধানের মধ্য দিয়া কতকগুলি মাহ্বকে দ্বলা ও অবজ্ঞা করিয়া আসিয়াছে। অস্পৃশ্য বলিয়া তাহাদের দূরে সরাইয়া রাখিয়াছে, শিক্ষাদীক্ষার অধিকার হইতে বঞ্চিত করিয়া তাহাদিগকে মৃঢ্তার অন্ধকারে ঠেলিয়া দিয়াছে—শৃদ্র বেদপাঠ করিলে তাহাদের জিহ্বাকর্তনের নির্দেশ দিতে আমাদের শাস্ত্রকারদের বাবে নাই।

বান্ধণ্যধর্ম উচ্চতর মানবধর্মকে আঘাত করার কলে ভারতবর্ধের উপর আজ প্রকৃতির নির্মম প্রতিশোধ নামিয়া আদিয়াছে। আজ জাতি যতই বড়ো হইবার চেটা করুক, দেশের এই অনগ্রসর সম্প্রদায়গুলি পদে পদে তাহার চলার গতি ব্যাহত করিতেছে। এখন ভারতের রাষ্ট্রিক আন্দোলনে তাহারা সহায়তা করে না, আজ যে-কোনো মহৎ চেষ্টার পথে তাহারা অভিপ্রবল প্রতিবদ্ধক। ভারতবর্ষ একদিন স্বেচ্ছায় নিজের জক্ত যে-বন্ধন রচনা করিয়াছে, সেই বন্ধনে আজ সে নিজেই জর্জরিত।

এই নির্ভুর সত্য হইতে আমাদের সকলেরই শিক্ষালাভ করা উচিত। আমাদের মনে রাখা কর্তব্য, কাহাকেও ছোট করিয়া আমরা কোনদিন বড়ো হইতে পারিব না—সকলকে বড়ো করিয়া তুলিতে চেটা করিলেই মহৎ হইবার অধিকার আমরা অর্জনকরিব। ঘুণার ঘারা মামুষকে দ্রে সরাইয়া না দিয়া প্রীতির ঘারা তাহাকে যদি কাছে টানিয়া আনিতে পারি, তবে তাহাই আমাদিগকে শক্তি দিবে—আমরা বিনাবাধায় বিজয়পথে অগ্রসর হইতে পারিব।

দেহের এক অংশ অপরাপর অংশগুলিকে বাদ দিয়া নিজের অন্তিত্ব যথন অধিক প্রমাণিত করিতে চায়, তথনই মানবদেহে কগ্নতার লক্ষণ প্রকাশ পায়। তেমনি সমাজ-দেহের প্রতি-অংশের মধ্যে নিরস্তর যদি একটা একতান স্থর বাজিয়া না উঠে, তবে উহার সামঞ্জ্যু বিনষ্ট হইতে বাধ্য। মাহুষে মাহুষে নিবিড় যোগাযোগ থাকিলেই জাতি সম্মুখে আগাইয়া চলিতে পারে। কিন্তু সমাজের বুহন্তর অংশকে নীচে কিংবা পিছনে ফেলিয়া রাখিলে, ঐ পিছনের মাহুষ সমুখবতীর পথ রোধ করিয়া দাঁড়ায়, তথন অগ্রগতির সকল শক্তি ব্যাহত হয়। স্থতরাং আমাদের সকলকেই পণ করিতে হইবে, আমরা কোনো মাহুষকে ঘুণা করিয়া দূরে ঠেলিয়া দিব না, মানবতার অধিকার হইতে কাহাকেও বঞ্চিত করিব না—প্রেম-প্রীতি-ভালবাসাই হইবে আমাদের নবজীবনের মন্ত্র।

# [১৫] কবিতাটির মর্মার্থ ব্যাখ্যা করঃ

তব কাছে এই মোর শেষ নিবেদন,— সকল দীনতা মোর করহ ছেদন দুচ্বলে, অন্তরের অন্তর হইতে,
প্রভু মোর! বীর্য দেহ স্থথেরে সহিতে,
স্থথেরে কঠিন করি, বীর্য দেহ ছুখে,
যাহে ছুঃখ আপনারে শান্তব্বিত মুখে
পারে উপেক্ষিতে। ভকতিরে বীর্য দেহ,
কর্মে যাহে হয় সে দফল; প্রীতিমহ
পুণ্যে উঠে ফুটি, বীর্ষ দেহ ক্ষুদ্র জনে
না করিতে হীনজ্ঞান,—বলের চরণে
না লুটিতে, বীর্য দেহ চিন্তেরে একাকী
প্রভাহের ভুচ্ছভার উধ্বৈ দিতে রাখি।
বীর্য দেহ তোমার চরণে পাতি শির
অহ্নিশি আপনারে রাখিবারে স্থির।

বিশ্ববিধাতার কাছে মান্থবের যাহা কাম্য তাহা স্থখও নয়, শান্তিও নয়। ঈশবের কাছে দংকীর্ণ স্থখ প্রার্থনা করিতে করিতে তাহার হৃদয় দীন হইয়া যায়, প্রতিদিনের কাঙালবৃত্তির দ্বারা দে তিলে তিলে নিজের মমুগ্রন্থকেই থর্ব করিতে থাকে।

ভগবানের কাছ হইতে শ্রেষ্ঠ আশার্বাদম্বরূপ যাহা আমরা মাগিয়া লইব, তাহা পোঁরুষ, তাহা বীর্য, তাহা শক্তি। এই শক্তি অন্তকে আঘাত করিবার জন্ম নয়, ইহার সাহায্যে আমরা আমাদের অন্তরের ক্ষুদ্রতাকে বিনাশ করিব, নিজেদের গ্লানি অপনোদন করিব। প্রথতোগের মধ্যে এই শক্তি আমাদের সংযম দিবে। ত্বঃখের আঘাত আসিলে এই শক্তির সাহায্যেই আমরা অবলীলাক্রমে তাহা প্রতিরোধ করিতে পারিব, ত্বলের ভায় ভাঙিয়া পড়িব না।

এই বীর্ষের দারাই ঈশ্বরের প্রতি আমাদের আন্তর অন্তরাগকে আমরা মানবদেবায় নিয়োজিত করিতে পারিব। সংসারবিরাগী না হইয়া সাংসারিক মান্থবের কল্যাণব্রতে আমরা আত্মসমর্পণ করিব—ইহার দারাই আমাদের স্নেহভালবাসা স্বার্থবৃদ্ধি ত্যাগ করিয়া নির্মল ও পবিত্র হইয়া উঠিবে। এই শক্তির দারাই আমরা ত্ব্যতি ত্বংখী মান্থবকে ভালোবাসিতে পারিব। দাজিকের পায়ে কখনো মাথা লুটাইব না—সংসারের বহুবিধ ঘাতপ্রতিঘাতে যে-ক্ষুত্রতা নিরস্তর তরঙ্গিত হইয়া উঠে, যে-য়ানি সতত আত্মপ্রকাশ করে, তাহার অপ্রচিতা হইতে দ্রে থাকিতে পারিব, এবং সর্বোপরি ঈশ্বরের উপর বিশ্বাস রাথিয়া স্থির শান্তিত্তে কর্তব্য কর্মে অগ্রসর হইব।

বস্তুত, মানুষ হইতে হইলে বিশ্বদেবতার নিকট হইতে এই শক্তিই আমাদের প্রার্থনা করিয়া লইতে হইবে। পশুর ভায় গ্রাদাচ্চাদন ও দেহধারণের জন্মই আমাদের জন্ম হয় নাই, আমরা মনুষ্যত্বের অধিকার লইয়া জন্মিয়াছি। পৃথিবীর যাহা কিছু পাপ, প্লানি ও অসত্য তাহা দূর করিবার ত্রতই আমরা পালন করিয়া যাইব—বিশ্বস্ত্রী প্রতিনিয়ত আমাদের অন্তরে তাঁহার অনির্বাণ শক্তি সঞ্চারিত করিয়া দিবেন।

# [১৬] মর্মার্থ বিশদ করঃ

অন্তায় যে করে আর অন্তায় যে সহে, তব ঘুণা তারে যেন তৃণসম দছে।

ক্ষমাশীলতা মাসুষের একটি মহৎ গুণ, সন্দেহ নাই। অপরাধ মার্জনা করার মধ্যে যে-গুলার্য আছে, যে-সহনশক্তি আছে তাহা মহৎগ্রদয় শ্রেষ্ঠজনের চরিত্রের বিশেষত্ব। কিন্তু ক্ষমারও একটা সীমা আছে। অভ্যায়কারী ও উৎপীড়ককে নির্বিচারে ক্ষমা করিয়া চলার মধ্যে কোনো মহত্ব নাই—আছে তুর্বলতা, আছে ভীক্ষতা। অভ্যায় করিয়া কেহ যদি অবিরত মার্জনাই লাভ করিতে থাকে, তবে তাহার অপরাধপ্রবণতা দিনের পর দিন প্রবল হইয়া উঠে, বাধা না-পাইয়া না-পাইয়া ক্রমশ সে সমন্ত সমাজন্মাসুষের পরম শক্ত হইয়া দাঁড়ায়।

এই অত্যাচারীরা অপরাধী। কিন্তু ইহাদের যাহারা ক্রমাগত ক্রমার প্রশ্রের দিয়া চলে তাহাদের অপরাধও নগণ্য নহে। তাহারা ইহাদের অভায়কে বাধা না দিয়া ক্রমশ তাহাকে বাড়িতে দেয়, ফলে পরোক্ষে তাহারাও সমাজের শক্রতাসাধন করিতে থাকে। স্বতরাং এই জাতীয় সমাজশক্রদের সম্পর্কে ক্ষমার হ্বলতা আমাদের সংযত করিতে হইবে, তাহাদের অপরাধের দণ্ড দিবার জন্ম তৎপর হইতে হইবে। এই মহান ব্রত পালন করিতে যে পরাজ্ব্য হয়, ভগবান তাহাকেও ক্রমা করিবেন না। ভাঁহার বিচারের ক্রদ্রোঘানলে অভায়কারীর মতো অভায়ক্ষমাকারীও মুহুর্তে বিশুদ্ধ হণপর্ণের মত ভন্মীভূত হইয়া যাইবে।

# [ ১৭ ] ভাবসম্প্রসারণ করঃ

কেরোসিনশিখা বলে মাটির প্রদীপে,
'ভাই বলে ডাক যদি দেব গলা টিপে।'
হেনকালে গগনেতে উঠিলেন চাঁদা,
কেরোসিন বলি উঠে, 'এসো মোর দাদা।'

পৃথিবীর দাধারণ মান্ন্ট্রের চরিত্রের একটা দিক এই-কয়টি ছত্ত্রের মধ্যে অতিস্থান্ধরতাবে পরিকুট হইরা উঠিয়াছে। কেন জানি না, দামাজিক পদমর্যাদা ও আভিজাত্যের প্রতি মান্ন্ট্রের একটা স্থ্র্বলতামিশ্রিত মোহ রহিয়াছে। তাই আত্মজন যদি
দরিদ্র হয়, তাহা হইলে এক শ্রেণীর আত্মজ্বরী মান্ত্র্য সেই হতভাগ্যের সহিত কোনরূপ
সম্বন্ধবীকারে আন্তরিক কুঠা অন্থভব করে—দারিদ্র্য্রেন্ত আত্মীয়কে দে অত্যন্ত লজ্জার
বিষয় ও তাহার সামাজিক মর্যাদার ক্ষতিকারক বলিয়া মনে করে। এই কারণে

দরিদ্রের আত্মীয়তাকে দে যথাসাধ্য ঢাকিয়া রাখিবার প্রয়াস পায়। এমন কি, কোনো
মূহূর্তে তাহা প্রকাশ পাইয়া যায়, এই আশঙ্কায় উক্ত আত্মীয়কে সে ভীতি প্রদর্শন
করিতেও দ্বিধাবোধ করে না।

কিন্ত যে-ব্যক্তি তাহার অপেক্ষা অধিকতর গোঁৱৰ ও মর্যাদার অধিকারী, এই আত্মন্তরী মান্নুষটি অনুষ্ঠ চিত্তে তাহার চাটুকারিতা ও পদলেহন করিতে সতত প্রস্তুত। যতই দূরত্ব ও ব্যবধান থাকুক না কেন, তাহার সহিত একটা কাল্পনিক সম্পর্ক সে গড়িয়া লয় এবং তারস্বরে তাহা ঘোষণা করিতে থাকে। সে বিশ্বাস করে, ইহাতে তাহারও পদমর্যাদা এবং সন্তুম বাড়িবে, সে-ও উক্ত শ্রদ্ধেয় জনের স্থায় জনসমাদর লাভ করিবে। আমাদের সামাজিক জীবনে এক্ষপ ঘটনা আমরা প্রতিনিয়ত দেখিতে পাই। ধনাঢ্য ব্যক্তির গৃহে কোনো উৎসবের সময়ে কিংবা শুভকর্মে যখন কোনো প্রতিপত্তিশালী অনাত্মীয়কে সাদরে আহ্বান করিয়া বোড়শোপচারে পরিভূই করা হয়, হয়তো সেই মুহুর্তেই তাহার সহোদর ভ্রাতা দারিদ্রোর অপরাধে গৃহদার হইতে বিতাড়িত হইয়া ব্যথিত হৃদয়ে চলিয়া যায়। মিথ্যা-সন্মানবোধের প্রবল মোহ মান্নুষ্বকে যে মূঢ়তায় অন্ধ করিয়া তোলে এবং এক্ষপ মনোবৃত্তি যে একান্ত অশ্রদ্ধেয়. কেরোসিন-শিখার চরিত্রের মধ্য দিয়া ক্ষপকচ্ছলে এই মর্যান্তিক সত্যটিই উদ্বাটিত হইয়াছে।

[ ১৮ ] ভাবসত্য বিশদরূপে পরিস্ফুট কর ঃ

যার খুদি রুদ্ধ চক্ষে করো বিদি ধ্যান,

বিশ্ব সত্য কিংবা মিথ্যা লভো দেই জ্ঞান।

আমি ততক্ষণ বদি নিদ্রাহীন চোথে

বিশ্বেরে দেখিয়া লই দিনের আলোকে।

পৃথিবীতে এমন একদল তত্ত্বজিজ্ঞান্ম ও দার্শনিকের সন্ধান মিলে, যাহারা পরিপূর্ণ-ভাবেই জীবনবিমুখ। রূপ-রস-গদ্ধ-স্পর্শভরা এই আনন্দনিকেতন বিশ্বসংসারকে তাহার নিতান্তই মায়াপ্রপঞ্চ বলিয়া মনে করে—সংসারিক মামুবের হাসি-আনন্দ-প্রেমকে একান্ত ক্ষণস্থায়ী মরীচিকা বলিয়া তাহাদের বোধ হয়। তাই বিশ্বপ্রপ্রার নানা-বর্ণ-গদ্ধ-ভরা এই অপরূপ বিশ্বরচনাকে তাহারা চোখ মেলিয়া দেখিতে চায় না, মামুবের প্রীতিপ্রেমে অভিষক্ত হইয়া ক্তক্তার্থ হইতে তাহারা পারে না। বান্তব বিশ্বকে মায়া জানিয়া এইসব মামুষ অবান্তব বিশ্বতত্ত্বের সন্ধান করে, জগৎকে মিথ্যা মনে করিয়া স্বাধ্যা পৃত্যতার সাধনায় নিজেদের বিভৃষিত করে—তাই আনন্দ ও ক্ষনরের অর্ঘ্য তাহাদের নিকট হইতে নিরন্তর প্রত্যাখ্যাত হইয়া ফিরিয়া যায়।

কিন্তু যিনি জীবনপ্রেমিক, তিনি জানেন, জগৎস্রষ্ঠা কেবল অতীন্ত্রিয় ব্রহ্মস্বরূপমাত্রই নহেন। বিশ্বদেবতা নিখিল প্রকৃতির দিকে দিকে আপন লীলাবিভূতি বিকীর্ণ করিয়া দিয়াছেন, তাঁহার আশ্চর্যস্থনর রূপের ছাতিতেই পৃথিবী নানাবর্ণে দীপ্ত ছইরা উঠিতেছে, তাঁহার প্রেম এবং শুভকামনার স্পর্শেই জীবসংসার মধুর মাঙ্গল্যে শুচিম্মিত হইতেছে। তাই যথার্থ জীবনরসিক এই জগৎকে মায়ার ছলনা মনে করিয়া কখনো আত্মবঞ্চনা করেন না। তিনি ছই চোখ ভরিয়া জগৎটাকে দেখিতে চান, জাগতিক সৌন্দর্যবিকাশের মধ্যেই রূপরসময় বিশ্বস্থার নিগুচ সন্তাটিকে অভ্যন্তব ও আস্মাদন করেন। সংসারের স্নেইপ্রীতি তাঁহার জীবনসাধনাকে চরিতার্থ করে, মান্তব এবং মর্ত্যের মৃত্তিকাকে যথার্থ ভালবাসিয়া তিনি ধন্ত হন।

# [১৯] কবিতাটির মর্মার্থ প্রকাশ কর:

এ কি রঙ্গ! অফুরস্ত জন্মমৃত্যুথেলা, তরুবল্লী-পশুপক্ষী-পতঙ্গের মেলা!
মৃক্ত দার, অবারিত প্রাণের ভাগুার—
অক্সাং যবনিকা মাঝখানে তার!
কবে বল, কোথা কোন্ নেপথ্যআড়ালে,
কোন্ রজনীর প্রান্তে দীপ্ত চক্রবালে
ফুরাইবে এ বিরহ 
পারাবারশেষে
চুম্বিব অনস্ত বেলা তোমারি উদ্দেশে!

আমাদের এই মাটির পৃথিবী কত স্থন্দর! স্তির আদিযুগ হইতে এই সংসার-রঙ্গভূমিতে চলিয়াছে প্রাণের অন্তহীন লীলাখেলা। তৃণতরুলতা, পশুপক্ষী, কীটপতঙ্গ আর লক্ষ কোটি মানবহৃদয় অবারিত প্রাণতরঙ্গে সতত স্পন্ধিত। সকলেই জীবনের অন্কুরম্ভ স্রোতে ভাসমান।

কিন্তু এই যে অনন্ত প্রাণীপর্যায়ের প্রমপ্রন্দর মিলনোৎসব, অকস্মাৎ একদিন ইহাকে স্পর্শ করে মহামৃত্যুর কালোছায়া। তাই জীবের প্রাণলীলা মৃত্যুর দারা মধ্যপথে খণ্ডিত মনে হয়, তাহাদের অবারিত স্বাধীনতার মধ্যে এক অলক্ষ্য বাধার ছেদ পড়ে। কেমন করিয়া এই ব্যবধানের অবসান ঘটিবে, সেই চিন্তায় মানবমন সর্বদা ব্যাকুল। শোনা যায়, সমৃদ্র উন্তীর্ণ হইয়া নাবিকেরা বেলাভূমির মৃত্তিকা চুম্বন করে। স্থার্থ মরণরাত্রির অবসানের পর আদিম প্রাণউৎসের সঙ্গে মিলিত হইবার জন্ম মানুবেরও আকুল আগ্রহের অন্ত নাই।

# [২০] নিয়োদ্ধত অহুচ্ছেদটির ভাবার্থ লেখঃ

"সমস্ত সৌরজগৎ যেমন স্থাকে কেন্দ্র করিয়া আবভিত হইতেছে, তেমনি অগুদিক দিয়া দেখিলে বোধ হয়, যেন মানবজীবনকে কেন্দ্র করিয়া সমস্ত বিশ্বচরাচর দিবারাত্র ঘুরিতেছে। এই যে বিপুল বিশ্বব্যাপী নিগুড় আকর্ষণ, ইহাকে এক হিসাবে বিশাল বিশের কেন্দ্রগামিনী শক্তি বলা যাইতে পারে। সংসারের মানব এই বহুধা বিভিন্ন শক্তিসন্তের অবিরাম ঘাতপ্রতিঘাতে সর্বদা স্পন্দিত, জাগ্রৎ ও প্রবৃদ্ধ। এই যে এক অচেনা, অজানা, বিপুল ব্রহ্মাওশক্তিনিচয়ের মধ্যে আবিভূতি হইয়া মানব ধীরে ধীরে আপনার শক্তিসঞ্চয়পূর্বক অভ্যসকল শক্তিকে অভিভূত করিবার নিয়ত চেষ্টায় কখনও উঠিতেছে, কখনও-বা পড়িতেছে—ইহাই মানবের সংসার, ইহাই মানবের ভাগ্য। স্থ্য এবং ছঃখ এই ভাগ্যেরই অবস্থাবিপর্যয়। কখনও স্থখরবির খর কিরণে সে-ভাগ্য প্রসন্ধ, নির্মল, জাজ্জলামান; আবার, কখনও সে-স্থখ কেন্দ্রীয় উষার ভায় ক্ষণিক মান আলোকে ছঃখের ত্যিপ্রা কথঞ্ছিৎ অবসান করিয়া দেয়।"

এই বিপুল বিশ্বের রহস্তময় শক্তির প্রভাবে থাকিয়া পৃথিবীর মান্থ্য আপন আপন
শক্তির ক্ষুরণ ঘটায়, উহার অহুশীলন করে। জগতের বিচিত্র শক্তির সহিত প্রতিনিয়ত
সংঘর্ষই আত্মপ্রবৃদ্ধ মানবের প্রেরণার ক্ষেত্র। লক্ষ কোট মান্থ্যের উত্থানপতন,
স্থপত্বঃখ, তাহাদের সকল ভাগ্য এই সংঘাতের সঙ্গে অচ্ছেখভাবে জড়িত। এই
সংঘর্ষের জন্মই নিরবচ্ছিল স্থখ ও সাফল্য মানবের ভাগ্যে ঘটে না—স্থথের তারতম্য
ইহারই অনিবার্য ফল।

# [২১] নিমোদ্ধত কবিতাটির মর্মার্থ প্রকাশ করঃ

বিশ্বক্ষা, দয়া করে দাও না কিছু কাজ কর্মশালায় তব,

বড়ো কাজে দিলেই হাত পাব দায়ণ লাজ, ছোট কাজেই রব।

চন্দ্র যেথা নির্বোষে তার কানে লাগায় তালা,
উত্তাপে যার রুদ্ধখাস—গাত্রে ধরে জ্বালা—

সহ জ্মামার হয় কি না-হয় আজ।

সইতে শিথি দিনে দিনে একটু দ্রে থেকে,

করতে শিথি কর্মী যারা তাদের দেখে দেখে,
পরতে শিথি শক্ত কাজের যোগ্য যেই সাজ,

চর্ম বর্ম নব—

বিশ্বক্মা, দয়া করে দাও না কিছু কাজ

কর্মশালায় তব।

আমাদের এই বিশাল বিশ্বপৃথিবী এক বিপুল কর্মক্ষত্র। কর্মপ্রবাহে সমস্ত জগৎ অবিশ্রাম ছুটিয়া চলিয়াছে। এই কর্মস্রোতে নিজেকে ভাসাইয়া দেওয়াতেই মান্থবের অশেষ আনন্দ। কিন্তু মান্থ্য বড়ো কাজ একদিনেই প্রথমে সম্পাদন করিতে পারে না। নিজ নিজ শক্তিসামর্থ্য অনুযায়ী ক্ষুত্র ক্ষুত্র কর্মান্থ্যানের ভিতর দিয়াই ভাহাকে বড়ো কাজের যোগ্যতা অর্জন করিতে হইবে। প্রথমে বড়ো কাজে হাত দিয়া ব্যর্থকাম হওয়া অপেক্ষা ছোট কাজে আত্মনিয়োগ করিয়া সফলতা অর্জন করাই কর্মীর পক্ষে গৌরবজনক। বৃহৎ কর্মসম্পাদনের জন্ম বিপুল শক্তি অর্জন করা সময়সাপেক্ষ ব্যাপার।

[২২] নিমোদ্ধত কবিতাংশটির ভাবার্থ তোমার নিজের ভাষায় খুব সংক্ষেপে লিপিবদ্ধ বর:

নব ক্ধা, নৃতন তৃষ্ণা, নিত্য নৃতন কর্মনিষ্ঠা,
জীবনগ্রন্থে, নৃতন পৃষ্ঠা উলটিয়া যাব ত্বরিতে।
জটিল-কুটিল চলেছে পন্থ, নাহি তার আদি নাহিক অন্ত
উদ্দাম বেগে ধাই তুরন্ত দিল্প-শৈল-সরিতে।
শুধু সন্মুখে চলেছি লক্ষ্যি, আমি নীড্হারা নিশার পক্ষী,
তুমিও চলেছ চপলা লক্ষ্যী আলেয়াহান্তে ধাঁধিয়া।
পূজা দিয়ে পদ করি না তিক্ষা, বদিয়া করি না তব প্রতীক্ষা,
কে কারে জিনিবে হবে পরীক্ষা, আনিব তোমারে বাঁধিয়া।

আপনার ভাগ্যলক্ষীকে করায়ন্ত করিবার জন্ম পৃথিবীর মান্ন্রের প্রচেষ্টার অন্ত নাই। মান্ন্র তাহার হৃদ্যবাসনা চরিতার্থ করিবার জন্ম কত বিচিত্র কর্মপ্রোতে গা ভাসাইয়া দিয়াছে। তাহার কর্মসাধনার পথ মন্দ্রণ নয়—উহা অতি ছুর্গম, অন্তহীন। দে-পথের শেষ কোথার, মান্ন্র্য তাহা জানে না। কর্মচঞ্চল মান্ন্র্যকে সৌভাগ্যলক্ষী কেবল ইসারায় সন্মুখের পথে আহ্বান করিতেছে। লন্মী চিরচঞ্চলা, মান্ন্র্যের গতিও ছুর্নিবার। যে-মান্ন্র জীবনে যথার্থ সফলতা অর্জন করিয়া মানব-নামের যোগ্য হইতে চায়, তাহারা কথনো ভাগ্যের কুপাভিন্দা করে না। লন্ধীকে জয় করিয়া তাহারা আপন আপন ভাগ্যরচনা করে, তাহারা নিজেরাই নিজেদের ভাগ্যবিধাতা। সফলকাম মান্ন্র্যের জীবন ভাগ্যকে জয় করিবার সংগ্রামক্ষেত্র ছাড়া অন্ত কিছু নয়।

# [২৩] নিমোদ্ধত কবিতার অন্তর্নিহিত ভাবটি পরিস্ফুট কর ঃ

বড়ো ভালবাসি আমি ভ্রমিতে এ স্থলে—
তত্ত্বশিক্ষাদায়ী স্থল জ্ঞানের নয়নে।
নীরবে আসীন হেথা দেখি ভক্ষাসনে
মৃত্যু—তেজোহীন আঁখি, হাড়মালা গলে,
বিকট অধরে হাসি, যেন ঠাট ছলে,
অর্থের গৌরব বুথা হেথা—এ সদনে;
রূপের প্রফুল্ল ফুল শুক্দ হুতাশনে;
বিগ্যা-বুদ্ধি-বল-মান বিফল সকলে।

কি স্থন্দর অট্টালিকা, কি কুটীরবাসী,
কি রাজা, কি প্রজা—হেথা উভয়ের গতি—
জীবনের স্রোভ পড়ে এ সাগরে আদি।
গহন কাননে বায়ু উড়ায় যেমতি
পত্রপুঞ্জে—আয়ুকুঞ্জে কাল, জীবরাশি
উড়ায়ে, এ নদপারে তাড়ায় তেমতি।

এই পৃথিবীতে অর্থ, ঐশ্বর্য, বিভা, শক্তি, সন্মান, রূপ, সম্পদ প্রভৃতি অনিত্য বস্তু লইয়া অজ্ঞান মান্থ্যের প্রমন্তভার অন্ত নাই। কিন্তু এইসব জাগতিক বস্তু যে কত মিথ্যা, কতথালি ক্ষণভঙ্গুর, সংসারের ভোগাসক্ত মান্থ্য ভাষা সহজে উপলব্ধি করিতে পারে না—পার্থিব তুচ্ছতায় তাছাদের দৃষ্টি সমাচ্ছন্ন। কিন্তু শাশানে আসিয়া মহামৃত্যুকে যথন মান্থ্য একান্ত নগ্নভাবে সাক্ষাৎ করে, তথন পৃথিবীর নশ্বরতার রূপ তাহার তুইচোখে ভাসিয়া উঠে। জীবনের সকল স্রোত মরণের সমৃদ্রে আসিয়া বিলীন ও ন্তব্ধ হইয়া যায়, এইখানেই মানবের সমন্ত-কিছুরই অবসান ঘটে। জগতের মধ্যে মান্থ্যের তত্ত্বিক্ষা ও সত্যজ্ঞানলাভের শ্রেষ্ঠ স্থল হইতেছে মহাশাশান।

### [২৪] তোমার নিজের ভাষায় নিমোদ্ধত কবিতাটির মর্মার্থ প্রকাশ করঃ

দাও ফিরে দে অরণ্য, লও এ নগর—
লহ যত লৌহ লোট্র কাঠ ও প্রস্তর,
হে নবসভ্যতা, হে নির্চুর সর্বপ্রামী,
দাও সেই তপোবন, পুণ্যচ্ছায়ারাশি,
প্রানিহীন দিনগুলি, সেই সদ্ধ্যাম্মান,
সেই গোচারণ, সেই শান্ত সামগান,
নীবারধান্তের মৃট্টি, বল্ফলবসন,
মগ্র হয়ে আত্মমাঝে নিত্য আলোচন
মহাতত্ত্তলি; পাষাণপিঞ্জরে তব
নাহি চাহি নিরাপদে রাজভোগ নব—
চাই স্বাধীনতা, চাই পক্ষের বিস্তার,
বক্ষে ফিরে পেতে চাই শক্তি আপনার,
পরাণে স্পর্ণিতে চাই—ছিঁড়িয়া বন্ধন—
অনন্ত এ জগতের হদয়স্পন্ধন।

বর্তমানের পাশ্চাল্ত্য নাগরিক সভ্যতা একান্তভাবে বস্ততান্ত্রিক, নিপ্রাণ। অমৃত-পিপাস্থ মানবাত্মাকে ইহা নিয়ত পীড়ন করে। এই সভ্যতার বুকে পুঞ্জীভূত বস্তু ও ভোগের ঐশ্বর্য আছে, কিন্তু ইহা শাশ্বত অমৃতলোক হইতে আমাদিগকে চিরকালের জন্ম নির্বাদিত করিয়াছে। প্রাচীন ভারতের আরণ্য সভ্যতার আনন্দময় সতার স্পর্শ ইহাতে কোথায়! স্বিশ্বপবিত্র বনপ্রকৃতির আবেইনীতে থাকিয়া একদিন আমরা জগৎ ও জীবনের রহস্তময় স্থমহান তত্ত্ব আবিকার করিয়াছিলাম। তথন আমাদের জীবনে প্রানিহীন শান্তি ছিল, ছিল আআর নির্বিরোধ স্বাধীনতা। বিশ্বের অফুরন্ত প্রাণপ্রবাহ হইতে আমরা আজ দূরে সরিয়া আদিয়াছি। যে-নিগুচ্ শক্তির বলে আমরা নিথিলের আনন্দধারা পান করিয়াছিলাম, সেই শক্তি আবার আমরা ফিরিয়া চাই। সেইজন্ত আমাদিগকে ফিরিয়া পাইতে হইবে তপোবন-প্রকৃতিকে, আরণ্য সভ্যতাকে।

### [২৫] নিম্নলিখিত অনুচ্ছেদটির সারমর্ম প্রকাশ কর:

"একদিক হইতে দৃষ্টিপাত করিলে ধর্ম অনেক স্থলে জ্ঞানের অন্তরায় ও নীতির অন্তরায়স্থরপ দণ্ডায়মান হইয়া মন্থয়ের উন্নতির পক্ষে যথেষ্ট বিদ্নদাধন করিয়াছে, ইহা অস্বীকার করা যায় না। কিন্তু তথাপি কত সহস্র বৎসর ধরিয়া মানবসভ্যতার প্রভাতাগম অবিধি বিংশ শতান্ধীর উন্নতির কোলাহলমধ্যেও সহস্র দেবমন্দির, গির্জাঘর ও মদজিদের উন্নত চূড়ার নিমদেশে কোটি কোটি নরনারী স্থদরের আস্তরিক ব্যাকুলতা ও শ্রন্ধার সহিত অতিপ্রাক্তরের উদ্দেশে যে-সকল অন্তর্ভান সম্পাদন করিয়া আদিতেছে, তাহার উদ্দেশ্যের অপলাপ করিলে ঐতিহাসিক সত্যের নিকট অপরাধী হইতে হয়। মানবেতিহাসের বিস্তর্গ কাহিনী হইতে তাড়িতযন্ত্র ও বান্দীয় যান, আরিষ্টল ও নিউটনকে বর্জন করা যাইতে পারে; কিন্তু এই মসজিদ ও মন্দিরগুলির বিবরণ বর্জন করিলে ইতিহাস জীর্ণ শীর্ণ ও বিকলান্ধ হইয়া পড়ে। ধর্মান্থন্ঠানের মূলে যুক্তি থাক আর নাই থাক, ইহার মতো সত্য ঘটনা মন্থব্যের ইতিহাসে অন্তিক্ত্রীন। মন্থব্যের ইতিহাসে বোধহয় এমন দিন ছিল, যখন নীতির শাসনের উদ্ভব হয় নাই, যখন রাজশাসনের স্ফৃতি ছিল না—ধর্মান্থনীনই তখন মন্থ্যসমাজকে ধরিয়া রাখিয়াছেল। এখনও পৃথিবীতে যেসকল অসভ্য সমাজ বর্তমান আছে, তাহাদের পর্যালোচনা হইতে এইরূপ অন্থ্যানই সংগত বোধ হয়।"

পৃথিবীতে মানবদভ্যতার প্রথম প্রকাশের দঙ্গে সঙ্গেই মাস্থবের হৃদয়ে ধর্মভাবের ক্ষুরণ ঘটে। এই ধর্মভাবের সঙ্গে জ্ঞান ও নীতিবোধের হয়তো কোনো কোনো হুলে বিরোধ আছে, হয়তো ইহা মাস্থবের উমতিকে ব্যাহত করিয়াছে। কিন্তু বিংশ শতাব্দীর দর্শনবিজ্ঞানের জয়য়াত্রার যুগেও ধর্মের অন্তিত্ব বিলুপ্ত হয় নাই। বস্তুত ধর্মকে বাদ দিলে মানবসভ্যতার ইতিহাস অপুর্ণই থাকিয়া যায়। যখন রাষ্ট্রশাসন এবং সমাজনীতির

জন্ম হয় নাই, তথন ধর্মই ছিল মহয়ুগমাজের শৃঙ্খলাবন্ধনের একমাত্র ভিত্তি। আধুনিক যুগের তথাকথিত অসভ্য সমাজ এই কথার সত্যতা প্রমাণ করে।

#### [ ২৬ ] নিমোদ্ধত অনুচ্ছেদটির সারমর্ম প্রকাশ কর ঃ

"ঈশ্বকে আর কাহারও হাত দিয়া আমরা পাইব না। তাঁহার কাছে নিজে যাইতে হইবে, তাঁহাকে নিজে পাইতে হইবে—ছঃসাধ্য হয় সেও ভাল, বিলম্ব হয় তাহাতে ক্ষতি নাই। অন্তের মুখে শুনিয়া, উপদেশ পাইয়া, অফুঠান পালন করিয়া আমরা মনে করি, যেন আমরা চরিতার্থতা লাভ করিলাম। কিন্তু সে তো ঘটির জল, সে তো উৎস নহে। তাহা মলিন হয়, তাহা ফুরাইয়া যায়, তাহাতে আমাদের সমস্ত জীবন অভিষিক্ত হয় না, এবং তাহা লইয়া আমরা বিষয়ী লোকের মতোই অহংকার ও দলাদলি করিতে থাকি। এমন ঘটির জলে আমাদের চলিবে না—সেই উৎসের কাছে আমাদের প্রত্যেককেই যাইতে হইবে, ঈশ্বরের সঙ্গে আমাদের নিজের একান্ত সম্বন্ধ তাঁহার সন্মুখে গিয়া আমাদিগকে নিজে খীকার করিতে হইবে। স্মাট যখন আমাকে দরবারে ডাকেন তখন প্রতিনিধি পাঠাইয়া কি কাজ সারিতে পারি ? ঈশ্বর যে আমাদের প্রত্যেককে ডাক দিয়াছেন, সেই ডাকে সাড়া দিয়া একেবারে সম্পূর্ণভাবে তাঁহার কাছে আত্মসমর্পণ করিতে না পারিলে কোনমতেই আমাদের সার্থকতা নাই।"

সম্পূর্ণভাবে নিজের আত্মাকে সমর্পিত করিয়া দেওয়া ছাড়া ঈশ্বরকে লাভ করিবার অন্ত কোনো উপায় নাই। শাস্ত্রীয় উপদেশ, ধর্মীয় আচারবিধি আমাদের আত্মার পিপাসা কথনও নিবৃত্ত করিতে পারে না। ইহারা কেবল মান্তবের অহংকার বাড়ায়, মান্তবে মান্তবে বিভেদের স্পষ্টি করে। ঈশ্বরের সঙ্গে আমাদের আত্মার প্রত্যক্ষ সংযোগস্যাধন করিতে না পারিলে ভাঁছাকে পাওয়া কখনো সম্পূর্ণ হইতে পারে না। হৃদয়কে একেবারে অনর্গলিত করিয়া দিয়া ভাঁহার আহ্বানবাণীকে আমাদের জীবনে সত্য করিয়া ভূলিতে হইবে—তবেই আমরা ভগবানের যথার্থ সামিধ্য লাভ করিতে পারিব।

### [ ২৭ ] নিমোদ্ধত অহুচ্ছেদটির মর্মসত্য পরিস্ফুট কর ঃ

অমৃতিপিণাসা ও অমৃতসন্ধানের পথে ঐশ্বর্য একটি প্রধান অন্তরায়। সামান্ত সোনার প্রাচীর উচ্চ হইয়া উঠিয়া আমাদের দৃষ্টি হইতে অনন্ত আকাশের অমৃতআলোক রুদ্ধ করিয়া দাঁড়াইতে পারে। ধনসম্পদের মধ্যেই দীন হৃদয় আপনার সার্থকতা উপলব্ধি করিতে থাকে। সে বলে, 'এই তো আমি কৃতার্থ হইয়াছি, দেশ আমার শুব করিতেছে, দেশে আমার প্রতাপ বিকীর্ণ হইতেছে, বাহিরে আমার আড়য়র অন্ত্র ভেদে করিতেছে, ঘরে আমার আরামশয়ন প্রতিদিন ভরে ভরে রাশীকৃত হইয়া উঠিতেছে, আমার আর কী চাই!' হায় রে দরিদ্র, নিখিল-মানবের অন্তরাম্মা যথন ক্রন্দন করিয়া উঠিয়াছে,

'যাহাতে আমি অমর না হইন, তাহা লইয়া আমি কী করিব—যেনাহং নামৃতা ভাং কিমহং তেন কুর্যাম্'—সপ্তলোক যথন অন্তরীক্ষে উপ্তর্কররাজি প্রদারিত করিয়া প্রার্থনা করিতেছে, 'আমাকে সত্য দাও, আলোক দাও, অমৃত দাও—অসতো মা সদাময়, তমসো মা জ্যোতির্গময়, মৃত্যোর্মামৃতং গময়'—তথন তুমি বলিতেছ, 'আমার ধন আছে, আমার মান আছে, আমার আরাম আছে, আমি প্রভু, আমি অধিপতি, আমার আর কী চাই!' ঐশ্বর্যের ইছাই বিড়ম্বনা—দীনাম্বার কাছে ঐশ্বর্যই চরম রূপ ধারণ করে।"

সম্পদ মান্থবের আত্মাকে দীন দরিদ্র করিয়া রাখে, তাহাকে অমৃতের আনন্দলোক হইতে চিরকালের জন্ম নির্বাসিত করে। ঐশ্বর্য মানবের অন্তরে অংংকারের প্রমন্ততাকে ক্ষীত করিয়া তোলে, পার্থিব অনিত্যতাকেই মান্থবের চরম প্রাপ্তি ও সার্থকতা বলিয়া দ্রান্তি জন্মায়। যে মান্থব অমৃতত্ত্বর পিয়াসী, তাহার ভ্রন্তার্ত আত্মা চায় সত্য আর জ্ঞানের আলো। কিন্তু অংংসর্বন্থ দীন-আত্মা ধনী চায় নিত্য আরাম, বিলাস, প্রতাপ—ইংই ঐশ্বর্যের চরম অভিশাপ। সম্পদের প্রাচুর্য মানবকে মন্থব্যধর্ম হইতে বিচ্যুত করিয়া আত্মার ক্ষেত্রে একান্ত দরিদ্র করিয়া তোলে।

## [ ২৮ ] নিম্নোদ্ধত কবিতাটির ভাবার্থ প্রকাশ কর ঃ

চন্দ্ৰচূড়-জটাজালে আছিলা যেমতি জাহ্নবী, ভারত-রস, ঋষি দ্বৈপায়ন ঢালি সংস্কৃতহ্রদে রাখিলা তেমতি,— ভৃষ্ণায় আকুল বঙ্গ করিত রোদন! কঠোরে গঙ্গায় পূজি ভগীরথ বতী, ( স্থগ্য তাপস ভবে, নরকুলধন।) সগরকংশের যথা সাধিলা মুকতি, পবিত্রতা আনি মায়ে, এ তিন ভুবন; সেইরূপে ভাষাপথ খননি স্ববলে ভারত-রসের স্রোত আনিয়াছ তুমি, জুড়াতে গৌড়ের তৃষা সে বিমল জলে। নারিবে শোধিতে ধার কভু গৌড়ভূমি। মহাভারতের কথা অমৃতস্মান, ट्र कानि ! करीमनल जूमि श्रुगातान ।

মহর্ষি বেদব্যাস জনসাধারণের অবোধ্য ছ্ক্সহ সংস্কৃত-ভাষায় মহাভারত রচনা করিয়াছিলেন। ফলে সংস্কৃতে অনভিজ্ঞ বাংলার জনগণ ভারত-মহাকাব্যের রসধারা আস্বাদন করিতে না পারিয়া অসীম ছঃখবোধ করিত। কাশীরাম দাস বঙ্গবাসীর রসপিপাসা নিবৃত্ত করিবার জন্ম সংস্কৃত-মহাভারত বাংলা ভাষায় অনুদিত করিলেন। কাব্যপিপাস্ক বাঙালী জাতি এইজন্ম কাশীরাম দাসের নিকট চিরুত্বভক্ত থাকিবে। কাব্যসংসারে কবি কাশীরাম দাস সত্যই পুণ্যাস্মা।

#### [২৯] ভাবসম্প্রসারণ কর:

দার বন্ধ করে দিয়ে ভ্রমটাকে রুখি, সত্য বলে, আমি তবে কোথা দিয়ে চুকি।

একথা অবশুস্বীকার্য যে, যাহা অন্রান্ত তাহাই সত্য। কিন্তু ইহাও সর্বদা মনে রাখিতে হইবে, এই সত্যবস্তুটি সহজলত্য নয়—ইহা ছুপ্রাপনীয়। আলোর সঙ্গে অন্ধকার, পূর্ণিমার সঙ্গে অমাবস্থা যেমন জড়িত, তেমনি সত্যও নানা ভুলভ্রান্তি, নানা মিথ্যার ঘারা আব্বত। জীবনে বাস্তব অভিজ্ঞতার তুর্গম পথে চলিতে চলিতে এই ভুলভ্রান্তি-মিথ্যাকে অপসারিত করিয়া দিয়াই মাহুষকে সত্যের মুখোমুখি দাঁড়াইতে হয়। আমাদের পঞ্চইন্দ্রির, সকল হাদয়মনকে অবারিত রাখিয়া সত্যের পথে অগ্রসর হইতে হইবে—অজম্র ভুলভ্রান্তি অতিক্রম করিলেই তবে যথার্থ সত্যের সন্ধান মিলে। যাহারা ভ্রান্তি এড়াইয়াই সত্যকে লাভ করিতে চায় তাহারা সত্যের সন্ধান কখনো পায় না। অক্বতকার্যতা যেমন চরম সফলতার প্রতিবন্ধক নয়, তেমনি ভুলক্রটিও সত্যের প্রতিকৃল নয়। বরংচ ভুল করিতে করিতেই মাহুষ সত্যের অন্ধরমহলে প্রবেশ করিবার সিংহলারটি খুঁজিয়া পায়। যে-মাহুষ কোনদিন ভুল করিল না, সত্যকেও সে পাইল না—ভ্রমপ্রমাদ দ্বারা আকীর্ণ বিলিয়াই সত্য-পদার্থটি জগতে এমন দুর্লভ।

#### [৩০] ভাবসম্প্রসারণ করঃ

নদীর এপার কহে ছাড়িয়া নিশ্বাস, 'ওপারেতে দর্বস্থুখ আমার বিশ্বাস।' নদীর এপার বিদ দীর্ঘশাস ছাড়ে, কহে, 'যাহাকিছু স্থুখ সকলি ওপারে।'

যে-বস্তুটি সম্পূর্ণ করায়ত, তাহা লইয়া মান্ত্র্যের স্বথ নাই, পরিতৃপ্তি নাই। প্রাপ্ত-বস্তুকে লইয়া মান্ত্র্য কোনদিনই সন্তুষ্ট থাকিতে পারে না। তাই অপ্রাপনীয়কে লাভ করিবার জন্ম তাহার অস্তরতর হৃদয় ব্যাকুল হইয়া উঠে। নাগালের বাইরের জিনিস তাহাকে বারবার হাতছানি দিয়া ভাকে—একটা চিরন্তন অভৃপ্তি স্টির আদিম লয় হইতেই তাহাকে ঘরছাড়া পথের পথিক করিয়াছে। স্বথশান্তি, চিরভৃপ্তি, আদর্শলোক প্রভৃতি মানবের কাম্যবস্তু যেন মায়ামৃগ। মান্ত্র্য যতই এই মায়ামৃগের পিছনে অন্ধভাবে ধাবিত হইতেছে, ততই সে দূর হইতে দ্রান্তরে চলিয়া যাইতেছে। অ-ধরাকে,

অপ্রাপনীয়কে মাতুষ ধরিবে কেমন করিয়া ? মাতুষ যাহা পায় তাহা চায় না, যাহা চায় তাহা পায় না। 'আমি যাহা চাই তাহা ভূল করে চাই, যাহা পাই তাহা চাই না'—জীবজগতে কেবল মাতুষের মুখেই এমন একটি অভূত কথা শুনিতে পাওয়া যায়।

উপরি উদ্ধৃত কবিতায় নদীর এপার-ওপার বাস্তব সংসারে আপন আপন অবস্থায় অপরিভৃপ্ত অশাস্তচিন্ত মাহুষেরই রূপক। এপারের তটভূমি ভাবে, স্থ্য-সৌন্দর্য সকলই বুঝি ওপারে,—আর ওপারও ঠিক একই ভাবনায় পীড়িত। আসল কথা হইল, স্থ্য-শাস্তি-আনন্দ-সৌন্দর্য বলিয়া যদি কিছু থাকে, তবে তাহা সর্বত্রই আছে। না থাকিলে, কোথাও নাই। যাহা মানসকল্লিত, বাস্তবে কিছুতেই তাহাকে পাওয়া যাইবে না। অথচ দুরের প্রতি, অপরিচিতের প্রতি, আপন মনের স্কৃত্তির প্রতি মাহুষের একটা দুর্বার মোহ আছে। সেই মোহজড়িত দৃষ্টিতে দুরের কাল্লনিক স্থ্যসৌন্দর্যের দিকে তাকাইয়া মাহুষ প্রতিমূহুর্তে সকরণ দীর্ঘধাস কেলে। এই স্থ্বলতা মাহুষের চিরকালের।

# ি৩১ ] ভাবসম্প্রসারণ করঃ

তপন-উদয়ে হবে মহিমার ক্ষয়,
তবু প্রভাতের চাঁদ শান্তমুথে কয়—
অপেক্ষা করিয়া আছি অন্তদিদ্মুতীরে,
প্রণাম করিয়া যাব উদিত রবিরে।

অহংবোধ মান্থবের চিন্তদেশ যখন অধিকার করিয়া বদে, তখন দে হইয়া উঠে গবিত, সংকীর্শমনা, তখন তাহার চরিত্রধর্মে প্রকাশ পায় নানারকমের ত্র্বলতা—ঈয়া আর দম্ভ। এই সংকীর্ণদৃষ্টি অহংবৃদ্ধির জন্মই মান্থব মান্থবের শ্রেষ্ঠন্থ মহন্তকে সহজ স্বীকৃতি জানাইতে কুপ্তা বোধ করে। কিন্তু বাহাদের দৃষ্টি উদার, সকল সংকীর্ণতার উধের বাঁহাদের স্থিতি, তাঁহারা গুণীর মহন্ত্ব ও শ্রেপ্তর্থকে অভিনন্দন জ্ঞাপন করেন নতিস্বীকারের মধ্য দিয়া। যিনি সত্যই গৌরবমর্যাদার অধিকারী, তাঁহার প্রতি যথাযোগ্য সন্মান প্রদর্শন করিয়া আমরা আমাদের নিজকেই সন্মানিত করি। প্রকৃত গুণীকে স্বীকার করিয়া লইবার মধ্যে মান্থবের অগৌরবের কিছুই নাই। কিন্তু এই সহজ সত্যটি উপলব্ধি করিতে পারি না বলিয়াই ঈয়া, অহংকার, দাজ্ঞিকতা, চিন্তের ক্ষুদ্রতা আমাদের মন্থ্যন্থধর্মকে সতত পীড়িত করিতেছে—ইহাতে মানবের সত্যধর্ম হইতে আমরা ভ্রপ্ত ইইয়া পড়ি। প্রভাতের চাঁদ অন্তগ্যমন্মুহুর্তে উদিত রবিকে প্রণাম জানাইয়া কেবল স্র্থদেবতাকেই যে সন্মানিত করিল তাহা নয়, গুণীর মর্যাদার অন্তপণ স্বীকৃতি তাহার আপন চরিত্রগোরবকেও উজ্জ্বল করিয়া তুলিল।

## [৩২] ভাবসম্প্রসারণ করঃ

শৈবাল দীঘিরে বলে উচ্চ করি শির, লিখে রেখো, একফোঁটা দিলেম শিশির।

উদ্ধৃত পঙ্ ক্তি-ছইটির ভিতর দিয়া কবি এই বাস্তব-সংসারের সংকীর্ণচিন্ত, ক্লতজ্ঞতা-বোধহীন মানবগোঠির চরিত্রস্বর্নপটি চমৎকার উদ্ঘাটিত করিয়াছেন। এ জগতে এমন মাহ্মের অভাব নাই, যাহারা সামাভ উপকার করিয়া উপকৃত ব্যক্তির কাছে সেই উপকারের কথাটি সদস্ভে প্রচার করিতে এতটুকু সংকোচ কিংবা কুণ্ঠাবোধ করে না। যৎসামাভ দানের গর্বে এইসব সংকীর্ণচেতার দল অহংকত হইয়া উঠে—আত্মপ্রচার দারা সেই দানের, সেই উপকারের মূল্য যদি না পাইল, তাহারা ভাবে, তাহা হইলে আপনার ক্লত উপকার বুঝি ব্যর্প হইয়া গেল। সেজ্ভ আপন দানকে শ্বরণীয় করিয়া রাখিবার জন্ত তাহাদের হাস্তকর প্রয়াসের অন্ত নাই।

কিন্ত যে-মান্থ্য উদারপ্রাণ, প্রকৃতই মহৎ, দে কখনো উপকার করিয়া দন্ত প্রকাশ করে না। মন্থ্যন্তবাধের প্রেরণাতেই দে পরের অভাব-ত্ব:খ-মোচনের চেষ্টা করে, মান্থ্যের কল্যাণসাধনের প্রয়াদ পায়। আপন দানের স্বীকৃতির কাঙাল দে নয়, তাহার অন্তরে কৃতজ্ঞতালাভের আকাংজ্ফা এতটুকুও স্থান পায় না। যে-দানধর্ম সংকীর্ণজ্বদয় মান্থ্যের নিকট পরের উপকার বলিয়াই প্রতিভাত, মহৎপ্রাণ ব্যক্তির কাছে তাহা দেবাত্রতের পুণ্যকর্ম মাত্র। মান্থ্য হইয়া যদি মান্থ্যের ত্ব:খদৈন্ত কিছুটা বিদ্রিত করিতে না পারিলাম, তবে মন্থ্যজন্মই যে ব্যর্থ হইয়া গেল। মহাপ্রাণ ব্যক্তি দান করিয়া যান নিঃশব্দে, অকাতরে—এখানেই তো ক্ষুত্র এবং মহতের বিরাট পার্থক্য।

দীঘির জলেই শৈবালের স্থিতি, দীঘি না হইলে শৈবালের অন্তিত্বই থাকিত না। এহন পরাপ্রায়ী, পরমুখাপেক্ষী শৈবালদামের উপর জমিয়াছে ছই কোঁটা রাতের শিশির—তাহা গড়াইয়া পড়ে দীঘির অগাধ জলে। এই অতিতুচ্ছ ঘটনাটিকেই শৈবাল মনে করে দীঘির প্রতি তাহার মহৎ দান। অথচ বিরাট দীঘির কাছে ছ' কোঁটা শিশিরকণা একেবারেই অকিঞ্চিৎকর, অতিশয় তুচ্ছ জিনিদ। তবু ইহা অরণ করিয়া শৈবালের দান্তিকতার অন্ত নাই, উচ্চকঠে ইহাকে তাহার ঘোষণা করিতেই হইবে। উদারচরিত মহাপ্রাণ ব্যক্তি কিন্তু কোনো দানের হিদাব লিখিয়া রাথে না—মহায়ত্ব, সেবাধর্মরূপ কর্তব্য তাহাকে নিরহংকার করিয়া তোলে, তাহার মধ্যে আনে পরিপূর্ণ অহংবিশ্বতি।

# [৩৩] ভাবসম্প্রসারণ করঃ

মৃত্যু কহে পুত্র নিব, চোর কহে ধন, ভাগ্যু কহে, সব নিব যা তোর আপন। নিন্দুক কহিল, লব তোর যশোভার, কবি কহে, কে লইবে আনন্দ আমার ?

চতুর্দিকে কেবল হারাইবার সহস্র বেদনায় পৃথিবীর মান্থবের চিন্ত সতত পীড়িত, শংকিত, ব্যথিত। কত রকমের ক্ষয়ক্ষতি মান্থবকে বিমর্থ করে, ব্যাথাবিজড়িত ভাগ্য-বিপর্যর আর মৃত্যুর কুটল জকুটি তাহাকে প্রতিনিয়ত ভয়ার্ত করিয়া তোলে। জগতের সর্বত্রই দেখি, পরের নিকট হইতে সকলেই কেবল মথাসাধ্য গ্রহণ করিতে চায়, কোনোকিছু পরকে দিতে কেহই চায় না। কিন্ত প্রেম-সৌন্ধর্য-আনন্দের উপাসক কবিমান্থবিটি সতাই ইহার ব্যত্তিক্রম। কবির ব্যক্তিগত জীবনে হয়তো অভাব-জ্বখ-দৈত্যের অন্ত নাই। কিন্ত তাঁহার আসল কাজ, মনোরম বাণীমূতি রচনা করিয়া নিখিল মান্থবের হদয়ভূমিতে আপনার অন্তরতর প্রাণের আনন্দধারাকে প্রবাহিত করিয়া দেওয়া। মহৎ হ্বংখবেদনা হইতেই মহৎ কাব্যের স্প্রতি—ধূপ আপনি দয় হইয়া জগৎকে গন্ধ বিতরণ করে। কবিও তেমনি বান্তব জীবনের ব্যাথাবেদনাকে নীলকণ্ঠের মতো আত্মসাৎ করিয়া মান্থবকে বিলায় অমেয় সৌন্ধর্য ও আনন্দ। জগৎ এবং জীবনকে ভালোবাসিয়া তিনি অশেষ আনন্দ অন্থতব করেন, সেই আননন্দের প্রেরণাতেই রচিত হয় কাব্যের মধুচক্র—ইহাকে মান্থবের কছে ভূলিয়া ধরিয়া কবি নিজেকে ক্বতক্বতার্থ মনে করেন। ব্যাথাজর্জর মানবজীবনে কবিই তো বহাইয়া দেন আনন্দের নিত্যবহ্নান ঝর্ণাধারা।

# তিও ] ভাবসম্প্রসারণ কর :

রথবাত্রা, লোকারণ্য, মহাধুমধাম।
ভক্তরা লুটায়ে পথে করিছে প্রণাম।
পথ ভাবে আমি দেব, রথ ভাবে আমি,
মূতি ভাবে আমি দেব—হাদে অন্তর্যামী।

যিনি জগন্নাথ, যিনি বিশ্বলোকেশ্বর, সেই অন্ধ্রপস্থানর ভগবানের সত্যকার অধিষ্ঠান সীমিত বিপ্রহের মধ্যে নয়, সামাজিক মান্ত্রের ধর্মীয় আচারঅন্থর্চান, বিধিবিধানের মধ্যেও নয়—মানবের ভক্তিস্নাত হৃদয়মন্দিরই তাঁহার যথার্থ অধিষ্ঠানভূমি—তিনি ধ্যানলভ্য, তাঁহার অন্তিত্ব অন্থভববেত্য। কিন্তু কেবল ধ্যানের মধ্যে অনস্ত ঐশ্বর্যের অধিকারী ঈশ্বরকে ধারণা করিয়া ভক্তহ্বদয়ের পরিভৃপ্তি হয় না, সে দেখিতে চায় ধ্যানশ্বত দেবতাকে ইন্দ্রিয়প্রায়্থ মূতির মধ্যে। ভক্তের চিত্তব্যাকুলতাই অন্ধপকে রূপের সীমায় বাঁধিতে চাহিয়াছে—দেববিপ্রহ ভক্তিব্যাকুল মান্ত্র্যের মানসকল্পিত ঈশ্বরের প্রতীক মাত্র। যেদিন দেবতা সীমার মধ্যে রূপান্ধিত হইলেন, সেদিন স্থান্ট হইল বিচিত্র আড্রুরপূর্ণ উৎসব-অন্থ্রানের, বহুতর পূজাপদ্ধতি ও মন্ত্রেরের, পূজারী-পুরোহিতের।

ভক্ত রূপাশ্রিত দেবতাকে অন্তরের যে-শ্রদ্ধাভক্তি নিবেদন করে, যে-প্রণাম জানায়, দেই শ্রদ্ধা-ভক্তি-প্রণাম গ্রহণ করেন অরূপস্থানর ভগবান।

কিন্তু বান্তব ক্ষেত্রে দেখা যায়, ধর্মের বাহ্যিক অমুষ্ঠান-প্রতিষ্ঠান, জাঁকজমক আর পুরোহিত-ব্রাহ্মণ কালে কালে অন্তর্যামী ঈশ্বরকে আচ্ছন্ন করিয়া দিয়া তাঁহার স্থানটি অধিকার করিয়া বসে—বহিরঙ্গ আড়ম্বরের কুরিমতার স্থাণতলে বিশ্বলোকেশ্বর চাপা পড়িয়া যান। তাই জগনাথের রথযাত্রার উৎসবদিনে ভক্ত যথন তগবানকে প্রণাম জানায়, তখন পথ-রথ-মূর্তি প্রত্যেকেই ভাবে, ভক্তের এই প্রণতি তাহারই উদ্দেশে। ইহাতে অন্তর্যামী ঈশ্বর লোকচক্ষ্র অন্তরালে থাকিয়া নিশ্চয়ই কোতুক অন্থভব করেন। কারণ, তিনি তো জানেন, ভক্তমদয়ের এই আরুলতা কাহার জন্ম, কাহার উদ্দেশে ভক্ত করিতেছে আত্মনিবেদন। মাহুষের ভক্তি-অভিষিক্ত অন্তর্বলোক ছাড়া জগদীশ্বরের অন্তিত্ব অন্ত কোথাও নাই। কিন্তু সাধারণ মানুষ এমন অন্ধদৃষ্টি যে, এই পরম সত্যটি কিছুতেই উপলব্ধি করিতে পারে না।

# [৩৫] ভাবসম্প্রসারণ করঃ

হাউই কহিল, মোর কী সাহস ভাই,
তারকার মুখে আমি দিয়ে আসি ছাই।
কবি কহে, তার গায়ে লাগেনাক কিছু,
সে-ছাই ফিরিয়া আসে তোর পিছু পিছু।

ক্ষুদ্রচেতা নীচাশয়ের স্পর্ধা আর ধৃষ্টতার সীমাপরিসীমা নাই। চিরভাম্বর মহাকীতির শাশ্বত স্বর্গলোকে যে-সকল মহৎ মানবের অধিষ্ঠান, এইসব হীনচেতারা
তাঁহাদের সহিত প্রতিদ্বন্দিতা করিবার ছ্রাশা অন্তরে পোষণ করে। শুধু তাহা নয়,
এই মহাম্থের দল মহতের কর্মকৃতির উপর নিন্দার কালিমা লেপন করিতে বিন্দুমাত্র
সংকোচ বোধ করে না, এবং এহেন ধৃষ্টতা ও ছ্র্কর্মকেই গৌরবময় সাহসিকতার কাজ
বলিয়া জগৎসমক্ষে তাহারা সদস্তে প্রচার করিতে থাকে। কিন্তু দীনচিন্তের এই ধিকার
জনক আত্মঘোষণা, ধৃষ্টজনের এই অমার্জনীয় স্পর্ধা মহৎ ব্যক্তির কীতিকলাপকে কখনো
পঙ্কিলতায় মান করিতে পারে না। শ্রথপ্রাণ ছুর্বলের স্পর্ধা শক্তিমানের কোনোই
ক্ষতিসাধন করে না—স্পর্ধিতের ধৃষ্টতা আপনার হীনপ্রবৃত্তির কালিমাকেই অনপনেয়
করিয়া তুলে মাত্র। মহতের-সহিত প্রতিহ্বন্থিতা করিতে গিয়া তাহারা যে-ছন্কর্ম ও
ছ্ঃনাহসের আশ্রম লয় তাহা সত্যই আত্মঘাতী। ইহা তাহাদের হীনতার পরিচয়টিকে
লোকচক্ষ্র সন্মুথে স্পষ্টরূপে তুলিয়া ধরে, এবং এইর্মপেই ঘটে এইসব ক্ষ্রেচেতার
শোচনীয় পরাত্র।

নিন্দুক কহিল, লব তোর যশোভার, কবি কহে, কে লইবে আনন্দ আমার ?

চতুর্দিকে কেবল হারাইবার সহস্র বেদনায় পৃথিবীর মাস্থবের চিন্ত সতত পীড়িত, শংকিত, ব্যথিত। কত রকমের ক্ষয়্মতি মাস্থবকে বিমর্ষ করে, ব্যাথাবিজড়িত ভাগ্য-বিপর্যয় আর মৃত্যুর কুটিল জকুটি তাহাকে প্রতিনিয়ত ভয়ার্ত করিয়া তোলে।
জগতের সর্বত্রই দেখি, পরের নিকট হইতে সকলেই কেবল মথাসাধ্য গ্রহণ করিতে চায়, কোনোকিছু পরকে দিতে কেহই চায় লা। কিন্ত প্রেম-সৌন্দর্য-আনন্দের উপাসক কবি-মান্থবটি সতাই ইহার ব্যতিক্রম। কবির ব্যক্তিগাত জীবনে হয়তো অভাব-জ্ঃখ-দৈক্তের অন্ত নাই। কিন্ত তাঁহার আসল কাজ, মনোরম বাণীম্তি রচনা করিয়া নিখিল মান্থবের হৃদয়ভূমিতে আপনার অন্তরতর প্রাণের আনন্দধারাকে প্রবাহিত করিয়া দেওয়া। মহৎ তুঃখবেদনা হইতেই মহৎ কাব্যের স্প্রতি—ধূপ আপনি দগ্ম হইয়া জগৎকে গন্ধ বিতরণ করে। কবিও তেমনি বান্তর জীবনের ব্যাথাবেদনাকে নীলকণ্ঠের মতো আত্মসাৎ করিয়া মান্থবকে বিলায় অমেয় সৌন্দর্য ও আনন্দ। জগৎ এবং জীবনকে ভালোবাসিয়া তিনি অশেষ আনন্দ অন্থতব করেন, সেই আনন্দের প্রেরণাতেই রচিত হয় কাব্যের মধুচক্র—ইহাকে মান্থবের কছে তুলিয়া ধরিয়া কবি নিজেকে ক্বতরতার্থ মনে করেন। ব্যাথাজর্জর মানবজীবনে কবিই তো বহাইয়া দেন আনন্দের নিত্যবহ্বমান ঝর্ণাধারা।

#### [ ৩৪ ] ভাবসম্প্রসারণ কর :

রথযাত্রা, লোকারণ্য, মহাধুমধাম।
ভক্তরা লুটায়ে পথে করিছে প্রণাম।
পথ ভাবে আমি দেব, রথ ভাবে আমি,
মৃতি ভাবে আমি দেব—হাসে অন্তর্থামী।

যিনি জগন্নাথ, যিনি বিশ্বলোকেশ্বর, সেই অন্ধপস্থন্দর ভগবানের সত্যকার অধিষ্ঠান সীমিত বিপ্রহের মধ্যে নয়, সামাজিক মান্ত্রের ধর্মীয় আচারঅন্থর্চান, বিধিবিধানের মধ্যেও নয়—মানবের ভক্তিস্নাত হৃদয়মন্দিরই তাঁহার যথার্থ অধিষ্ঠানভূমি—তিনি ধ্যানলভ্য, তাঁহার অন্তিত্ব অন্তভ্ববেত্য। কিন্তু কেবল ধ্যানের মধ্যে অনস্ত ঐশ্বর্যের অধিকারী ঈশ্বরকে ধারণা করিয়া ভক্তহৃদয়ের পরিভৃপ্তি হয় না, সে দেখিতে চায় ধ্যানশ্বত দেবতাকে ইন্দ্রিয়প্রায়্থ মূতির মধ্যে। ভক্তের চিন্তব্যাকুলতাই অন্ধপকে রূপের সীমায় বাঁধিতে চাহিয়াছে—দেববিপ্রহ ভক্তিব্যাকুল মান্ত্র্যের মানসকল্পিত ঈশ্বরের প্রতীক মাত্র। যেদিন দেবতা সীমার মধ্যে রূপায়িত হইলেন, সেদিন স্থাষ্ট হইল বিচিত্র আড়ম্বরপূর্ণ উৎসব-অন্থর্চানের, বহুতর পূজাপদ্ধতি ও মন্তভ্রের, পূজারী-প্রাহিতের।

ভক্ত রূপাশ্রিত দেবতাকে অন্তরের যে-শ্রদ্ধাভক্তি নিবেদন করে, যে-প্রণাম জানার, দেই শ্রদ্ধা-ভক্তি-প্রণাম গ্রহণ করেন অরূপস্থানর ভগবান।

কিন্তু বান্তব ক্ষেত্রে দেখা যায়, ধর্মের বাহ্যিক অনুষ্ঠান-প্রতিষ্ঠান, জাঁকজমক আর পুরোহিত-ব্রাহ্মণ কালে কালে অন্তর্যামী ঈশ্বরকে আচ্ছন্ন করিয়া দিয়া তাঁহার স্থানটি অধিকার করিয়া বদে—বহিরঙ্গ আড়ম্বরের কুব্রিমতার স্থাপতলে বিশ্বলোকেশ্বর চাপা পড়িয়া যান। তাই জগন্নাথের রথযাত্রার উৎসবদিনে ভক্ত যখন ভগবানকে প্রণাম জানায়, তখন পথ-রথ-মূর্তি প্রত্যেকেই ভাবে, ভক্তের এই প্রণতি তাহারই উদ্দেশে। ইহাতে অন্তর্যামী ঈশ্বর লোকচক্ষুর অন্তর্রালে থাকিয়া নিশ্চয়ই কৌতুক অন্থভব করেন। কারণ, তিনি তো জানেন, ভক্তম্বায়ের এই আকুলতা কাহার জন্ম, কাহার উদ্দেশে ভক্ত করিতেছে আত্মনিবেদন। মান্ত্র্যের ভক্তি-অভিষক্ত অন্তর্রলোক ছাড়া জগদীশ্বরের অন্তিত্ব অন্ত কোথাও নাই। কিন্তু সাধারণ মান্ত্র্য এমন অন্ধৃষ্টি যে, এই পরম সত্যটি কিছুতেই উপলব্ধি করিতে পারে না।

### ্তি ে ভাবসম্প্রসারণ কর :

হাউই কহিল, মোর কী সাহস ভাই,
তারকার মুখে আমি দিয়ে আসি ছাই।
কবি কহে, তার গায়ে লাগেনাক কিছু,
সে-ছাই ফিরিয়া আসে তোর পিছু পিছু।

শুদ্রতেতা নীচাশয়ের স্পর্ধা আর ধ্বষ্টতার সীমাপরিসীমা নাই। চিরভাশ্বর মহা-কীতির শাখত স্বর্গলোকে যে-সকল মহৎ মানবের অধিষ্ঠান, এইসব হীনচেতারা তাঁহাদের সহিত প্রতিদ্বল্যতা করিবার ছরাশা অন্তরে পোষণ করে। শুধু তাহা নয়, এই মহামুর্থের দল মহতের কর্মকৃতির উপর নিন্দার কালিমা লেপন করিতে বিন্দুমাত্র সংকোচ বোধ করে না, এবং এহেন ধ্বষ্টতা ও ছুর্ক্মকেই গোরবম্যর সাহসিকতার কাজ বলিয়া জগৎসমক্ষে তাহারা সদক্ষে প্রচার করিতে থাকে। কিন্তু দীনচিন্তের এই ধিক্কার জনক আত্মঘোষণা, ধ্বষ্টজনের এই অমার্জনীয় স্পর্ধা মহৎ ব্যক্তির কীতিকলাপকে কখনো পদ্বিলতায় মান করিতে পারে না। শ্বথ্রাণ ছর্বলের স্পর্ধা শক্তিমানের কোনোই ক্ষতিসাধন করে না—স্পর্ধিতের ধৃষ্টতা আপনার হীনপ্রবৃত্তির কালিমাকেই অনপনেয় করিয়া তুলে মাত্র। মহতের সহিত প্রতিদ্বিত্বা করিতে গিয়া তাহারা যে-ছন্ধ্র্ম ও ত্বংসাহসের আশ্রেয় লয় তাহা সত্যই আত্মঘাতী। ইহা তাহাদের হীনতার পরিচয়টিকে লোকচক্ষ্র সম্মুর্থে স্পষ্টক্রপে তুলিয়া ধরে, এবং এইক্লপেই ঘটে এইসব ক্ষ্তচেতার শোচনীয় পরাত্র।

মহাশ্ভের দ্রদ্রান্তে অমণ করিয়া ফিরিতেছে জ্যোতির্য নক্ষরমণ্ডল নাটির পুলির কত উধ্বে তাহাদের অবস্থান। আর, জীণ বহিকণা বুকে ধারণ করিয়া হাউই না কি ঐ প্রদীপ্ত তারকারাজির ভিক্তে ধাবিত হয় উহাদের মূথে ভগতেলপন করিয়া দিবার ছংসাহনে। কিন্তু এই ঘণ্য স্পর্ধার পরিশাম কি ? যাহাদের মূথে ছাই ঢালিয়া দিবার জন্ম হাউই-এর এই স্পর্ধিত অভিযান, তাহারা রহিয়া গেল তাহার নাগালের লক্ষ যোজন দ্রে; পক্ষান্তরে নিজের আক্ষালনে কীণ শিখা উল্গীরণ করিয়া মুহুর্তমধ্যে সে জন্মসাৎ হইয়া যায়। তারকার উদ্দেশে যে-ছাই নিক্ষিপ্ত হইয়াছিল তাহাই নিমেষে ফিরিয়া আনে তাহারই অভিমূথে। শক্তিমান মহতের কাছে আক্ষম্ভর ছ্বলের পরাভব স্থানিতত।

#### [৩৬] ভাবসম্প্রসারণ কর:

কাণা কড়ি পিঠ তুলি কহে টাকাটিকে—
তুমি খোল আনা মাত্র, নহ পাঁচসিকে।
টাকা কয়, আমি তাই মূল্য মোর খণা,
তোমার যা মূল্য তার ঢের বেশী কথা।

জগতে চিরকালই অমন এক জাতের মাহুষ দেখিতে পাওয়া যায়, কেবল পরের ছিল্লাবেশণ করিয়াই মাহাদের দিন কাটে—কর্মী আর গুণীজনের নিন্দা প্রচার করিয়া বেড়ানোই ইহাদের একমাত্র কাজ। মানবদংগারে বস্তুত এ জাতের মাহুষের কোনোই মূল্য নাই, ইহারা নির্দ্ধা অপদার্থের দল। অথচ ইহারা অন্তের ছিল্লাহুসন্ধানে স্থপটু, ইহাদের ব্যর্থ বিড়ম্বিত জীবনের পুঁজি হইতেছে অহংকত বাকুসর্বস্বতা। এইসর অপনার্থের দল নিজেদের মূল্যইনিতা সম্পর্কে মোটেই সচেতন নয়। সেজস্ত তারস্বরে গুণীর নিলাপ্রচারে ইহাদের এতটুকু লজ্জাবোধ নাই—পরনিন্দা-পরচর্চা-য়ায়া আপনার অজ্ঞাতসারে সমাজে ইহারা নিজেদেরকেই উপহাসাম্পদ করিয়া তোলে। যথার্থ কর্মী যে, যে-মাহুষ মথার্থ গুণী, দে কথনো শৃত্তগর্ভ বাক্যের মধ্য দিয়া আদ্বয়েশণ করে না, নীরবে তথু কাজই করিয়া যায়। নিজের কর্মস্কৃতির মধ্য দিয়াই গুণী, কর্মী সমাজন্মান্থরে নিকট আপনার সত্যমূল্য প্রমাণিত করে। কাণা কড়ির কথাগুলি গুনিয়া একটি ইংরেজা প্রবাদবাক্য সকলেরই মনে পড়িবে: 'Empty vessel sounds much'।

#### [৩৭] ভাবসম্প্রসারণ করঃ

দণ্ডিতের সাথে দণ্ডদাতা কাঁদে যবে সমান আঘাতে— সর্বপ্রেষ্ঠ সে বিচার। সামাজিক মাহুবের ব্যক্তিগত অধিকাররক্ষণ এবং নাগরিকের ধনপ্রাণের নিরাপত্তাবিধানের দিকে প্রত্যেক সভ্য রাষ্ট্রেরই দৃষ্টি নিবছ। কিছ সভ্যতার প্রসার সত্ত্বেও অভাবধি মাহুয় সম্পূর্ণভাবে তাহার পশুপ্রকৃতির উক্তে উঠিতে পারে নাই, নীচ প্রবৃত্তিকে পরিপূর্ণরূপে লয় কবিতে সমর্থ হয় নাই। তাই সমালসংসারে মাহুযের অপরাধপ্রবিণতা প্রতিদিনই আলপ্রকাশ করিতেছে। ইহাতে নমাল-অন্তর্গত মাহুযের প্রথশান্তি ও লীবনের নিরাপত্তা স্বাসর্বদা বিদ্বিত হইতেছে। এই অভায়, ছুছতি, ছুনীতি আর অপরাধপ্রবিণতাকে প্রতিরোধ করিবার লভই সমাল ও রাই অপরাধীকে দশুদানের ব্যবস্থা করিয়াছে। এই কিছা বিচার করিলে দশু যতই নির্মান হোক না কেন, ইহার যে প্রয়োজন আছে, সে কথা অবশুদ্বীকার্য। শান্তিদান সন্তর্গতা বা বিচারকের অত্যাচার নয়—ইহা অভায়-অনাচার-অবিচারের হাত হইতে সামালিক মান্ত্র্যকে রক্ষা করিবার একটি উপায় মাত্র।

কিন্ত আমাদের মনে রাখিতে হইবে, যে-শান্তি নির্দুর নির্যাতনের বিভীষিকা ক্রী করিয়া মানবের সমাজবিরোধী কার্যকলাপ প্রতিরোধ করিতে চায়, সে-শান্তি কথনো আদর্শ দণ্ড হইতে পারে না। ছৃত্ত কারীর কলন্ধিত চরিবের সংশোধন, মহন্যবের উল্লেখনই দণ্ডদানের উল্লেখ হওয়া উচিত। শান্তির ভয়াল জগু মাহুমের হুপ্রাবৃত্তিক কণকালের জন্ত তার করে বটে, কিন্তু উল্লাখন উল্লেখ করিতে পারে না। প্রীতি, মমন্থবোধ, সমবেদনা প্রভৃতির শগুর্শলাভ করিলে নীচপ্রাকৃতির মাহুম্ব তারার নিরিত মহ্যাত্তে প্রবৃত্ত করিয়া ভূলিবার প্রযোগ পার।

পাপকে সমাজ হইতে বিদ্বিত করিতে হইলে দগুলাতাকে একদিকে দৃষ্টি রাখিতে হইবে সতা ও ভারের প্রতি, অল্পনিক তিনি তাকাইবেন হতভাগা অপরাধীর প্রতি। অপরাধীকে দগুলানকালে তাঁহার কদর যদি সমবেদনার কাতর হইরা উঠে, বাধার ক্রন্দন করিতে পাকে, তালা হইলে দগুলাতার সংবেদনশীল ক্রন্থের কার্ন্ধণা শর্পা করিবে অপরাধীর অন্তর। ফলে সে ফিরিয়া পাইবে তালার হারানো বিবেকবৃদ্ধি, মর্মের গভীরে অন্তত্তর করিবে অন্ততাপ-অন্থগোচনার তীত্র বহন। এই নবজাপ্রথ বিবেকদংশন অপরাধীকে নিশ্চরই আবার মন্থগান্থের পথে কিরাইয়া আনিবে।

বিচারক ঘুণা করিবেন পাপকে, পাণীকে নয়—'hate the ain, not the sinner'। যে-বিচারে মাছ্যের প্রতি ঘুণা প্রদর্শিত হয়, যে-বঙ্গান সহম্মিতার ক্র্প-বিরহিত তাহা যথার্থ ই অত্যাচার—প্রতিশোধগ্রহণ ও নির্ঘাতনের নামান্তর মান্ত, এবং সেরপ বিচার ও দণ্ডের ফল ফ্রচিরস্থায়ী হয় না। সে-বঙ্গই অব্যর্থ, যাহার আদর্শের মূলে রহিয়াছে মানবের অভত বৃদ্ধির প্রতি ঘুণা, অবচ মাস্থ্যের প্রতি—সে বতই বিভ্ত হোক, পতিত হোক—অপরিদীম সমবেদনাবোধ। প্রতিশোধক্ষ্ছা অপরাধ্প্রবণতাকে কিছু সময়ের জন্ত নিজ্ঞিয় করে স্তা, কিছু অপরাধীর বিবেকবৃদ্ধি জাগ্রৎ করে না।

স্নতরাং **দওদানকে সার্থ**ক করিয়া তুলিতে হইলে বিচারককে অপরাধীর বিষয়ে সমবেদনাকাতর হইতে হইবে—পাপীকে দেখিতে হইবে পাপ হইতে বিচ্ছিন্ন করিয়া।

# ি ৩৮ ] নিমোদ্ধত কবিতাটির ভাবার্থ লেখঃ

কহিল গভীর রাত্রে সংসারে বিরাগী,
'গৃহ তেয়াগিব আজি ইপ্টদেব লাগি—
কে আমারে ভুলাইয়া রেখেছে এখানে ?'
দেবতা কহিলাঃ 'আমি'। শুনিল না কানে।
স্পপ্তিময় শিশুটিরে আঁকড়িয়া বুকে
প্রেমসী শ্যার প্রাস্তে ঘুমাইছে স্পথে।
কহিলঃ 'কে তোরা ওরে মায়ার ছলনা ?'
দেবতা কহিলাঃ 'আমি'। কেহ শুনিল না।
ডাকিল শয়ন ছাড়িঃ 'তুমি কোথা, প্রভু ?'
দেবতা কহিলঃ 'হেথা'। শুনিল না তবু;
স্পানে কাঁদিল শিশু জননীরে টানি;
দেবতা কহিলাঃ 'ফির'। শুনিল না বাণী।
দেবতা নিশ্বাস ছাড়ি কহিলেনঃ 'হায়,
আমারে ছাড়িয়া ভক্ত চলিল কোথায়।'

পৃথিবীতে একদল ঈশ্বরদন্ধানী মাহুষ আছে, যাহারা মানবের স্নেহ-প্রীতি-প্রেমভালোবাসাকে মনে করে মায়াপ্রপঞ্চ, মিথ্যার ছলনা। চিন্তের মূঢ়তাবশত এইসব মাহুব
উপলব্ধি করিতে পারে না যে, এই চিরানন্দময় জগৎ এবং জীবনই বিশ্বলোকেশ্বরের
নিত্যকালের লীলানিকেতন। বিশ্বপ্রকৃতির বিচিত্র সোন্দর্য আর মানবসংসারের নরনারীর বিবিধ সম্পর্কের মধ্য দিয়াই তো ঈশ্বর আপনাকে প্রতিনিয়ত প্রকাশ
করিতেছেন। জগৎ এবং জীবনকে ভালোবাসারই নামান্তর হইল ঈশ্বরের পূজা।
বিশ্বসংসারকে অস্বীকার করিয়া বৈরাগ্যের পথে যাহারা ভগবানকে সন্ধান করিয়া
কিরে, তাহারা পরিণামে লাভ করে বিরাট শৃগ্যতা। যিনি জীবনপ্রেমিক তিনিই
আনন্দময় ঈশ্বরের শ্রেষ্ঠ উপাসক।

# [ ৩৯ ] নিম্লিখিত কবিতাটির মর্মার্থ প্রকাশ করঃ

তোমার কে মা বুঝবে লীলে পূ
ভূমি কী নিলে, কী ফিরিয়ে দিলে পূ

ভূমি দিয়ে নিচ্ছ ভূমি, বাছ রাখ না সাঁবসকালে।
তোমার অসীম কার্য অনিবার্য
মাপাও যেমন যার কপালে।
তোমার অভিসন্ধি পদে-বন্দী ভোলানাথই যাচ্ছে ভূলে।
ভূমি যেমন দেখাও তেমনি দেখি,
জলেই ভূমি ভাসাও শিলে!
তোমার জারিজুরি আমার কাছে
খাটবে না মা কোনোকালে।

প্রস্ব ইন্দ্রজালে যন্ত্র জানে—রামপ্রসাদ যে তোমার ছেলে।
বিশ্বজননী মহাকালীর লীলা যেমন বিচিত্র, তেমনি পরম রহস্তময়। এই মহামায়ার
ইঙ্গিতেই ঘটিতেছে জীবন ও মৃত্যু, স্পষ্ট ও বিনাশ। তিনি মানবভাগ্যের নিয়ন্ত্রীশক্তি,
বিধান ভাঁহার অমোঘ—তাঁহার ইচ্ছার স্বন্ধপ ত্রিকালদর্শী শিবশংকরেরও বুদ্ধির
অগম্য। বিশ্বলীলা রহস্তমণ্ডিত বটে, কিন্তু মহামায়ার ভক্তসন্তানের কাছে বিশ্বের রহস্তনিক্তেনের দ্বার চিরউন্মৃক্ত। ইংহাদের অধ্যাত্মদৃষ্টি মৃহুর্তেই স্পষ্টির সকল রহস্ত উদ্ভিন্ন
করে। বিশ্বমাতা মহামায়ার এমন একজন ভক্তছেলে সাধককবি রামপ্রসাদ—তাঁহার
কাছে কালীমাতার কোনো ছলনাই টিকিবে না।

[ ৪০ ] নিমোদ্ধত কবিতাটির সারাংশ লেখঃ

থক্ত আশা-কুছকিনি! তোমার মায়ায়

মুগ্ধ মানবের মন, মুগ্ধ ত্রিভুবন।

তুর্বল মানবমনোমন্দিরে তোমায়

যদি না স্পজিত বিধি, হায়, অফুক্ষণ

নাহি বিরাজিতে তুমি যদি সে মন্দিরে—

শোক-তুঃখ-ভয়-ত্রাস-নিরাশ প্রণয়,

চিস্তার অচিস্ত্য অস্ত্র নাশিত অচিরে

সে মনোমন্দিরশোভা! পলাত নিশ্চয়

অধিষ্ঠাত্রী জ্ঞানদেবী ছাড়িয়া আবাস,

উন্মন্ততা ব্যাঘ্ররূপে করিত নিবাস।

আশা সত্যই ছলনাময়ী। বিচিত্র আশা বক্ষে ধারণ করিয়াই পৃথিবীর নরনারী ছুঃখবেদনাকণ্টকিত এই সংসারপথে বিচরণ করিতেছে। এই পৃথিবীতে মাহুষের ক্ষয়-ক্তি, শোকতাপের অন্ত নাই, কিন্ত মায়াবিনী আশা তাহার সমূ্থে কৃহকজাল রচনা করে বলিয়াই তো সংসারের মাহুষ সম্ভাবনায়তরা প্রোজ্জন ভবিষ্যৎকে দেখিতে পায়।

ফদরে আশা যদি পোষণ না করিত, তাহা হইলে মান্ত্র্য চতুর্দিকের সীমাহীন হতাশার মধ্যে আবার নূতন প্রেরণায় প্রাত্যহিক কর্মপথে অগ্রসর হইতে পারিত না আশার অবর্তমানে নরনারী আঘাতবেদনায় জর্জরিত হইয়া উন্মন্ত হইয়া উঠিত, সমস্ত সংসার হইয়া উঠিত একটি ভয়াবহ স্থান—মন্থ্যবাসের অযোগ্য।

## [ ৪১ ] নিমোদ্ধত অনুচ্ছেদটির সারমর্ম লিখ ঃ

"অমুবীক্ষণ নামে একরকম যন্ত্র আছে, যাহাতে ছোট জিনিসকে বড়ো করিয়া দেখায়। বড়ো জিনিসকে ছোট দেখাইবার নিমিন্ত উপায় পদার্থবিত্যাশাস্ত্রে নির্দিষ্ট থাকিলেও ঐ উদ্দেশ্যে নির্মিত কোনো যন্ত্র আমাদের মধ্যে সর্বদা ব্যবহৃত হয় না। কিন্তু বিত্যাসাগরের জীবনচরিত বড়ো জিনিসকে ছোট দেখাইবার জন্ম নির্মিত যন্ত্রম্বন্ধন। আমাদের দেশের মধ্যে গাঁহারা খুব বড়ো বলিয়া আমাদের নিকট পরিচিত, ঐ গ্রন্থখানি সমুখে ধরিবামাত্র তাঁহারা সহসা অতিমাত্র ক্ষুদ্র হইয়া পড়েন, এবং এই যে বাঙালীত্ব লইয়া আমরা অহোরাত্র আম্ফালন করিয়া থাকি, তাহাও অতি ক্ষুদ্র ও শীর্ণকলেবর ধারণ করে। এই চতুজার্মস্ব ক্ষুদ্রতার মধ্যস্থলে বিত্যাসাগরের মৃতি ধবলগিরির ত্রায় শীর্ষ তুলিয়া দণ্ডায়মান—কাহারো সাধ্য নাই যে, সেই উচ্চচূড়া অতিক্রম করে বা স্পর্শ করে।"

স্বনামধন্ত ঈশ্বরচন্দ্র বিভাসাগরের সমুন্নত চরিত্রের দিকে যখন দৃষ্টিপাত করি, তখন বাঙালীসমাজের তথাকথিত খ্যাতিমান অনেক বড়লোকের জীবনই একান্ত নগণ্য বলিয়া প্রতিভাত হয়। তাঁহার মহিমাভাম্বর জীবনে বাঙালীছের বিস্মাকর প্রকাশ ঘটিয়াছিল। অত্যাশ্চর্য চারিত্রিক সমুন্নতি, অনন্তসাধারণ মহন্ত্রগোরব লইয়া বিভাসাগর আমাদের মধ্যে এমন উন্নতমন্তকে দাঁড়াইয়া আছেন যে, চরিত্রগোরবে তাঁহাকে অতিক্রম করা তো দ্রের কথা—তাঁহার কাছাকাছি যাইবার প্রচেষ্টাকেও স্পূর্ধা বলিয়াই মনে হইবে।

# [ ৪২ ] নিমলিখিত কবিতাটির ভাবার্থ প্রকাশ কর :

বিদার, সিন্ধু! আদি,
প্রবাসবন্ধু, লীলাছন্দের নীলানন্দের রাশি।
ফুরালো জীবনে নয়নোৎসব লছরীপুঞ্জ গোণা,
সন্ধ্যাপ্রভাতে তোমার নান্দী-বন্দনাগান শোনা।
তোমার কেশর ছুঁয়ে ভয়ে ভয়ে ফুরাইল ছেলেখেলা,
ফুরালো বালুকামন্দির গড়া আনমনে সারাবেলা।
ছেরিব না হায় তোমার ফণায় নিশীথে মণির ছ্যুতি।
মহানীলিমায় ইন্দ্রিয়াতীত লভিব না অহুভূতি।

হেরিব না আর পুলিনমাতার স্নেহের অঙ্ক-'পরে
উর্মিগালার ফেনিল মূর্চ্চা প্রান্তিহরণ তরে।
লভিব না আর প্রীতির শুগুক্তির উপহার,
ফুরালো অবাধ প্রাণের প্রদার মুক্তির অধিকার।

উর্মিম্থর সমৃত প্রবাসী কবির বন্ধু হইয়া উঠিয়াছিল। সমৃত্রের অপূর্ব তরক্ষভিপি ও কল্লোলসংগীত, তাহার বিচিত্র রূপসৌন্দর্য, সমৃত্রেসৈকতে বালুকা লইয়া খেলা, কবির নয়নমনে অজস্র আনন্দের স্পর্শ বুলাইয়া দিত। সাগরবেলায় শুক্তিশন্থ কুড়াইয়া দূর-বিস্তার সমৃত্রেতীরে দাঁড়াইয়া কবি উদার মৃক্তির আস্বাদ লাভ করিতেন। আজ এই সমৃত্রের কাছ হইতে কবিকে বিদায় গ্রহণ করিতে হইতেছে—চিত্তের অবারিত প্রসারের সঙ্গে বুঝি তাঁহার চিরকালের বিচ্ছেদ ঘটিল। প্রবাসজীবনের এই বন্ধুটিকে পিছনে কেলিয়া আসিতে কবি আপন হৃদ্যে কী গভীর বেদনা অহুভব করিতেছেন!

# [ ৪৩ ] নিমোদ্ধত অহুচ্ছেদটির ভাবার্থ লেখঃ

"বুদ্ধদেবের সময়ে যদি সিনেমাওয়ালা এবং খবরের কাগজের রিপোর্টারের চলন থাকত তাহলে তাঁর খুব একটা সাধারণ ছবি পাওয়া যেত। তাঁর চেহারা, চালচলন, তাঁর মেজাজ, তাঁর ছোটখাট ব্যক্তিগত অভ্যাস, তাঁর রোগ-তাপ-ক্লান্তি-ভ্রান্তি সব নিয়ে আমাদের অনেকের সঙ্গে মিল দেখতুম। কিন্তু বুদ্ধদেব সম্বন্ধে এই সাধারণ প্রমাণটাকেই যদি প্রামাণিক বলে গণ্য করা যায়, তাহলে একটা মন্ত ভূল করি। সে ভূল হচ্ছে পরিপ্রেক্ষিতের—ইংরাজীতে যাকে বলে পারস্পেক্টিভ। যে-জনতাকে আমরা সর্বসাধারণ বলি, সে কেবল কণকালের জন্ম মান্ত্র্যের মনে ছায়া ফেলে মুহুর্তে মুহুর্তে মিলিয়ে যায়। অথচ এমন সব মান্ত্র্য আছেন যাঁরা শত শত শতালী ধরে মান্ত্র্যের চিত্তকে অধিকার করে থাকেন। যে-গুণে অধিকার করেন সেই গুণটাকে কণকালের জাল দিয়ে ধরাই যায় না। কণকালের জাল দিয়ে যেটা ধরা পড়ে, সেই হল সাধারণ মান্ত্র্য । তাকে ভাঙায় ভূলে মাছকোটার মতো কুটে বৈজ্ঞানিক যখন তার সাধারণত্ব প্রমাণ করে আনন্দ করতে থাকেন, তখন দামী জিনিসের বিশেষ দামটা থেকেই তাঁরা মান্ত্র্যকে বঞ্চিত করতে চান। স্থানীর্ঘ কাল ধরে মান্ত্র্য অসামান্ত্র মান্ত্র্যকে করিলে চান। স্থানীর্ঘ কাল ধরে মান্ত্র্য অসামান্ত্র মান্ত্র্যকে করলে সেটা কি সন্ত্র করা যাবে ?"

জগতে ত্ই জাতের মান্ন্য আছে—সামান্ত বা সাধারণ, অসামান্ত বা অসাধারণ। প্রাত্যহিক জীবনযাত্রার ক্ষেত্রে এই ত্বই জাতের মান্ন্ত্যের মধ্যে তেমন কোনো পার্থক্য পরিলক্ষিত হইবে না। কিন্তু মান্ন্ত্যের প্রতিদিনের দৈনন্দিন জীবন ছাড়াও আরো একটি মহত্তর জীবন আছে, ইহাকে ভাবজীবন বলিতে পারা যায়। মানবের প্রাক্ত

জীবন ক্ষণকালের, তাহার ভাবজীবন চিরকালের। এই উচ্চতর জীবনটিকে প্রত্যহের খুঁটিনাটি কার্যকলাপের মধ্যে ধরিতে পারা যায় না। মহাপুরুষদের চরিত্রমহল্প ও ব্যক্তিস্বমাহাত্ম্যকে খুঁজিতে হইবে তাঁহাদের অহুস্তত দম্মুত জীবনদর্শন ও জীবনাদর্শের মধ্যে। এইখানেই তাঁহারা যথার্থ মহৎ, অসাধারণ—এইখানেই তাঁহারা মৃত্যুঞ্জয়তার আসনে অধিটিত।

# [ 88 ] নিম্নলিখিত কবিতাটির মর্মসত্য প্রকাশ কর : ঝর্ণার গান

পাহাড়, ওগো পাহাড়, তোমার বুকের নীড়ে,
রুথাই তুমি চাইছো মোরে রাখতে ঘিরে।
বাইরে যে-জন বেরিয়েছে সে ফিরবে নাক,
অচল তুমি, পথ-চলা-স্থুখ পাওনিক, তাই দাঁড়িয়ে থাক।
দৃষ্টি করার আনন্দ কী বিপুলতরা—
উমর মাটি শঙ্গে ভরা।
অরণ্য গো, অরণ্য, হায়, ডাকছো মোরে,
লক্ষ শাখার ব্যাকুল বাছ প্রসার করে।
বিপুল তোমার ছায়া আমার পড়ছে বুকে,
মর্মরিয়া দীন মিনতি গুঞ্জরিছে অ-বোল মুখে।

থামার সময় নেইক আমার,—তোমার দেহে রাঙিয়ে গেলাম সবুজ স্বেহে।

সংকীর্ম জীবনের গণ্ডী ভাঙিয়া অনিশ্চিত দিগস্তের আহ্বানে অগ্রসর হইয়া চলাই মুক্ত প্রাণধর্মের নীতি। পর্বতের মতো স্থির স্তর্কাতাকে লইয়া জড়ের শান্তি লাভ করা যায়, কিস্তু জগতের বৃহত্তর পরিচয় লাভ করিতে হইলে অজানিতের পথে নির্ভাবনায় ঝাঁপে দিতে হইবে। সম্মুথে নিরস্তর অগ্রসর হইয়া চলার উল্লাসটিকে বাধা দিবার জন্ত আসে সংসারের কত প্রলোভন, কত বহুবিচিত্র আকর্ষণ! কিস্তু যে-মামুষ লাভ করিয়াছে বন্ধনমুক্তির স্থাদ, পিছনের বেদনাবিধুর হাতছানি ভাহাকে ক্ষুদ্রপরিসর জীবনের গণ্ডীর মধ্যে আবেদ্ধ করিয়া রাখিতে পারে না—নিত্যপথের পথিককে কে অর্গলক্ষম্ক করিবে? বস্তুত, নিরাসক্ত মুক্ত প্রাণের ছন্দ বাঁধনহারা ঝর্গাধারার মতোই

# [ ৪৫ ] নিমোদ্ধত অমুচ্ছেদের মর্মার্থ লেখ:

"ধনীর যথার্থ পরীক্ষা দানে। যাহার প্রাণ আছে, তাহার যথার্থ পরীক্ষা প্রাণ দিবার শক্তিতে। যাহার প্রাণ নাই বলিলেই হয়, দে-ই মরিতে কুপণতা করে। যে মরিতে জানে, স্থেথর অধিকার তাহারই। যে জয় করে, ভোগ করা তাহাকেই সাজে। যে-লোক জীবনের সঙ্গে স্থথকে, বিলাসকে ছই হাতে আঁকড়িয়া থাকে, স্থথ তাহার সেই ঘৃণিত ক্রীতদাসের নিকট নিজের সমস্ত ভাণ্ডার খুলিয়া দেয় না, তাহাকে উচ্ছিই মাত্র দিয়া ঘারে ফেলিয়া রাখে। আর, মৃত্যুর আহ্বান শুনিবামাত্র যাহারা তুড়ি মারিয়া চলিয়া যায়, চির-আদৃত স্থেথর দিকে একবার পিছন ফিরিয়া তাকায় না, স্থথ তাহাদিগকে চায়, স্থথ তাহারাই জানে। যাহারা সবলে ত্যাগ করিতে পারে, তাহারাই প্রবিভাবে ভোগ করিতে পারে। যাহারা মরিতে জানে না, তাহাদের ভোগবিলাসের দীনতা-ক্রশতা-ঘ্বণ্যতা গাড়িজুড়ি এবং তক্মা-চাপরাসের ঘারা ঢাকা পড়ে না। ত্যাগের বিলাসবিরল কঠোরতার মধ্যে পৌরুষ আছে—যদি স্বেচ্ছায় তাহা বরণ করি, তবে নিজেকে লজ্জা হইতে বাঁচাইতে পারিব।"

স্থা, আনন্দ, বুহস্তর জীবনের যথার্থ উপলব্ধি জগৎসংসারে মোটেই স্থলত বস্তু নয়। একমাত্র স্বকঠিন ত্যাগ ও ছংখের তপস্থার মহামূল্য দারাই ইহাদিগকে আমাদের অর্জন করিতে হইবে। পরের কপার দান মান্থবের স্থথবস্তুটিকে কলঙ্কিত করে। যে মান্থব ছংখভীরু, স্থখের কাঙাল, স্থথ আর আনন্দের জগৎ হইতে সে চিরকালের জন্ম নির্বাসিত। ভোগকে জীবনে যথার্থ সত্য করিয়া তুলিতে হইলে ক্ষুদ্রভূচ্ছ বিলাস-আরামের গণ্ডী অতিক্রম করিয়া, এমন কি, মৃত্যুর প্রতি উপেক্ষা প্রদর্শন করিয়া, কঠোর ত্যাগের পথে পাদচারণ করিতে হইবে। প্রকৃত স্থথার্থীর জীবনমন্ত্র হইতেছে: 'তেন ত্যক্তেন ভূঞ্জীথা'।

### [৪৬] নিম্নলিখিত বাক্যটির ভাবসত্য ব্যাখ্যা কর:

''সভ্যতার সহিত কবিছের কতকটা খাগ্যখাদক বা অহিনকুল সম্বন্ধ রহিয়াছে।"

কোনো-এক সমালোচক সভ্যতার দক্ষে কাব্যস্থান্তর বিরোধ কল্পনা করিয়াছেন। তিনি এরপ ধারণা ব্যক্ত করিয়াছেন যে, দর্শনবিজ্ঞানের ক্ষেত্রে মামুষ যতই অগ্রসর হইয়া যাইবে, মামুষের জ্ঞানদৃষ্টি ও বুদ্ধিরভির সম্মুখে বিশ্বজগতের গোপন রহস্তদ্বার বীরে বীরে যতই উন্মোচিত হইবে, ততই ঘটিতে থাকিবে কাব্যকবিতার অবনতি। উক্ত সমালোচক মনে করেন, ক্ষুরধার জ্ঞান ও বুদ্ধির বিশ্লেষণীশক্তির স্পর্শে কবিকল্পনার পক্ষচ্ছেদ অনিবার্য। দর্শনবিজ্ঞানের প্রথর আলোকসম্পাতে বিশ্বপ্রস্কৃতির রহস্ত-অন্ধকার প্রতিনিয়ত বিদ্বিত হইতেছে। ফলে অপরিচিতা প্রকৃতিস্ক্রনীর সম্পর্কে মামুষের অপার বিশায়বোধ কমিয়া আসিতেছে। স্বতরাং জ্ঞানবিজ্ঞানসমৃদ্ধ মানবের স্বগ্রাসী এই অভিযানের মুথে জগৎ ও জীবনের অতলান্ত রহস্তের পূজারী কবির স্বপ্পকল্পনা টিকিয়া থাকিবে কেমন করিয়া ?

থে-দর্শনবিজ্ঞানের জয়য়য়য় মানবসভ্যতার পরিধিকে নব নব আবিকারে ও নৃতন নৃতন সত্যের উপলব্ধিতে প্রতিদিন প্রশস্ততর করিয়া তুলিতেছে, তাহা প্রকৃতই কারাসাধনার পরিপদ্ধী কিনা, ইহাই বর্তমান প্রসঙ্গে আমাদের বিচার্য। খাঁহারা বলেন, সভ্যতার সঙ্গে কবিছের খাজখাদক সম্পর্ক বিজমান, তাঁহাদিগকে আঠারো-উনিশ শতকের মুরোপীয় কাব্যসাহিত্যের দিকে দৃষ্টিনিবদ্ধ করিতে বলি। এই ছুই শতান্দীতে মুরোপের বিজ্ঞানসাধনায় বিশ্লয়কর অভ্যুন্নতি ঘটিয়াছে—এই সময়ে কত বিজ্ঞানী জগৎরহস্তের বিভৃত ক্ষেত্রে অভিযান চালাইয়া জয়পতাকা উড্ডীন করিয়াছেন। অথচ এই আঠারো-উনিশ শতকেই মুরোপের নানা দেশে মুগোত্তীর্ণ কাব্যসাহিত্য রচিত হইয়াছে—এই যুগেই ইংলণ্ডে, ফ্রান্সে, জার্মানীতে অমর কবিদলের আবির্ভাব। বিজ্ঞানের এহেন বিশ্লয়াবহ সমূমতি কাব্যক্ষিতার স্থিষ্টিধারাকে কি ব্যাহত করিতে পারিয়াছে? পারে নাই।

কোন পারে নাই, এই প্রশ্নটির উত্তর লিপিবদ্ধ করিতেছি। বিজ্ঞানদর্শনের কারবার বৃদ্ধি-যুক্তি, স্ক্ষরিচার ইত্যাদিকে লইয়া। প্রধানত বৃদ্ধি [intellect]-দীপ্ত মনংশক্তির সাহায্যে দার্শনিক-বিজ্ঞানী জগৎ ও জীবনের তথ্য আর সত্যকে উদ্ভিন্ন করিবার প্রয়াস পাইতেছেন—তাঁহাদের বিশ্লেষণক্ষমতার সহায়তায় বিশ্বপ্রকৃতির অনেক অজানা রহস্ত প্রতিদিন আবিষ্কৃত হইতেছে। কিন্তু যে-হৃদয়বৃত্তির [emotion] উপর কাব্যক্ষবিতার চিরন্তনী প্রতিষ্ঠা, দার্শনিক-বিজ্ঞানীর বিজয়অভিযান সেই রাজ্য হইতে মাস্কুষকে কথনো উৎখাত করিতে পারে নাই, এবং কোনদিনও পারিবে না।

আসল কথা, জগং ও জীবনের প্রতি বিজ্ঞানী ও দার্শনিকের যে-দৃষ্টি, কবির দৃষ্টি তাহা হইতে সম্পূর্ণ ভিন্ন। দার্শনিক-বিজ্ঞানী বিশ্বের যে-সত্যকে আবিষ্কার করিতে চায় তাহা বৃদ্ধিগত, তত্ত্বগত, তথ্যগত, বস্তুগত। আর যে-সত্যের প্রতি কবির দৃষ্টি নিবদ্ধ তাহা ভাবগত, হৃদয়গত, অমুভূতিগত। বস্তুজগৎকে বিজ্ঞানী ভন্ন তন্ন করিয়া যতই বিশ্বেষণ করক না কেন, তাহাতে এই বিচিত্ররূপা বিশ্বপ্রকৃতির অপার সৌন্দর্য সম্বদ্ধে কবিমামুষের ভাবামুভূতির কোনো ক্ষয়বৃদ্ধি হইবে না। বিশ্বজগতের সঙ্গে মামুষের কেবল জ্ঞানের সম্বন্ধ নয়, ভাবের সম্পর্কও রহিয়াছে। জগতের বিচিত্র প্রকাশকে যেমন আমরা জানি জ্ঞানে, তেমনি তাহাকে আবার উপলব্ধি করি ভাবে—একদিকে বিচারবৃদ্ধি ও যুক্তি, অন্তদিকে সৌন্দর্যামুভূতি, স্বদয়বৃত্তি ও বিশ্বপ্রকৃতির কাছে নির্বিচারে আত্মসমর্পণ।

তাইতো আমরা দেখি, মাত্ম্য একদিকে প্রকৃতিকে তাহার সেবাদানী করিয়া তুলিয়াছে, অন্তদিকে বিশ্বদৌন্দর্যলক্ষীর মালঞ্চের মালাকর হইবার বাদনা জ্ঞাপন করিয়াছে। একদিকে আবিস্কৃত হইতেছে কত কত বিশায়কর যন্ত্র, অপরদিকে রচিত হইতেছে চিরকালের আনন্দসৌন্দর্যের আধার কাব্যক্বিতার মধুচক্র। মাহুবের জ্ঞান- মুখী সাধনা দর্শনবিজ্ঞানের পথ প্রশন্ত করিতেছে, আর তাহার ভাবমুখী সাধনা কাব্য-শিল্পের এলাকাটিকে যুগে বুগে সমৃদ্ধতর করিয়া তুলিতেছে। সভ্যতার্দ্ধির সঙ্গে সঙ্গে সমৃদ্ধতর করিয়া তুলিতেছে। সভ্যতার্দ্ধির সঙ্গে সঙ্গে মাহ্রুষের সৌন্দর্যবাধ ও রসপিপাসা কমিয়া আদিতেছে, এমন একটি অবিশ্বাস্ত উছট কথা নিশ্চয়ই কেই উচ্চারণ করিবেন না। আমাদের হৃদয়-নামক অভিসত্য বস্তুটি যভদিন সমূলে উৎপাটিত না হইবে, ততদিন কাব্যকবিতারও অসন্তাব দেখা যাইবে না। দার্শনিক-বিজ্ঞানী আমাদের দিবে জগতের তত্ত্বগত বস্তুগত রহস্তের সন্ধান, কবি দিবে ভাবগত সত্যের। স্বতরাং জ্ঞানবিজ্ঞানের সাধনা তথা কাব্যসাধনার কোনো দিনও বিরাম ঘটিবে না। অতএব সভ্যতার সঙ্গে কবিছের অহিনকুল সম্পর্ক কল্পনা করা সম্পূর্ণ শ্রমান্থক।

### [ ৪৭ ] ভাবসম্প্রসারণ করঃ

অদৃষ্টেরে শুধালেম, 'চিরদিন পিছে অমোঘ নিষ্ঠুর বলে কে মোরে ঠেলিছে ?' দে কহিল, 'ফিরে দেখো'! দেখিলাম থামি— সন্মুখে ঠেলিছে মোরে পশ্চাতের আমি॥

মামূষ অনেক সময় মনে করে, তাহার জীবনধারাকে নিয়য়িত করিতেছে বুঝি কোনো একটা অদৃশ্য দৈবশক্তি বা ভবিতব্য। ইহাকেই সাধারণ লোক অন্ধনিয়তি বলিয়া জানে। কিন্তু মামূষের জীবন ও সমগ্র জগদ্যাপারকে স্ক্রভাবে বিশ্লেষণ করিলে স্পাইতই বুঝিতে পারা যায় যে, ইহারা অন্তহীন কার্যকারণস্ত্রে গ্রথিত—অতীতবর্তনান-ভবিশ্বও একই স্থত্রে গ্রথিত। বিশ্বজগতের সকল ঘটনার উদ্ভিল্ননানতার মধ্যে যেমন রহিয়াছে কার্যকারণের স্ক্রকঠোর নিয়মশৃজ্ঞলা, তেমনি মাম্বের জীবনপরিণতির পিছনেও রহিয়াছে তাহার স্বকৃত কর্মপ্রবাহের ধারাগতি। অত্যীতের কর্মধারাই বর্তমানকে গড়িয়া তুলিতেছে, আর বর্তমানের উপরই অদৃশ্যভাবে দাঁড়াইয়া রহিয়াছে আমাদের অনাগত ভবিশ্বও। স্বতরাং কোনো দৈবশক্তি নয়, অমোঘ নিয়তিও নয়, মামূষ নিজেই তাহার জীবনের নিয়ন্তা। পিছনের টেউ যেমন করিয়া স্মুখের টেউকে অগ্রসর করিয়া দিতেছে, তেমনি মামূষের অতীতের ক্বত কর্ম তাহার বর্তমান জীবনকে স্থিনিষ্টি ক্রপদান করিতেছে।

## [ ৪৮ ] ভাবসম্প্রসারণ কর ঃ

হে সমুদ্র, 'চিরকাল কী তোমার ভাষা ?'
সমুদ্র কহিল, 'মোর অনস্ত জিজ্ঞাসা।'
'কিসের স্তর্কতা তব, ওগো গিরিবর ?'
হিমাদ্রি কহিল, 'মোর চির-নিরুত্তর।'

এই বিচিত্ররূপা বিশ্বস্তি দীমাহীন রহস্তে দ্বাবৃত। বিশ্বপ্রকৃতির নিতাউডিয়মান রূপপ্রকাশকে জানিবার জন্ত, বুঝিবার জন্ত যুগে যুগে কোতৃহলী মাহ্বের মনে প্রশ্ন-জিজ্ঞাদার অন্ত নাই। কল্লোলম্থর মহাদম্দ্র বুঝি মান্তবের এই প্রশ্নকাতরতাকেই আপনার অশান্ত কল্লোদেশে ধারণ করিয়া আছে, তাই বুঝি নীলাম্ব্রির অনন্ত জিজ্ঞাদা। কিন্ত ক্রিম্প্টেরহন্ত ছরবগাহ। কত দার্শনিক, কত বিজ্ঞানী জগৎ ও জীবনের রহস্তামুদ্রে আত্মনিমজ্জন করিল, কিন্ত বিশ্বের রহস্তাবরণ আজাে কি দম্পূর্ণ উন্মোচিত হইয়াছে? ছলনাময়ী প্রকৃতিস্কুন্দরীর মুখােম্খী দাঁড়াইলে জিজ্ঞাস্থ মানবের দর্বপ্রকার উন্তত মুখরতা শুন্তিত হইয়া যায়। যুগ্রুগান্তের মান্তবের সেই অনন্ত জিজ্ঞাদাই বুঝি নির্বাক হইয়া রহিয়াছে চিরনিন্তক হিমাদ্রির বন্দোদেশে—তাইতাে দে প্রমন নিয়্নতর। বিক্র্ক সমুদ্র মান্তবের অনন্ত জিজ্ঞাদার প্রতীক, আর নিঃশক হিমাচল অগাধ বিশ্বরহস্তের ছ্রিধিগায়তার বাস্তবমূতি।

### [ ৪৯ ] ভাবসম্প্রসারণ কর:

যথাদাধ্য-ভালো বলেঃ 'ওগো আরো-ভালো, কোন্ স্বর্গপুরী তুমি করে থাকো আলো?' আরো-ভালো কেঁদে কছেঃ 'আমি থাকি, হায়, অকর্মণ্য দান্তিকের অক্ষম ঈর্ষায়।'

যথার্থ কর্মী যে, সে যথন কোনো কার্যে আত্মনিয়োগ করে, তথন ঐ কাজটি সর্বাঙ্গস্থলরভাবে সম্পন্ন করিবার জন্ম তাহার প্রয়াদের অন্ত থাকে না। এরূপ কাজের ফলসিন্ধিকেই আমরা 'যথাসাধ্য-ভালো' বলিয়া থাকি। যাহার যতথানি শক্তি বা সাধ্য রহিয়াছে, তাহার কার্যও হইবে সেই পরিমাণ শক্তির অন্তর্মপ, এবং এরূপ হওয়াই স্বাভাবিক। কিন্তু এক জাতের মান্ত্র্য আছে, কোনো কার্যসম্পাদনের এভটুকু শক্তি তাহাদের নাই—ইহারা অক্ষম, অকর্মণ্য, অপদার্থের দল। শক্তিমান মান্ত্র্যের সম্পোদিত কর্মের প্রতি বক্রদৃষ্টিপাত করিয়া ঈর্ষাবশত তাহারা 'আরো-ভালো'র দাবী জানায়। ভাবটি এই, 'আরো-ভালো' করিবার শক্তি যেন তাহাদের নিজেদের মধ্যে প্রচুর পরিমাণেই রহিয়াছে—ঐ কাজটি যদি তাহারা করিত তবে তাহা 'যথাসাধ্য-ভালো' না হইয়া 'আরো-ভালো' হইয়া উঠিত। পক্ষান্তরে প্রকৃত কর্মী কথনো নিজের শক্তিসামর্থ্যের দম্ভ প্রকাশ করে না। কেবল, যাহারা অকর্মণ্য দান্তিক তাহারাই সাধ্যাতীতের গর্ব-অহংকার করিয়া বেড়ায়।

## [৫০] ভাবসম্প্রসারণ করঃ

আগা বলে: 'আমি বড়, ভূমি ছোটলোক।' গোড়া হেদে বলে: 'ভাই, ভালো, তাই হোক। তুমি উচ্চে আছ বলে গর্বে আছ ভোর, তোমারে করেছি উচ্চ এই গর্ব মোর।

বান্তব সংসারে এমন কতকগুলি পরাশ্রমী মাহ্ম্য সর্বদা দেখিতে পাওয়া যায়, যাহারা আত্মদন্তের বশবর্তী হইয়া মাহ্ম্মের বড়ো সম্পদ ক্লতজ্ঞতা-শামক বস্তুটিকে জলাঞ্জলি দিতেও এতটুকু লজ্জা অহ্মতব করে না। যে-উদার ব্যক্তির অক্সপণ দানে এই অক্সতজ্ঞ নীচাশয় মাহ্ম্মটি সামাজিক প্রতিষ্ঠা লাভ করিয়াছে, তাঁহাকেই সর্বপ্রকারে অত্মীকার করা তাহার স্মতাবধর্ম হইয়া দাঁড়ায়। কিন্তু মহৎহদয় ব্যক্তি পরনির্ভরশীল অক্সতজ্ঞের দান্তিক আফ্লালনে কর্ণপাত করেন না—তাঁহার আনন্দ, ঐ পরাশ্রমী দান্তিকটিকে উচ্চে প্রতিষ্ঠিত করিয়াছেন। মহতের অবিচল চিত্তপ্রসন্নতার প্রেক্ষাপটে উক্ত অক্সতজ্ঞের মহামুর্থতা ও জঘত্য নীচতা আরো প্রকট হইয়া উঠে। যাহার অকুষ্ঠ ত্যাগের উপর আমার আত্মপ্রতিষ্ঠা, তাঁহাকে ছোট করার মনোবৃত্তির মধ্যে রহিয়াছে আমার চারিত্রিক দীনতারই কলঙ্কলিপ্ত স্বাক্ষর। পরের দানকে স্বীকৃতি জানানোর মধ্যে অগোরবের কিছুই নাই, বরংচ ধণীর কাছে ধণ স্বীকার করাই মহত্ত্বের পরিচায়ক।

#### ি ৫১ ] ভাবসম্প্রসারণ করঃ

টিকি মৃণ্ডে চড়ি উঠি কহে ডগা নাড়িঃ
'হাত-পা প্রত্যেক কাজে ভুল করে ভারি।'
হাত-পা কহিল হাসিঃ 'হে অভ্রান্ত চুল,
কাজ করি আমরা যে, তাই করি ভুল।'

পরছিদ্রাঘেষী অলস নিষ্ণার চরিত্রস্বরূপটিকে কবি স্বল্পকথায় কেমন চমংকার উদ্ঘাটিত করিয়াছেন। কোনো কাজই সে করিবে না, কিন্তু পরের ক্লতকর্মের দোষক্রটি খুঁ জিয়া বেড়াইতে সে বেশ পটু। পরনিন্দা, পরচর্চা, গুণীর বিরূপ স্মালোচনায় এই অকর্মণ্য নিন্দকের দল একেবারে পঞ্মুখ। কাজ করিতে গেলেই ভুলপ্রমাদ ঘটিবে—যে কাজ করে, সে-ই ভুল করে। যাহার কোনোকিছুই করিবার নাই, তাহার ভুল করিবারও সম্ভাবনা নাই। কিন্তু মজার ব্যাপার এই, নির্দ্ধা অলস অপদার্থেরাই কর্মী মান্তবের কাজের বিরূপ সমালোচনা করিয়া সময় কাটাইয়া দেয়। কিন্তু প্রকৃত কর্মী ঐ সব নিন্দকের কটাক্ষপাতের প্রতি জক্ষেপ করে না, নির্লস্ভাবে আপন আপন কর্মসম্পাদনেই ব্যাপ্ত থাকে। ভুলক্রট তাহারা করে, তথাপি সমাজে তাহারা আদরণীয়। আরে, নির্দ্ধা নিন্দকের দল সামাজিক মান্তবের কাছে চিরকালই ঘৃণ্য—অন্তঃসারশ্ব্যতা তাহাদের জন্ম বহন করিয়া আনে শুধু অজন্ম ধিকার।

# [৫২] নিমোদ্ধত কবিতাটির ভাবার্থ লিখঃ

এ ছুর্ভাগ্য দেশ হতে হে মঙ্গলময়,
দ্র করে দাও তুমি সর্ব তুচ্ছ ভয়।
লোকভয়, রাজভয়, মৃত্যুভয় আর
দীনপ্রাণ ছুর্বলের এ পাষাণভার
এই চির পেষণয়য়ৢণা, ধূলিতলে
এই নিত্য অবনতি, দণ্ডে পলে পলে
এই আছা-অপমান, অন্তরে বাহিরে
এই দাসত্বের রজ্জু, এন্ত নতশিরে
সহস্রের পদপ্রান্ততলে বারংবার
মহায়্র-মর্যাদা-গর্ব চির-পরিহার—
এ বৃহৎ লজ্জারাশি চরণ-আঘাতে
চুর্ণ করি দ্র কর। মঙ্গল-প্রভাতে
মন্তক তুলিতে দাও অনন্ত আকাশে
উদার আলোকমানে উন্মুক্ত বাতাসে

মাতৃভূমির সহস্র রকমের ছংখ-গ্লানি-লজ্জা, দেশবাসীর ভীতিবিহ্নলতা ও চারিত্রিক ছুর্বলতা, পরাধীনতার বেদনা এবং প্রতি মৃহুর্তের আত্মঅবমাননা স্বদেশপ্রাণ কবির চিন্তকে পীড়িত করিতেছে। কবি ভগবানের কাছে প্রার্থনা জানাইতেছেন, তাঁহার করুণাম্পর্শে যেন দেশের মান্ত্র্য মন্ত্র্যুত্ব অর্জন করিয়া মাতৃভূমির গৌরবমর্যাদা প্রতিষ্ঠিত করিতে পারে।

BUILD SIDE SINGE

#### [৫৩] ভাবার্থ লেখঃ

দাও ফিরে সে অরণ্য, লও এ নগর,
লও যত লোই লোই কার্চ ও প্রস্তর
হে নবসভ্যতা, হে নির্চুর সর্বগ্রামী,
দাও সেই তপোবন, পুণ্যছায়ারাশি,
য়ানিহীন দিনগুলি, সেই সন্ধ্যাত্মান,
সেই গোচারণ, সেই শান্ত সামগান,
নীবার ধান্তের মুষ্টি, বল্পল-বসন,
মগ্ন হয়ে আত্মমাঝে নিত্য আলোচন
মহাতত্ত্তলি। পাষাণপিঞ্জরে তব
নাহি চাহি নিরাপদে রাজভোগ নব।

চাই স্বাধীনতা, চাই পক্ষের বিস্তার, বক্ষে ফিরে পেতে চাই শব্ধি আপনার— পরাণে স্পর্শিতে চাই—ছিঁড়িয়া বন্ধন, অনন্ত এ জগতের হৃদয়স্পন্দন।

আধুনিক যুগের বস্তুতান্ত্রিক নাগরিক সভ্যতার মধ্যে থাকিয়া কবি নিজেকে রুদ্ধাস মনে করিতেছেন। মাহ্মবের আত্মা আজ চতুর্দিকের পাষাণকারায় অবরুদ্ধ হইরাছে—ইহাতে ঘটতেছে মানবের আত্মিক মৃত্যু। প্রকৃতির স্নেহস্পর্শবিজড়িত প্রাচীন ভারতের সেই আরণ্য সভ্যতাকে ফিরিয়া পাইবার জন্ম কবির প্রাণসন্তা ব্যাকুল হইয়া উঠিয়াছে। বর্তমানের বস্তুতান্ত্রিক জীবনের ভোগপিছিলতা হইতে কবি মুক্তি কামনা করেন। প্রকৃতির উদার উন্মুক্ত প্রশান্ত পরিবেশের মধ্যে অবস্থিত থাকিয়া গভীর আধ্যান্থিক অমুভূতির সহায়তায় বিশ্বপ্রাণকে উপলব্ধি করিতে না পারিলে সুর্লুভ মানবজীবনের সার্থকতা কোথায় ? নাগরিক সভ্যতার ভগ্নস্ত্রপের উপর আনাদিগকে আরণ্য সভ্যতার ভিন্তি গড়িয়া তুলিতে হইবে।

#### [ ৫৪ ] নিমোদ্ধত কবিতার সারাংশ লেখ:

पित्रजायिनित गाँदिय छक्छ প্রবীণ জপিতেছে জপমালা বিদ নিশিদিন।

হেনকালে সন্ধ্যাবেলা ধূলিমাখা দেহে
বস্তুহীন জার্ণ দীন পশিল সে গেহে।
কহিল কাতর কপ্রেঃ 'গৃহ মোর নাই,
একপাশে দয়া করে দেহ মোরে ঠাই।'
সসংকোচে ভক্তবর কহিলেন তারেঃ
'আরে আরে অপবিত্র, দ্র হয়ে যারে।'
সে কহিলঃ 'চলিলাম'; চক্লের নিমেষে
ভিখারী ধরিল মুর্তি দেবতার বেশে।
ভক্ত কহেঃ 'প্রভু, মোরে কি ছল ছলিলে।'
দেবতা কহিলঃ 'মোরে দ্র করি দিলে;
জগতে দরিদ্রদ্ধে অমি থাকি ঘরে।'

জগৎসংসারের প্রতি উপেক্ষা প্রদর্শন করিয়া রুদ্ধদার দেবালয়ে কেবল ভগবানের নামোচ্চারণ করিলেই ঈশ্বরসারিধ্য লাভ করা যায় না। মামুষের ভগবান মামুষের মধ্যেই নিত্যবিরাজমান, জগতের ছঃখী-দরিদ্র-কাঙালের ভিতর দিয়াই ঈশ্বর ছল্মবেশে প্রতিনিয়ত আল্পপ্রকাশ করিতেছেন। যে-মাত্র্য এই আর্জজনের সেবা করে, সে-ই যথার্থ ঈশ্বরপ্রেমিক।

#### [ ৫৫ ] নিমোদ্ধত কবিতার ভাবার্থ প্রকাশ কর:

পরের মুখে-শেখা বুলি পানীর মত কেন বলিস্ ?
পরের ভঙ্গি নকল করে নটের মত কেন চলিস্ ?
তোর নিজত্ব সর্বাঙ্গে তোর দিলেন ধাতা আপন হাতে,
মুছে সেটুক্ বাজে হলি, গৌরব কি বাড়ল তাতে ?
আপনারে যে ভেঙেচুরে গড়তে চায় পরের ছাঁচে,
অলীক, কাঁকি, মেকি সে জন, নামটা তার কদিন বাঁচে ?
পরের চুরি ছেড়ে দিয়ে আপন মাঝে ডুবে যারে,
খাঁটি ধন যা সেথায় পাবি, আর কোথাও পাবি না রে।

আন্ধ-পরাম্বকরণ সর্বৈব বর্জনীয়—ইহ মান্নবের অন্তর্নিহিত সম্ভাবনাকে, তাহার ব্যক্তিগত বিশেষ প্রতিভাবে বিনষ্ট করিয়া দেয়। নিজত্বের বিকাশ এবং প্রকাশেই মান্নবের সত্যকার প্রতিষ্ঠা, নকলকে কেহ চির্কালীন মর্যাদা দেয় না। আপনার ব্যক্তিবৈশিষ্ট্যকে স্মূর্ভাবে অভিব্যক্ত করিয়া ভোলার মধ্যেই মান্নবের পর্ম সার্থকতা —পরাম্বকরণকে পর্মার্থ জানিলে জীবনে চর্ম ব্যর্থতা অনিবার্য।

### [ ৫৬ ] নিম্নলিখিত কবিতার অন্তর্নিহিত ভাবসত্য ব্যাখ্যা কর:

তোমার কাছে আরাম চেয়ে পেলেম শুধু লজ্জা,
এবার সকল অফ ছেয়ে পরাও রণসজ্জা।
ব্যাঘাত আফুক নব নব আঘাত থেয়ে অচল রব,
বক্ষে আমার ছঃথে তব বাজবে জয়ড়য়,
দেবো সকল শক্তি, লবো অভয় তব শক্ষা।

নির্বিরোধ শান্তি, কেবল ভোগ-বিলাস-আরাম মায়্র্যকে তাহার উচ্চতর মানবসভার সর্বাঙ্গীণ বিকাশ ও প্রকাশের পথ হইতে শ্বলিত করে—এগুলি মানবচিত্তকে জড়ত্বে আচ্ছন্ন করিয়া ফেলে। যে-মায়্র্য তাহার 'ছোট-আমি'র সীমিত গণ্ডীর মধ্যে আবদ্ধ, সে-ই চায় শুধু নিরবচ্ছিন্ন স্বখ্যাচ্ছন্দ্য, সংঘাতহীন আরাম-সজ্যোগের জীবন। কিন্তু ইহাতে মায়্র্যের 'বড়ো-আমি'র জ্যোতির্ময় অভিব্যক্তির বৃহৎ আনন্দ কোথায়? আঘাতব্যাঘাতহীন জীবন লইয়া, ক্ষ্ম স্থথের কাঙাল হইয়া, ছংখতীক্ষতা প্রদর্শন করিয়া তো বৃহত্তর ও মহত্তর জীবনের আত্মাদ লাভ করা যায় না। বড়ো আনন্দের পথ কুস্মান্তীর্ণ নয়—সহস্র ছংখবেদনার কাঁটার পথেই ঘটে ভূমানন্দের সহিত মায়্র্যের সাক্ষাৎকার। পরিপূর্ণ জীবনের সত্য উপলব্ধি করিতে

হইলে দুঃখভীক হইলে চলিবে না, তাহার জন্ম বরণ করিয়া লইতে হইবে কঠিন আঘাতকে, চলিতে হইবে স্থকঠোর কর্মের পথে, স্বীকৃতি জানাইতে হইবে ঈশ্বরের ক্রুড-আবির্ভাবকে। সকল শক্তি দিয়া আঘাতদংঘাত, ব্যথাবেদনা, বাধাবিপত্তিকে বদি আমরা জয় করিতে পারি, তবেই আমরা লাভ করিব বড়ো জীবনের অক্ষয় আনন্দ। স্থথের কাঙাল যাহারা, আপনার ঘণিত দাস মনে করিয়া স্থখ তাহাদিগকে একান্ত উপেক্ষাভরে নিজের নিকট হইতে দ্রে সরাইয়া রাখে। অশান্তিকে, ছঃখকে এড়াইয়া নয়—উহাদের অতিক্রম ক্রিয়াই আমাদিগকে স্থখ-শান্তি-আনদেশর সহিত গভীরতর পরিচয়সাধন করিতে হইবে।

#### \*\* বি. এ. বাংলার প্রশ্নপত্ত হইতে সংকলিত \*\*

- [১] নিমলিখিত উদ্ধৃতাংশ-ছুইটির মধ্যে একটির ভাবার্থ সংক্ষেপে নিজের ভাষায় ব্যক্ত করঃ
- (ক) "বিশ্বের সহিত স্বতন্ত্র বলিয়াই যে মান্তবের গৌরব তাহা নহে। মান্তবের মধ্যে বিশ্বের সকল বৈচিত্র্যই আছে বলিয়া মান্তব্য বড়। মান্তব্য জড়, তরুলতার সঙ্গে তরুলতা, মৃগপক্ষার সঙ্গে মৃগপক্ষা। প্রকৃতির রাজবাড়ীর নানা মহলের নানা দরজাই তাহার কাছে খোলা। কিন্ত খোলা থাকিলে কী হইবে? এক-এক ঋতুতে এক-এক মহল হইতে যথন উৎসবের নিমন্ত্রণ আসে, তখন মান্তব্য যদি আহা না করিয়া আপন আড়তের গদিতে পড়িয়া থাকে, তবে এমন বৃহৎ অধিকার সেকেন পাইল? পুরা মান্তব্য হইতে হইলে তাহাকে সবই হইতে হইবে, এ-কথা না মনে করিয়া মান্তব্য মন্ত্র্যুত্ত্বকে বিশ্ববিদ্যোহের একটি সংকীর্ণ ধ্বজাস্বরূপ খাড়া করিয়া তুলিয়া রাথিয়াছে কেন? কেন সে দন্ত করিয়া বার বার এ-কথা বলিতেছে, আমি জড় নহি, উদ্ভিদ্ নহি, পশু নহি, আমি মান্তব—আমি কেবল কাজ করি ও সমালোচনা করি, শাসন করি ও বিদ্যোহ করি। কেন সে এ-কথা বলে না—আমি সমন্তই, সকলের সঙ্গেই আমার অবারিত যোগ আছে—স্বাতন্ত্রের ধ্বজা আমার নহে।

হার রে, সমাজদাঁড়ের পাখি! আকাশের নীল আজ বিরহিণীর চোথছটির মতো স্বপ্পাবিষ্ট, পাতার সবুজ আজ তরুণীর কপোলের মতো নবীন, বসস্তের বাতাস আজ মিলনের আগ্রহের মতো চঞ্চল। তবু তোর পাখাছটো আজ বন্ধ, তবু তোর পায়ে আজ কর্মের শিকল ঝন্ঝন্ করিয়া বাজিতেছে—এই কি মানবজন।"

ব্যক্তিবৈশিষ্ট্যে বিশিষ্ট বা স্বতম্ব হলেও মান্ন্য বিশ্বস্থাইর অবিচ্ছেগ্য একটি অংশ, বিশ্বপ্রকৃতির সঙ্গে অবারিত যোগেই তার সন্তার পরিপূর্ণ বিকাশ ও অন্তিত্বের দার্থকতা। বিপুল স্টেধারার দঙ্গে একটা নিগুঢ় আত্মীয়তার দম্পর্ক রচনা করতে পারে বলেই বিশ্বসংদারে একমাত্র মান্তবেরই এতথানি প্রদীপ্ত মহিমা। কিন্তু মান্তবে আপনার এই অতুলনীয় মর্যাদার কথা দব দময় মনে রাখে না, নিজের শুক্র আত্মবাতী ঔক্ষত্যে নিজেকে দম্পূর্ণ স্বতন্ত্র একটি জগতের অধিবাদী বলে ভাবতে থাকে। এভাবে বিশ্বপ্রকৃতির দঙ্গে ভার বিচ্ছেদ ঘটে যায়। তথন প্রকৃতির সৌন্দর্য ও আনন্দের আহ্বানে মানবাত্মা আর সাড়া দেয় না, স্থন্দরের দেবতা তার অন্তরের রুদ্ধারে রুথা করাঘাত করে ফিরে যায়। হুদ্য় আর প্রাণের এই যে নিম্পন্দ অবস্থা, এরই নাম মান্তবের আত্মিক অপমৃত্যু। বিশ্বপ্রকৃতির সঙ্গে বিচ্ছেদ ঘটিয়ে, নিজেকে নিপ্রাণ কর্মজালে জড়িয়ে যে-মান্ত্র্য সেছোবন্দী হয়ে থাকতে চায়, তার মন্ত্র্যুজীবন ব্যর্থ—বিড়ম্বিত।

(খ) জীবনের সিংহলারে পশিত্ব যে-ক্ষণে

এ আশ্চর্য সংসারের মহানিকেতনে,
সে-ক্ষণ অজ্ঞাত মোর। কোন্ শক্তি মোরে
ফুটাইল এ বিপুল রহস্তের ক্রোড়ে
অর্ধরাত্রে মহারণ্যে মুকুলের মতো।
তবু তো প্রভাতে শির করিয়া উন্নত
যথনি নয়ন মেলি নির্থিক্ব ধরা
কনক-কিরণ-গাঁথা নীলাম্বর-পরা,
নির্থিক্ব স্থেথ ত্বংথে থচিত সংসার,
তথনি অজ্ঞাত এই রহস্ত অপার
নিমেষেই মনে হল মাতৃবক্ষসম
নিতান্তই পরিচিত একান্তই মম।
ক্রপহীন জ্ঞানাতীত ভীষণ শক্তি
ধরেছে আমার কাছে জননীমূরতি॥

বিশ্বসংসারের কত কত রহস্ত মাহ্বৰ আবিকার করেছে, কিন্তু এ পৃথিবীতে জন্মর রহস্ত মাহ্বরে কাছে আজো অনাবিদ্ধৃত রয়ে গিয়েছে—সন্তার আবির্ভাব-সম্পর্কিত সকল প্রশ্ন চিরনির্জন্তর। সে কোন্ অজ্ঞাত শক্তি অজানার নিতল সমুদ্র হতে জীবনের কুলে আমাদের তুলে ধরল, কিছুই আমরা ব্যুবতে পারিনে। তবু তো এ ধরিত্রীকে অপরিচিতা বলে মনে হয় না, ধরিত্রীর কোলে নিজেদের আমরা অসহায় বোধ করি না। চারিদিকে জীবনের অজ্ঞ সমারোহ, আনন্দ-সৌন্দর্যের উদ্বেল তরঙ্গলীলা; তখন ধীরে ধীরে অম্বুত্ব করতে থাকি—'মধুম্ম পৃথিবীর ধূলি'—তখন প্রত্যক্ষ করি বস্তম্বরার স্নেহ্ময়ী মাতুম্তি।

এ অহুভূতির মধ্য দিয়েই কবি ওই জীবনপ্রসবিনী অজ্ঞাত শক্তির সঙ্গে জননী আর সন্তানের সম্পর্ক রচনা করেন, জননীর বক্ষোলগ্ন শিশুর মতো মাতৃ-নির্ভরতার প্রমা শান্তির মধ্যে আশ্রয় লন।

- [২] নিম্নলিখিত উদ্ধৃতি-ছুইটির মধ্যে একটির ভাবসম্প্রসারণ কর ঃ
- (ক) "ক্রোধের আবেগ তপস্থাকে বিশ্বাসই করে না; তাহাকে নিশ্চেষ্টতা বলিয়া মনে করে, তাহাকে নিজ আশুউদ্দেশ্যসিদ্ধির অন্তরায় বলিয়া ঘূণা করে; উৎপাতের ঘারা সেই তপংসাধনাকে চঞ্চল স্মতরাং নিক্ষল করিবার জন্ম উঠিয়া-পড়িয়া প্রবৃত্ত হয়। ফলকে পাকিতে দেওয়াকেই সে ওলাসীন্ত বলিয়া জ্ঞান করে, টান দিয়া ফলকে ছিঁড়িয়া লওয়াকেই সে একমাত্র পৌরুষ বলিয়া জানে। সে মনে করে যে, যে-মালী প্রতিদিন গাছের তলায় জলসেচন করিতেছে, গাছের ডালে উঠিবার সাহস নাই বলিয়াই তাহার এই দীনতা।"

জীবনে মহৎ প্রাপ্তির জন্মে অভীষ্ট ফলসিদ্ধির জন্মে সংযম, তপস্থা, চিন্তবৈশ্বর্য, প্রতীক্ষা ইত্যাদি যে কতথানি আবশুক, রিপুতাড়িত মানুষের পক্ষে তা বুঝে ওঠা সতাই কঠিন। রিপুর দারা আক্রান্ত হলে মাতুষ তার প্রচ্ছদৃষ্টি হারিয়ে ফেলে, স্বর্ধর্ম ও মঙ্গলবোধ থেকে বিচ্যুত হয়, স্বাভাবিক পথে আর বিচরণ করতে পারে না,— তথন উচ্চ খলতা-বিশুখলতাকেই সে আকাজ্জিত বস্তুলাভের একমাত্র উপায় বলে মনে করে। বড়ো কিছু পেতে হলে, মহৎ কিছু আয়ত্ত করতে হলে, তার জন্তে যে যথোচিত প্রস্তুতি ও দীর্ঘ প্রতীকার প্রয়োজন, এরূপ বিকারগ্রন্থ ব্যক্তি তা কিছুতেই ব্রতে চায় না। তার ধারণা, বলপ্রয়োগের দারা স্বকিছই লভ্য। তাই চিত্তের উন্মন্ততাকে সে শক্তির প্রকাশ বলে ভূল করে, যথার্থ শক্তিমানের সংযম-তপস্থা আর প্রতীক্ষ্মানতাকে তুর্বলের নিব্্রিয়তা ভেবে স্পর্ধাভরে তার প্রতি ঘূণা আর উপেক্ষা প্রদর্শন করতে সে দ্বিধাগ্রস্ত হয় না। মাঠে লাঙল চালিয়ে, কোদাল চালিয়ে, জল সেচন করে, বীজ ছড়িয়ে, অনেককাল ধৈর্য ধরে অপেক্ষা করেই তবে চাষী যথাসময়ে ক্ষেতের পাকা ফসল ঘরে নিয়ে আসে। এর জন্মে তার কত ছু:খচর্যা, কত সহন-শীলতা, কত-না প্রশান্ত প্রতীক্ষমানতা ৷ ধৈর্যের পথ থেকে এতটুকু বিচলিত যদি হয় তবে তার ঘরে ফ্রন আর উঠবে না। কিন্তু রিপুআক্রান্ত, বিকারগ্রন্ত, চিত্তের থৈর্যস্থৈর্যহীন ব্যক্তির কাছে এর কোনো মৃল্যই নেই। কোনরূপ সাধনা-ব্যতিরেকেই ফলকে দে অবিলম্বে করায়ন্ত করতে চায়—পরিণতির জন্মে প্রতীক্ষাকে সে বলে বদে বীর্যহীনতা। বলাবাহুল্য, শক্তির এহেন উচ্ছ খল অপচয় অভীষ্ঠকে দূরেই সরিয়ে রাখে, ফলসিদ্ধির যথার্থ পথ এ নয়, এপথে মহতী বিন্টিই অবশুদ্ধাবী। অতএব,

স্পর্ধিত শক্তিবশে আমরা যেন বীর্যবানের অতন্ত্র সাধনাকে উপেক্ষা না করি, যেন বুঝতে শিথি—ধৈর্য-তপস্থা-সংযমই মহৎ প্রাপ্তির নিশ্চিত সোপান।

(খ) দার বন্ধ করে দিয়ে ভ্রমটারে রুখি, সভ্য বলে—তবে আমি কোথা দিয়ে চুকি ? উভয়-সংকটে পড়ি দার রাখি খুলি, ঘরের ভিতরে বেধে গেল চুলোচুলি।

মানবমনে সত্যদন্ধিৎসা চিরজাগন্ধক রয়েছে, কিন্তু সত্যকে আয়ত্ত করা সহজ নয়। আলোর দঙ্গে অন্ধকার যেমন জড়িত, সত্যবস্তুটিও তেমনি বহু ভুলভ্রাস্তি, নানা মিথাার দারা আকীর্ণ। সত্যদর্শনের জন্ম এগুলিকে সর্বাগ্রে অপসারিত করা প্রয়োজন। ভুলভ্রান্তিকে মাত্বকী ভাবে দূর করতে পারে ? এর উন্তরে বলবো— বিচিত্র অভিজ্ঞতার আলোকে। সত্যের অন্দর্মহলে প্রবেশ কর্বার তারাই খুঁজে পায় যারা নিজ জীবনে কঠোর বাস্তব অভিজ্ঞতার পথে পদচারণ করতে কুন্তিত ও শঙ্কিত হয় না। নানামুখী অভিজ্ঞতাই মান্নবের সকল জ্ঞানের ভিত্তি, আর এই জ্ঞানই চতুষ্পার্শের ভ্রমপ্রমাদকে সরিয়ে সরিয়ে দিশারীর মতো নাম্বকে সত্যের মুখোমুখা এনে দাঁড় করিয়ে দেয়। বছবিচিত্র পথে অভিজ্ঞতার পদসঞ্চার, সেজন্ম মনের সকল জানালা খুলে রাখাই কর্তব্য। ভুলের অহপ্রেবেশের ভয়ে কেউ যদি মনের বাতায়ন রুদ্ধ করে দেয় তবে সত্যেরই প্রবেশে সে বাধা দেবে। कवित्र ভाষায়—'জগৎটা বাণীময় রে'—তার সকল দিকের জানালা দিয়েই আলোক আর বাণী প্রবেশ করে। এদের দূরে সরিয়ে রাখলে সভ্যের সাক্ষাৎ কদাপি মিলবে না। সংঘাতের মধ্য দিয়েই মাহুষ সত্যকে পায়, একথাট ভুললে চলবে না। মনের ছ্যার খুলে রাখলে ভ্রম ও সত্য উভয়েই একসঙ্গে প্রবেশ করবে, তাতে সৃষ্টি হবে পরস্পারের দারুণ হন্দ্, এবং এই দক্ষে সত্যের জয় স্থনিশ্চিত।

তাহলে বুঝা যাচছে, সংঘাতকে যে এড়াতে চাইবে, সত্যপ্ত তাকে অবশুই পৃষ্ঠপ্রদর্শন করবে। আমাদের উপনিষৎ বলেছেন—'অসতো মা সদগময়, তমসো মা জ্যোতির্গময়'। এথানে 'গময়' কথাটি লক্ষ্য করবার মতো। সংসারে কোনোকিছুকে এড়িয়ে নয়, সমস্ত অভিজ্ঞতাকে মাড়িয়ে গিয়েই তবে সত্যের জগতে, আলোর জগতে উন্তীণ হওয়া সন্তব। স্বতরাং বলা যেতে পারে, যে-মাছ্ম ভুল কোনোদিন করল না, সত্যকেও সে পেল না। খনি থেকে সোনা আহরণ করতে হলে যেমন অনেক ম্ল্যহীন পদার্থকৈ হাতে তুলে নিতে হয় এবং তারপর ওইসব বস্তুর মধ্য হতে সোনা ক্ডোতে হয়, ঠিক তজ্ঞপ বছ মিধ্যার, বছ ভুলপ্রমাদের সন্মুখীন হলেই তকে সত্যের দর্শন মেলে। এইজন্মই বলা হয়েছে সত্যবস্তুটি অতিশয় মূর্লত।

- ্রত [৩] যে-কোনো একটির ভাব সম্প্রসারিত কর:
- (क) "রাখালকে কেউ ভূলেও রাজিসিংহাসনে আমন্ত্রণ করে না, এইজন্মেই বটতলায় সে বাঁশি বাজাবার সময় পায়। কিন্তু যদি দৈবাৎ কেউ করে বসে, তাহলে পাঁচনিকে রাজদণ্ডের কাজে লাগাতে গিয়ে রাখালি এবং রাজত্ব ভূয়েরই বিদ্ব ঘটে।"

'যার যেথা স্থান'—এ কথাটির মধ্যে মানবজীবনের একটি গভীর সভ্য লুকিয়ে রয়েছে। প্রত্যেক মায়্বের বিচরণক্ষেত্র স্বতন্ত্র এবং দীমাবদ্ধ, যেহেতু তার জন্তনিতি শক্তি একটি বিশেষ দীমার দারা চিহ্নিত; যেহেতু তার রুচি, তার প্রস্তুরি, তার মানসপ্রবণতার গতি একটি বিশেষ দিকে পরিচালিত। সব মায়্বর, ইচ্ছা করলেই, সবকিছু হতে পারে না কিংবা করতে পারে না,—এই প্রদ্ধে সত্যাটি মেনে নেওয়াটাই বুদ্ধিমানের কাজ। স্থামানের প্রত্যেকেরই কর্তব্য নিজের শক্তিনামর্থোর দীমাটিকে চিনে নেওয়া, আমার মধ্য দিয়ে বিধাতা তাঁর কোন গোপন উদ্দেশ্যটি দাধন করতে চান, তা সঠিক উপলব্ধি করা। এ যদি করতে পারি, স্বধর্মটি বাদি চিনে নিতে পারি, তাহলে সমাজ বহু অনর্থ-উৎপাত থেকে রক্ষা পায়, শক্তির অপচয় আর ঘটে না। এ করতে না পায়লেই সমূহ বিপদ। এক্লপ অবস্থায় বিজ্ঞানী হতে চাইবেন কবি, কবি হতে চাইবেন রাই্রশাসক, পর্যটক হতে চাইবেন তত্ত্বদ্রই, মেষপালকের মনে ইচ্ছে জাগবে দেশের নেতৃত্বভার হাতে তুলে নিতে। তাহলে বুঝুন, এতে করে গোটা সমাজের অবস্থাটা কী হয়ে দাঁড়াবে। এহেন একটি পরিস্থিতিতে কোথায় থাকবে শৃঙ্খলা, কোথায় থাকবে শাস্তি, কোথায় থাকবে সামাজিক নিরাপত্তা! আদার ব্যাপারীর পক্ষে জাহাজের থবর নেওয়াটা কি বাঞ্ছনীয় ?

আপনি কি একজন রাখাল-বালককে তার যথার্থ বিচরণভূমি গোচারণের মাঠি থেকে ডেকে নিয়ে এগে তাকে সিংহাসনে বসিয়ে দিতে চাইবেন ? বৃদ্ধিমান যদি হন, নিশ্চয়ই চাইবেন না। যদি বৃদ্ধিজংশ-হওয়া-বশত চান তাহলে একাজের কী পরিণাম দাঁড়াবে একবার দেখুন। পরিণামটি অত্যন্ত শোচনীয়। এতে রাখাল-বালকটি তার স্বধ্ম অর্থাৎ রাখালিয়ানার ধর্ম থেকে চ্যুত হবে, এবং নিজ ধর্মটি হারিয়ে অত্যের ধর্মে হস্তক্ষেপ করতে চাইবে। সেটি হবে অবাঞ্ছিত উৎপাত। বালকটির আগল কাজ মাঠে-বাটে গোচারণ, আর, তার কাঁকে কাঁকে উন্তুক্ত প্রান্তরের জাগল কাজ মাঠে-বাটে গোচারণ, আর, তার কাঁকে কাঁকে উন্তুক্ত প্রান্তরের আবাশের নীচে বটের নিভ্ত নিরালায় বসে আপন মনে বাঁশি বাজানো। ওই বাঁশির প্ররের ভেতর দিয়ে প্রতিধ্বনিত হয়ে উঠবে লীলামন্থী প্রস্কৃতির প্রাণের প্ররেটি। ঋতুরঙ্গনাট্যশালায় তার উপর ভার রয়েছে বংশীবাদনের। নীলাকাশের আলোর গানের সঙ্গে, ঝির্ঝিয়ে বাতাসের কাঁপনের সঙ্গে, গাতীদলের 'হাম্বা'-রবের সঙ্গে আপনার ঘরছাড়া প্রাণের প্রর মিলাতে না

বিজ্ঞানীর অনস্ত কোতৃহল। কেবল খণ্ডবিচ্ছিন্ন প্রত্যক্ষণম্যতার মধ্যে তাঁর দৃষ্টি সীমাবদ্ধ নয়, শুধু চোখে দেখে, কানে শুনে তিনি ছপ্ত থাকতে পারেন না। তিনি নিজের দ্র্যানী দৃষ্টিকে প্রদারিত করে ধরেন এমন একটা রহস্তময় লোকে যেখানে চক্ষ্রিন্দ্রিয় কিংবা শ্রবণেন্দ্রিয়ের শক্তি পোঁছায় না; যে-শ্বর তাঁর কানে বাজে তা সাধারণের শ্রুতিগম্য নয়, যে আলোর কাঁপন তাঁর সন্ধানী চোখের সম্মুখে ধরা পড়ে তা সাধারণ মাস্ক্র্যর স্থলদৃষ্টির অগম্য। শুধু তাই নয়। সাধারণ মাস্ক্র্য এই বস্তুবিশ্বে কোনো নিয়মশৃজ্ঞালা দেখতে পায় না, জগৎসংদারকে তারা অনিয়মের রাজত্ব বলেই মনে করে। বিজ্ঞানী কিন্ধু সমস্ত খণ্ড-বিচ্ছিন্নতার অন্তর্রালে এক-এর নিয়মকে দেখতে পান, বৈচিত্র্যের মধ্যে প্রত্যক্ষ করেন অখণ্ড ঐক্যুকে—চতৃষ্পার্শ্বের বিশৃজ্ঞালতার মধ্যে নিয়মতান্ত্রিকতার প্রতিষ্ঠাই হল তাঁর প্রধান লক্ষ্য। বিরাট বিশ্বযন্ত্রের অন্তরালবর্তী অপরিজ্ঞাত রহস্তের আবরণ-উন্মোচনই বিজ্ঞানসাধকের আসল কাজ; প্রকাশের রাজ্য থেকে অব্যক্তের স্কুর সামান্ত পর্যন্ত তাঁর অবাধ আনাগোনা, মাটির ধূলিকণা থেকে আকাশের সৌরমণ্ডল অবধি তাঁর নির্বাধ বিচরণক্ষেত্র। বিশ্বব্রন্ধাণ্ডের সকল বস্তর সত্যকে—ভিন্নতর ভাষায় বস্তুসন্তাকে—করতলে আমলকবৎ আয়ন্ত করবেন, ইহাই বিজ্ঞানী র বাসনা।

বিজ্ঞানসাধকের মতো কবিত্বসাধকও বিশ্বভূবনের মত্যকে আমাদের নয়ন-সমক্ষে ভুলে ধরেন। কবির স্থরময় বাণী সৃষ্টির গভীরতম তাৎপর্য যে গুছায়িত এক মহাসত্যের দিকে অঙ্গুলিসংকেত করে, তাতে সংশয় প্রকাশের অবকাশ নেই। সমালোচক ব্যাড্লি কাব্যের মূল্যনিরূপণপ্রদঙ্গে বলেছেনঃ "About the best poetry, and not only the best, there floats an atmosphere of infinite suggestion. Its meaning seems to beckon away beyond itself, or rather to expand into something boundless which is only focussed in it; something also, which we feel would satisfy not only the imagination but also the whole of us. Poetry has in this suggestion, this meaning, a great part of its value." এই ষে 'infinite suggestion' বা মহাদত্যের প্রতি ইন্ধিত, এ দত্যটি কিন্ত জগৎ-ব্যাপারে কোনো সাবিক নিয়মের সত্য নয়, অথবা পরম কোনো তত্ত্ব-ও নয়, একে বলা যেতে পারে—ভাবের সত্য, রদোপলব্ধির সত্য। জগৎ ও জীবনের অন্তর্নিহিত ভাবগত সত্যকেই কবিশিল্পী রদের মৃতিতে প্রকাশ করেন। বস্তুসংসারকে আশ্রয় করে কবি ভাবলোকে উন্তীর্ণ হন। এই ভাবলোকে পৌছে তাঁর চিত্ত রসতনায় হয়ে ওঠে; এই রসতন্ময় মুহুর্তে তিনি যে সচ্ছ অন্তর্দৃ টি বা বোধিদৃষ্টির অধিকারী হন, তার দিব্য আলোয় চাকুষ করেন বিশ্বরঙ্গমঞ্চের নেপ্থ্যচারী রহস্তময় স্বন্দর-স্তাকে।

এরই অপর নাম বিশ্বসন্তা—দার্শনিকের ভাষায় পারমার্থিক সন্তা, আর বিজ্ঞানীর ভাষায় বস্তুসন্তা—'Reality in its transcendental and phenomenal aspect'। বহুবিচিত্রের মধ্যে অক্সপস্থন্দর প্রম-এক-এর রূপস্থন্দর লীলা প্রত্যক্ষ করেই কবি আনন্দিত। সত্যের আনন্দময় প্রকাশের নিম রিণীতে অবগাহন করে তিনি ধন্তা।

তাহলে দেখা যাচ্ছে, বিজ্ঞানীর ন্থায় কবিও সত্যের পূজারী। কিন্তু উভয়ের সাধনপন্থা কত পূথক! একজন স্থপী সমালোচক এ পার্থক্যটি চমৎকার ফুটিয়ে তুলেছেনঃ "বৈজ্ঞানিক সর্বতোভাবে চেষ্টা করেন নিজের ব্যক্তিপুরুষকে, নিজের ভাবনাবেদনা, ভালোলাগা-মন্দলাগাকে তাঁর সত্যান্থেবণ থেকে সরিয়ে রাখতে; তিনি সন্ধান করেন এমন বস্তুসত্তা যা বিষয়ধর্মী, স্মৃতরাং বিষয়ীর অমুভবসাপেক্ষ নয়—অভিজ্ঞের কিন্তু অভিজ্ঞতানির্ভর নয়। পক্ষান্তরে, শিল্পীর জগৎ তাঁর হৃদয়াহরঞ্জিত, তাঁর আনন্দবেদনা, আশাআকাজ্ঞার স্পর্শে পরিস্পন্দিত; তাঁর অন্তর্লোকের সঙ্গে তাঁর বহিবিশ্ব অঙ্গান্ধীভাবে জড়িত—ছৈতাছৈত। কবির ভাষায় বলবাে, 'মাহুষ সমন্ত জগৎকে হৃদয়্বরের যোগে আপন মানবিকতায় অধিকার করেছে, তার সাহিত্য ঘটেছে সর্বত্রই। মানুষেরা সর্বমেবাবিশন্তি।'··বিজ্ঞানের সত্য সাবিক, নিরপেক্ষ, এবং সেই কারণে নির্বস্তক [ abstract ]; শিল্পীর সত্য ততটা সার্বজনীনতার দাবী রাখে না, কিন্তু অধিকতর বান্তবিক, কারণ তা অধিকতর মানবিক।" অতএব, সত্যকে পাওয়া উভয়েরই লক্ষ্য হলেও, ছুজনের সাধনার মার্গ বিলক্ষণ স্বতন্ত্র।

# (খ) 'হে অতীত, তুমি ভ্ৰনে ভ্ৰনে কাজ করে যাও গোপনে গোপনে'—

কালপ্রবাহ অনন্ত—তার গতি উদ্ধান, তার চলা অবারণ। অনন্ত বিখে কালপুরুষের পথপরিক্রমাও অনন্ত। কালের এই যে নিরবচ্ছিন্ন প্রবাহ, সাধারণ মান্ত্র্য
কিন্তু এ-কে তার অথগুতায়-সমগ্রতায় উপলব্ধি করতে পারে না; সীমাবদ্ধ বৃদ্ধি ও দৃষ্টি
দিয়ে খণ্ডিত করেই দেখে; যা অবিচ্ছিন্ন তাকে বিচ্ছিন্ন করে নিয়ে বলে—ভূত,
ভবিশ্বৎ, বর্তমান। স্নতরাং লৌকিক ধারণায় কালম্রোত ত্রিধা-বিভক্ত। মান্ত্র্যবের
একদিকে অতীত, অন্তদিকে সন্ভাবনার ভবিশ্বৎ, আর তার মাঝখানটিতে সংকীর্ণপরিসর বর্তমান। চন্দের নিমেষে বর্তমান অতীতের অন্ধকার জঠরে বিলীন হয়ে
যাচ্ছে, আবার বিপরীত দিক থেকে সন্ভাব্য ভবিশ্বৎ এসে বর্তমানের স্থানটি দখল করে
বসছে। যুগ্যুগান্ত ধরে কত কত ঘটনা ঘটছে, কবির ভাষায় তারা—'কুটে আর টুটে
পলকে'। যারা টুটল, অতীতের গর্ভে হারিয়ে গোপন হয়ে গেল, তাদের সংবাদ বড়
একটা কেউ রাথে না। তাই লৌকিক দৃষ্টিতে বিগত দিনের ঘটনা চির-অবল্প্র,
সম্পূর্ণ মৃত—কোনো ক্রপে, কোনো ভাবে আর সেগুলি পরিব্যক্ত হবে না।

এই লোকিক ধারণার সঙ্গে কবির ধারণা কিন্তু মেলে না। তাঁর বক্তব্য, যা অতীতে আত্মগোপন করল তা একেবারে বিল্পু হয়ে গেল না, স্থলদৃষ্টির আড়ালে প্রচ্ছন হয়ে রইল মাত্র। চারদিকে অনন্তবিস্তার সমৃদ্র, মাঝখানে ছোট্ট একটি দ্বীপ। এই যে দ্বীপটি আমাদের চোখে পড়ছে, এটা কি তার নিজের মধ্যেই সম্পূর্ণ ? কখনো নয়। চোখে না পড়লেও, আমরা সকলেই তো জানি, এ দ্বীপের ভিন্তিভূমি জলের গভীরেই নিহিত রমেছে। তাকে পাদপীঠস্বরূপ না পেলে দ্বীপটির অন্তিত্বকলাই সম্ভবপর হত না। তেমনি বর্তমান কালটিও আপনাতে আপনি সম্পূর্ণ নয়—অতীত-ভবিশ্বতের মধ্যখানে সে একটি 'হাইফেন'-মাত্র। নতুন কালের সঙ্গে অতীত কাল ও ভাষীকালের যোগ অনবিচ্ছিন্ন, অতীতকে আশ্রয় করেই বর্তমান কাল বা নতুন কালের আত্মপ্রকাশ; আবার, এই বর্তমানও বহন করছে ভবিশ্বতের সংকেত। স্নতরাং কালস্রোত অথগু, অবিচ্ছিন্ন—তার সত্যব্ধপ তার সমগ্রতায়।

এ ভাবে যদি দেখি তাহলে অদশ্য অতীতকে কিছতেই মৃত বা নিজ্ঞিয় বলা যায় না, সে গোপনে গোপনে জগৎসংসারে নিজের কাজটি করেই যাচ্ছে। অতীতের এই দক্রিয়তাকে আমরা অমুভব করি আমাদের চিস্তায়, আমাদের ভাবনায়, আমাদের ধ্যানে, আমাদের ধারণায়। মাহুষের সভ্যতায়-সংস্কৃতিতে-ঐতিহে আপাতনুপ্ত অতীত তার উত্তরাধিকার রেখে গেছে। আমাদের মনের নিভূত গোপন স্তরে অতীতের পলিমৃত্তিকা যদি সঞ্চিত হয়ে না থাকতো, তাহলে বর্তমান কালের মামুষের মনোভূমি কি এতথানি উর্বর হয়ে উঠতে পারতো ? মামুষের সাধনা অথও অতীত-বর্তমান-ভবিষাৎকে জুড়ে, এ সাধনা কালের সমগ্রতাকে উপেক্ষা করতে পারে না। এক-যুগের স্থপ তার চরম সফলতার জন্ম অন্ম যুগের মুখের দিকে চেয়ে রয়েছে, এক-জীবনের তপস্থা অন্থ জীবনে চরিতার্থ হয়ে উঠেছে। শুধু দেশ ও কাল অবিচিছন নয়, মানবসন্তাও অবিচ্ছিন্ন। তাই তার মানস্যোগের ব্যাপ্তিও নিরবধি, বিশাল — অতীতের नत्म ঐकारवारवर रम मला। आमात वर्षमारनत 'आमि'त मरवा नुकिरत ब्रायरह विच्छ অতীতের এক 'বিরাট-আমি'। স্থতরাং দেশকালের সীমায় আবদ্ধ হলেও আমার लोकिक मछा धकहिमारन लारकाखन-कारलाखीर्। व्यक्तिकीन्द्रवन शरक (य-कश भणा, ममष्टिकीवरनत भरक्ष जा-रे मणा। भूर्ववर्णीतमत कीवनमाथनात প्रकाररे বর্তমানের সাধনার সৌধ গড়ে তুলছে। এই সত্যটিকে উপলব্ধি করেই কবি বলেছেন : চিড়ি ইন্টার্টেড য়েঞ প্রচাত লোভার ক্রাস্ট্র কর্মা ভারতির হাস্ত্রত কর

'দেই ভালো প্রতিযুগ আনে না আপন অবসান সম্পূর্ণ করে না তার গান ; অভৃপ্তির দীর্ঘধান রেখে দিয়ে যায় দে বাতাদে।

### তাই যবে পরযুগে বাঁশির উচ্ছাসে বেজে ওঠে গানখানি তার মাঝে স্বদ্রের বাণী

কোথায় লুকায়ে থাকে, কী বলে সে, বুঝিতে কে পারে।'

একটু ভাবলেই বুঝতে পারা যায়, অতীতে যা হারিয়ে গেলো, দে সম্পূর্ণ লুপু হয়ে যায় না, বর্তমানের বুকে ভিন্নসূতিতে আত্মপ্রকাশ করে; যা ছিল স্থল তা ক্ষম ভাবময়, মনোময় হয়ে ওঠে। এ কারণে কবি অতীতকে অত্মীকার করতে পারেন না। তাকে ত্বীকৃতি জানিয়েই তাঁর প্রতিভা লোকোন্তর হয়ে ওঠে। এই ত্বীকৃতি না পেলে বিশ্বজাবনের সঙ্গে আমাদের কোনো যোগ রক্ষিত হত না, যুগযুগান্তের মানবজাতি সম্দ্রকক্ষে এক-একটি দ্বীপের মতো বিচ্ছিন্ন হয়ে পড়তো। কবির নিকট অতীত জীবন্ত, অতীত দক্তির অগম্য হলেও শক্তিমান। নীরব অতীতকে মুখরতা দান না করে তিনি ক্ষান্ত থাকবেন না। তার গোপনসঞ্চারিণী শক্তি তাঁকে বিস্মিত করে। তাই তো কবিকে বলতে গুনিঃ

'কথা কও, কথা কও।

শুদ্ধ অতীত, হে গোপনচারী, অচেতন তুমি নও,
কথা কেন নাহি কও।

তব সঞ্চার শুনেছি আমার মর্মের মারখানে,
কত দিবসের কত সঞ্চয় রেখে যাও মোর প্রাণে।

হে অতীত, তুমি ভুবনে ভুবনে
কাজ করে যাও গোপনে গোপনে,

ম্থর দিনের চপলতা-মাঝে স্থির হয়ে তুমি রও।

হে অতীত, তুমি গোপন হৃদয়ে কথা কও কথা কও॥'

### [৫] ভাবসম্প্রসারণ কর ঃ

পেঁচা রাষ্ট্র করে দেয় পেলে কোনো ছুতাঃ জান না আমার সঙ্গে স্থের শত্রুতা ?

যে ক্ষুদ্র এবং নীচমনা, মহতের প্রতি তাহার ঈর্যার অন্ত নাই। শ্রেষ্ঠকে নিন্দা করিয়াই সে নিজের নিরুষ্টতাকে আবৃত করিয়া রাখিতে চায়। যাহার নিকটে মাথা তুলিয়া দাঁড়াইবার মতো শক্তি তাহার নাই, সেই শ্রদ্ধেয় শক্তিমানকে নিজের শক্র্বলিয়া রটনা করিয়াই সে আত্মপ্রসাদ আকাজ্ঞা করে। হীনচেতা ভীক্ব এই বলিয়াই আত্মর্যাদা বাড়াইতে চেষ্টা করে যে, শক্তিমান মহতের অপেক্ষা সে কোনো অংশে হীন নম্মন্দিক শক্ততাবশতই সে উক্ত শক্তিমানকে এড়াইয়া চলে, তাহার ভয়ে কখনই সে

ভীত হয় না। অর্থাৎ, রাত্রির অন্ধকারে আত্মগোপনকারী পেচক যেমন স্থের সহিত কল্পিত প্রতিদ্বন্দিতার কথা ঘোষণা করিয়া স্বগৌরব বাড়াইতে প্রশ্নাস পায়, এই জাতীয় নীচাশয়দের মনোর্ত্তিও ঠিক সেইক্লপ।

#### ি৬ ভাবসম্প্রসারণ কর:

বাবুই-পাখীরে ডাকি কহিছে চড়াই:
'কুঁড়ে ঘরে থেকে কর শিল্পের বড়াই।
আমি থাকি মহাস্থথে অট্টালিকা-'পরে
তুমি কত কষ্ট পাও রোদ-বৃষ্টি-ঝড়ে।'
বাবুই হাসিয়া কহে: 'সন্দেহ কি তায়,
কষ্ট পাই তবু থাকি নিজের বাসায়।
পাকা হোক, তবু ভাই পরের ও বাসা,
নিজ হাতে গড়া মোর কুঁড়ে ঘর খাসা।'

যিনি স্বাবলম্বী এবং স্বাধীন, সংসারে তাঁহার অপেক্ষা স্থবী আর কেহই নাই। তাঁহার অভাব থাকিতে পারে, ছঃখদারিদ্র্য থাকিতে পারে, সংসারের নানা ঝড়-ঝাপটায় তাঁহাকে বিব্রত ও বিপন্ন থাকিতে হইতে পারে। তথাপি স্বাধীনতার গৌরবে তিনি গৌরবান্বিত, সহস্র ছঃখবেদনার মধ্যেও স্বহন্তনির্মিত পর্ণকুটীরখানিকেই তাঁহার স্বর্গের অমরাবতী বলিয়া মনে হইতে থাকে।

অপরপক্ষে, যে তুর্বলমতি, সে নিত্য-পরাশ্রমী হইয়া থাকিতেই ভালোবাসে।
তাহার নিজের কিছুমাত্র যোগ্যতা নাই, পরের উপরে ভর করিয়াই নিশ্চিন্ত বিলাসে
দিনগুলি সে কাটাইয়া যাইতে চায়। কিন্ত এই সত্যটি তাহার ক্ষমঙ্গম হয় না যে,
আপাতত যত স্থাথেই সে কাল কাটাক, বস্তুত পরের অমুগ্রহের উপরেই তাহার
স্থিতি। স্বাবলম্বী দরিদ্র বাবুইকে ব্যঙ্গ করিবার স্থাোগ পরজীবী চড়ুই গ্রহণ করিয়া
থাকে। কিন্ত ইহা চড়ুইয়ের স্মরণ থাকে না যে, পরের গৃহ হইতে যেদিন সে
বিতাড়িত হইবে, সেদিন কোথাও সামান্ত আশ্রেয় পর্যস্ত তাহার জ্টিবে না। অপরপক্ষে,
নিজের রচিত দরিদ্র নীড়ে বাবুই নিশ্চিন্তে তাহার দিন্যাপন করিয়া যাইবে।

#### [৭] ভাবসম্প্রসারণ কর:

'কে লইবে মোর কার্য ?' কহে সন্ধ্যারবি। শুনিয়া জগং রহে নিরুত্তর ছবি। মাটীর প্রদীপ ছিল, সে কহিলঃ 'স্বামী! শামার যেটুকু সাধ্য করিব তা আমি।' অবস্থার দীনতা মহুয়ত্ব ও প্রতিভার প্রতিবন্ধক নয়। আপাতদৃষ্টিতে যে ক্ষুদ্র তাহার অন্তরেও বহুক্ষেত্রে মহৎ শক্তির অগ্নিশিখা নিহিত থাকে। ইহা প্রায়ই দেখিতে পাওয়া যায় যে, কোনো একটি বিশিষ্ট দায়িত্ব পালনের ভার অনেক বিরাট শক্তিমানও লইতে পারেন না, অপরপক্ষে অত্যন্ত সামান্তের দারা তাহা সম্ভব হইয়া উঠে। উল্লিখিত প্রসঙ্গে এই সত্যটিই চিত্রিত হইয়াছে।

দিনকর স্থা যখন সন্ধ্যায় বিদায় গ্রহণ করিতেছে, তখন তমসাত্বত পৃথিবীতে আলোক বিতরণ করিবার দায়িত্ব কেহই লইতেছে না। উচ্চচ্ছ পর্বত, ছুর্গম অরণ্য বা গর্জনমুখর সমৃদ্র—কাহারও কণামাত্র কিরণদান করিবার সামর্থ্য নাই, সকলেই লজ্জায় স্লান হইয়া আছে। অথচ ঠিক সেই মুহুর্তেই নগণ্য দীপশিখা এই কর্তব্য গ্রহণ করিবার জন্ম অগ্রসর হইয়া আসিয়াছে। লোকসেবার ছ্বাহ ব্রত লইবার ক্ষমতা যখন সমাজের শ্রেষ্ঠ ব্যক্তিগণ্ড লইতে পারিতেছেন না, তখন দীনাতিদীন একজন মাহুষ আসিয়া সেই পুণ্যকর্মে আত্মনিয়োগ করিতেছে—এক্লপ ঘটনা সংসারে একান্ত বিরল নয়।

#### ্চি তাবসপ্রসারণ করঃ

বোল্তা কহিল এসে : 'ক্স্ড মউচাক, এরি তরে মধুকর এত কর জাঁক ?' মধুকর কহে তারে : 'তুমি এস তাই, আরো ক্ষ্ড মউচাক রচ, দেখি তাই।'

এক-ধরণের মান্ন্য এই সংসারে প্রতিনিয়তই চোথে পড়ে—যাহারা অন্তের সমালোচনা করিতেই তৎপর, অথচ নিজেদের কিছুই করিবার ক্ষমতা নাই। তাহারা কটুভাষী, বাক্যযন্ত্রণায় অন্তকে জর্জরিত করিতেই মাত্র তাহারা অভ্যন্ত। নিজেরা কিছুই করিতে প্রস্তুত নয়, অন্তে যথাশক্তি কিছু গড়িয়া তুলিলে তাহাকেও তাহারা বাঙ্গবিদ্রাপের আঘাত হানিতে থাকিবে। বোল্তা ও মৌমাছির উপমা এই সতাট ক্ষুটাইবার জন্মই ব্যবহৃত হইয়াছে।

বস্তুত বোল্তাকে তুলনা করা যাইতে পারে ছুমুখ সমালোচকের সঙ্গে। তাহার কোনো স্মৃত্তিকমনতা নাই, অথচ যে-সাহিত্যিক নিজের শিল্পপ্রতিভাবলে রসের মধুচক্র নির্মাণ করিয়া চলিয়াছেন, তাঁহাকে অসম্মান করাই তাহার একমাত্র কাজ। অকর্মা বিশ্বনিন্দকের তাহা ছাড়া আর কী-ই বা করণীয় থাকিতে পারে। যাহাদের নিন্দা সে প্রতিমূহুর্তে করিয়া বেড়ায়, তাহাদের কীতিতে সে অক্ষম ইর্ষায় দথ্য হয় বলিয়াই এই ভাবে বোল্তার মতো হল ফুটাইয়া চলে। কারণ, শিল্পী-মৌমাছির মতো মধুচক্রের একটি খণ্ডাংশ রচনা করিবার মতো ক্ষমতাও তাহার নাই।

#### [৯] ভাবসম্প্রসারণ কর:

বিপদ মোরে রক্ষা কর, এ নহে মোর প্রার্থনা, বিপদে আমি না যেন করি ভয়। ছঃখ তাপে ব্যথিত চিতে নাই বা দিলে সাভ্না, ছঃখে যেন করিতে পারি জয়।

সংকটমূহুর্তে আত্মতাণের জন্ম যে ভগবানের নিকট কাতর প্রার্থনা জানায়, ভগবান কথনই তাহাকে রক্ষা করেন না। কারণ, বিদ্নবিপদের সহিত অক্তোভ্যে সংগ্রাম করাই মানুষের মনুষ্যত্ব, ভয়কে জয় করিতে পারাই তাহার জীবনের সার্থকতা। সংসারে জন্মলাভ করিলেই প্রাকৃতিক নিয়মের অপরিহার্যতায় মানুষকে রাশীকৃত ত্বংখবদনার সন্মুখান হইতে হইবে—নিভীক বক্ষোপটে আঘাতের পর আঘাত বরণ করিয়া লইয়া তাহাকে অগ্রসর হইতে হইবে স্বকার্যসাধনের পুণ্যব্রতে। ত্বংখ হইবে তাহার কপ্রের মণিহার, আঘাত হইবে তাহার মাথার মৃক্ট, সংগ্রাম হইবে ভাহার জয়য়াত্রা।

যে-ভীরু ও মৃচ এই সংগ্রামকে ভয় করে, সে মহুয়াজের মহৎ অধিকার হইতে বঞ্চিত। ভগবান এই ভীরুকে কদাপি মার্জনা করেন না। অতএব, যিনি যথার্থ মানুষ তিনি শ্লথপ্রাণ তুর্বলের মতো ঈশ্বরের অনুগ্রহ ভিক্ষা করিয়া স্বীয় মানবতার অবমাননা করিতে প্রস্তুত নন—তিনি আত্মশক্তিতে নির্ভর করিয়া জীবনসংগ্রামে বীরের ভায় অগ্রসর হন। তুঃখবিপদকে জয় করিয়া তিনি রক্ষা করেন মহুয়াভের মর্যাদা, এবং তাঁহার সেই সংগ্রামী শক্তির উপর অন্ধপণ ভাবে বর্ষিত হয় বিশ্বস্তুরার অমৃতময় আশীর্বাদ।

#### ্রিত্ব ভাবসম্প্রসারণ করঃ

যেথার থাকে দবার অধম দীনের হতে দীন, সেইথানে যে চরণ তোমার রাজে, দবার পিছে দবার নীচে দবহারাদের মাঝে। যথন তোমার প্রণাম করি আমি, প্রণাম অমার কোনখানে যায় থামি— তোমার চরণ যেথায় নামে অপমানের তলে দেথায় আমার প্রণাম নামে না যে— দবার পিছে দবার নীচে দবহারাদের মাঝে।

লাঞ্ছিত ও ত্বৰ্গত জনগণের হৃদয়েই বিশ্বনিয়ন্তা ভগবান বাদ করেন। সমাজের কোটি কোটি অপমানিত ও দারিদ্রাগ্রন্ত মামুষ যেখানে ত্বংসহ ত্বংখে কালাতিপাত করিতেছে. সেইখানেই আশ্রয় গ্রহণ করিয়াছেন গণদেবতা নারায়ণ। কারণ, তিনি আর্তের বন্ধু। আজ লোভের বর্বর বিকার সমষ্টিকে মৃষ্টিমেয়ের শোষণসামগ্রীতে পরিণত করিয়াছে, আজ সমাজের শীর্ষস্থ ধনাভিমানীর দল অত্যাচার ও নিষ্ঠুরতার প্রতীক মাত্র। তাই দেবতা ধনীর রত্মন্দির ছাড়িয়া দরিদ্রের জীর্ণ গৃহেই খুঁজিয়া পাইয়াছেন যথাস্থান। স্থতরাং এই ছংখী ও লাঞ্ছিত জনগণের সেবা করিলেই ভগবানের সেবা করা হইবে, ইহাদের পূজাতেই জনগণের দেবতা পূজিত হইবেন। এই ভাগ্যহত ও সমাজবিজ্ঞিতদের মৃক্তি দিলেই মৃক্তি পাইবে আগামী দিনের প্রাণজাক্ষরী।

স্থামী বিবেকানন্দ নরস্কাপা নারায়ণকে বন্দনা জানাইয়া বলিয়াছেনঃ 'বছর্মপে দন্মুথে তোমার, ছাড়ি কোথা খুঁজিছ ঈশ্বর!'—উক্তিটি বর্ণে বর্ণে দত্য। প্রতিনিয়ত চোথের দামনে এই নরনারায়ণকে দেখিয়াও আমরা দেখিতে পাই না—'মাহ্যের নারায়ণে তবুও করি না নমস্কার!' আমাদের অহমিকা ও দৃষ্টির অক্সন্থতাহেতু আমরা সত্য হইতে দ্রে সরিয়া থাকি—দীনের মধ্যেই দীননাথ আছেন, একথা জানিয়াও উপযুক্ত বিনয় ও শ্রদাহকারে তাহাকে বরণ করিয়া লইবার শক্তি আমাদের নাই। ইহারই জনিবার্থ পরিণাম হইল, আমরা জাতিগতভাবে অবক্ষয়ের পথে অগ্রদর হইতেছি। গণদেবতাকে পূজামন্দিরে প্রতিষ্ঠিত করিতে পারিলে তবেই আমরা আজ এ বিপর্যয়ের হাত হইতে রক্ষা পাইব।

#### [১১] ভাবসম্প্রসারণ করঃ

অয়ি ধূলি, অয়ি তুচ্ছ, অয়ি দীনহীনা,
সকলের নিমে থাক—নীচতম জনে
বক্ষে বাঁধিবার তবে; সহি সব ঘুণা
কারে নাহি কর ঘুণা। অয়ি বিমলিনা,
সৌন্দর্য বিকশি তোল বিশ্বের নয়নে;
বিভারিছ কোমলতা হে শুক কঠিনা,
হে দরিদ্রা, পূর্ণা তুমি রত্নে ধান্তে ধনে।
হে আল্পবিশ্বতা, বিশ্বচরণবিলীনা,
বিশ্বতেরে ঢেকে রাথ অঞ্চলবসনে।
নৃতনেরে নির্বিচারে কোলে লহ তুলি,
পুরাতনে বক্ষে ধর, হে জননী ধূলি!

পৃথিবীর ধূলিকে বিশ্বমাত্কার্মণে কল্পনা করা যাইতে পারে। জননী যেমন ভাঁহার ভালোমন্দ সমস্ত সন্তানসন্ততিকেই নির্বিচারে হদয়ে ধারণ করেন, কাহারও প্রতি যেমন ভাঁহার পক্ষপাত নাই; যেমন করিয়া নিজ সন্তানকে অপরিসীম সেবায় যত্নে তিনি লালনপালন করেন,—সংসারে বহাইয়া দেন স্নেহের অমৃতধারা; গৃহকর্মের নিভৃতিতে নিজেকে লুকাইয়া রাখিয়া সকলকে স্থাী করিতে প্রয়াস পান, ক্লান্ত সন্তানকে নিজের বক্ষে সম্প্রেহে ঘূম পাড়াইয়া রাখেন—পৃথিবীর ধূলাও যেন সেই মান্ত্রেরই প্রতীক। নেপথ্যচারিণী সেবাময়ী জননীর মতো সর্বজনের পদতলে পড়িয়া থাকিয়াও এই ধূলিমাতা কোটি কোটি মর্ত্যসন্তানকে স্বীয় অল্পে ধারণ করিয়া আছেন। জননী গৃহকর্মের প্রয়েজনে মলিনবসনাবৃতা হইয়া থাকিলেও তাঁহার সমৃদ্ধ সংসারের গৌরবে তিনি রাজেন্দ্রাণী, পৃথিবীর মান ধূলিও সেইরূপ শোভায়-সৌন্দর্যে, ফুলে ফলে মহীয়সী, ধনেধান্তে তাঁহার ভাণ্ডার পরিপূর্ণ। ব্যথিত ক্লান্ত প্রাণীদের নিজ অল্পে লইয়া তিনি বিশ্রাম দেন, পরক্ষণেই নবজাতকের আনন্দকাকলিতে তাঁহার মৃৎসংসার মৃথর হইয়া উঠে। বৃহৎ আনন্দময় সংসারের কর্মচঞ্চল গৃহিণীকে মলিনবসনা দেখিয়াই যেমন তাঁহাকে দীনা বলিয়া অভিহিত করা যায় না, তেমনি পৃথিবীর ধূলিও নিছক মালিত্যই নয়, তাহা ঐশ্বর্যস্কর্মপণী বিশ্বধাত্রীর বহিরাবরণ-মাত্র।

## [ ১২ ] নিমোদ্ধত অহুচ্ছেদের অন্তর্নিহিত ভাবটি সম্প্রসারিত কর:

"বাংলার ইতিহাস চাই—নহিলে বাঙালী কখনো মান্নুষ হইবে না। যাহার মনে থাকে যে, এ বংশ হইতে কখনো মান্নুষের কাজ হয় নাই, তাহা হইতে কখনো মান্নুষের কাজ হয় নাই, তাহা হইতে কখনো মান্নুষের কাজ হয় না। তাহার মনে হয়, বংশে রক্তের দোষ আছে। তিক্ত নিম্বরুক্ষের বীজে তিক্ত নিম্বই জন্মে—মাকালের বীজে মাকালই ফলে। যে-বাঙালীরা মনে জানে যে, তাহাদের পূর্বপুরুষদিগের কখনো গৌরব ছিল না, তাহারা ছুর্বল, অসার, গৌরবশৃত্ত ভিন্ন অত্য অবস্থাপ্রাপ্তির ভরসা করে না—চেষ্টা করে না। চেষ্টা ভিন্ন সিদ্ধিও হয় না।"

প্রত্যেক জাতির ইতিহাসই তাহার নৈতিক তিত্তি। এই বিশেষ তিত্তিটি আশ্রম করিয়াই তাহার স্থাবিশাল সমাজদৌধ গড়িয়া ওঠে, রচিত হয় তাহার উন্নতির স্থাবিড়ত স্তম্ভ। কিন্তু যে-জাতির ইতিহাস নাই, সে আত্মপ্রতিষ্ঠা লাভ করিবে কিসের সহায়তায় ? বিদেশীর রচিত ইতিহাসে আমরা এতকাল আত্মনিন্দাই শুনিয়া আসিয়াছি, শুনিয়া আসিয়াছি—আমরা তীক, ত্বল ও বর্বর; আমরা সতীদাহ করিয়াছি, প্রাগৈতিহাসিক বর্বরতায় অন্ধকুপ্রত্যার অন্ধুঠান করিয়াছি, কাপুরুষের মতো রণক্ষেত্র হইতে পলায়ন করিয়া বারে বারে পরাজয় বরণ করিয়াছি। এই মিথাা ইতিহাস পড়িয়া, বিজেতাদের নিকট ক্রমাগত এই অসত্য ভাষণ শুনিয়া শুনিয়া, নিজেদের সম্পর্কে সমস্ত শ্রমাই আমরা হারাইয়া ফেলিয়াছি।

তাই দেশের অতীত গৌরব এবং ঐতিহের প্রতি আমাদের আছা নাই, আমরা নিজম্ব সংস্কৃতিকে বিসর্জন দিয়া প্রপদলেহী হইতেছি—শিক্ষাদীকা হইতে গুরু করিয়া, অশনবসন পর্যন্ত প্রহারে আনতজামু হইয়া আমরা ভিকা করিতেছি। আজ শোচনীয় জাতিগত অধংপতনের ইহাই প্রধানতম কারণ। যদি আমাদের পূর্বগোরবে ফিরিয়া যাইতে হয়, বিনষ্ট মহিমার পুনক্ষার করিতে হয় এবং জাতীয় বৈশিষ্ট্য রক্ষা করিতে হয়, তাহা হইলে নৃতন করিয়া আমাদের ইতিহাস রচনা করিতে হইবে। মৌলিক চিন্তা, গবেষণা ও প্রমের সাহায়ে আমাদের অতীত গৌরবের কাহিনী, আমাদের শোর্যবীর্য, শিক্ষাদীক্ষার ইতিবৃত্ত প্রচার করিতে হইবে। একমাত্র ইহার হারাই জাতি হারানো আত্মশক্তিকে ফিরিয়া পাইবে, ইহাতেই তাহার উরতির স্পৃঢ় ভিত্তি গডিয়া উঠিবে।

[ ১৩ ] নিমোদ্ধত অকুচ্ছেদে যে-বিতর্ক [Controversy] রহিয়াছে তাহা কী, বুঝাইয়া বলঃ

"প্রাচীনের বিরুদ্ধে আধুনিকের অভিযোগ এই যে, তাঁহারা প্রধানত কেবল আকাশকুত্মই রচিয়া গিয়াছেন। এইজন্ম তাঁহাদের স্থাষ্ট স্কুন্দর অর্থাৎ নয়নাভিরাম হইতে পারে, কিন্তু ঠিক এইজন্মই তাহা চিত্তের অন্তরন্দ বস্তু হইতে পারে না ।… একালের শিল্পী বলিতেছেন, সত্য যেমন আছে তেমনটি করিয়া দেখাও—তাহা স্কুন্দর হইল কিনা সেদিকে দৃষ্টি দিবার প্রয়োজন নাই। জগতে অস্কুন্দর শ্রীহীন জিনিসের অভাব নাই, স্বাষ্টিরহন্থের অনেকখানিই তাহারা জুড়িয়া আছে। সেগুলি বাদ দিয়া ফল কী, বা রাখিয়া-ঢাকিয়া দেখাইবার চেষ্টাতেই বা লাভ কী ? 'মা বিরাজেন সর্বহটে'—স্বতরাং দেখাও তাঁর সত্যকার মূর্তি। সত্যের কোনো অলংকার, কোনো প্রসাধনে প্রয়োজন নাই। শিশুর মতো সত্যেরও উলঙ্গ মূর্তিই স্বাভাবিক ও স্কুন্দর। সত্যকে সত্য হিসাবে দেখাও, তাহাতেই সত্যের সৌন্দর্য।"

সাহিত্যবিচার ও সাহিত্যসমালোচনার ক্ষেত্রে বর্তমানে ছুইটি ভিন্নমুখী মতবাদ আত্মপ্রকাশ করিয়াছে—আদর্শবাদ ও বাস্তববাদ। এই ছুইটি মতবাদকে ইংরেজীতে বলা হয় 'Idealism' ও 'Realism'। সাহিত্যে ঘাঁহারা বাস্তববাদী বা রিয়ালিষ্ট, তাঁহারা প্রাচীনপদ্ধী আদর্শবাদী সাহিত্যপ্রষ্টা ও সমালোচকদের বিরুদ্ধে নানা অভিযোগ উত্থাপন করিয়াছেন। আদর্শবাদী সাহিত্যের বিরুদ্ধে বস্ততন্ত্রবাদিদের প্রধান অভিযোগ এই যে, আদর্শবাদপ্রণোদিত সাহিত্য অবাস্তব। ইহা স্কর হইতে পারে, কিন্তু বাস্তব জীবনের সঙ্গে ইহার সম্পর্ক নিবিড় এবং গভীর নয়। বর্তমান মুগে মাস্থামর প্রাত্যহিক জীবনকে কেন্দ্র করিয়া যে-কুটিল কুশ্রীতা প্রতিনিয়ত আবর্তিত বিবর্তিত হইতেছে আদর্শবাদী সাহিত্যে তাহার কোনো রূপায়ণ নাই। বস্ততন্ত্রবাদিদের মতে এই শ্রেণীর সাহিত্য জীবনসত্যবিমুখ। ইহা শুধু সত্যের নয়নাভিরাম রূপটি দেখিতে পাইয়াছে; সত্যের বিরূপ দিকটি, নয় বীভৎস মৃতিটি ইহার দৃষ্টির বাহিরেই রহিয়া গিয়াছে। স্কতরাং জগৎ এবং জীবনসত্যের সামগ্রিক রূপটি আদর্শবাদী সাহিত্যে ধরা

পড়ে নাই। ধরা পড়ে নাই বলিয়াই উহা আমাদের হুদয় তেমন আকর্ষণ করিতেপারে না। রিয়ালিস্টদের কাছে আইডিয়ালিস্ট সাহিত্যস্ত্রষ্ঠা পলায়নীমনোবৃত্তি বা Escapism-এর অপরাধে অপরাধী।

আদর্শবাদী সাহিত্যিক বলেন, কুন্সীতা, নগ্নতা, বীভংগতা জীবনে সত্য হইতে পারে, কিন্তু তাই বলিয়া দেই সত্যটিকে উলম্বভাবে সাহিত্যে প্রচার করিতেই যে হইবে, এমন কোনো কথা নাই। কেননা, সাহিত্যাশিল্প জগৎ এবং জীবনের প্রতিচ্ছবি বা আন-অমুকরণমাত্র নয়। মামুষের জীবনে অনেক-কিছু ঘটে। তাই বলিয়া সাহিত্যেও যে ইহার সবকিছুকেই যথাযথ প্রতিফলিত করিয়া তুলিতে হইবে, তাহা তো নয়। সাহিত্য স্থাই, জীবনের ফটোগ্রাফি নয়—জীবধর্ম ও জীবনসত্য এবং সাহিত্যধর্ম ও সাহিত্যপত্য ভিন্নতর জিনিস। সাহিত্য যেহেতু একটা শিল্প, সেহেতু তাহার আবরণ চাই, আভরণ চাই। ইহার জন্ম প্রয়োজন কবিকল্পনার, মুরের, রঙের, আভাস ও ইঙ্গিতের—ইহাদের বাদ দিয়া শিল্পস্থি অসম্ভব।

কিন্ত বাস্তববাদী সাহিত্যিক 'আর্ট ফর্ আর্টস্ সেক্'-এর পক্ষপাতী। ভাঁহারা বলেন, সাহিত্যে শুধু মানবজীবনের উচ্চতম শাখার ফুলকেই দেখাইলে চলিবে না— যতই কুশ্রী হোক, উহার সঙ্গে রক্তমুখী অজস্র কাঁটাকেও দেখাইতে হইবে, নতুবা সাহিত্য বৃহত্তর জীবনসত্য হইতে অন্ত হইতে বাধ্য। স্কতরাং সত্যের মৃতিটিকে সাহিত্যে উলঙ্গভাবেই প্রদর্শন করিতে হইবে।

সাহিত্যশিল্পের ক্ষেত্রে মোটামুটি ইহাই হইতেছে আইডিয়ালিজম ও রিয়ালিজমের ছন্দ। একদল প্রস্থা স্থান্দর এবং শিব-আদর্শের উপাসক, অন্তদল ক্ষাচ্ বান্তবের পক্ষপাতী। কিন্তু আমাদের মনে রাখিতে হইবে, কেবল উচ্চ-আদর্শের প্রচার কিংবা বান্তব উপাদানের প্রাচুর্য থাকিলেই সাহিত্য যে প্রথমশ্রেণীর স্পষ্ট হইয়া উঠিবে, এমন কোনো কথা নাই। রচয়িতার যথার্থ স্থজনীপ্রতিভাই আদর্শ ও বান্তবকে রসমণ্ডিত ক্রপমৃতি দান করে। সাহিত্য ক্রপ-রস-বিলসিত বাণীবিগ্রহ ছাড়া আর কিছু নয়। এই হিসাবে সত্যকার আদর্শবাদী সাহিত্যও যেমন সাহিত্য, তেমনি রসোভীর্ণ বান্তবাদী সাহিত্যও সাহিত্য—ইহাদের মধ্যে যে-পার্থক্য, তাহা কেবল দৃষ্টিভঙ্গির। 'বস্তুতন্ত্র ও ভাবতন্ত্র রসস্প্রস্থির ছ্ই ভিন্ন কৌশল। এই ছ্ই কৌশলের স্থান্ট রসের মধ্যে আস্থাদের প্রভেদ আছে, কিন্তু রসত্বর প্রভেদ নাই।'

## [ ১৪ ] নিমোদ্ধত অংশের অন্তর্নিহিত ভাবটি পরিস্ফুট কর ঃ

ক্ষমা যেথা ক্ষীণ ছুর্বলতা, হে রুদ্র, নিষ্ঠুর যেন হতে পারি তথা তোমার আদেশে; যেন রসনায় মম সত্য বাক্য ঝলি উঠে খর খড়গসম তোমার ইঙ্গিতে। যেন রাখি তব মান তোমার বিচারাসনে লয়ে নিজ স্থান। অন্থায় যে করে আর অন্থায় যে সহে, তব স্থাা যেন তারে তৃণসম নহে।

ীরুতার অপেক্ষা অপরাধ মাহুষের আর কিছুই নাই। এই ভীরুতার প্লানি আছোদন করার জন্ম অনেক সময়েই আমরা ইহাকে ক্মার ছন্নবেশ পরাই— উদারতার আবরণে আবৃত করি আমাদের কাপুরুষতাকে। এহেন মিথ্যাচারের দারা আমাদের বিবেক কল্ষিত হয়, মহুয়াত্ব অপমানিত হয়। বিশ্বস্থার স্বেহ সীমাহীন, অপার ক্রুণায় এই সংসারকে তিনি লালন করিয়া থাকেন।

কিন্তু শাসন স্নেহেরই অপরিহার্য একটি অঙ্গ। তাই প্রয়োজন-বিশেষে ঈশ্বর ক্ষত্র-ভয়ংকরের প্রলম্মতি ধারণ করেন,—অন্তায়, পাপ ও মিথ্যাকে বিচূর্ণ করিয়া 'সত্যম্ শিবম্ স্থলরম্'-কে স্বমহিমায় পুনঃ সংস্থাপিত করেন। বিশ্ববিধাতার এই নির্দেশ আমাদের গ্রহণীয়। অন্তায় ও অসত্যের বিরুদ্ধে আমাদের ক্রোধ যেন বজ্রগর্জনে ভাঙিয়া পড়ে, মিথ্যাকে যেন আমরা কোনদিন মার্জনা না করি। এই ব্রত হইতে যদি আমরা ভ্রন্ত হই, যদি ক্ষমার মুখোদ পরিয়া আমাদের ভীকতাকে প্রজন্ধ রাখিতে প্রয়াদ পাই, তাহা হইলে আমরা বিশ্বনিয়ন্তার শাশ্বত বিধিকে লজ্মন করিব, এবং তাহার ফলে ক্রুদ্রের রোষায়্লিতে শুক্ত ভূণপর্ণের মতো ভঙ্গ হইয়া যাইব।

অন্তায়কারী যে অপরাধী, ইহা যেমন সত্য,—অন্তায়কে যে সন্থ করিয়া চলে তাহার অপরাধও অমুরূপ। কারণ, অন্তায়কে দণ্ডিত না করার অর্থ ই তাহাকে প্রশ্রম দেওয়া, এবং এই প্রশ্রমনীতির অনিবার্য পরিণাম হইতেছে সংসারে-সমাজে শোচনীয় বিপর্যয় ও বিশৃঙ্খলার স্ষ্টি।

[১৫] নিম্নলিখিত অনুচ্ছেদটির ভাবসত্য তোমার নিজের ভাষায় প্রকাশ করঃ

ক্র "পদার্থবিভার অন্তর্গত গতিবিজ্ঞানে একটা সিদ্ধান্ত আছে যে, সময়মতো আকিয়া থাকিয়া একটু একটু ধাকা দিলে হিমাচলের মতো প্রকাণ্ড পদার্থটাকেও কালাইতে বা ধরাশায়ী করা যাইতে পারে। কৈলাসপর্বত তুলিবার জন্ম রাবণের এবং গন্ধমাদন উত্তোলনের জন্য হন্মানের মতো মহাবীরের দরকার হইয়াছিল। কিন্তু পদার্থবিভার পেণ্ডুলমতত্ত্ব অবগত থাকিলে পঞ্চবর্ষবয়ন্ত্র বালকেও এই প্রকাণ্ড ব্যাপারটা সহজেই সম্পন্ন করিয়া ফেলিতে পারিত। মনতত্ত্ববিদের জক্টিভয় সত্ত্বেও আমি মহুয়ের চিন্তটাকে একটা স্বর্ছৎ মস্কোনগরের ঘণ্টার মতো পদার্থ বলিতে চাহি। অর্থাৎ,

অনেক সময়ে বাহাশক্তি প্রভৃত পরিমাণে বলপ্রয়োগ করিয়াও মাহুষের অন্তঃকরণকে স্থানভ্রপ্ত ও বিচলিত করিতে পারে না। আবার, অতি মুহুপবনহিল্লোল যদি সময় মতো আদিরা আন্তে আন্তে ছোট ধাকা দেয়, তাহা হইলে ঘণ্টাটা বেগে আন্দোলিত হইয়া দিগন্ত নিনাদিত করিয়া ভূলিতে পারে। কোনো কোনো মহাকায় অর্ণবিধান বড় বড় ঝটিকার বেগ অতিক্রম করিয়া সামান্ত হাওয়ায় জলময় হয়। আবার, উত্তাল তরঙ্গমালার উপর দের-কতক কেরোসিন ঢালিয়াও তাহাদের ক্ষোভ প্রশমিত হইতে দেখা যায়। মাহুষের মনও কতকটা সেইয়প।"

অমুকূল ক্ষেত্র ও সময় বুঝিয়া হস্তক্ষেপ করিলে বহু ছ্কাহ কাজও অতিশয় সরল হইয়া দাঁড়ায়। আবার, স্থানকালপাত্র সম্পর্কে স্থবিবেচনার অভাবে অভ্যন্ত সহজ বস্তুটিও জটিলতম সমস্থার রূপ পরিগ্রহ করে। মামুষের মনোজগৎ সম্পর্কে এই সভাটি সর্বাপেকা প্রযোজ্য। মানবহাদয় অতিশয় রহস্তময় সামগ্রী। নিছক বাহুবল বা অভ্যন্তেকানো প্রকার শক্তির প্রয়োগ করিলেই ইহাকে বশীভূত করা স্থসাধ্য হয় না। ইহার কভগুলি নিজস্ব পদ্ধতি আছে, বিচিত্র গতিপথ আছে। সহস্র ভীতিপ্রদর্শন ওপ্রলোভন যেখানে ব্যর্থ হয়, হয়তো একটি স্লেহগর্ভ বাক্য অথবা একবিন্দু-মাত্র অশ্রম সেখানে ক্রিপত ফল দান করে। এই সভাটি না জানিয়াই সংসারে বহু ভূলভান্তি ও মনোবেদনার স্থাই হইয়া থাকে। হাদয়কে আয়ত্ত করিবার উপায় নিজের শক্তির প্রচণ্ড ও সদস্ত ঘোষণা নহে—তাহা মানবমন সম্পর্কে উপযুক্ত অভিজ্ঞতা এবং তদকুয়ায়ী বিবেচনা ও স্থিরচিত্ততার সহিত অগ্রসর হইতে পারার উপরে নির্ভরশীল

### [ ১৬ ] নিমোদ্ধত অনুচ্ছেদের মূল বক্তব্যটি লেখ :

"বর্ণবিজ্ঞান জগতের রঙ্মহলে যাহা দেখে না, চিত্রকর তাহা দেখেন। শব্দবিজ্ঞান আকাশের শব্দভাগুরে যাহা শুনিতে পায় না, গায়ক এবং সংগীতজ্ঞ তাহা শোনেন। দেহবিজ্ঞান বা অস্থিবিজ্ঞান জীবদেহের মধ্যে যে-বস্তর কোনও সন্ধান পায় না, চিত্রকর ও ভাস্কর তাহা প্রত্যক্ষ করিয়া তাহাতেই মজিয়া যান। জ্যোতির্বিদ্ গ্রহনক্ষত্রখচিত, শতরঞ্জিত গগনপটে যে-ছবি দেখেন না, কবি তাহা দেখিয়া বিভোর ও বিহ্বল হইয়া যান। এইরূপভাবে, এ সকল ক্ষেত্রে চিত্রকর, গায়ক, ভাস্কর ও কবিজ্ঞান্তরের প্রস্ট্রক্তিনীবৃত্তি বর্ণের, স্বরের, জীবদেহের কিংবা বিশ্বপ্রকৃতির মধ্যে যাহা কেবল বাহ্ ও বাহিরের পঞ্চেন্দ্রিয়াহা, তাহাকে আপনার রসের রঙে রঞ্জিত করিয়া তাহার অভ্বত রূপান্তর ঘটাইয়া থাকেন। এই বস্তুকেই সাহিত্যের রূপান্তর বলিতে পারা যায়।"

সাহিত্যিক ও বৈজ্ঞানিকের মূল পার্থক্য তাঁহাদের দৃষ্টিভঙ্গিতে। বিজ্ঞানী তাঁহার পঞ্চেন্দ্রিম্লুক প্রত্যক্ষণম্য জ্ঞানের সাহাযে। বিশ্বের সমস্তকিছুকে বুঝিতে চান ও বুঝাইতে চান। কিন্তু শিল্পী ও সাহিত্যিকের পদ্ধতি স্বতন্ত্র। তাঁহাদের উদ্দেশ্য বস্তু- সভ্যকে তত্ত্বের দ্বারা প্রমাণ করা নয়, রসের দ্বারা মানসলোকে সঞ্চারিত করা। তাই বৈজ্ঞানিক যেখানে বস্তুর রূপকে নিভান্তই ব্যবহারিক পদার্থতত্ত্ব বা রসায়নবিভার দ্বারা উপলব্ধি করেন, সেখানে সাহিত্যিক ও শিল্পী তাঁহাদের খ্যানদৃষ্টির সাহায্যে তাহাকে ভাবের আনন্দরসে রসায়িত করেন। জগতের প্রতিটি সামগ্রী শিল্পীর এই মানসভাবের আনন্দরসে রসায়ত করেন। জগতের প্রতিটি সামগ্রী শিল্পীর এই মানস্বার্যনে নবরূপ লইয়া 'সাহিত্য' হইয়া উঠে। বস্তুবিশ্বের সামান্থ একটি পদার্থকে কবি-সাহিত্যিক রসের পরিপূর্ণভায় অপরূপ ও স্বর্গীয় করিয়া তুলিতে পারেন।

# [১৭] নিম্নলিখিত উদ্ধৃতির ভাবার্থ লেখ ঃ

অনন্ত আকাশ হতে পশিতেছে মনে
জয়হীন চেষ্টার সংগীত, আশাহীন
কর্মের উপ্তম—হেরিতেছি শান্তিময়
শৃত্য পরিণাম। যে পক্ষের পরাজয়,
সে-পক্ষ ত্যজিতে মোরে করে। না আহ্বান।
জয়ী হোক, রাজা হোক পাণ্ডবসন্তান,
আমি রব নিক্ষলের হতাশের দলে।
জন্মমাত্র ফেলে গেছ মোরে ধরাতলে
নামহীন গৃহহীন। আজিও তেমনি
আমারে নির্মম চিন্তে তেয়াগ জননী,
দীপ্তিহীন কীর্তিহীন পরাভব-'পরে।

যে-মামুষ প্রকৃত বীরাচারধর্মী, আসর পরাজয়ের মুখে ধাবিত হইয়াও কর্তব্যের পথ হইতে, কৃতজ্ঞতাবোধ হইতে কখনো দে অন্ত হয় না। প্রকৃত বীরের জীবনে ত্বলতম মুহুর্তেও কর্তব্যচ্যতি কিংবা মানবধর্মবিরোধী অক্বতজ্ঞতাপ্রকাশের অবকাশ নাই। মুহুর্তেও কর্তব্যচ্যতি কিংবা মানবধর্মবিরোধী অক্বতজ্ঞতাপ্রকাশের অবকাশ নাই। স্বার্থবিদিন্ধির স্থলত প্রলোভন, প্রিয়জনের সকরণ মিনতি মামুযের চিত্তে ত্বলতা স্বার্থবিদিন্ধির স্থলত প্রত্যার কর্তব্যের ক্ষেত্রে বিচলিত করিয়া তুলিতে চায়। কিন্তু ডাকিয়া আনে, মামুষকে কঠোর কর্তব্যের ক্ষেত্রে বিচলিত করিয়া তুলিতে চায়। কিন্তু যথার্থ ই বীর, প্রকৃত মন্থাত্বর্মে দীক্ষিত, বীরধর্ম এবং মানবতাধর্মের অন্তঃপ্রেরণা-যে যথার্থ ই বীর, প্রকৃত মন্থাত্বর্মে কিলিত করিয়া দে শোর্মের পথে অগ্রসর হইয়া শক্তির বলেই চিত্তের সকল ত্বলতাকে নির্ভিত করিয়া দে শোর্মের পথে অগ্রসর হইয়া চলে। যাহারা কাপুরুষ, তাহারাই ভ্রদয়দৌর্বল্যের পারবশ্য স্বীকার করে।

# [ ১৮ ] নিমোদ্ধত অনুচ্ছেদটির ভাবার্থ লেখ:

"কলা সম্বন্ধে রান্ধিনের মত খুব প্রশন্ত এবং উদার। তাহাতে কোনোরাপ সংকীর্ণতা নাই—কঙ্গাসন্তোগ হইতে তিনি কাহাকেও বঞ্চিত করিতে চাহেন না।। ধনীনির্ধন সকলেই তাহাতে আমন্তিত। কেবল তাহাই নহে। প্রম ভক্ত তাগবতকার বেমন বলেন, ধর্ম সম্যক্ অফুঠিত হইয়াও যদি ভগবানে ভক্তি উৎপাদন না করে তবে তাহা 'শ্রম এবহি কেবলম্।' রাঙ্কিনও সেইরূপ বলেন, 'য়ে-জীবনে পরিশ্রম নাই, সে-জীবন যেন একটি গুরুতর অপরাধ; এবং য়ে-পরিশ্রমে কলার আনন্দ নাই, তাহা পশুছ।' তাঁহার সমৃদয় শিক্ষার মধ্যে এই একটি কথা নিরস্তর প্রতিধ্বনিত—মানব-চরিত্রের উন্নতিসাধনে কলাবিভা শ্রেষ্ঠ সহায়। কারণ, এই জগতে যাহাকিছু আছে—অসীম বাহ্যপ্রকৃতির বিরাট ব্যাপার হইতে স্ক্রতম পরমাণু পর্যন্ত, এবং অনন্ত ত্বরবগাহ মানবহাদয়ের স্প্রস্থাহের গভীর আলোড়ন হইতে সামান্ত সাধটি পর্যন্ত, সকলই কলাবিভার বিষয়ীভূত হইতে পারে।'

মহামতি রাস্কিন শিল্পকে সর্বমানবের উপভোগ্য বস্তরপে দেখিতে চাহিয়াছিলেন। তাই তিনি প্রয়াস পাইয়াছিলেন মামুষের সকল কর্মোছমকে শিল্পাভিমুখী করিয়া তুলিতে। শিল্পবোধহীন মমুয়াজীবনকে রাস্কিন পশুত্বের নামান্তর বলিয়াই মনে করিতেন। তাঁহার মতে একমাত্র কলাবিতাই মামুষকে উচ্চতর আনন্দ দান করিতে সমর্থ। তিনি ব্রিয়াছিলেন, শিল্পবোধ এবং শিল্লামুভূতিই মানবচরিত্রের সম্মৃক্ বিকাশের পথে সর্বপ্রধান সহায়। কেন-না, শিল্পস্টের মধ্যেই বিশ্বপ্রকৃতির সীমাহীন রহস্থ এবং অতলান্ত মানবছদয়ের বিচিত্র অমুভূতি নিরন্তর স্পন্দিত। স্বতরাং শিল্পকে বাদ দিলে মানবজীবনের সর্বাঙ্গীণ স্কুরণ বাধাগ্রস্ত হইতে বাধ্য।

## [১৯] নিমলিখিত উদ্ধৃতাংশের ভাবার্থ নিজের ভাষায় সংক্ষেপে প্রকাশ কর:

"যাহাকে আমরা ভালবাসি, কেবল ভাহারই মধ্যে আমরা অনন্তের পরিচয় পাই।
এমন কি, জীবের মধ্যে অনন্তকে অন্তব্ত করারই অন্ত নাম ভালবাসা,—প্রকৃতির মধ্যে
অন্থত্তব করার নাম সৌন্দর্যসন্তোগ। সমস্ত বৈষ্ণবধর্মের মধ্যে এই গভীর তত্ত্বটি নিহিত
রহিয়াছে। বৈশ্ববর্ধ পৃথিবীর সমন্ত প্রেমসম্পর্কের মধ্যে ঈশ্বরকে অন্থত্তব করিতে চেষ্টা
করিয়াছে। যখন দেখিয়াছে, মা আপনার সন্তানের মধ্যে আনন্দের আর অবধি পায় না,
সমন্ত হুদয়খানি মূহুর্ভে মূহুর্ভে ভাঁজে ভাঁজে খুলিয়া ঐ কুদ্র মানবাল্বরটিকে সম্পূর্ণ
বেষ্টন করিয়া শেষ করিতে পারে না, তখন আপনার সন্তানের মধ্যে আপনার ঈশ্বরকে
উপাসনা করিয়াছে। যখন দেখিয়াছে, প্রভুর জন্ম দাস আপনার প্রাণ দেয়, বন্ধুর জন্ম
আপনার স্বার্থ বিসর্জন করে, প্রিয়তম এবং প্রিয়তমা পরস্পরের নিকট আপনার সমন্ত
আত্মাকে সমর্পণ করিবার জন্ম ব্যাকুল হইয়া উঠে, তখন এইসমন্ত পরম প্রেমের মধ্যে
একটা সীমাতীত, লোকাতীত এশ্বর্য অন্থত্ব করিয়াছে।"

প্রেমের উদ্বোধনে মামুষ তাহার হৃদয়ের গোপন অন্তঃপুরে আনন্দের যে সীমাহীন ব্যাপ্তি ও অতল গভীরতা উপলব্ধি করে তাহাই বহন করিতেছে প্রেমময়

ঈশ্বরের জীবন্ত স্বাক্ষর। প্রকৃতির বুকে সীমাহীন সৌন্দর্যের যে অজন্ত সমারোহ তাহার মধ্যেও রহিয়াছে 'স্বন্ধর্ম' ঈশ্বরের রূপময় আত্মপ্রকাশের গভীরতম ব্যঞ্জনা মানবীয় সীমিত প্রেমের মধ্যে ঈশ্বরকে উপলব্ধি করাই বৈফব্ধর্মের গোড়ার কথা। বাৎসল্যভাবের মধ্যে মাভ্ছদয়ের অফুরস্ত স্নেহের উৎসরণে, দাস্ভাবের মধ্যে আত্ম-উৎদর্জনে, দখ্যভাবের মধ্যে স্বার্থপ্রবর্তনাকে অস্বীকার করার অশেষ শক্তিতে, কান্তাপ্রেমের মধ্যে নরনারীর আত্মসমর্পণের উৎকৃত্তিত আবেগমাধুর্যে প্রেমম্বনর ঈশ্বরেরই ঘটিতেতে অনির্বচনীয় আত্মপ্রকাশ। ঈশ্বর যে প্রেমস্বরূপ ও চিরস্কন্দর।

[২০] নিমোদ্ধত কবিতাংশের ভাবার্থ তোমার নিজের ভাষায় সংক্ষেপে পরিস্ফুট কর:

ধরণীর শ্রাম করপুটখানি ভরি দিব আমি সেই গীত আনি, বাতাসে মিশায়ে দিব এক বাণী মধুর অর্থভরা। নবীন আঘাঢ়ে রচি নব মায়া এঁকে দিয়ে যাব ঘনতর ছায়া, করে দিয়ে যাব বদন্তকায়া বাসন্তী বাস-পরা।

ধরণীর তলে, গগনের গায় সাগরের জলে, অরণ্যছায় আরেকটুখানি নবীন আভায় রঙিন্ করিয়া দিব।

সংসারমাঝে কয়েকটি স্থর রেখে দিয়ে যাব করিয়া মধুর, ছুয়েকটি কাঁটা করি দিব দূর, তারপর ছুটি নিব।

সুখহাসি আরো হবে উচ্ছল, সুন্দর হবে নয়নের জল, স্তেহস্থামাথা বাদগৃহতল আরো আপনার হবে।

্র প্রেয়দী নারীর নয়নে অধরে আরেকটু মধু দিয়ে যাব ভরে,

আরেকটু স্নেহ শিশুম্থ-'পরে শিশিরের মতো রবে।
না পারে বুঝাতে আপনি না বুঝে, মান্থব ফিরিছে কথা খুঁজে খুঁজে,

কোকিল যেমন পঞ্চমে কুজে, মাগিছে তেমনি স্থর। কিছু খুচাইব সেই ব্যাকুলতা, কিছু খুচাইব প্রকাশের ব্যথা,

বিদায়ের আগে, ছ'চারিটি কথা রেখে যাব অমধুর।

কবির কাজ হইতেছে সৌন্দর্যসৃষ্টি, আনন্দলোকবিরচন—বিশ্বপ্রকৃতির মর্মলোক হইতে আনন্দদৌন্দর্য আহরণ করিয়া কবি রচনা করেন গীতময় বাণীমৃতি। এই বিচিত্রস্থন্দর পৃথিবী মানুষের মনে জাগায় পরম বিস্ময়বোধ, অশেষ ভাবানুভূতি। কবির কাব্য এই বিশ্বয়বোধ, মানবহৃদয়ের এই অন্তহীন ভাবাবেগেরই ছন্দিত রূপায়ণ। শামুষের চিরদিবদের সহজ পরিচয়ের মৌনী প্রাঙ্গণতল ভরিয়া উঠে কবির রচিত সংগীতের মোহময় স্থরে। বিচিত্ররূপা প্রকৃতির সৌন্দর্যস্থমা, মামুষের স্থতুঃখ, আনন্দবেদনা গভীর অর্থভরা হইয়া উঠে কবির স্থিতে। বিশ্বপ্রকৃতি আর মানব-জীবনের নিকটসায়িধ্যে আসিয়া মাস্থবের অন্তরের হৃদয়ে যে সহস্র ভাবামুভূতির উদ্বোধন ঘটে, তাহাকে প্রকাশ করিবার জন্ম মামুষ কত-না ব্যাকুল! পৃথিবীর মামুষের সেই প্রকাশব্যাকুলতাই কবির বাণীরচনার মধ্যে আত্মপ্রকাশ করিয়া একটা অনির্বচনীয় মহিমায় স্পন্দিত হইতে থাকে।

[২১] নিমোদ্ধত গভাংশের ভাবার্থ খুব সংক্ষেপে নিজের ভাষায় ব্যক্ত করঃ

"মন্থ্যমাত্রেই পতঙ্গ—সকলেরই এক-একটি বহ্নি আছে। সকলেই মনে করে, সেই বহ্নিতে পুড়িয়া মরিতে তাহার অধিকার আছে। কেহ মরে, কেহ কাচে বাধিয়া ফিরিয়া আসে। আবার সংসার কাচময়—কাচ না থাকিলে সংসার এতদিনে পুড়িয়া ঘাইত। যদি সকল ধর্মবিৎ চৈতন্তদেবের ন্থায় ধর্ম মানসপ্রত্যক্ষে দেখিতে পাইত, তবে কয়জন বাঁচিত ? অনেকে জ্ঞানবহ্নির আবরণকাচে ঠেকিয়া রক্ষা পায়; সক্রেতিস্ গেলিলিও তাহাতে পুড়িয়া মরিল। রূপবহ্নি, ধর্মবহ্নি, মানবহ্নিতে নিত্য নিত্য সহস্রপতঙ্গ পুড়িয়া মরিতেছে, আমরা স্বচক্ষে দেখিতেছি। এই বহ্নির দাহ যাহাতে বর্ণিত হয় তাহাকে কাব্য বলি। মহাভারতের মানবহ্নি ক্ষলন করিয়া হুর্যোধন-পতঙ্গকে পোড়াইলেন—জগতে অতুল কাব্যগ্রন্থের স্থিটি হইল। জ্ঞানবহ্নিজাত দাহের গীত প্যারাভাইস্ লন্ট্। ধর্মবহ্নির অন্বিতীয় কবি সেন্ট পল। ভোগবহ্নির পতঙ্গ এন্টনিক্রিওপেট্রা। রূপবহ্নির রোমিও-জুলিয়েত, ঈর্যাবহ্নির ওথেলো। গীতগোবিন্দ ও বিভাস্থন্দরে ইন্দ্রিয়বহ্নি জ্ললিতেছে। স্নেহবহ্নিতে সীতা-পতঙ্গের দাহ-জন্ম রামায়ণের স্থিটি। বহ্নি কী, আমরা জানি না। তবু সেই অলৌকিক অপরিজ্ঞাত পদার্থ বেড়িয়া ফিরি। আমরা পতঙ্গ না তো কী ?"

সংসারের মামুষ পতঙ্গের মতো। পতঙ্গ ছুটিয়া চলে বছিশিখার দিকে; মামুষ প্রথাবিত হয় তাহার বিচিত্র কামনাবাসনা, আশাআকাজ্জার অভিমুখে। মামুষের চিত্তের প্রবৃত্তির চরিতার্থতার পথে অনেক বাধা। যাহারা এই বাধা অতিক্রম করিতে পারে তাহাদের কাছে আকাজ্জাসিদ্ধিই হয় সর্বসাধ্যসার, সংসার তথন তাহাদের নিকট মিথ্যা হইয়া যায়। বাসনাসিদ্ধির পথে বাধা না থাকিলে এ পৃথিবী নানা রকমের উন্মন্ততায় পরিপূর্ণ হইয়া উঠিত। মামুষের বহুতর বাসনার বাজ্ময় রূপায়ণ হইল কাব্য-সাহিত্য। রূপোন্মাদনা, ধর্মএবণা, জ্ঞানপ্রেরণা, ভোগলালা, ইন্দ্রিয়াসন্ধি, মেহ-প্রীতি-প্রেমকে কেন্দ্র করিয়াই জগতের অতুলনীয় কাব্যনাটকগুলির স্থিই হইয়াছে। এই বিচিত্ররূপা প্রবৃত্তির সত্যম্বরূপ কী, মামুষ তাহা এখনো জানে না। কিন্তু তবু মানবজাতি তাহার আকর্ষণ এড়াইতে পারে না।

[ ২২ ] নিমোদ্ধত কবিতার অন্তর্নিহিত ভাবটি তোমার নিজের ভাষায় প্রকাশ কর:

বৈরাগ্যদাধনে মৃক্তি সে আমার নয়।
আসংখ্য বন্ধনমাঝে মহানন্দময়
লভিব মৃক্তির স্বাদ। এই বস্থধার
মৃত্তিকার পাত্রখানি ভরি বারংবার
ভোমার অমৃত ঢালি দিবে অবিরত
নানা-বর্ণ-গন্ধময়। প্রদীপের মতো
সমস্ত সংসার মোর লক্ষ বর্তিকায়
জালায়ে ভূলিবে আলো তোমারি শিখায়
তোমার মন্দিরমাঝে। ইন্দ্রিয়ের দার
ক্রদ্ধ করি যোগাসন, সে নহে আমার।
যা-কিছু আনন্দ আছে দৃশ্যে গন্ধে গানে,
ভোমার আনন্দ রবে তার মাঝখানে।
মোহ মোর মৃক্তির্মপে উঠিবে জ্লিয়া,
প্রেম মোর ভক্তিরূপে রহিবে ফ্লিয়া।

আমাদের দেশে একশ্রেণীর মৃক্তিপিপাসী ঈশ্বরসাধক আছেন, বাঁছারা মনে করেন, এই বিচিত্রস্থলর বিশ্বসংসার ও মানবজীবন মিথ্যা মরীচিকামাত্র—স্বতরাং ভগবৎপ্রাপ্তির অন্তরায়। সকল চিত্তবৃত্তি নিক্ষ করিয়া বৈরাগ্যের পথে তাঁছারা ব্রুক্ষের সন্ধানে ফিরেন। কিন্তু স্থলরের পূজারী করির মুক্তিসাধনা কখনো বৈরাগ্যমুখা হইতে পারে না। তাঁছার দৃষ্টিতে অনন্তসৌন্ধর্যের আধার এই পৃথিবী এবং বিচিত্র সম্বন্ধের দারা বিশ্বত এই মানবজীবন পরম রমণীয়, মায়া ইছারা নহে। জগতের প্রত্যেকটি বস্তু স্ষ্টিক্রিয়াশীল ঈশ্বরের অন্তিত্বমহিমা প্রকাশ করিতেছে—বিশ্বসৌন্দর্যের অন্তত্ত্বতি ও প্রেমের উপলব্ধিই আধ্যান্থিক প্রাপ্তির সোপান। স্বতরাং মৃক্তিলাতের জন্ম বিশ্ববিম্থ হইবার প্রয়োজন নাই; সংসারে থাকিয়াই, আপনকর্তব্য পালন করিয়াই, প্রেমস্থলর ভগবানকে লাভ করা যায়।

### \* অনুশীলনী \*

[ নিম্নের উদ্ধৃতিগুলির অধিকাংশ ইন্টার বাংলা (মাতৃভাষা ও ঐচ্ছিক)
ও বি. এ. বাংলার (মাতৃভাষা ও অনাস) প্রশ্নপত্র হইতে সংকলিত]

#### [১] মম সত্য ব্যাখ্যা কর :

তবে কি সাহিত্যের উদ্দেশ্য লোককে শিক্ষা দেওয়া—অবশ্য নয়। কেননা, কবির মতিগতি শিক্ষকের মতিগতির সম্পূর্ণ বিপরীত। কুল বন্ধ না হলে যে খেলার সময় আসে না, এ তো সকলেরই জানা কথা। কিন্তু সাহিত্যেরচনা যে আত্মার লীলা, এ কথা শিক্ষকেরা স্বীকার করতে প্রস্তুত নন। স্কতরাং শিক্ষা ও সাহিত্যের ধর্মকর্ম যে এক নয়, এ সত্যটি একটু স্পষ্ট করে দেখিয়ে দেওয়া আবশ্যক। প্রথমতঃ, শিক্ষা হচ্ছে সেই বস্তু যা লোকে নিতান্ত অনিচ্ছাসত্ত্বেও গলাধঃকরণ করতে বাধ্য হয়; অপরপক্ষে কাব্যরস লোকে শুর্ স্বেচ্ছায় নয়, সানন্দে পান করে; কেননা, শাস্ত্রমতে সেব্রুম অমৃত। দিতীয়তঃ, শিক্ষার উদ্দেশ্য হচ্ছে মাহুষের মনকে বিশের খবর জানানো, সাহিত্যের উদ্দেশ্য মাহুষের মনকে জাগানো; কাব্য যে সংবাদপত্ত নয় এ কথা সকলেই জানেন। স্থতীয়তঃ, অপরের মনের অভাব পূর্ণ করার উদ্দেশ্যেই শিক্ষকের হন্তে শিক্ষা জন্মলাভ করেছে, কিন্তু কবির নিজের মনের পরিপূর্ণতা হতেই সাহিত্যের উৎপন্তি। সাহিত্যের উদ্দেশ্য আনন্দ দান করা, শিক্ষাদান করা নয়।

## [২] ভাবার্থ পরিস্ফুট কর ঃ

চিন্ত যেথা ভরশ্য, উচ্চ যেথা শির, জ্ঞান যেথা মুক্ত, যেথা গৃহের প্রাচীর আপন প্রাঙ্গণতলে দিবসশর্বরী বস্ত্রণারে রাথে নাই থণ্ড ক্ষ্দুদ করি; যেথা বাক্য ছদয়ের উৎসমুথ হতে উচ্ছুদিয়া উঠে, যেথা নির্বারিত স্রোতে দেশে দেশে দিশে দিশে কর্মধারা ধায় অজস্র সহস্রবিধ চরিতার্থতায়, যেথা তুচ্ছ আচারের মক্তরালুরাশি বিচারের স্রোতঃপথ ফেলে নাই গ্রাফি—

পৌরুষেরে করেনি শতধা, নিত্য যেথা
তুমি দর্ব কর্ম-চিন্তা-আনন্দের নেতা,
নিজ হস্তে নির্দয় আঘাত করি পিতঃ,
ভারতেরে দেই স্বর্গে করো জাগরিত।

[৩] নিম্মলিখিত অনুচেছদটির ভাবার্থ [১৫ ছত্রের মধ্যে] বিবৃত করঃ

যুরোপে যে-সকল দেশ অতীতের আঁচলধরা, তারা মানসিক-আধ্যাত্মিক-রাষ্ট্রিক সকল ব্যাপারেই অন্যদেশ থেকে পিছিয়ে পড়েছে। স্পেনদেশের ঐশ্বর্য ও প্রতাপ একসময় বছদুর পর্যন্ত বিস্তারলাত করেছিল, কিন্তু আজ কেন সে অন্থ যুরোপীয় প্রতাপ একসময় বছদুর পর্যন্ত বিষ্ণারল থেকে এই হয়েছে ? তার কারণ হচ্ছে যে, দেশের তুলনায় সেই পূর্বগোরর থেকে এই হয়েছে ? তার কারণ হচ্ছে যে, স্পেনের চিন্ত ধর্মে কর্মে প্রাচীন বিশ্বাস ও আচারপদ্ধতিতে অবরুদ্ধ, তাই তার স্পোনের চিন্ত ধর্মে করে প্রাচীন বিশ্বাস ও আচারপদ্ধতিতে অবরুদ্ধ, তাই তার করিন্দের উন্মেব হয় নি। যারা এমনিভাবে ভাবী কালকে অবজ্ঞা করে, তিরুদ্পদের উন্মেব হয় নি। যারা এমনিভাবে ভাবী কালকে অবজ্ঞা করাও কোনো মনে করে, তারা জীবন্মৃত জাতি। তাই বলে অতীতকে অবজ্ঞা করাও কোনো মনে করে, তারা জীবন্মৃত জাতি। তাই বলে অতীতকে অবজ্ঞা করাও কোনো মনে করে, তারা জীবন্মৃত জাতি। তাই বলে অতীতকে অবজ্ঞা করাও কোনো মনে করে, তারা জীবন্মৃত জাতি। তাই বলে অতীতকে অবজ্ঞা করাও কোনো মনে করে পক্ষে কল্যণাকর নয়, কারণ অতীতের মধ্যেও তার প্রতিষ্ঠা আছে। কিন্তু আগ্রমকে জানতে হবে যে, অতীতের সঙ্গে তার সম্বন্ধ ভাবী কালের পথেই তাকে মাহুম্বকে জানতে হবে যে, অতীতের সঙ্গে তার সম্বন্ধ ভাবী কালের পথেই তাকে আগ্রমর করার জন্তে। আমাদের চলার সময় যে-পা পিছিয়ে থাকে সেও সামনের পা'কে অগ্রমর করার জন্তে। আমাদের চলার সময় যে-পা পিছিয়ে থাকে সেও সামনের পা'কে এগিয়ে দিতে চায়। সে যদি সামনের পা'কে পিছনে টেনে রাখত তা হলে তার চেয়ে খোঁড়া পা শ্রেয় হত তাই সকল দেশের মহাপুর্বরেরা অতীত ও ভবিষ্যতের চেমের মিলনেস্তু নির্মাণ করে দিয়ে মাহুমের চলার পথকে সহজ করে দিয়েছেন।

[8] অথবা, নিম্নলিখিত কবিতাংশের ভাবার্থ [২০ ছত্রের মধ্যে]
সম্প্রসারিত করিয়া লেখ ঃ

দেবতারে যাহা দিতে পারি, দিই তাই প্রিয়জনে—প্রিয়জনে যাহা দিতে পাই তাই দিই দেবতারে; আর পাবো কোথা? দেবতারে প্রিয় করি, প্রিয়েরে দেবতা।

[৫] নিম্নলিখিত কবিতাটীর ভাবার্থ [২০ ছত্তের মধ্যে] সম্প্রসারিত

কর :

যা রাথি আমার তরে মিছে তারে রাখি, আমিও রবনা যবে সেও হবে ফাঁকি। উচ্চতর বাংলা রচনাঃ দ্বিতীয় খণ্ড

যা রাখি সবার তরে সেই শুধু রবে— মোর সাথে ডোবে না সে, রাখে তারে সবে।

[৬] অথবা, নিমোদ্ধত অহুচ্ছেদটির মর্মার্থ [১৫ ছত্রের মধ্যে]
প্রকাশ কর:

ভূগর্ভের নিমন্তরে যেমন বহিরুপদ্রব হইতে নিরালায় বহু পূর্বতন যুগের কন্ধালাবশেষ পাষাণ হইয়া থাকে, ভারতবর্ধের প্রাচীন ধর্মবিপ্লব সেইরূপ বহিঃশক্রর নিরন্তর আক্রমণ হইতে দ্রে উড়িয়ার উপকূলে পাষাণখোদিত হইয়া কথঞ্চিৎ বহিয়া গিয়াছে। সিন্ধুপার হইতে মুসলমান-আক্রমণের বহ্টা এত দূর প্রান্ত অবধি আসিয়া পাঁহছিত না, এবং কাঠজুড়ি ও মহানদীর তীর হইতে মুসলমানসেনাকে ত্বই চারিবার এমন বিফলমনোরথ হইয়াও ফিরিতে হইয়াছে। অবশেষে উড়িয়া যদিও মুসলমান সামাজ্যভূক হইয়াছিল, তথাপি এই নদী-পাহাড়-বন-জঙ্গল-সমাকীর্ণ ভূখণ্ডের সর্বত্র তাহার স্থায়ী প্রভাব প্রতিষ্ঠিত হয় নাই। মন্দিরে মন্দিরে দেবতাগণ মধ্যে মধ্যে লাঞ্ছিত হইয়াছেন এবং প্রাচীন কীতিও ছ্'একটা বিনন্ধ হইয়াছে, কিন্তু সমস্ত দেব-মন্দিরের পাঝাণে মস্জিদের প্রাচীর নির্মাণ করিবার অবসর ঘটিয়া উঠে নাই। সেই জন্মই উড়িয়া এখনও মন্দিরের দেশ। রাজধর্ম যখন যাহা প্রবল হইয়াছে, আপনার উন্নত মহিমা প্রচার করিতে অভভেদী পাঝাণশির উত্তোলন করিয়া উঠিয়াছে, এবং এইয়প্লে ভারতবর্ষের বিলুপ্রপ্রায় ইতিহাস ভিন্ন ভিন্ন দেবতার চরণভলে উৎস্টে হইয়া পুরাতন দিনের জীবনগোরব রক্ষা করিতেছে।

## [৭] সারমর্ম প্রকাশ করঃ

আঘাত-সংঘাত-মাঝে দাঁড়াইমু আসি।
অপ্সদ-কুণ্ডল-কণ্ডি অলংকাররাশি
খুলিয়া ফেলেছি দূরে। দাও হন্তে তুলি
নিজ হাতে তোমার অমোঘ শরগুলি,
তোমার অক্ষয় তূণ। অস্ত্রে দীক্ষা দেহো
রণগুরু। তোমার প্রবল পিভূমেহ
ধবনিয়া উঠুক আজি কঠিন আদেশে।
করো মোরে সম্মানিত নববীরবেশে,
ছুল্লাহ্ কর্তব্যভারে, ছুঃসহ কঠোর
বেদনায়। পরাইয়া দাও অঙ্গে মোর

ক্ষতি ছিল-অলংকার। ধহা করো দাসে সফল চেষ্টায় আর নিক্ষল প্রশ্নাসে। ভাবের ললিত ক্রোড়ে না রাখি নিলীন, কর্মক্ষেত্রে করি দাও সক্ষম স্বাধীন।

### [৮] অল্ল কথায় ম**ম**ার্থ ব্যাখ্যা কর:

মধূত্দন কবি, সত্যকার কবি, বলিয়া স্টেরহস্তের অমোঘ নিমমের বশবতী হইয়া যাহা রচনা করিলেন তাহা মহাকাব্যের আকারে বাঙালীজীবনের গীতিকাব্য। দ্র দিগন্তের সাগরোমি তাঁহাকে আহ্বান করিয়াছিল, তিনি তাহারই আহ্বানে দেহমনের সকল শক্তি প্রয়োগ করিয়া কাব্যতরণী চালনা করিলেন। সমুদ্রবক্ষে তরী ভাসিল; ছন্দে, ভাষায় ও বর্ণনাচিত্রে নীলাম্প্রসার জলকল্লোল জাগিয়া উঠিল, কিন্তু কর্ণধারের মনশ্চক্ষু অর্থনিমীলিত কেন? সাগরবক্ষে উত্তাল তরঙ্গরাজির মধ্যেও এ কার কুলুকুলুধ্বনি? এ যে কপোতাক্ষ! তীরে ভগ্ন শিবমন্দিরে সন্ধ্যার অন্ধকার ঘনাইয়া আসিতেছে, জলে নৃতন গগনে যেন নব তারাবলী, এবং প্রাম হইতে সন্ধ্যারতির শুঞ্ধবনি ভাসিয়া আসিতেছে। সমুদ্র গর্জন করুক, ফেনিল জলরাশি তরণীতটে আছাড়িয়া পড়ুক্—তথাপি এ স্বপ্ন মধুর। সমুদ্রতলে কপোতাক্ষের অন্তঃপ্রোত তাঁহার কাব্যতরণীর গতি নির্দেশ করিল, সমুদ্রে পাড়ি দেওয়া আর হইল না। তরী যথন তীরে আগিয়া লাগিল তথন দেখা গেল—'সেই ঘাটে থেয়া দেয় ঈশ্বরী পাটনী'।

[৯] নিম্নোদ্ধত প্রতাংশের সারমর্ম লেখ, এবং ছন্দ ভাবারুগামী 
হইয়াছে কিনা সে সম্বন্ধে তোমার অভিমত প্রকাশ কর:

জন্মদিন মৃত্যুদিন, মাঝে তারি ভরি প্রাণভূমি
কে গো তুমি ?
কোথা আছে তোমার ঠিকানা,
কার কাছে তুমি আছ অন্তরঙ্গ সত্য করে জানা ?
আছো আর নাই মিলে অসম্পূর্ণ তব সন্তাখানি
আপন গলাদ বাণী
পারে না করিতে ব্যক্ত, অশক্তির নিষ্ঠুর বিদ্রোহে
বাধা পায় প্রকাশ-আগ্রহে,
মাঝখানে থেমে যায় মৃত্যুর শাসনে।
তোমার যে-সম্ভাযণে

জানাইতে চেয়েছিলে নিখিলেরে নিজ পরিচয়,
হঠাৎ কি তাহার বিলয় ?
কোথাও কি নাহি তার সার্থকতা,
তবে কেন পঙ্গু দৃষ্টি, খণ্ডিত এ অস্তিজ্বের ব্যথা ?
অপূর্ণতা আপনার বেদনায়
পূর্ণের আশ্বাস যদি নাহি পায়,
তবে রাত্রিদিন হেন
আপনার সাথে তার এত বন্দ কেন ?
কুদে বীজ মৃত্তিকার সাথে যুঝি
অস্কুরি উঠিতে চাহে আলোকের মাঝে মৃত্তি খুঁজি।
সে মৃত্তিনা যদি সত্য হয়,
অন্ধ মৃক ছয়থে তার হবে কি অনন্ত পরাজয় ?

### [ ১০ ] নিমোদ্ধত অংশের ভাবার্থ বিশদভাবে প্রকাশ কর :

কাব্যের মুখ্য উদ্দেশ্য কী १ অনেকে উত্তর দিবেন, নীতিশিক্ষা। যদি তাছা সত্য হয়, তবে 'হিতোপদেশ' 'রয়ুবংশ' হইতে উৎয়ষ্ট কাব্য। দেই হিসাবে 'কথামালা' হইতে 'শকুন্তলা' কাব্যাংশে অপয়ষ্ট। কিন্তু কেহই এ সকল কথা স্বীকার করিবেন না। যদি তাহা না করিলেন, তবে কাব্যের মুখ্য উদ্দেশ্য কী १ কী জন্ম শতরঞ্ধখেলা ফেলিয়া 'শকুন্তলা' পড়িব १ কাব্যের উদ্দেশ্য নীতিজ্ঞান নহে, কিন্তু নীতিজ্ঞানের যে-উদ্দেশ্য, কাব্যেরও সেই উদ্দেশ্য। কাব্যের গৌণ উদ্দেশ্য মান্ত্র্যের চিন্তোৎকর্মসাধন—
চিন্তান্ত্রিজনন। কবিরা জগতের শিক্ষাদাতা, কিন্তু নীতিনির্বাচনের দ্বারা ভাগতের চিন্তান্ত্রিধান করেন। এই সৌন্দর্যের চরমোৎকর্ষ্যর স্কাব্যের মুখ্য উদ্দেশ্য।

# [১১] কবিতাটির ভাবসত্য থুব সংক্ষেপে বুঝাইয়া দাও ঃ

ন্তব্ধ রাতে একদিন নিজাহীন আবেগের আন্দোলনে ভূমি বলেছিলে নতশিরে অশ্রুনীরে ধীরে মোর করতল চুমি: "ভূমি দূরে যাও যদি, নিরবধি শৃত্যতার সীমাশৃত তারে সমস্ত ভূবন মম মরুসম ক্লক হয়ে যাবে একেবারে। আকাশবিস্তীর্ণ ক্লান্তি দব শান্তি চিত্ত হতে করিবে হ্রণ— নিরানন্দ নিরালোক স্তব্ধ শোক মরণের অধিক মরণ॥" শুনে, তোর মুখখানি বক্ষে আনি বলেছিয় তোরে কানে কানে ঃ
"তুই যদি যাস্ দ্রে তোরি স্করে বেদনা-বিদ্বাৎ গানে গানে
ঝালিয়া উঠিবে নিত্য, মোর চিত্ত সচকিবে আলোকে আলোকে,
বিরহ বিচিত্র খেলা সারাবেলা পাতিবে আমার বক্ষে চোখে।
তুমি খুঁজে পাবে প্রিয়ে, দ্রে গিয়ে মর্মের নিকটতম ধার,
আমার ভুবনে তবে পূর্ণ হবে তোমার চরম অধিকার॥"

ছুজনের সেই বাণী কানাকানি, গুনেছিল সপ্তবির তারা,
রজনীগন্ধার বনে ক্ষণে ক্ষণে বহে গেল সে-বাণীর ধারা
তারপর চুপে চুপে মৃত্যুদ্ধপে মধ্যে এল বিচ্ছেদ অপার;
নেখা গুনা হলো সারা, স্পর্শহারা সে-অনন্তে বাক্য নাহি আর।
তবু শৃত্য শৃত্য নয়, ব্যথাময় অগ্লিবান্সে পূর্ণ সে-গগন,
একা একা দে-অগ্নিতে দীপ্ত গীতে স্টি করি স্বপ্লের ভুবন॥

## [১২] মর্মপত্য পরিস্ফুট কর:

আমি যেন বলি, আর তুমি যেন শোনো
জীবনে জীবন তার শেষ নেই কোনো।
দিনের কাহিনী কত, রাতে চন্দ্রাবলী
মেঘ হয়, আলো হয়, কথা যায় বলি।
ঘাদ ফোটে, ধান ওঠে, তারা জলে রাতে,
গ্রাম থেকে পাড়ি ভাঙে নদীর আঘাতে।
ছঃখের আবর্তে নৌকো ভোবে, ঝড় নামে,
নৃতন প্রাণের বার্তা জাগে গ্রামে গ্রামে—
নীলাস্ত আকাশে শেষ পাইনি কখনো
আমি যেন বলি, আর, তুমি যেন শোনো।

ত্মি যেন বলো, আর, আমি যেন শুনি
প্রহরে প্রহর যায় কল্প গল বৃনি।
কুমুদকহলার ভাদে থৈ থৈ জলে,
কোথা মাঠ ফেটে যায় মারীর অনলে।
আভিনায় শিশু থেলে, ফুলে ধরে মৌ,
তুলদীতলায় দীপ জালে মেজো-বৌ।

লানাই-বাজানো রাতে হঠাৎ জনতা বিয়ে ভেঙে মালা ছিঁড়ে ছড়ায় মন্ততা। মান্থবের প্রাণে তবু নিরস্ত ফাল্পনী— ভূমি যেন বলো, আর, আমি যেন শুনি॥

## [১৩] নিমলিথিত গভাংশের মূল বক্তব্য ব্যাখ্যা কর ঃ

যুরোপের বড়ো বড়ো সামাজ্যগুলি পরস্পরকে লজ্মন করিয়া যাইবার প্রাণপণ চেষ্টা করিতেছে। এ অবস্থার এমন কথা কাহারো মুখ দিয়া বাহির হইতে পারে না যে, বরংচ পিছাইয়া প্রথম শ্রেণী হইতে দিতীয় শ্রেণীতে পড়িব, তবু অভায় করিব না। এমন কথাও কাহারো মনে আসে না যে, বরংচ জলেস্থলে সৈভসজ্জা কম করিয়া রাজকীয় ক্ষমতায় প্রেতিবেশীর কাছে লাঘব স্থীকার করিব, কিন্তু সমাজের অভ্যন্তরে স্থেসন্তোম ও জ্ঞানধর্মের বিস্তার করিতে হইবে। প্রতিযোগিতার আকর্ষণে যে-বেগ উৎপন্ন হয়, তাহাতে উদ্দামভাবে চালাইয়া লইয়া যায়। স্থান্ত গতিতে চলাকেই য়ুরোপ উন্নতি কহে, আমরাও তাহাকেই উন্নতি বলিতে শিখিয়াছি। কিন্তু যে-চলা পদে পদে থামার দারা নিয়মিত নহে, তাহাকে উন্নতি বলা যায় না। যে-ছন্দে যতি নাই, তাহাছ দুক্ট নহে।

## [১৪] সারমর্ম লেখ, এবং ছন্দ ভাবানুযায়ী হইয়াছে কিনা, বল ঃ

আকাশে কশাস্থ, বাতাদে অশনি, মর্তে অগ্নি-বৈশ্বানর—
মহা-অরণ্য-দাহন-মৃতি স্পরি গো তোমার ভরংকর।
শতগবীযুত পুস্পর যেন বাহিরাও তুমি বনের পথে,
অম্বরে ধার ধূমকদম—কেতু সে তোমার মরুৎরথে!
চৌদিকে উড়ে উল্লার মালা, গ্রাদ করে যত তৃণের রাশি,
পাখীরা শাখার ভয়ে ম্রছায়, পশুরা পলায় দহদা আদি।
তব ক্রধার দ্রংষ্টা শিখায়, মেদিনীমুণ্ডে জটার ভার
যুচাও নিমেনে, শাক্র যেমন ঘুচায় নিপুণ ক্লোরকার।
দিল্পুসমান গর্জন কর, সিংহের মতো ভৃহংকার!
ওগো জালাকেশ। কৃষ্ণবর্ষ ! প্রণমি তোমারে বারংবার।

#### [১৫] ভাবার্থ লেখ:

আমার ঘরের আশেপাশে যে-দ্ব আমার বোবা বন্ধু আলোর প্রেমে মত হয়ে আকাশের দিকে হাত বাড়িয়ে আছে, তাদের ডাক আমার মনের মধ্যে পৌছলো। তাদের ভাষা হচ্ছে জীবজগতের আদিভাষা, তার ইসারা গিয়ে পৌছয় প্রাণের প্রথমতম স্তরে; হাজার হাজার বৎসরের ভূলেযাওয়া ইতিহাসকে নাড়া দেয়। মনের মধ্যে যে-সাড়া ওঠে সেও ঐ গাছের ভাষায়,—তার কোনো স্পষ্ট মানে নেই, অথচ তার মধ্যে বহু যুগ্যুগান্তর গুনগুনিয়ে ওঠে।

ক্র গাছশুলো বিশ্ববাউলের একতারা, ওদের মজ্জায় মজ্জায় সরল স্থরের কাঁপন, ওদের ডালে ডালে পাতায় একতালা ছন্দের নাচন। যদি নিস্তব্ধ হয়ে প্রাণ দিয়ে শুনি তাহলে অন্তরের মধ্যে মুক্তির বাণী এসে লাগে।

বুদ্ধদেব যে-বোধিজ্ঞমের তলায় মৃত্তিতত্ত্ব পেয়েছিলেন, তাঁর বাণীর সঙ্গে সঙ্গে সেই বোধিজ্ঞমের বাণীও শুনি, যেন,—ছুইএ মিশে আছে। আরণ্যক ঋষি শুনতে পেয়েছিলেন গাছের বাণী। তাঁরা গাছে গাছে চিরযুগের এই প্রশ্নটি পেয়েছিলেন,—প্রথম-প্রাণ তার বেগ নিয়ে কোথা থেকে এসেছে এই বিশ্বে ? সেই প্রৈতি—সেই বেগ—থামতে চায় না, রূপের ঝর্না অহরহ ঝর্তে লাগলো। তার কত রেখা, কত ভিন্ন, কত ভাষা, কত বেদনা। সেই প্রথম প্রাণপ্রৈতির নবনবোন্মেশালিনী স্টির প্রবাহকে নিজের মধ্যে গভীরভাবে বিশুদ্ধভাবে অহুভব করার মহামৃত্তি আর কোথায় আছে ?

# [১৬] ভাবসত্য ব্যাখ্যা করঃ

হে যক্ষ, সেদিন প্রেম তোমাদের
বন্ধ ছিল আপনাতেই
পদ্মকুঁড়ির মতো,
সেদিন সন্ধার্থ সংসারে
একান্তে ছিল তোমার প্রেমসী
ধুগলের নির্জন উৎসবে,
সে ঢাকা ছিল তোমার আপনাকে দিয়ে——
শ্রাবণের মেঘমালা
যেমন হারিয়ে ফেলে চাঁদকে
আপনারি আলিঙ্গনের
আচ্চাদনে।
এমন সময়ে প্রভুর শাপ এল
বর হয়ে,
কাছে থাকার বেড়াজাল গেল ছিঁড়ে।

উচ্চতর বাংলা রচনা : দিতীয় খণ্ড

খুলে গেল প্রেমের আপনাতে-বাঁধা পাপড়িগুলি, দে-প্রেম নিজের পূর্ণ রূপের দেখা পেল বিশ্বের মাঝখানে। বৃষ্টির জলে ভিজে সন্ধ্যাবেলাকার জুঁই তাকে দিল গদ্ধের অঞ্চলি।

সেদিন অশ্রুংগতি সৌম্য বিষাদের
দীক্ষা পেলে তৃমি;
নিজের অস্তর-আঙিনার
গড়ে তুল্লে অপূর্ব মূর্তিখানি
স্বর্গীর গরিমার কান্তিমতী
যে ছিল নিভূত ঘরের সন্ধিনী
তার রদক্রপটিকে আদন দিলে
অস্তরের আনন্দমন্দিরে
ছন্দের শঙ্খ বাজিয়ে।

# [১৭] নিমলিখিত অংশটির মর্মার্থ পরিস্ফুট কর:

সাহিত্যে মাস্থ্যের চারিত্রিক আদর্শের ভালোমন্দ দেখা দেয় ঐতিহাসিক নানা অবস্থাভেদে। কখনো কখনো নানা কারণে ক্লান্ত হয় তার শুভবুদ্ধি, কলুষিত প্রবৃত্তির স্পর্ধায় তার রুচি বিরুত হয়, শৃঙ্খলিত পশুর শৃঙ্খল যায় খুলে। অথচ মৃত্যুর ছোঁয়াচ লেগে তার মধ্যে কখনো কখনো দেখা দেয় শিল্পকলার আশ্চর্য নৈপুণা। শুক্তির মধ্যে মুক্তো দেখা দেয় তার ব্যাধিরূপে। শীতের দেশে শরৎকালের বনভূমিতে বখন মৃত্যুর হাওয়া লাগে তখন পাতায় পাতায় রঙিনতার বিকাশ বিচিত্র হয়ে ওঠে, সে তাদের বিনাশের উপক্রমণিকা। সেইরকম কোনো জাতির চরিত্রকে যখন আত্মবাতী রিপুর হুর্বলতায় জড়িয়ে ধরে, তখন তার সাহিত্যে তার শিল্পে কখনো মোহনীয়তা দেখা দিতে পারে। তারই প্রতি বিশেষ লক্ষ্য নির্দেশ করে যে-রস্বিলাসীরা অহংকার করে, তারা মান্থ্যের শক্র। মান্থ্য যে কেবল ভোগরদের সমজদার হয়ে আত্মশ্রাঘা করে বেড়াবে তা নয়; তাকে পরিপূর্ণ করে বাঁচতে হবে, অপ্রমন্ত পৌরুষে বীর্যবান্ হয়ে সকলপ্রকার অমন্ধলের সঙ্গে লড়াই করবার জন্মে প্রস্তুত হতে হবে। স্বজাতির সমাধির উপরে ফুলবাগান না হয় নাই তৈরি হল।

#### [১৮] নিম্নলিখিত অংশটির ভাবসম্প্রসারণ কর:

বৃদ্ধির জায়গায় বিধি এবং আশ্বশক্তির জায়গায় ভগবান্কে দাঁড় করিয়ে দিয়ে আরা আশ্বাবমাননা করে তারাই ছঃখ পায়, মনের জড়ছবশতই দে-কথা তারা বোঝে না। বৃদ্ধিকে না মেনে অবৃদ্ধিকে আর শাস্তকে মানাই যাদের ধর্ম, রাজাসনে বিদেও তারা স্বাধীন হয় না। তারা কর্মের মধ্যাহ্নকালকেও স্থপ্তির নিশীধরাত্রি বানিয়ে তোলে।

[১৯] সারমর্ম উদ্ঘাটিত কর, এবং ছন্দ কতথানি ভাবাহুগামী হুইয়াছে, বুঝাইয়া দাও:

প্রতিদিন যে-প্রভাতে পৃথিবী ক্রান্ত ক্রান্তাল প্রভাবন করেন প্রথম-স্ষ্টির অক্লান্ত নির্মল দেববেশে দেয় দেখা, আমি তার উন্মীলিত আলোকের অমুসরণ করে অন্তেষণ করি আপন অন্তরলোক। অসংখ্য দণ্ডপল নিমেবের জটিল মশিন জালে বিজড়িত-দেহটাকে সরিয়ে ফেলি মনের থেকে,— যেখানে সরে যার অন্ধকার রাতের নানা ব্যর্থ ভাবনার অত্যক্তি, যার বিশ্বত দিনের অনবধানে পৃঞ্জিত লেখন যত,— সেইসব নিমন্ত্রণলিপি নীরব যার আহ্বান, নিঃশেষিত যার প্রত্যুত্তর। তখন মনে পড়ে, সবিতা, তোমার কাছে ঝবিকবির প্রার্থনামন্ত্র,— (य-मा वित्विहिलन : १ श्वन, তোমার হির্থয় পাত্রে সত্যের মুখ আচ্ছঃ, উন্মুক্ত করো দেই আবরণ।

# [২০] সারমর্ম ব্যাখ্যা কর:

সত্য ওজনদরে বা গজের মাপে বিক্রেয় হয় না, তাহা ছোট হইলেও বড়। পর্বত-পরিমাণ খড়বিচালি স্ফ্লিঙ্গপরিমাণ আগুনের চেয়ে দেখিতেই বড়, কিন্তু আসলে বড় লহে । সমস্ত দেজের মধ্যে যেখানে সলিতার স্বচ্যগ্রপরিমাণ মুখটিতে আলো জ্লিতেছে, দেইখানেই সমস্ত সেজটার সার্থকতা। তেলের নিম্নভাগে অনেকখানি জল আছে, তাহার পরিমাণ ঘতই হোক, সেইটিকেই আসল জিনিস বলিবার কোনো হেতু নাই। সকল সমাজেই সমস্ত সমাজপ্রদীপের আলোটুকু যাহারা জালাইয়া আছেন তাঁহারা সংখ্যাহিসাবে নহে, সত্যহিসাবে দে-সমাজে অগ্রগণ্য—তাঁহারা দগ্ধ হইতেছেন। আপনাকে তাঁহারা নিমেষে নিমেষে ত্যাগই করিতেছেন, তবু তাঁহাদের শিখা সমাজে সকলের চেয়ে উচ্চে—সমাজে তাঁহারাই সজীব, তাঁহারাই দীপ্যমান।

ত্তি [২১] কবিতাটির মর্মার্থ পরিস্ফুট কর, এবং রচনাটি তুমি কেমন উপভোগ করিলে, বল ঃ

সেইসব হারানো পথ আমাকে টানে ঃ
কেরমানের নোনা মক্রর উপর দিয়ে,
খোরাশান থেকে বাদকশান,
পামিরের তুষারপৃষ্ঠ ডিঙিয়ে, ইয়ারকন্দ থেকে খোটান।
শ্রান্ত উটের পায়ে পায়ে যেখানে উড়েছে মক্রর বালি,
চামরীর খুরে লেগেছে বরফগলা কাদা।
বাদক্শানের চুনি আর খোটানের নীলার নিষ্ঠুর ঝিলিক-দেওয়া,
ভেঙে-পড়া ক্যারাভানের কল্পালে আকুনি,
লুক বণিক আর ত্বরন্ত তুঃসাহসীর পথ—
লাদকের কস্তরীর গন্ধ যেখানে আজো লেগে পুরোনো শ্বৃতির মতো।

সেইসব মধুর পথের কথা ভাবি:
আকাশের প্রচণ্ড স্থাকে আড়াল-করা
ছ'ধারের দীর্ঘ দেওয়ালের
ছাওলাগন্ধ ছায়ায়-ছায়ায় সংকীর্ণ সর্পিল পথ,
সাপের মতো ঠাণ্ডা পাথরে বাঁধানো।
ভাঙা ধাপ দিয়ে উঠে-যাওয়া,
ঝিল্মিল-দেওয়া বাতায়নের নীচে থম্কে-থাকা,
ধুপের গন্ধে স্থরভি, দেবায়তনের হারে ভূমিঠ-হওয়া পথ।

ভয়ে ভয়ে শারণ করি সে-পথ:
ঘন ঘাদের বনে, শিকার ও শাপদের নিঃশব্দ সঞ্চরণের 'ঠোরি';
বুগাযুগান্ত ধরে মুর্বল ও ভীত, হিংস্ত ও নির্মম পায়ে মাড়ানো।

মে-পথে তৃষ্ণার টানে চলে ভয়চকিত মৃগ ; অন্ধকারে শোণিত চোখ চমকায়।

যে-পথ কুরুবর্ষ থেকে বেরিয়ে এল রক্তাক্ত,
ছুর্বার তাতারবাহিনীর অশ্বক্ষুরবিক্ষত ;
করোটিকঠিন যে-পথে
তৈমুরের খোড়া পায়ের দাগ।
ত্বপ্প দেখি সে-পথের,
অস্তাচল উত্তীর্ণ হুয়ে আগামী কালের পানে—
ত্বপ্প যেখানে নির্ভীক,
বুদ্ধের চোখে শিশুর বিশ্বয়,
পৃথিবীতে উদ্ধাম তুরন্ত শান্তি॥

#### [२२] মর্ম ব্যাখ্যা কর:

ভারতবর্ষে বিশ্বমানবের একটি প্রকাণ্ড সমস্থার মীমাংসা হইবে। সে সমস্থা এই যে, পৃথিবীতে মাহুষ বর্ণে, স্বভাবে, আচরণে বিচিত্র—নরদেবতা এই বৈচিত্রকে লইরাই বিরাট; সেই বিচিত্রকে আমরা এই ভারতবর্ষের মন্দিরে একাংশ করিয়া দেখিব। পার্থক্যকে নির্বাসিত বা বিলুপ্ত করিয়া নহে—কিন্ত সর্বত্র ব্রেম্মের উদার উপলব্ধির ঘারা, মানবের প্রতি সর্বসহিষ্ণু প্রেমের ঘারা, উচ্চ-নীচ-আত্মীয়-পর সকলের সেবাতেই ভগবানের সেবা স্বীকার করিয়া। আর-কিছু নহে, শুভ চেষ্টার ঘারা দেশকে জয় করিয়া লও। যাহারা তোমাকে সন্দেহ করে তাহাদের সন্দেহকে জয় কর, যাহারা তোমার প্রতি বিদেষ করে তাহাদের বিদেষকে পরান্ত কর। রুদ্ধ ঘারে আঘাত কর, বারংবার আঘাত কর; কোনো নৈরাশ্র, কোনো আত্মাতিমানের ক্ষ্মতায় ফিরিয়া যাইও না—মাস্থবের হৃদয় মান্থবের হৃদয়কে চিরদিন কথনই প্রত্যাখ্যান করিতে পারে না ।

[২৩] ভাব সম্প্রদারিত করঃ শুনহ মান্ত্র্য ভাই, স্বার উপরে মান্ত্র্য সত্য, শ্রম্ভা আছে বা নাই।

# [২৪] ভাব সম্প্রসারিত কর :

লক্ষ্মীর অন্তরের কথাটি হচ্ছে কল্যাণ, সেই কল্যাণের দ্বারা ধন শ্রী লাভ করে। কুবেরের অন্তরের কথা হচ্ছে সংগ্রহ, সেই সংগ্রহের দ্বারা ধন বছলত্ব লাভ করে। [২৫] নিমোদ্ধত পভাংশের ভাবার্থ তোমার নিজের ভাষায় সংক্ষেপে ব্যাখ্যা কর:

মঞ্জীর খুলিয়া রাখ, অয়ি ভাষা ছন্দ-বিলাদিনী!
কত কাল নৃত্য করি ভুলাইবে মধুমন্ত জনে—
দোলাইয়া স্থলতম্ব, ভুরুধন্থ বাঁকায়ে স্থনে,
চপল-চরণ-ভঙ্গে মজাইবে, মুকুতাহাদিনী?
আনো বীণা সপ্তস্থরা— স্বর্ণতন্ত্রী, তন্ত্রাবিনাশিনী,
উদার উদান্ত গীতি গাও বসি হুদুপদ্মাসনে—
যে-বাণী আকাশে উঠে, শিখা যার হোমহুতাশনে,
পশে পুন রসাতলে—মান্থবের মর্মনিবাসিনী!
করি উচ্চ শঙ্খবনি এনেছিল শ্রীমধুস্দন
পরারের মুক্তধারা এ বঙ্গের কপিল-আশ্রমে;
বলাকার মুক্তপক্ষ গতিভঙ্গি ধরিয়া নৃতন
পশিল সে মহাহর্ষে সংগীতের সাগরসঙ্গমে!
এখনো শুনিব শুধু নিঝ্রের নুপুরনিকণ?
কোথায় জাহ্ণবীধারা? কুলে যার দেবতারা শ্রমে!

#### [ ২৬ ] সারার্থ প্রকাশ কর:

ভূচ্ছ ও মহতের, ভালো ও মন্দের, কাঁকর ও পদ্মের ভেদ অসীমের মধ্যে নেই,—
অতএব সাহিত্যেই বা কেন থাকবে, এমন একটা প্রশ্ন পরম্পরায় কানে উঠল। এমন
কথারও কি উত্তর দেওয়ার দরকার আছে ? বাঁরা ভূরীয় অবস্থায় উঠেছেন ভাঁদের
কাছে সাহিত্যও নেই, আর্টও নেই, ভাঁদের কথা ছেড়েই দেওয়া যায়। কিন্তু কিছুর
সঙ্গে কিছুর মূল্যভেদ যদি সাহিত্যেও না থাকে তাহলে পৃথিবীতে সকল লেখাই তো
সমান দামের হয়ে ওঠে। কেন-না, অসীমের মধ্যে নিঃসন্দেহেই তাদের সকলেরই এক
অবস্থা—খণ্ড দেশকালপাত্রের মধ্যেই তাদের মূল্যভেদ। আম এবং মাকাল অসীমের
মধ্যে একই, কিন্তু আমরা খেতে গেলেই দেখি, তাদের মধ্যে অনেক প্রভেদ। এইজন্মে
অতিবড় তত্ত্বজ্ঞানী অধ্যাপকদেরও যখন ভোজে নিমন্ত্রণ করি তখন তাঁদের পাতে
আমের অকুলান হলে মাকাল দিতে পারিনে। তত্ত্ব্যানের দোহাই পেড়ে মাকাল
যদি দিতে পারত্বম, এবং দিয়ে যদি বাহাবা পাওয়া যেত, তা হোলে সন্তায়
রাক্ষণভোজন করানো যেত। কিন্তু পূণ্য খতিয়ে দেখবার চিত্রগুপ্ত নিশ্চয়ই
পাতঞ্কলদর্শনের মতে হিসেব করতেন না। পণ্যলাভ করতে শক্তির দরকার—
সাহিত্যেও একটা পূণ্যের খাতা খোলা আছে।

[২৭] মর্মার্থ পরিস্ফুট কর, এবং এই রচনার উপভোগ্যভাবিষয়ে ভোমার মতামত লেখ:

নির্জন প্রান্তরে ঘুরে হঠাৎ কখন, হয়তো পেতেও পারি পাখিদের মন। আর শুধু মাটি নয়, শস্ত নয়, নয় শুধু ভার ; वात्र এक विद्यारी शिकात— পৃথিবী-পরান্ত-করা উচ্জল উৎক্ষেপ। व्यादला এরা মাঠে মাঠে মাটি श्रुँ টে খায়, (यत्न (नय नविक् नाय ; তবু এক সুনীল শপথ তাদের বুকের বক্ত তপ্ত করে রাখে। জীবনের বাঁকে বাঁকে, যত গ্লানি যত কোলাহল ব্যাধের গুলির মতো বুকে বিঁধে রয়, সে-উতাপে গলে গিয়ে হয়ে যায় ক্ষয়। শুধু ছটি তীব্ৰ তীক্ষ হঃদাহদী ডানা, আকাশের মানে না সীমানা। (कारनामिन এ छम्य श्र यमि अकां विर्वन, হয়তো পেতেও পারি পাখিদের মন— আর এক স্থ্ সচেতন।

অথবা,

জীবন্ত ফুলের ঘাণে
ত্বপুরের মিহি স্বপ্ন ছি ডেখুড়ে গেল:
ত্বেগে দেখি আমি,
এগেছে আমার ঘরে ছোট্ট এক বুনো মৌমাছি—
ভানায় ভানায় যার অরণ্যফুলের কাঁচা ঘাণ,
পাঁগুটে শরীরে যার সেঁদা গন্ধ অজানা বনের।
কেমন স্থন্দর ওই উড়ন্ত মৌমাছি!
অশ্রান্ত করুণ ওর গুন্গুণানিতে
কেঁপে ওঠে মাটির মস্থ্ণতম গান,
আর দূর পাহাড়ের বন্ধুর বিষপ্ন প্রতিধ্বনি!

যেন আজ বাহিরের সমস্ত পৃথিবী আর সমস্ত আকাশ আমার ঘরের মাঝে তুলে নিয়ে এল কোথাকার ছোট্ট এক বুনো মৌমাছি॥

#### [২৮] বিশদভাবে ব্যাখ্যা কর:

এই পশ্চিমের কোণে রক্তরাগরেখা
নহে কভু সৌমারশ্মি অরুণের লেখা
তব নব প্রভাতের। এ শুধু দারুণ
সন্ধ্যার প্রলম্বদীপ্তি। চিতার আগুন
পশ্চিম-সমুদ্রতটে করিছে উদগার
বিক্ষুলিন্ধ—স্বার্থদীপ্ত লুক্ক সভ্যতার
মশাল হইতে লয়ে শেষ অগ্নিকণা।

## [২৯] নিম্নলিখিত উদ্ধৃতির ভাবসম্প্রসারণ করঃ

কবি যে-ভাষায় কবিত্ব প্রকাশ করিতে চায়, সে-ভাষা তো তাহার নিজের স্থিনহে। কবি জন্মিবার বহুকাল পূর্বেই সে-ভাষা আপনার একটা স্বাতস্ত্র্য ফুটাইয়া তুলিয়াছে। কবি যে-ভাবটি যেমন করিয়া বাজ্ঞ করিতে চায়, ভাষা ঠিক তেমনটি করিয়া রাশ মানে না। তখন কবির ভাবের স্বাতস্ত্র্য এবং ভাবপ্রকাশের উপায়ের স্বাতস্ত্র্যে একটা হন্দ্ হয়। যে-কবি ভাবের স্বাতস্ত্র্য এবং ভাষার স্বাতস্ত্র্যের অনিবার্য স্বন্ধকে ছাপাইয়া সোন্দর্য রক্ষা করিতে পারেন, তিনি ধন্য হন। ভাবের ষেটুকু ক্ষতি হইয়াছে, সোন্দর্য তাহার চেয়ে অনেক বেশি পুরণ করিয়া দেয়।

#### [৩০] সারমর্ম লেখঃ

যুগে যুগে মরি কৃত নির্মোক আমরা সবাই এসেছি ছাড়ি; জড়তার জাড়ে থেকেছি অসাড়ে, উঠেছি আবার অঙ্গ ঝাড়ি। কুলদেবতার গৃহদেবতার গ্রামদেবতার বাহিয়া সিঁড়ি জগৎসবিতা বিশ্বপিতার চরণে পরাণ যেতেছে ভিড়ি। পরিবর্তন চলে তিলে তিলে চলে পলে পলে এমনি করে, মহাভুজঙ্গ খোলস খুলিছে হাজার হাজার বছর ধরে। আসিছে সেদিন আসিছে সেদিন আসিছে সেদিন আরি হবে, যেইদিন মহামানবধর্মে মহুর ধর্ম বিলীন হবে।

यक्त हो है। है। है

ভোর হয়ে এল, আর দেরী নাই, ভাঁটা শুরু হল তিমিরস্তরে, জগতের যত তুর্যকণ্ঠ মিলিয়া যুদ্ধ ঘোষণা করে। মহান যুদ্ধ মহান শান্তি করিছে স্থচনা হৃদয়ে গণি, রক্তপক্তে পদ্ধজবীজ স্থাপিছেন চুপে পদ্মযোনি।

#### [৩১] মর্ম ব্যাখ্যা করঃ

বস্তবাদীরা মনে করে অবকাশটাই নিশ্চল, কিন্ত যাহারা অবকাশরসের রসিক তাহারা জানে বস্তটাই নিশ্চল—অবকাশই তাহাকে গতি দেয়। রণক্ষেত্রে সৈত্যের অবকাশ নেই। তাহারা কাঁধে কাঁধ মিলাইয়া ব্যুহরচনা করিয়া চলিয়াছে, তাহারা মনে ভাবে, আমরাই যুদ্ধ করিতেছি। কিন্ত যে-সেনাপতি অবকাশে নিমগ্প হইয়া দূরে স্তবভাবে দেখিতেছে, সৈতদের সমস্ত চলা তাহারই মধ্যে। নিশ্চলের যে ভয়ংকর চলা তাহার ক্রন্তবেগ যদি দেখিতে চাও, তবে দেখ ঐ নক্ষত্রমগুলীর আবর্তনে, দেখ যুগ্যান্তবের তাগুবনৃত্যে। যে নাচিতেছে না, তাহারই নাচ এই সকল চঞ্চলতায়।

#### [৩২] সারাংশ লিখঃ কাল চাল্ডিটি চিচ্চ চল্ডিট

বহুদিন গত চৈতি-গাজন, মেঘে-মাঠে আজ অশ্বাচন, থামাও তোমার পাগুলে নাচন, বেঁধে নাও জটাজ্ট; হাতের ত্রিশূল হাঁটুতে ভাঙিয়া প্রলয়শালায় পিটিয়া রাঙিয়া গড়ে নাও ফাল, হয়েছে সকাল ধরো লাঙলের মুঠ। আমাদেরি সাথে চল গো ঠাকুর ওই নাচে-পোড়া মাঠে, ছই হাতে চেপে চালাও লাঙল পাথরও যেন গো কাটে। শংকর হও সংকর্ষণ, মাটিছোঁয়া মেঘে নামে বর্ষণ, শস্তে শ্রামল করো ধরাতল বাঁচুক অন্নপূর্ণা।

# ্তিত্য নিমোদ্ধত পভাংশের ভাবার্থ সংক্ষেপে ব্যাখ্যা করঃ

নিভাও নিভাও শীঘ্ৰ, এত কী আমোদ ?
জালিছ সাঁঝের দীপ হয়ে কুতৃহলী !
দেখিছ না ? এখনো যে একছাদ রোদ !
উচিত এ উদ্বোধন আইলে গোধূলি !
ছুপুরে কি বাজে, সখি, ঝিল্লীর নুপুর ?

তুমি কি তেবেছ ওই বৈকালী যৃথিকা
ফুটিয়াছে? হায় হায়, কুর পিপীলিকা
কুয়মের মর্মে পশি করেছে আতুর!
কল্পনার শিল্পশালা-নিরালায় বিদ
মধ্যাহে ধরেছ কেন পুরবী রাগিণী?
থাম থাম, চিত্রগুলি পড়ে খদি খদি!
কোথায় চিত্রিব আমি অনঙ্গমোহিনী,
ছবে দেখ, চিত্রিয়াছি শংকরগৃহিণী!

[৩৪] নিমোদ্ধত পদ্যাংশের ভাবার্থ গ্রহণ করিয়া নিজের ভাষায় সংক্ষেপে ব্যাখ্যা কর:

চলে মন্থন, চলে মন্থন, মিলায় অট্টহাদি,
অনন্ত চুম্বনে টানে হর অনন্ত বিষরাশি।
কোথা উর্বশী, কোথা স্থাশশী, হায় রে ছঃম্বপন,
মরণঞ্জয় মরণ পিয়ে রে আক্র্ঠ আমরণ!
অনন্ত ব্যোমকর্পে জ্ঞালিছে নীলকুট নিশিদিন,
বিষাচ্ছন্ন চেতন শস্তু বিষচ্ম্বনলীন!
চলে বিষপান, চলে বিষদান, চলে চিরমন্থন,
অনন্তনাগবন্ধনে ঘোরে অনন্ত ক্রেন্দন।
দেবতার স্থা দেবতা হরিয়া অদৃশ্য কোন্থানে,—
বিশ্বনাথের কর্পে বিশ্ব নীল হল বিষপানে!
তবু মন্থন, চলে মন্থন অ্যাচিত অকারণ,
জীবসাথে শিব বিষনিজীব, কেবা করে নিবারণ!

## [৩৫] নিম্নলিখিত উদ্ধৃতির ভাবসম্প্রসারণ কর:

স্বাধীনতা-অধীনতা নিয়ে আমরা কথার খেলা করি। অধীনতাও যে স্বাধীনতার সঙ্গেই এক-আসনে বসে রাজত্ব করে, একথা আমরা ভূলে যাই। স্বাধীনতাই যে আমরা চাই তা নয়, অধীনতাও আমরা চাই। যে-চাওয়াতে আমাদের ভিতরকার ত্বই চাওয়ারই সম্পূর্ণ সামঞ্জ্য হয়, সে-ই হচ্ছে প্রেমের চাওয়া। বন্ধনকে স্বীকার করে বন্ধনকে অতিক্রম করব, এই হচ্ছে প্রেমের কাজ। প্রেম যেমন স্বাধীন এমন স্বাধীন আর দ্বিতীয় কেউ নেই। আবার, প্রেমের যে অধীনতা এতবড়ো অধীনতাই-বা জগতে কোথায় আছে।

#### [৩৬] নিম্নলিখিত উদ্ধৃতিগুলির ভাবসম্প্রসারণ কর:

ক্রি অনেক লোকে জন্তকে শুধু শুধু কট দিতে পীড়া বোধ করে। কিন্ত কট দেওয়ার একটা নাম যদি দেওয়া যায় 'শিকার', তবে সে-ব্যক্তি আনন্দের সহিত হত-আহত নিরীহ পাখীর তালিকা বৃদ্ধি করিয়া গৌরব বোধ করে। নিশ্চয়ই বিনা-উপলক্ষ্যে যে-ব্যক্তি পাখীর ডানা ভাঙিয়া দেয়, সে-ব্যক্তি শিকারির চেয়ে নিষ্ঠুর, কিন্তু পাখীর তাহাতে বিশেষ সাত্মনা নাই। বরংচ অসহায় পক্ষিকুলের পক্ষে স্বভাব-নিষ্ঠুরের চেয়ে শিকারির দল অনেক বেশি নিদারুণ।

খি তিতরে একটা গভীর অভাব বা পাড়া থাকিলে যখন তাহাকে ভালো করিয়া ধরিতে বা তাহার ভালোক্সপ প্রতিকার করিতে না পারি, তখন তাহা নানা অকারণ বিরক্তির আকার ধারণ করিতে থাকে। শিশু অনেক সময় বিনাহেতুতেই রাগ করিয়া তাহার মাকে মারে। তখন বুঝিতে হইবে সে-রাগ বাহত তাঁহার মাতার প্রতি, কিন্তু তাহা শিশুর একটা কোনো অনির্দেশ্য অস্বাস্থ্য। স্কন্থ শিশু যখন আনন্দে থাকে তখন বিরক্তির কারণ ঘটিলেও সেটাকে সে অনায়াসে ভ্লিয়া যায়।

#### [৩৭] সংক্ষেপে কবিতাটির মর্মার্থ লেখ:

পাঁচি কিছু জানা আছে কুন্তির ?
ঝুলে কি থাকতে পারো স্থন্থির ?
নইলে
রইলে
ট্রাম না চড়ে—
ভ্যাবাচাকা রাস্তায় পড়ে বেঘোরে।

প্রাকটিস্ করেছো কি দৌড়ে ?
লাফিয়ে ঝাঁপিয়ে আর ভেঁা-উড়ে ?
নইলে
রইলে
লরিতে চাপা,
তাড়া করে বাড়ি থেকে বাড়িয়ো না পা।

দাঁত আছে মজবুত সব বেশ ? পাথর চিবিয়ে আছে অভ্যেস ? নইলে রইলে ভাত না খেয়ে, চালে ও কাঁকরে আধাআধি থাকে হে।

স্থির করে পা-ছুটো ও মনটা, দাঁড়াতে পারো তো বারো ঘণ্টা ? নইলে রইলে না কিনে ধুতি— যতোই দোকানে গিয়ে করো কাকুতি।

# [ ৩৮ ] কবিতাটির অন্তর্নিহিত ভাবসত্য পরিস্ফুট কর:

আমি যদি হই জুল, হই ঝুঁটি বুলবুল, হাঁস—
মৌমাছি হই একরাশ,
তবে আমি উড়ে যাই, বাড়ি ছেড়ে দূরে যাই,
ছেড়ে যাই ধারাপাত, ছপুরের ভূগোলের ক্লাস।
তবে আমি টুপ টুপ নীল হুদে দিই ডুব রোজ,
পায় না আমার কেউ খোঁজ।
তবে আমি উড়ে উড়ে ফুলেদের পাড়া ঘুরে
মধু এনে দিই এক ভোজ।
হোক আমার এলোচুল, তবু আমি হই ফুল লাল—
ভরে দিই ডালিমের ডাল।
ঘড়িতে ছপুর বাজে, বাবা ডুবে যান কাজে,
তবু আর ফুরোয় না আমার সকাল।

#### [ ৩৯ ] মর্মার্থ পরিস্ফুট কর ঃ

এখানে নামল সন্ধ্যা। স্থাদেব, কোন্ দেশে, কোন্ সমুদ্রপারে তোমার প্রভাত হল। অন্ধকারে এখানে কেঁপে উঠছে রজনীগন্ধা, বাসর্ঘরের দারের কাছে অবগুটিতা নব্বধূর মতো; কোন্থানে ফুটল ভোরবেলাকার কনকচাঁপা।

জাগল কে। নিবিয়ে দিল সন্ধ্যায়-জ্ঞালানো দীপ, ফেলে দিল রাত্তে-গাঁথা সেঁউতি-ফুলের মালা। এখানে একে একে দরজার আগল পড়ল; সেখানে জানলা গেল খুলে। এখানে নৌকা ঘাটে বাঁধা, মাঝি ঘুমিয়ে; সেখানে পালে লেগেছে হাওয়া।

ওরা পাস্থশালা থেকে বেরিয়ে পড়েছে, পূবের দিকে মুখ করে চলেছে। ওদের কপালে লেগেছে সকালের আলো, ওদের পারানির কড়ি এখনো ফুরায় নি। ওদের জন্মে পথের ধারের জানলায় জানালায় কালো চোখের করুণ কামনা অনিমেষে চেয়ে আছে। রাস্তা ওদের সামনে নিমন্ত্রণের রাঙা চিঠি খুলে ধরলে, বললে—'তোমাদের জন্মে সব প্রস্তুত।' ওদের হৃৎপিণ্ডের রক্তের তালে তালে জয়ভেরী বেজে উঠলো।

এখানে সবাই ধূসর আলোয় দিনের শেষে খেয়া পার হলো।

পাহপালার আঙিনা য় এরা কাঁথা বিছিয়েছে। কেউ-বা একলা, কারো-বা সঙ্গী ক্লান্ত; সামনের পথে কী আছে অন্ধকারে দেখা গেল না, পিছনের পথে কী ছিল, কানে কানে বলাবলি করছে; বলতে বলতে কথা বেধে যায়, তারপরে চুপ করে থাকে; তার পরে আঙিনা থেকে উপরে চেয়ে দেখে, আকাশে উঠেছে সপ্তর্বি।

স্থাদের, তোমার বামে এই সন্ধা, তোমার দক্ষিণে ঐ প্রভাত—এদের তুমি মিলিয়ে দাও। এর ছায়া ওর আলোটিকে একবার কোলে তুলে নিয়ে চুম্বন করুক, এর পুরবী ওর বিভাসকে আশীর্বাদ করে চলে যাক।

#### [৪০] নিয়োদ্ধত কবিতাটির মর্মসত্য প্রকাশ করঃ

CHANGE SELLER

আবার জাগিছ আমি। রাত্রি হোলো ক্ষয়। পাপড়ি মেলিল বিশ্ব। এই তো বিশ্বয় অস্তহীন।

ভূবে গেছে কত মহাদেশ,
নিবে গেছে কত তারা, হয়েছে নিঃশেষ
কত যুগমুগাস্তের। বিশ্বজয়ী বীর
নিজেরে বিলুপ্ত করি শুধু কাহিনীর
বাক্যপ্রাস্তে আছে ছায়াপ্রায়। কত জাতি
কীতিস্তম্ভ রক্তপক্ষে তুলেছিল গাঁথি
মিটাতে ধূলির মহাক্ষ্রা। সে-বিরাট
ধ্বংসধারামাঝে আজি আমার ললাট
পেল অর্মণের টিকা আরো একদিন
নিদ্রাশেষে, এই তো বিশ্বয় অস্তহীন।

আজ আমি নিথিলের জ্যোতিকস্ভাতে রয়েচি দাঁড়ায়ে। আছি হিমাজির সাথে, আছি দপ্তর্ষির সাথে, আছি যেথা দমুদ্রের তরক্ষে ভাঙিয়া উঠে উন্মত্ত রুদ্রের অট্টহাস্টে নাট্যলীলা। এ বনস্পতির বন্ধলে স্বাক্ষর আছে বহুশতাব্দীর, কত রাজমুকুটেরে দেখিল খদিতে। তারি ছারাতলে আমি পেয়েছি বদিতে আরো একদিন—

জানি এ দিনের মাঝে কালের অদৃশ্য চক্র শব্দহীন বাজে।

#### [ 8 > ] जावार्थ लाथ:

আমাদের বিশ্বাদ—সমুদয় বেদ, দর্শন, পুরাণ ও তল্পরাশির ভিতর কোথাও একথা নেই যে, আত্মাতে লিঙ্গ, ধর্ম বা জাতিভেদ আছে। এই হেতু যাঁরা বলেন, ধর্মের সহিত সমাজসংস্কারের কোনো সম্বন্ধ নাই, তাঁদের সহিত আমরা একমত। কিন্তু তাঁদিগকে আবার আমাদের একথা মানতে হবে যে, তাহলে ধর্মেরও কোনরূপ সামাজিক বিধান দিবার বা সকল জীবেব মধ্যে বৈষম্যবাদ প্রচার করবার কোনো অধিকার নেই—যথন ধর্মের লক্ষ্যই হচ্ছে এই কাল্পনিক ও তয়ানক বৈষম্যকে একেবারে নাশ করে কেলা। যদি একথা বলা হয়, এই বৈষম্যের ভিতর দিয়ে গিয়েই আমরা চরমে সমন্থ ও একত্মতাব লাত করবো—তাতে আমাদের উত্তর এই, তাঁরা যেধর্মের দোহাই দিয়ে পুর্বোক্ত কথাগুলি বলছেন, সেই ধর্মেই পুনঃপুনঃ বলছে, পাঁক দিয়ে পাঁক ধোয়া যায় না। বৈষম্যের ভিতর দিয়ে সমত্মে যাওয়া কী রকম, না, বেন অসৎকার্য করে সং হওয়া।

স্তরাং সিদ্ধান্ত হচ্ছে, সামাজিক বিধানগুলি সমাজের নানাপ্রকার অবস্থসংঘাত হতে উৎপন্ন—ধর্মের অন্থমাদনে। ধর্মের ভয়ানক ভ্রম হয়েছে যে, সামাজিক ব্যাপারে ধর্ম হাত দিলেন। কিন্তু এখন আবার ভণ্ডামি করে বলছেন, সমাজসংস্থারের সঙ্গে ধর্মের কী সম্বন্ধ। একথা বলায় ধর্ম নিজের আচরণ নিজেই খণ্ডন কচ্ছেন। সত্য, এখন দরকার হচ্ছে, যেন ধর্ম সমাজসংস্থারে না দাঁড়ান; কিন্তু আমরা সেজ্ভুই একথাও বলি, ধর্ম যেন সমাজের বিধানদাতা না হন—অন্তত বর্তমান কালে।

[ ৪২ ] কবির ব্যক্তব্যটি বিশদ কর :
ভগবান, ভূমি যুগে যুগে দৃত পাঠায়েছ বারে বারে
দয়াহীন সংসারে।

ভারা বলে গেল: 'ক্ষমা করো দবে', বলে গেল—'ভালবাসো—
অন্তর হতে বিদ্বেবিষ নাশো।'
বরণীয় তারা, অরণীয় তারা, তবুও বাহিরদ্বারে
আজি ছদিনে ফিরাম্থ তাদের ব্যর্থ নমস্কারে।

আমি যে দেখেছি গোপন হিংসা কপট রাত্রিছায়ে হেনেছে নিঃসহায়ে, আমি যে দেখেছি প্রতিকারহীন শক্তের অপরাধে বিচারের বাণী নীরবে নিভূতে কাঁদে। আমি যে দেখিল্ল তরুণ বালক উন্মাদ হয়ে ছুটে কী যন্ত্রণায় মরেছে পাথরে নিক্ষল মাথা কুটে।

কণ্ঠ আমার রুদ্ধ আজিকে, বাঁশি সংগীতহারা,
আমাবস্থার কারা
লুপ্ত করেছে আমার ভূবন ছঃস্বপনের তলে,
তাই তো তোমার শুধাই অশুজলে ঃ
যাহারা তোমার বিধাইছে বায়ু, নিভাইছে তব আলো,
তুমি কি তাদের ক্ষমা করিয়াছ, তুমি কি বেসেছ ভালো!

### [ ৪৩ ] খুব সংক্ষেপে সারমর্ম উদ্ধার কর:

কর্তব্যক্তানের চরম বিকাশ ত্যাগ। সত্যতাবিতারের সঙ্গে শিক্ষাদীকা ও তাবুকতার প্রভাবে মাহুষের অন্তর্জীবন যতই স্থাদ্রপ্রসারিত হইতে লাগিল ততই তাহার ব্যক্তিগত ক্ষুদ্র সন্তা সমষ্টিগত বৃহত্তর সন্তায় মগ্ন হইয়া যাইতে লাগিল, তখন নিজের চিন্তা ভূলিয়া পরের চিন্তাই মাহুষের মনে জাগিতে লাগিল। এই ত্যাগপ্রবৃত্তি জাগ্রৎ না হইলে পুরুষ কথনো প্রাণগাত পরিশ্রম করিয়া স্ত্রীপুত্রের আহার উপার্জন করিত না, স্ত্রী কথনো নিজের স্থাব্যচ্ছন্য সম্পূর্ণরূপে বিশ্বত হইয়া স্বামীসন্তানের মুথে আহার দিত না; জাতির কল্যাণের জন্ত মাহুষ কথনো নিজেকে কাঙাল করিয়া তাহার সর্বস্ব বিসর্জন দিত না; দেশকে রক্ষা করিবার জন্ত — জাতিকে স্বাধীন করিবার জন্ত — মাহুষ কথনো হাসিমুথে কামানের মুথে ছুটিয়া যাইতে পারিত না। স্থাইর প্রথম যুগে যে-আত্মপরতা মাহুষের অন্তরে একান্ত প্রবল ছিল—এই ত্যাগপ্রবৃত্তির যাহুদেওস্পর্শে তাহা ধীরে ধীরে বিদ্বিত হইয়া তাহার স্থানে পরার্থপরতার প্রতিষ্ঠা হইয়াছে। ইহাই মাহুষের চরম বিকাশ।

#### [ 88 ] নিমের উদ্ধৃতিগুলির ভাবসত্য সংক্ষেপে ব্যাখ্যা কর :

কি সাঁতার যতক্ষণ না শিখি ততক্ষণ এলোমেলো হাত-পা-ছোঁড়া চলে। তালো সাঁতার যেমনি শিখি অমনি আমাদের চেষ্টা সীমাবদ্ধ হইয়া আসে এবং তাহা স্থলর হইয়া প্রকাশ পায়। পাখী যখন ওড়ে তখন স্থলর দেখিতে হয়, কারণ তাহার ওড়ার মধ্যে দিধা নাই, তাহা স্থনিয়ত অর্থাৎ তাহা আপনার নিশ্চিত সীমাকে পাইয়াছে। এই সীমাকে পাওয়াই স্বৃষ্টি অর্থাৎ সত্য; এবং সীমার দ্বারা অসীমকে পাওয়াই দৌন্দর্য অর্থাৎ আনন্দ। সীমাহইতে ভ্রষ্ট হওয়াই কদর্যতা,—তাহাই নিরানন্দ, তাহাই বিনাশ।

খি আমার এ জন্মদিনমাঝে আমি হারা—
আমি চাহি বন্ধুজন যারা
তাহাদের হাতের পরশে
মর্ত্যের অন্তিম প্রীতিরদে
নিয়ে যান জীবনের চরম প্রসাদ
নিয়ে যান মান্ধুষের শেষ আশীর্বাদ।
শৃত্য ঝুলি আজিকে আমার,—
দিয়েছি উজাড় করি
যাহাকিছু আছিল দিবার।
প্রতিদানে যদি কিছু পাই—
কিছু স্নেহ কিছু ক্ষমা—
তবে তাহা সঙ্গে নিয়ে যাই
পারের খেয়ায় যাব যবে
ভাষাহীন শেষের উৎসবে।

গি আমোদ বল, শিক্ষা বল, হিতকর্ম বল, সকলকেই একান্ত জটিল ও ছঃসাধা করিয়া তুলিলে কর্মের আয়োজন ও উত্তেজনা এতই বৃহৎ হইয়া উঠে যে, মামুষ আছের হইয়া যায়। প্রতিযোগিতার নিষ্ঠুর তাড়নায় কর্মজীবীরা যন্ত্রের অধম হয়। বাহির হইতে সভ্যতার বৃহৎ আয়োজন দেখিয়া স্তম্ভিত হই—তাহার তলদেশে যে নিলারণ নরমেধ্যক্ত অহোরাত্র অয়্ঠিত হইতেছে, তাহা গোপনে থাকে। কিন্তু বিধাতার কাছে তাহা গোপন নহে, মাঝে মাঝে সামাজিক ভূমিকম্পে তাহার পরিণামের সংবাদ পাওয়া যায়। য়ৢরোপে বড়ো দল ছোটো দলকে পিষয়া ফেলে, বড়ো টাকা ছোটো টাকাকে উপবাসে ক্ষীণ করিয়া আনিয়া শেষকালে বটিকার মতো চোখ বুজিয়া গ্রাস করিয়া ফেলে।

#### [ ৪৫ ] মর্মসভ্য ব্যাখ্যা কর:

কি বিশাস্থার সন্তায় দৈব আছে। তার যে-সন্তা জীবসীমার মধ্যে সেখানে যেটুকু আবশুক সেইটুকুতেই তার স্থা। কিন্তু অন্তরে অন্তরে জীবমানব বিশ্বমানবে প্রসারিত। সেইদিকে সে স্থা চায় না, সে স্থাথের বেশী চায়—সে ভূমাকে চায়। তাই সকল জীবের মধ্যে মাস্থাই কেবল অমিতাচারী। তাকে পেতে হবে অমিত, তাকে দিতে হবে অমিত। কেননা, তার মধ্যে আছে অমিতমানব। সেই অমিতমানব স্থাথের কাঙাল নয়, ছঃখতীক্র নয়। সেই অমিতমানব আরামের দার ভেঙে কেবলি মাস্থাকে বের করে নিয়ে চলেছে কঠোর অধ্যবসায়ে। আমাদের ভিতরকার ছোট-মাস্থাটি তা নিয়ে বিজপ করে থাকে, বলে—ঘরের থেয়ে বনের মোষ তাড়ানো। উপায় নেই। বিশ্বের মাস্থাটি ঘরের মাস্থাকে পাঠিয়ে দেন বুনো মোষটাকে দাবিয়ে রাখতে—এমন কি, ঘরের খাওয়া যথেই না জুটলেও।

উপনিষদে ভগবান সম্বন্ধে একটি প্রশ্নোত্তর আছে। 'স ভগবঃ কমিন্ প্রতিষ্ঠিতঃ'

—সেই ভগবান কোথায় প্রতিষ্ঠিত? এই প্রশ্নের উত্তর—'ম্বে মহিয়ি'—নিজের মহিমায়। সেই মহিমাই তাঁর স্বভাব। সেই স্বভাবেই তিনি আনন্দিত। মামুবেরও আনন্দ মহিমায়। তাই বলা হয়েছে 'ভূমৈব স্বখং'। কিন্তু যে-স্বভাবে তার মহিমা সেই স্বভাবকে সে পায় বিরোধের ভিতর দিয়ে, পরম স্বখকে পায় পরম ছঃখে, মামুবের সহজ অবস্থা ও স্বভাবের মধ্যে নিত্য দ্বন্দ। তাই ধর্মের পথকে অর্থাৎ মামুবের পরম স্বভাবের পথকে 'ছুর্গং পথস্তৎ করয়ো বদস্তি'।

খি । মাঝে মাঝে, সন্ধ্যার জলস্রোতে
অলস স্থা দের এঁকে
গলিত সোনার মতো উচ্ছল আলোর স্তম্ভ,
আর আগুন লাগে জলের অন্ধকারে ধ্দর ফেনায়।
সেই উচ্ছল স্তন্ধতায়
ধোঁ যার বন্ধিম নিখাস ঘুরে ফিরে ঘরে আসে
শীতের ছঃস্বপ্লের মতো।
অনেক, অনেক দ্রে আছে মেঘমদির মহ্যার দেশ,
সমস্ত ক্ষণ সেখানে পথের ছ্ধারে ছায়া ফেলে
দেবদারুর দীর্ঘ রহস্ত,
আর দূর সমুদ্রের দীর্ঘশাস
রাত্রের নির্জন নিঃসঙ্গতাকে আলোড়িত করে।

আমার ক্লান্তির উপরে ঝরুক মহুয়াকুল— নামুক মহুয়ার গন্ধ।

এখানে অসহ, নিবিড় অন্ধকারে
মাঝে মাঝে শুনি—
মহুয়াবনের ধারে কয়লার খনির
গভীর, বিশাল শব্দ,
আর শিশিরে-ভেজা সবুজ সকালে
অবসন্ন মান্থবের শরীরে দেখি ধূলোর কলক,
ঘুমহীন তাদের চোখে হানা দেয়
কিসের ক্লান্ত ছঃম্বর্ম।

[গ] গান জিনিসটা নিছক স্ষ্টিলীলা। ইন্দ্রধন্থ যেমন তার বৃষ্টি আর রৌদ্রের জাত্ব, আকাশের ত্বটো থামথেয়ালি মেজাজ দিয়ে গড়া তোরণ, একটি অপূর্ মূহূর্তকাল দেই তোরণের নিচে দিয়ে জয়য়াত্রা করবে। হয়ে গেল এই খেলা, মূহ্র্লটি তার রঙান উত্তরীয় উড়িয়ে দিয়ে চলে গেল—তার বেশি আর কিছু নয়। মেজাজের এই রঙিন খেলাই হচ্ছে গীতিকাব্য। ঐ ইন্দ্রধন্থর কবিটিকে পাকড়াও করে য়িদ জিজ্ঞাসা করা যেত, 'এটার মানে কী হল', সাফ জবাব পাওয়া যেত—'কিছুই না'। 'তবে' ৪ 'আমার খুশি'। রূপেতেই খুশি—স্ষ্টির সব প্রশ্লের এই হল শেষ উত্তর।

এই খুশির খেলাঘরে রূপের খেলা দেখে আমাদের মন ছুটি পায় বস্তুর মোহ থেকে; একেবারে পৌছয় আনন্দে, এমন কিছুতে যার ভার নেই, যার মাপ নেই, যা অনির্বচনীয়।

[ঘ] আমরা সিঁড়ি
তোমরা আমাদের মাড়িয়ে
প্রতিদিন অনেক উঁচুতে উঠে যাও,
তারপর ফিরেও তাকাও না পিছনের দিকে।
তোমাদের পদধূলিধন্ত আমাদের বুক
পদাঘাতে ক্ষতবিক্ষত হয়ে যায় প্রতিদিন।
তোমরাও তা জানো,
তাই কার্পেটে মুড়ে রাখতে চাও আমাদের বুকের ক্ষত—

ঢেকে রাখতে চাও তোমাদের অত্যাচারের চিহ্নকে, আর চেপে রাখতে চাও পৃথিবীর কাছে তোমাদের গর্বোদ্ধত অত্যাচারী পদধ্বনি।

তবু আমরা জানি,
চিরকাল আর পৃথিবীর কাছে
চাপা থাকবে না
আমাদের দেহে তোমাদের এই পদাঘাত।
আর সমাট হুমায়ুনের মতো
একদিন তোমাদেরও হতে পারে পদস্থলন॥

#### [৪৬] ভাবার্থ লেখ:

আজ আমার প্রণতি গ্রহণ করো, পৃথিবী,
শেষ নমস্কার অবনত দিনাবদানের বেদিতলে ॥
মহাবীর্যবতী, তুমি বীরভোগ্যা,
বিপরীত তুমি ললিতে-কঠোরে,
মিশ্রিত তোমার প্রকৃতি পুরুষে-নারীতে;
মাহুষের জীবন দোলায়িত কর তুমি ছঃসহ দ্বন্দ্বে!…

অচল অবরোধে আবদ্ধ পৃথিবী, মেঘলোকে উধাও পৃথিবী,
গিরিশৃন্ধমালার মহৎ মৌনে ধ্যাননিমগা পৃথিবী,
নীলাম্বাশির অতন্ত্র তরন্ধে কলমন্ত্রমুখরা পৃথিবী,
অন্নপূর্ণা তৃমি স্থন্দরী, অন্নরিক্তা তৃমি ভীষণা।
একদিকে আপকধান্তভারনম্র তোমার শক্তক্ষেত্র—
স্বোনে প্রদন্ত প্রভিদিন মুছে নেয় শিশিরবিন্দ্
কিরণ-উত্তরীয় বুলিয়ে দিয়ে;
অন্তগামী স্থ্য শ্রামশন্তহিল্লোলে রেখে যায় অকথিত এই বাণী—
'আমি আনন্দিত'।
অন্তদিকে তোমার জলহীন ফলহীন আতঙ্কপাপ্ত্র মরুক্ষেত্রে
পরিকীর্ণ পশুক্ষালের মধ্যে মরীচিকার প্রেতনৃত্য।

বৈশাখে দেখেছি, বিষ্ণাৎচঞ্চুবিদ্ধ দিগস্তকে ছিনিয়ে নিতে এলো কালো শ্রেনপাখির মতো তোমার ঝড়; সমস্ত আকাশটা ডেকে উঠলো যেন কেশরফোলা সিংহ; তার লেজের ঝাপটে ডালপালা আলুথালু করে হতাশ বনস্পতি ধূলায় পড়ল উবুড় হয়ে; হাওয়ার মুখে ছুটল ভাঙা কুড়ের চাল শিকলছেঁড়া কয়েদি-ডাকাতের মতো।…

স্নিগ্ধ তুমি, হিংস্র তুমি, পুরাতনী, তুমি নিত্যনবীনা, অনাদি স্প্রির যজ্ঞহতাগ্নি থেকে বেরিয়ে এদেছিলে সংখ্যাগণনার-অতীত প্রত্যুবে; তোমার চক্রতীর্থের পথে পথে ছড়িয়ে এদেছ শত শত ভাঙা ইতিহাসের অর্থলুপ্ত অবশেষ; বিনা-বেদনায় বিছিয়ে এসেছ তোমার বর্জিত স্প্রি

## [ ৪৭ ] ভাবার্থ পরিস্ফুট কর ঃ

ভাগ্যচক্রের পরিবর্তনের দারা একদিন-না-একদিন ইংরেজকে এই ভারতসাম্রাজ্য ত্যাগ করে যেতে হবে। কিন্তু কোন্ ভারতবর্ষকে সে পিছনে ত্যাগ করে 
যাবে ? কী শল্পীছাড়া দীনতার আবর্জনাকে। একাধিক শতাকীর শাসনধারা যখন শুদ্দ 
হয়ে যাবে, তখন এ কী বিস্তীর্ণ পদ্ধশ্যা ত্র্বিয়হ নিক্ষলতাকে বহন করতে থাকবে। 
জীবনের প্রথম আরম্ভে সমস্ত মন থেকে বিশ্বাস করেছিল্ম মুরোপের অন্তরের সম্পদ এই 
সভ্যতার দানকে। আর, আজ আমার বিদায়ের দিনে সে বিশ্বাস একেবারে দেউলিয় 
হয়ে গেল। আজ আশা করে আছি, পরিত্রাণকর্তার জন্মদিন আসছে আমাদেরা 
এই দারিদ্রালাঞ্ছিত কুটীরের মধ্যে; অপেক্ষা করে থাকব, সভ্যতার দৈববাণী নিয়ে সে 
আসবে, মাহ্রুবের চরম আশ্বাসের কথা মানুষকে এসে শোনাবে এই পূর্ব-দিগস্ত থেকেই। 
আজ পারের দিকে যাত্রা করেছি—পিছনের ঘাটে কী দেখে এলুম, কী রেখে এলুম, 
ইতিহাসের কী অকিঞ্চিৎকর উচ্ছিন্ট, সভ্যতাভিমানের পরিকীর্ণ ভগ্নস্ত্রপ। কিন্তু 
মান্ত্রের প্রতি বিশ্বাস হারানো পাপ, সে বিশ্বাস শেষ পর্যন্ত রক্ষা করব। আশা করব, 
মহাপ্রেলয়ের পর বৈরাগ্যের মেঘমুক্ত আকাশে ইতিহাসের একটি নির্মল আত্মপ্রকাশ 
হয়তো আরম্ভ হবে এই পূর্বাচলের স্র্বোদয়ের দিগন্ত থেকে। আর, একদিন অপরাজিত

মানুষ নিজের জয়যাত্রার অভিযানে সকল বাধা অতিক্রম করে অগ্রসর হবে তার মহৎ মর্যাদা ফিরে পাবার পথে। মনুষ্যত্ত্বের অন্তহীন প্রতিকারহীন পরাভবকে চরম বলে বিশ্বাস করাকে আমি অপরাধ মনে করি।

#### [ ৪৮ ] ভাবার্থ লেখ ঃ

বেদিন চৈতন্ত মোর মৃক্তি পেল লুপ্তিগুহা হতে,
নিয়ে এল ছংসহ বিশ্বয়বাড়ে দারুণ ছুর্যোগে
কোন্ নরকাগ্নিগিরিগহ্বরের তটে; তপ্ত ধুমে
গাঁজি উঠি ফুঁসিছে সে মান্থবের তীব্র অপমান,
অমঙ্গলধ্বনি তার কম্পান্থিত করে ধরাতল,
কালিমা মাথায় বায়ুস্তরে।

দেখিলাম একালের আত্মঘাতী মৃচ উন্মন্ততা, দেখিত্ব সর্বাঙ্গে তার বিকৃতির কদর্য বিজেপ। একদিকে স্পর্ধিত ক্রুরতা, মন্ততার নির্লজ্ঞ হঙ্কার; অক্সদিকে ভীরুতার দ্বিধাগ্রস্ত চরণবিক্ষেপ, বক্ষে আলিঙ্গিয়া ধরি রুপণের দতর্ক সম্বল, সম্রস্ত প্রাণীর মতোক্ষণিক গর্জন-অন্তে ক্ষণিম্বরে তথনি জানায় নিরাপদ নীরব নম্রতা। রাষ্ট্রপতি যত আছে প্রোচ প্রতাপের, মন্ত্রদভাতলে আদেশ-নির্দেশ রেখেছে নিষ্পিষ্ট করি রুদ্ধ ওষ্ঠ-অধ্বের চাপে সংশ্যে সংকোচে। এদিকে দানবপক্ষী ক্ষুক্ষ শৃত্যে উড়ে আদে ঝাঁকে ঝাঁকে বৈতর্গানদীপার হতে যন্ত্রপক্ষ হুল্লারিয়া নর্মাংসম্পর্ধিত শকুনি, আকাশেরে করিল অশুচি।

মহাকালসিংহাদনেসমাসীন বিচারক, শক্তি দাও, শক্তি দাও মোরে,
কপ্তে মোর আনো বজ্ববাণী, শিশুঘাতী নরঘাতী
কুৎসিত বীভৎসা-'পরে ধিকার হানিতে পারি যেন—
নিত্যকাল রবে যা স্পন্দিত লজ্জাতুর ঐতিহ্যের
দ্বৎস্পন্দনে, রুদ্ধকণ্ঠ ভয়ার্ত এ শৃঙ্খলিত যুগ যবে
নিঃশন্দে প্রচ্ছর হবে আপন চিতার ভক্ষতনে।

#### [৪৯] মর্মার্থ প্রকাশ কর:

দোতালার জানলায় দাঁড়িয়ে সেদিন দেখছিলুম, সামনের আকাশে নববর্ষার জলভারনত মেঘ, নীচে ছেলেগুলো নতুন জলধারার ডাক শুনে মেতে উঠেচে, তাদের মধ্যে দিয়ে প্রাণের তরঙ্গিত কল্লোল। আমার মন সহসা আপন খোলা ছ্য়ার দিয়ে বেরিয়ে পেল বাইরে স্বদূরে। অত্যন্ত নিবিড়ভাবে আমার অন্তরে একটা অম্পূতি এল, সামনে দেখতে পেলুম নিত্যকালব্যাপী সর্বাম্পূতির অনবচ্ছিন্ন ধারা, নানা প্রাণের বিচিত্র লীলাকে মিলিয়ে নিয়ে একটি অখণ্ড লীলা। নিজের জীবনে যা বোধ করচি, যা ভোগ করচি, চারিদিকে ঘরে ঘরে জনে জনে মৃহুর্তে মৃহুর্তে যা-কিছু উপলব্ধি চলেছে, সমস্ত এক হয়েছে একটি বিরাট অভিজ্ঞতার মধ্যে। অভিনয় চলেছে নানা নটকে নিয়ে, স্বখস্থ:খের নানা খণ্ডপ্রকাশ চলছে তাদের প্রত্যেকের স্বতন্ত্র জীবনমাত্রায়, কিন্তু সমস্তটার ভিতর দিয়ে একটা নাট্যরস প্রকাশ পাচ্ছে এক প্রমন্তহার মধ্যে যিনি সর্বাম্পূত্য। এত্কাল নিজের জীবনে স্বথহু:খের যে-সব অম্পূত্তি একাস্তভাবে আমাকে বিচলিত করেছে, তাকে দেখতে পেলুম দ্রষ্টারূপে এক নিত্যসাক্ষীর পাশে দাঁড়িয়ে।

এমনি করে আপনা থেকে বিবিক্ত হয়ে সমগ্রের মধ্যে খণ্ডকে স্থাপন করবামাত্র নিজের অস্তিত্বের তার লাঘব হয়ে গেল। তখন জীবনলীলাকে রসক্সপে দেখা গেল কোনো রসিকের সঙ্গে এক হয়ে। আমার সেদিনকার এই বোধটি নিজের কাছে গভীরভারে আশ্চর্য হয়ে ঠেকল। একটা মুক্তির আনন্দ পেলুম।

# [৫০] অন্তর্নিহিত ভাবসত্যটি সংক্ষেপে বুঝাইয়া দাও:

সেইদিন এই মাঠ ন্তক হবে নাকো জানি—
এই নদী নক্ষত্রের তলে
সেদিনো দেখিবে স্বপ্প—
সোনার স্বপ্পের সাধ পৃথিবীতে কবে আর ঝরে!
আমি চলে যাব বলে
চালতাফুল কি আর ভিজিবে না শিশিরের জলে
নরম গন্ধের চেউয়ে?
লক্ষ্মীপেঁচা গান গাবে নাকি তার লক্ষ্মীটির তরে?
সোনার স্বপ্পের সাধ পৃথিবীতে কবে আর ঝরে!

চারিদিকে শান্ত রাতি—ভিজে গন্ধ—মৃদ্ধ কলরব; খেয়ানৌকোগুলো এদে লেগেছে চরের খুব কাছে; পৃথিবীর এইদব গল্প বেঁচে রবে চিরকাল;— এশিরিয়া ধূলো আজ—বেবিলন ছাই হয়ে আছে।

## [৫১] মূল বক্তব্য পরিস্ফুট কর:

জল পড়ে, পাতা নড়ে, এই নিয়ে পছ লিখে ফেলে ভাবলাম হল অনবছ। ছাদ ছিলো ফুটো তা তো পারিনিকো জানতে, জেগে উঠে বসে আছি বিছানার প্রান্তে। চোখে আর ঘুম নেই শুধু শুনি ভন্তন্ মশা ওড়ে, আর চলে চিন্তার পন্টন। গাছে-গাছে পাতা নড়ে চালে শুধু পাতা নেই, কাঁকর-মেশানো চাল মেলে শুধু 'রেশনে'-ই। ডিমডিম টেড়া শুনি, আসে ছুর্ভিক্ষ, এসে তবে বাকি ক'টা করে দূর দিক-গো। জল পড়ে ছনিয়ার জ্ঞালা-করা চক্ষে, পাতা নড়ে প্রলয়ের ঝড়ে কি অলক্ষ্য।

## [৫২] ভাবসত্য বিশদ কর:

[ক] প্রাত্যহিক মামুষ তার নানা জোড়া-তোড়া-লাগা আবরণে, নানা বিকারে কুত্রিম। সে চিরকালের পরিপূর্ণতার আসন পেয়েছে সাহিত্যের তপোবনে—ধ্যানের সম্পদে।

খি তথ্য খণ্ডিত, স্বতন্ত্র—সত্যের মধ্যে সে আপন বৃহৎ ঐক্যকে প্রকাশ করে।
আমি ব্যক্তিগত আমি এই তথ্যটুকুর মধ্যে—আমি মাহুষ—এই সত্যটিকে যখন আমি
প্রকাশ করি, তখন বিরাট একের আলোকে আমি নিত্যতায় উদ্ভাসিত হই। তথ্যের
মধ্যে সত্যের প্রকাশই হচ্চে প্রকাশ।

#### ব্যাকরএ-বিষয়ক সংক্ষিপ্ত আলোচনা

#### বাংলা ভাষার উৎপত্তি ও ক্রমবিকাশের সংক্ষিপ্ত পরিচয়

বাঙালী জনসমাজ যে-বিশেষ ধ্বনিসমষ্টির মাধ্যমে মনের ভাব প্রকাশ করে, তাহাই বাংলা ভাষা। এই বাংলা ভাষার উত্তব ও বিবর্তনের ইতিহাসটি অতি-সংক্ষেপে লিপিবদ্ধ করিতেছি। প্রতিটি যুগে ভাষার যেমন ক্রমবিকাশ দেখা যায়, তেমনি রহিয়াছে ইহার একটি আদিম উৎস—এই হিসাবে ভাষার সঙ্গে প্রবহমানা নদীর তুলনা করা যাইতে পারে। বাংলাভাষার মূল উৎস হইতেছে বৈদিক সংস্কৃত, যাহার প্রাচীনতম রূপ মুদ্রিত রহিয়াছে ঋর্মেদ-সংহিতায়। এই ঋর্মেদের ভাষাই বর্তমান ভারতের সমস্ত প্রাদেশিক আর্মভাষাগুলির আদিজননী। বৈদিক সংস্কৃত আর্মজাতিরই ভাষা। আর্মদের আগমনের পূর্বে ভারতবর্ষে তুইটি বড়ো অনার্মজাতির ভাষা প্রচলিত ছিল—দ্রাবিড় আর কোল।

ইতিহাসের সাক্ষ্যপ্রমাণ হইতে বুঝিতে পারা যায়, খ্রীষ্টপূর্ব পনেরো শতকের পূর্বেই কোনো সময়ে পূর্ব-পারশ্রের [ ঈরাণ ] মধ্য দিয়া আর্যজাতি ভারতবর্ষে আগমন করে। ইহাদের একটি শাখা রহিয়া গেল ঈরাণে, আর ভারতে যাহারা প্রবেশ করিল তাহারাই ভারতীয় আর্য [Indo-Aryan]-নামে পরিচিত হইল। ভারতীয় আর্যদের প্রাচীনতম সাহিত্যের নাম বৈদিক সাহিত্য ও ভাষার নাম বৈদিক দংস্কৃত বা ছান্দ্র। বৈদিক সংস্কৃতই বহুযুগের পরিবর্তনের মধ্য দিয়া কালক্রমে বাংলাভাষার বিশেষ রূপ পরিগ্রহ করে।

প্রাচীন আর্যজাতি বিভিন্ন কালে ও বিভিন্ন দলে ভারতবর্ষে প্রবেশ করিয়াছিল। একই জাতির অন্তর্ভুক্ত হইলেও আর্যদের বিভিন্ন উপজাতি যে-কথ্যভাষা ব্যবহার করিত, তাহার মধ্যে কিছু কিছু পার্থক্য দাঁড়াইয়া গিয়াছিল। কিন্তু এই সকল মৌথিক বা কথ্যভাষার উধ্বে আর্যজাতির মধ্যে সর্বজনগ্রাহ্য একটি নাহিত্যের ভাষা গড়িয়া উঠিয়াছিল, এবং এই সাহিত্যিক ভাষাটিরই নিদর্শন আমরা পাইতেছি ঋর্যেদ-সংহিতায়। ঋর্যেদ দেবতাদের আরাধনাবিষয়ক ভোত্রের একটি সংকলনগ্রন্থ— বিভিন্ন কবিদের দ্বারা বিভিন্ন সময়ে এই ভোত্র বা স্কুগুলি রচিত হইয়াছিল। এই ভোত্রগুলি একসময় বিক্ষিপ্ত অবস্থায় ছিল। পরে আহুমানিক প্রীইপূর্ব দশম শতকে এইগুলি একখানি গ্রন্থে সংগৃহীত হয়, এবং ওই গ্রন্থেরই নাম ঋর্যেদ। পূর্বেই বলা হইয়াছে, ঋর্যেদের ভাষা ভারতের আর্যভাষার প্রাচীনতম নিদর্শন। এই প্রাথমিক যুগের ভারতীয় অর্যভাষাটিকে বলা হয় প্রাচীন বা আদিভারতীয় আর্যভাষা—ইংরেজীতে Old Indo-Aryan। ব্রাহ্মণ, উপনিষদ প্রভৃতি গ্রন্থও এই ভাষাতেই রচিত।

ভারতবর্ষে প্রবেশ করিবার পর আর্যরা উত্তর-পাঞ্জাবেই প্রথমে বসতি স্থাপন করে। তারপর ভারতের পূর্বদিকে আর্যজাতি ও তাহার ভাষার প্রসার ঘটিতে থাকে। আর্যজাষার প্রসারের সঙ্গে সঙ্গে দ্রাবিড় ও কোলভাষা দেশের অধিবাসীগণ কর্জু ক পরিত্যক্ত হইতে লাগিল। প্রীষ্টপূর্ব সপ্তম শতকের মধ্যে আর্যভাষা পাঞ্জাব হইতে উত্তর-বিহার পর্যন্ত বিন্তৃতি লাভ করে। ভারতবর্ষের একটা স্পরিস্তৃত অঞ্চলে ছড়াইয়া পড়িবার ফলে এবং দেশের অনার্যভাষাগুলির প্রভাবহেতু, ভাষার পরিবর্তনধর্মের নিয়ম আফুসারে আর্যভাষা আর অবিকৃত রহিল না, ধীরে ধীরে রূপান্তরে লাভ করিতেছিল। ইহারই ফলে আদিভারতীয় আর্য বা বৈদিক ভাষা রূপান্তরিত হইয়া একটা নৃতন অবস্থায় পড়িল। তথন ইহার নাম হইল মধ্যভারতীয় আর্য বা প্রাকৃত ভাষা—ইংরেজীতে Middle Indo-Aryan। প্রীষ্টপূর্ব অষ্টম হইতে ষষ্ঠ শতকের দিকে—বুদ্ধদেবের সময়ের পূর্বে—প্রাকৃত ভাষার উত্তব হয়। প্রীষ্টপূর্ব যঠ শতক হইতে প্রস্তীয় দশম শতক পর্যন্ত মধ্যকালীন ভারতীয় আর্যভাষার রুগ।

প্রদেশভেদে প্রাক্কত ভাষার মধ্যে নানারকমের রূপভেদ দেখা যায়। প্রীষ্টপূর্ব পঞ্চম-ষষ্ঠ শতকের দিকে ভারতবর্ষে মুখ্যত তিনপ্রকারের প্রাক্কত ভাষার উত্তব হইয়াছিলঃ [এক] উদীচ্য প্রাক্কত—উত্তর-পশ্চিম দীমান্ত আর পাঞ্জাবে প্রচলিত; [ছই] মধ্যদেশীয় প্রাক্কত—কুরুপাঞ্চাল দেশে প্রচলিত; [তিন] প্রাচ্য প্রারক্ত —কোশল, কাশী, মগধ, বিদেহ প্রভৃতি অঞ্চলে প্রচলিত। প্রাচ্য অঞ্চলের প্রাক্কত ভাষার ছইটি বিভিন্ন রূপ দেখিতে পাওয়া যায়; একটির নাম পশ্চিমা প্রাচ্য, অপরটির নাম পূর্বী প্রাচ্য। মগধ-অঞ্চলে পূর্বী প্রাচ্য ভাষা বলা হইত বলিয়া ইহা মাগধী প্রাক্কত নামে পরিচিত। প্রীষ্টপূর্ব চতুর্প-ভৃতীয় শতকে, মোর্যদের সময়ে, এই পূর্বী প্রাচ্য বাংলাদেশে প্রবেশ করিতে থাকে, আর প্রীষ্টায় চতুর্প শতকের মধ্যেই বাংলাদেশে ইহার ব্যাপক প্রদার ঘটে। সংস্কৃত নাটকে, বরক্রচির প্রান্ধত ব্যাকরণে মাগধী প্রাক্কত বাংলা ভাষায় রূপান্তরিত হয়। একহাজার প্রীষ্টান্দের দিকে মাগধী প্রাক্কত মাগধী অপল্রংশ ভাষার ভিতর দিয়া একটা নৃতন অবস্থার মধ্যে প্রবেশ করার ফলেই বাংলাভাষার উত্তব। ভারতীয় আর্যভাষার এই আধুনিক বুগটিকেই বলা হয় নব্যভারতীয় আর্যযুগ বা New Indo-Aryan।

তাহা হইলে দেখা যাইতেছে, গ্রীষ্টায় দশম শতাব্দীর দিকে মাগধী অপভ্রংশের রূপপরিবর্তনের ফলে বাংলা ভাষার স্থাষ্ট হয়। এই নবস্থা বাংলা ভাষাকে আবার তিনটি যুগবিভাগে বিভক্ত করা যায়ঃ [এক] আদি বা প্রাচীন যুগ; [ছই] মধ্যযুগ; [তিন] নবীন বা আধুনিক যুগ। আদিযুগের [ আহুমানিক গ্রীষ্টায় দশম হইতে দ্বাদশ শতাব্দী] বাংলা ভাষার নিদর্শন মিলে 'বৌদ্ধ গান ও ও দোহা'-নামক গ্রন্থের

অন্তর্ভুক্ত চর্যাপদগুলিতে। এই যুগের অন্তকোনো সাহিত্যিক নিদর্শন আজ পর্যন্ত আবিস্কৃত হয় নাই। বাংলা ভাষার মধ্যযুগের স্থায়িত্বকাল হইতেছে খ্রীষ্টায় ঘাদশ হইতে অষ্টাদশ শতাব্দী পর্যন্ত। চণ্ডীদাসের 'শ্রীকৃষ্ণকীর্তন' এই যুগের ভাষার শ্রেষ্ঠ নিদর্শন। নানা রক্ষের মঙ্গলকাব্য, গোপীচাঁদের গীতিকা, রামায়ণ-মহাভারতভাগবতের অন্থবাদ, বৈষ্ণবপদাবলী ও শাক্তপদাবলী, জীবনীসাহিত্য প্রভৃতি এই যুগেরই স্পষ্ট। পঞ্চদশ শতকের শেষ পাদে অর্থাৎ বাংলা ভাষার মধ্যযুগে চৈতন্তন্তরের আবির্ভাব বাংলা ভাষা ও সাহিত্যের ইতিহাসে একটি অরণীয় ঘটনা। শ্রীচৈতন্তের প্রভাবে এদেশে একটা বিপুল সাহিত্য গড়িয়া উঠে—ইহার নাম বৈষ্ণবন্দাহিত্য। আধুনিক বুগের [ খ্রীষ্টায় অষ্টাদশ শতক হইতে বর্তমান সময় পর্যন্ত ] বাংলা ভাষা ও সাহিত্যের সঙ্গে আমরা সকলেই পরিচিত। বাংলা গভসাহিত্যের উত্তব ঘটে এই যুগেই। মুদ্রাযন্ত্রের প্রতিষ্ঠায় আধুনিক বুগের বাংলা সাহিত্যের ধারাপথটি অন্থসরণ করা সহজ হইয়া উঠিয়াছে। বঙ্কিম-রবীন্দ্রনাথ-শরৎচন্দ্র প্রমুপ্ব সাহিত্যশিল্পীর অনভ্যসাধারণ প্রতিভা আধুনিক বাংলা ভাষা ও সাহিত্যকে অসামান্ত গৌরবমর্যাদায় প্রতিষ্ঠিত করিয়াছে।

উপরে যে আলোচনা করা হইল তাহা হইতে বাংলা ভাষার যে-বংশপীঠিক। তৈরী করা যায়, তাহা এইরূপ: বৈদিক কথিত ভাষার বিভিন্ন রূপভেদ>প্রাচ্য অঞ্চলের কথিত ভাষা>কথিত মাগধী প্রাক্বত> মাগধী অপভংশ> প্রাচীন বাংলা> মধ্যযুগের বাংলা> আধুনিক বাংলা। অর্থাৎ, মাগধী প্রাক্বত বাংলা ভাষার জননী এবং বৈদিক কথিত সংস্কৃত ইহার মাতামহীস্থানীয়া।

## ভারতীয় আর্যভাষার বিভিন্ন যুগের ব্যাকরণগত বৈশিষ্ট্য ঃ

বৈদিক কথিত ভাষা বিভিন্ন যুগের ক্রমপরিবর্তনের মধ্য দিয়া বাংলা ভাষায় রূপান্তরিত হইয়াছে। এই বিভিন্ন যুগগুলির ভাষাগত বিশিষ্টতার সামান্ত পরিচয় এখানে লিপিবদ্ধ করা যাইতে পারে।

প্রাচীন ভারতীয় আর্য বা বৈদিক ভাষার জটিলতা সহজেই লক্ষণীয়। বিচিত্র সংযুক্ত-ব্যঞ্জনধননি ও স্বরধনি ইহাকে বিশেষ গাছীর্য দান করিয়াছে। জটিল শব্দরূপ ও ধাতুরূপ বৈদিক ভাষার একটা প্রধান বিশেষত্ব। এই ভাষার প্রচীনতম শ্রেষ্ঠ নিদর্শন হইল ঋথেদ-সংহিতা। আদিভারতীয় আর্যভাষা যখন মধ্যভারতীয় আর্যবৃগে অর্থাৎ প্রাকৃত যুগে প্রবেশ করিল, তখন অনার্যপ্রভাবে ইহা আর অবিকৃত রহিল না, ধীরে ধীরে ইহার মধ্যে নানাপ্রকার পরিবর্তন দেখা দিল। বৈদিক সংস্কৃতের যুক্তব্যঞ্জনধ্বনি প্রাকৃত যুগে বছল পরিমাণে সরল হইয়া আসে, বৈদিকের বুক্তব্যঞ্জন প্রাকৃত বিশ্বব্যঞ্জনে পরিণত হয়। যেমন, ধর্ম > ধয়, কার্য > কজ্জ,

হন্ত > হথ, পুত্র > পুত্ত, ইত্যাদি। শব্দরপ আর ধাতুর্রপের জটিলতাও অনেকখানি কমিয়া আদিল। বৈদিকের কতকগুলি স্বরধ্বনি প্রাকৃত যুগে বিলুপ্ত হইল; যেমন, ঐ, ঔ, ঋ, ৯ প্রভৃতি স্বরের উচ্চারণ প্রাকৃতে দৃষ্ট হয় না। কতকগুলি বিশেষ শব্দপ্রয়োগের সহায়তায় এই যুগে বিভক্তির কাজ সম্পাদিত হইতে লাগিল; যেমন, কের, কর, ইত্যাদি।

অপল্রংশ যুগে ভাষা আরো সরল হইয়া আসিল, ইহার মধ্যে দেখা দিল আধুনিক ভারতীয় আর্যভাষার নবজনের সন্তাবনা। এই সময় কারক-বিভক্তির জটিলতা খুবই কমিয়া আসিল, শন্দের অন্তা দীর্ঘম্বর ব্রম্মরে পরিণত হইল, এবং কারক-বিভক্তির কাজসম্পাদনের জন্ত কতকগুলি অমুপদের [post-position] সহায়তা গ্রহণ করা হইল। মধ্যভারতীয় আর্যভাষা যখন নবীন ভারতীয় আর্যভাষার স্তরে উপনীত হইল, তথন উহা সম্পূর্ণ ভিন্নরূপ ধারণ করিল। এই যুগে প্রাকৃত বা অপল্রংশের দিয়-ব্যঞ্জন একটিমাত্র ব্যঞ্জনে পরিণত হইল, এবং এই ব্যঞ্জনের পূর্ববর্তী হ্রম্মর দীর্ঘ হইয়া গেল। যেমন, সর্প>লপ্প>লাপ; হস্ত> হথ>হাত; মৃত্তিকা>মট্টিআ>মাটি; সন্ধ্যা>সঞ্ ঝা>সাঁঝ; কার্য>কজ্জ>কাজ, ইত্যাদি। শন্দের নানারকমের ধ্বনিপরিবর্তন, বিভক্তিস্থাক শন্দের প্রযোগ, যৌগিক ক্রিয়াপদের ব্যবহার, নূতন শন্দের প্রযোগে বহুবচনের পদগঠন, বিদেশী শন্দের বহুল আমদানী, ধাতুরূপাদির নূতন রূপ-গ্রহণ এই যুগের লক্ষণীয় বিশেষত।

#### বাংলা ভাষার উপাদান বা শক্তাণ্ডার

বাংলা ভাষার উপাদান বলিতে আমরা ইহার শব্দসন্ভারকেই বুঝিয়া থাকি। যে-সকল শব্দ লইয়া এই ভাষার স্থাষ্ট, তাহাদিগকে বিভিন্ন শ্রেণী বা পর্যায়ের অন্তর্ভুক্ত করা যায়। পাঁচ প্রকারের শব্দ লইয়া বাংলা ভাষা গঠিত হইয়াছে: তত্ত্ব, তৎসম, অর্ধ-তৎসম, দেশী ও বিদেশী। নিমে ইহাদের স্বরূপপ্রকৃতির পরিচয় লিপিবদ্দ করিতেছি।

কি তত্তব বা প্রাকৃতজ শব্দ ঃ এই 'তত্তব' শব্দগুলিকে লইয়াই মৃথ্যত বাংলা ভাষার স্প্টি—এইগুলিই বাংলা ভাষার নিজস্ব শব্দ বা খাঁটি উপাদান। অতি প্রাচীনকালে ভারতীয় আর্যজাতি যে-ভাষায় কথা বলিত, তাহার নাম বৈদিক সংস্কৃত। বিজয়ী আর্যের ভাষা বিজিত অনার্যজাতি কর্তৃ ক গৃহীত হইবার ফলে এবং ভাষার সাধারণ পরিবর্তনধর্ম-অহুসারে, বংশপরস্পরাক্রমে জনগণের মুথে বীরে বীরে রূপান্তরিত হইতে থাকে। এই বিকৃত বা পরিবর্তিত বৈদিক সংস্কৃতেরই নাম হইল 'প্রাকৃত' অর্থাৎ দেশের সর্বসাধারণের ভাষা। এই প্রাকৃত ভাষাও আবার কালক্রমে পরিবর্তিত হইয়া 'অপ্রংশ'-এর রূপ গ্রহণ করিল, এবং অপ্রংশের আরো বিকৃতির ফলেই বাংলা

ভাষার উত্তব। তাহা হইলে দেখা যাইতেছে, যে-সকল বৈদিক সংস্কৃত শব্দ প্রাকৃত ও অপভ্রংশন্তরের মধ্য দিয়া ক্রমশ রূপান্তরিত হইয়া বাংলা শব্দভাণ্ডারে প্রবেশ করিয়াছে, উহারাই বাংলা তদ্ভব বা প্রাকৃতজ শব্দ। 'তৎ' অর্থাৎ বৈদিক কথিত সংস্কৃত, তাহা হইতে 'ভব' অর্থাৎ উৎপত্তি যাহার, এই অর্থে 'তদ্ভব'। এই শ্রেণীর শব্দগুলি প্রাচীন আর্যভাষার নিকট হইতে প্রাকৃতের মধ্য দিয়া উত্তরাধিকারস্থতে প্রাপ্ত বলিয়া ইহাদিগকে প্রাকৃতজ শব্দও বলা হইয়া থাকে। যেমন, সংস্কৃত 'কৃষ্ণ' শব্দটি প্রাকৃতে 'কণ্ হ'-রূপে পরিবর্তিত হইল; তাহা হইতে আরো পরিবর্তনের ফলে বাংলা কান, কায়, কানাই [কান+আদরার্থে 'উ' কিংবা 'আই' প্রতায়্যযোগে কায়ু অথবা কানাই ] শব্দের উদ্ভব। এইরূপে সংস্কৃত চন্দ্র>বাংলা চাঁদ। তদ্রপ, হস্ত>হ্থ>হাত; সন্ধ্যা> সক্র ঝা>সাঁঝ; মধ্য>মজ্বা>মাঝা; সর্প>সপ্প>সপ্প>সাপ; মৃত্তিকা>মট্টিআ>মাটি; মৃত্য>নচ্চ>নাচ; অত্যে>অম্হে>অম্হি>আমি; শ্ণোতি>স্বণদি, স্বণই>শুনে; অস্তাদশ>অট্ঠারহ>আঠারো; প্রাম>গাঁব>গাঁও, গাঁ ইত্যাদি। এইগুলিই থাটি বা মৌলিক বাংলা শব্দ। প্রাকৃত হইতে যে-সকল 'দেশী' ও 'বিদেশী' শব্দ বাংলায় প্রবেশ করিয়াছে, এক হিসাবে তাহাদিগকেও 'তদ্ভব' বা 'প্রাকৃতজ' বলিতে পারা যায়।

খি তৎসম শব্দ: বাংলা ভাষা তাহার উৎপত্তিকাল হইতে আরম্ভ করিয়া আধুনিক কাল পর্যন্ত আবশ্যকমতো যে-সকল শব্দ সংস্কৃত ভাষার ভাতার হইতে গ্রহণ করিয়াছে, এবং উচ্চারণে যাহাদের কোনক্রপ বিকৃতি ঘটে নাই—এইক্রপ শব্দগুলিই 'তৎসম' নামে পরিচিত। 'তৎসম' অর্থে সংস্কৃতসম শব্দ।' ['সংস্কৃত' আদিআর্যভাষা বৈদিকেরই একটি অর্বাচীনতর ক্রপভেদ-মাত্র। গ্রীষ্টপূর্ব পঞ্চম শতাব্দীর
পূর্বে সাহিত্যিক ভাষারূপে ইহা প্রতিষ্ঠিত হয়। খ্যেদের ভাষা যথন পুরাতন হইয়া
আসিতেছিল, সাধারণের কাছে ছর্বোধ্য হইয়া উঠিতেছিল, এবং লোকমুখে ইহার
ক্রত পরিবর্তন ঘটিতেছিল, তখন ভাষার গতিরোধ করা অসম্ভব দেখিয়া সে-যুগের
পণ্ডিতজন 'মৌখিক ভাষাকে ত্যাগ করিয়া প্রাচীন সাহিত্যের ভাষার চর্চায় ও তাহার
রক্ষণে মনোনিবেশ করিলেন, তাহার ব্যাকরণ লিখিলেন। এই শিষ্ট ও সাহিত্যের
ভাষা সংস্কৃত নামে খ্যাত হইল।' প্রশিদ্ধ বৈয়াকরণ পাণিনি ইহাকে 'লৌকিক' নামে
চিহ্নিত করিয়াছেন এবং পরে ইহা 'দেবভাষা' নামেও অভিহিত হইতে থাকে। সংস্কৃত
ভাষা প্রাচীন ও মধ্যযুগের ভারতবর্ষের মানদিক সংস্কৃতির বাহন হইয়া উঠে।]

আদি-আর্যভাষার যে-সকল শব্দ নানাযুগের রূপান্তরের মধ্য দিয়া বিক্বত অবস্থায় বাংলায় প্রবেশ করিয়াছে, তাহাদের অবিক্বত মূল রূপ মিলে সংস্কৃতে। সংস্কৃতের শব্দভাতার বিপুল—যখনই প্রয়োজন বোধ করিয়াছে, বাংলা ভাষা সংস্কৃত হইতে শব্দরাজি ঝণস্বরূপ গ্রহণ করিয়াছে। তত্তব শব্দের সঙ্গে তৎসম শব্দের পার্থক্য এই যে,

তত্তব শব্দগুলি বৈদিক শব্দ হইতে প্রাক্ত ও অপক্রাংশের মধ্য দিয়া বিক্বত অবস্থায় বাংলায় আদিয়াছে। কিন্তু তৎসম শব্দগুলি বিভিন্ন যুগের ক্লপপরিবর্তনের ধারাপথে বাংলায় আদে নাই, লৌকিক সংস্কৃত ভাষা হইতে সরাসরি ইহারা বাংলা ভাষায় গৃহীত হইয়াছে। তৎসম শব্দ ভাষায় ঋণস্বরূপ গৃহীত, তত্তব শব্দগুলি উত্তরাধিকারস্ত্ত্রে প্রাপ্ত—উভয়ের উৎপত্তির ইতিহাস ভিন্নতর। কতকগুলি তৎসম শব্দের উদাহরণ ঃ ক্লফ্, চন্দ্র, হন্তু, মৃন্তুক, মৃত্তিকা, রাত্রি, সন্ধ্যা, মধ্য, ধর্ম, কর্ম, কার্য, বৃদ্ধ, বৃক্ষ, পিতা, মাতা, ইত্যাদি।

গি আর্থ-তৎসম শব্দ ঃ যে-দকল দংশ্বত শব্দ ভাষায় ঋণস্বরূপ গৃহীত হইবার পর লোকমুথে উচ্চারণে বিকারপ্রাপ্ত হইয়াছে, তাহাদের মূল রূপ বিশুদ্ধ রাখিতে পারে নাই, এরূপ বিশ্বত দংশ্বত শব্দকেই বলা হয় অর্থ-তৎসম। তৎসম শব্দের বিকারেই অর্থ-তৎসম শব্দের স্থি। আমাদের দৈনন্দিন জীবনের ব্যবহারিক ক্ষেত্রে এইরূপ শব্দের বহুল প্রয়োগ দেখিতে পাওয়া যায়। গ্রাম্য উচ্চারণে এবং কবিতার ভাষায় অর্থ-তৎসম শব্দের ব্যবহার খুব বেশী। উদাহরণ ঃ সংস্কৃত 'ক্বশ্বং' শব্দটি বাংলায় তৎসম, ইহা হইতে প্রাকৃত ও অপজ্রংশের মধ্য দিয়া রূপপরিবর্তনের ফলে আমরা পাইতেছি 'কান, কাল্ল বা কানাই' শব্দ—বাংলা শব্দভাগুরে যাহার নাম তন্ত্রব বা প্রাকৃতজ। কিন্তু সংস্কৃত শব্দ 'ক্বশ্বং' বাংলায় গৃহীত হইবার পর লোকমুথে তাহার বিক্কৃতি ঘটিবার ফলে একটি নৃতন রূপ দাঁড়াইরাছে 'কেন্ত'—এই শব্দটি বাংলায় অর্থ-তৎসম। তন্ত্রপ, সংস্কৃত 'গৃহিণী' হইতে তন্তব 'ঘরণী', কিন্তু অর্থ-তৎসম হইল গিল্লি বা গিল্লী। এইভাবে নিমন্ত্রণ সোচ্ছব; প্রান্ধা> হেদ্দা; বৈশ্বব> বোইম; মিত্র সমিত্তির; চন্দ্র> চন্দ্রর; মহোৎসব> মোচ্ছব; গ্রাম > গেরাম; প্রণাম > পেলাম, ইত্যাদি অর্থ-তৎসম শব্দের উত্তব হইয়াছে।

[घ] দেশী শব্দঃ বাংলা ভাষায় এমন কতকগুলি শব্দের প্রয়োগ দেখিতে পাওয়া যায়, যাহাদের মূল প্রতিরূপ সংস্কৃতে মিলে না। এই জাতের শব্দগুলি দ্রাবিড় এবং কোলভাষা হইতেই বাংলায় প্রবেশ করিয়াছে—ইহাদিগকেই বলা হয় 'দেশী' শব্দ। ভারতের সর্বত্র গৃহীত শিষ্টজনের ভাষায় এইসকল শব্দের প্রয়োগ দৃষ্ট হয় না—বাংলা দেশের প্রাচীন অধিবাসী দ্রাবিড় ও অট্রিক-জাতির ভাষার নিকট-সম্পর্কে আসার ফলেই এই অনার্য শব্দগুলি আর্যভাষা বাংলায় চুকিয়া পড়িয়ছে। এইগুলি বাংলা ভাষার মৌলিক শব্দ নয়, ইহারা আগক্তক শব্দ। বিদেশী শব্দগুলিও এই 'আগস্তুক' পর্যায়ে পড়ে। বাংলা ভাষায় যে-সব শব্দ ভারতীয় আর্যভাষা হইতে উভুত নয়, অনার্য কিংবা ভারতের বাহিরে প্রচলিত ইন্দোয়ুরোপীয় কিংবা সেমীয় ভাষা হইতে গৃহীত, সে-সকল শব্দই বাংলায় 'আগস্তুক' নামে অভিহিত। তত্তব, ভৎসম এবং অধ্-তৎসম শব্দগুলিই বাংলা ভাষার যথার্য মৌলিক উপাদান।

অবশ্য অনেকগুলি 'দেশী' শব্দ প্রাত্বতের মধ্য দিয়াই বাংলায় প্রবেশ করিয়াছে।
কিন্তু ভাষার মূল বিচার করিয়া শব্দের শ্রেণীবিভাগ করিতে হইলে এই জাতীয়
শব্দকে প্রাক্বতজ বা তন্তব না বলিয়া 'দেশী'ই বলিতে হইবে। কারণ, এগুলি মূলত
আর্মশব্দ নয়। কিন্তু একজন ভাষাতাত্ত্বিক বলিতেছেন [অধ্যাপক স্কুকুমার দেন],
যে-সব অনার্য শব্দ সংস্কৃত ভাষায় গৃহীত হইবার পর প্রাক্বত স্তরের ভিতর দিয়া
বাংলায় আদিয়াছে, দেগুলিকে 'দেশী' না বলিয়া 'তত্তব' বা 'প্রাক্বতজ'-ই বলিতে
হইবে। বাংলা ভাষার স্প্রতির পর যে-সব আর্যশব্দ বাংলায় গৃহীত হইয়াছে, উক্ত
ভাষাতাত্ত্বিকের মতে দেগুলিই যথার্য 'দেশী'-পর্যায়ের অন্তর্ভুক্ত। কতকগুলি 'দেশী'
শব্দের উদাহরণ গাড়ী, ঘুড়ী, ঝাড়, ঝাউ, ঢিল, ঝাণ্ডা, ঝায়ু, ঝোপ, টোপর,
ছাল, পেট, কামড়, ডাগর, ঢেউ, ডাব, ডিঙা, ঝাঁটা, ঝোল, ঝিঙা, ডাহা, ডাঁসা,
কদলী, কলা, তামলী, ইত্যাদি।

ঙি বিদেশী শব্দ: বাংলা ভাষার উৎপত্তির পর নানা বিদেশী জাতির ভাষা হইতে যে-সকল শব্দ গ্রহণ করা হইয়াছে দেগুলিই বাংলার বিদেশী উপাদান। বহু প্রাচীনকাল হইতেই কয়েকটি বিদেশী শব্দ ভারতীয় আর্যভাষা সংস্কৃতে স্থানলাভ করিয়াছে, এবং ইহাদেরই কয়েকটি প্রাকৃতের মধ্য দিয়া বাংলায় আদিয়াছে। এইরকম শব্দগুলিকে, 'বিদেশী' হইলেও, 'আগন্তক' আখ্যা না দিয়া 'প্রাকৃতজ্ঞ' বা 'তত্ত্ব' বলাই ভালো। যেমন গ্রীক 'প্রাখ্মে' হইতে সংস্কৃতে 'প্রম্য', তাহা হইতে প্রাকৃতে 'দেম্ম', তাহা হইতে বাংলায় 'দাম'। প্রাচীন পারসীক 'মোচক'>প্রাকৃত মোচিঅ>বাংলা মৃচি; পহ্লবী 'পোন্ত' [লিথবার চামড়া]>সংস্কৃত পৃত্তিকা>প্রাকৃত পোথিআ>বাংলা পুঁথি, পুথি; গ্রীক 'প্ররিংকস্'>সংস্কৃত প্রড়ঙ্গ, প্রত্তিক 'গোনস্' [ gonos ]>সংস্কৃত কোণ>বাংলা কোণ; গ্রীক্ 'কেণ্ট্রণ্' [Kentron] >সংস্কৃত কেন্দ্র-বাংলা কেন্দ্র [ তৎসম ], ইত্যাদি।

মুসলমান কর্তৃক বঙ্গবিজয়ের পর হইতেই বাংলা ভাষায় অধিক পরিমাণে বিদেশী শব্দের আমদানী হইতে থাকে। পাঁচ শ' বছরেরও অধিককাল ধরিয়া মুসলমানেরা এদেশ শাসন করে, এবং মুসলমান-আমলে কার্সী রাজভাষা ছিল বলিয়া, বাংলা ভাষার উপর তাহার কম প্রভাব পড়ে নাই। বাংলা ভাষার প্রায় আড়াই হাজার শব্দ হইল কার্সী। এই কার্সীর মারফতে কয়েকটি আরবী এবং তুকী শব্দও ইহাতে প্রবেশ করিয়াছে। বাংলায় কয়েকটি ফার্সী শব্দের নমুনাঃ আমীর, ওমরা, উজীর, মালিক, হজুর, জখম, তাঁবু, তোপ, বন্দুক, খাজনা, দারোগা, দপ্তর, বীমা, হিসাব, গ্রেপ্তার, মোকদ্মা, নালিশ, দরখান্ত, দলিল, আলা, কবর, কাফের, নমাজ, মস্জিদ, মক্তব, গজল, সরম, ইজ্জৎ, আয়না, আতর, কাগজ, কুলুপ, কোর্যা, খাতা, চশ্মা,

চাবুক, ছবি, জামা, মলম, মিছরি, রুমাল, শরবৎ, লাগাম, শিশি, হালুয়া,
হঁকা, ইত্যাদি।

খ্রীষ্টিয় যোড়শ শতাব্দীতে পোতু গীসরা বাংলাদেশে বাণিজ্য করিবার উদ্দেশ্তে আদে। ইহার ফলে প্রায় শতাধিক পৌতু গীস শব্দ বাংলায় প্রবেশ করিয়াছে। रयमन, आनातम, जामाक, जाति, वान्जी, रेखी, कामता, छनाम, नीनाम, कुन, যীভ, পেয়ারা, পেঁপে, কপি, বোতল, বোতাম, ইত্যাদি। তাসখেলার বিষয়ে কয়েকটি শব্দ ওলন্দাজ ভাষা হইতে গ্রহণ করা হইয়াছে। যেমন, হরতন, রুইতন, ইস্কাবন [ কিন্তু 'চিরিতন' ভারতীয় শব্দ ], তুরুপ। আর-একটি ওলনাজ শব্দ হইতেছে 'ইসকুপ'। কার্তুজ, কুপন, রেস্তোরা কথাগুলি ফরাসী। আঠারো শতকের মধ্যভাগ হইতে বাংলাদেশ ইংরেজজাতির বশুতা স্বীকার করিল। ম্বরোপীয় সভ্যতা ও সংস্কৃতি ইংরেজী ভাষার মাধ্যমে বাঙালীর উপর ব্যাপক প্রভাব বিস্তার করিতে থাকে। বাংলা ভাষার উপর ইংরেজীর প্রভাব কতথানি বিস্তত, তাহা কাহাকেও বুঝাইয়া বলিবার প্রয়োজন নাই। এখানে সামান্ত কয়েকটি ইংরেজী শব্দের नम्ना मिटा है: वाशिम, रेकून, तिकि, जाउनात, नाठ, श्रीनम, त्रानाम, नर्शन, शायम, সাম্বী, কৌশলী, জাঁদরেল, লজঞ্বুস, বাক্স, ইত্যাদি। এতদ্বির ইংরেজীর মধ্য দিয়া এশিয়া, ইউরোপ, আফ্রিকা, আমেরিকা, অস্ট্রেলিয়া প্রভৃতি নানা দেশের ভাষার কতকগুলি শব্দ বাংলায় প্রবেশ করিয়াছে। ইহা ছাড়া, বাংলা ভাষায় আরো এক জাতের শব্দ আছে, যাহা 'মিশ্রাশব্দ' [Hybrids] নামে পরিচিত। সাধারণত বিভিন্ন শ্রেণীর শব্দের সংযোগে অথবা একশ্রেণীর শব্দের সহিত অক্তশ্রেণীর প্রত্যয়াদির মিশ্রণে ইহাদের স্পষ্ট। যেমন,—রাজাউজীর, হাটবাজার, হেডপণ্ডিত, পুলিশসাহেব, বেটাইম, ডেপুটিগিরি, ইত্যাদি।

একহাজার বছরের অধিক কাল হইল প্রাক্তির পরিবর্তনের ফলে বাংলা ভাষার উদ্ভব হইয়াছে। তত্তব, তৎসম ও অর্ধতৎসম ইহার মৌলিক উপাদান। তত্তপরি বাংলা ভাষা অনার্য কোল, দ্রাবিড় প্রভৃতি ভাষা হইতে বিদেশী ফার্দী, পতুর্গীজ, ওলন্দাজ, ফরাসী ও ইংরেজী হইতে অনেক শব্দ গ্রহণ করিয়াছে—এইগুলি তাহার আগন্তক উপাদান। মৌলিক ও আগন্তক শব্দের সমবায়ে বাংলা ভাষার ভাগার অনেকখানি সমৃদ্ধ হইয়া উঠিয়াছে। এ ভাষার অবস্থা এখন বেশ বাড়বাড়ন্ত—বাঙালীর ভাষা তাহার যথার্থই গৌরবের বস্তু।

# বাংলা উচ্চারণ ও ধ্বনিশরিবর্তনের কতকগুলি বিশিষ্ট রীভিঃ

## কি স্বরসংগতি: Vowel Harmony

বাংলায়, বিশেষ করিয়া বাংলার মৌথিক বা চলিত ভাষায়, পূর্বের অথবা পরের স্বর্ধনির প্রভাবে পদস্থিত অন্থ অক্ষরের স্বরধ্বনির উচ্চারণস্থানের মধ্যে একটা লক্ষণীয় পরিবর্তন ঘটে। বাংলা ভাষার উচ্চারণগত এই বৈশিষ্ট্যকেই বলা হয় 'স্বর-সংগতি'। এক্ষণ পরিবর্তনের মূল কথা হইল, পদস্থিত স্বরধ্বনিগুলির মধ্যে পরস্পরের প্রতি একটা আকর্ষণের ভাব। এই আকর্ষণের ফলে শব্দের অভ্যন্তরস্থিত বিভিন্ন প্রকৃতির স্বর্ধ্বনিগুলি একটা সংগতি বা সামঞ্জন্তের হত্তে গ্রথিত হয়। যেমন, 'দেনী' >'দিনি'—এই দৃষ্টান্তে দেখা যাইতেছে, পরবর্তী অক্ষরের ঈ-কারের প্রভাবে পূর্বাবস্থিত অক্ষরের এ-কার ই-কারে পরিবর্তিত হইয়া গিয়াছে। তদ্রুপ, বিলাতি > বিলেতি > বিলিতি; উড়ানী > উড়ুনী; ইচ্ছা > ইচ্ছে; বিনা > বিনে > বিনি ; পূজা > পুজো; মূলা > মূলা ; তিনটা > তিনটে; শুনা > শোনা; কুড়াল > কুড়ুল, ইত্যাদি।

কিন্তু এই স্বরধ্বনির পরিবর্তনবিষয়ে একটি জিনিদ লক্ষ্য করিবার আছে।

'ধেখানে শব্দের আদিতে 'না'-অথে 'অ' বা 'অন্', এবং 'সহিত'-অর্থে অথবা 'সম্পূর্ণ'
অর্থে 'স' বা 'সম্' বনে, দেখানে অ-কার ও-কারে পরিবর্তিত হয় না'', অর্থাৎ
স্বরদংগতিজনিত ধ্বনির কোনো পরিবর্তন ঘটে না। যেমন, 'অতি'-র উচ্চারণ 'ওতি,'
'অমুক'-এর উচ্চারণ 'ওমুক', 'চলুন'-এর উচ্চারণ 'চোলুন'; কিন্তু অধীর, অস্থুথ,
অনিশ্চিত, অনিয়ম, সদীম, সবিনয় প্রভাত শব্দগুলি ওধীর, ওস্থুথ, ওনিশ্চিত, ওনিম্ম,
সোলীম, সোবিনয়-রূপে উচ্চারিত হয় না। এই ধ্বনিপরিবর্তনের বিশিষ্টতার মূল কথা
হইতেছে, 'উঁচু [স্বর] নীচুকে [নীচু স্বরকে] উচ্ততে টানে, নীচু উচুকে নীচে
নামাইয়া লয়।' স্বরধ্বনির এরূপ আকর্ষণের প্রভাবেই শব্দগুলির রূপান্তর ঘটে।
[বাংলা স্বরধ্বনিগুলিকে তিনটি ভাগে বিভক্ত করা যায় — উঁচু, মধ্য ও নীচু। ই এবং
উ উচ্চস্বর; এ, ও এবং অ মধ্যস্বর; অ্যা এবং আ নিয়্পুর]।

## খে] অপিনিহিতি: Epenthesis

শব্দের মধ্যস্থিত কিংবা অন্তস্থিত ই-কার অথবা উ-কার স্বস্থান পরিত্যাগ করিয়া কিংবা স্বস্থানে থাকিয়াও যদি অব্যবহিত পূর্ববর্তী ব্যঞ্জনের পূর্বে আসিয়া যায়, তবে তাহাকে 'অপিনিহিতি' বলে। বাংলা ভাষার উচ্চারণের একটি বিশিষ্টতা হইল শব্দের মধ্যস্থিত বা অস্তস্থিত ই-কার কিংবা উ-কারকে পূর্ব হইতেই উচ্চারণ করিয়া • কেলিবার প্রবণতা। যেমন, আজি>আইজ; কালি>কাইল; রাখিয়া>রাইখা; রাতি>রাইত; করিয়া>কইর্যা; সাথুআ>সাউথুআ>সাইথুআ>সেথো; জলুয়া>জউলুয়া>জইলুয়া>জলো; মাছুয়া>মাউছুয়া>মাইছুয়া>মেছো; সত্য>সইস্ত; কাব্য>কাইব্র, ইত্যাদি। শব্দের এই বিশিপ্ত উচ্চারণরীতিকে 'পূর্বাভাসাত্মক ধ্বনিবিপর্যয়' বলা যাইতে পারে—'the transference of a semi-vowel to the syllable preceding that in which it originally occurred—পূর্বস্থিত অক্ষরে অন্তঃস্থ-বর্ণের আনয়ন।' দেখা যাইতেছে, অপিনিহিতি শুধ্ ধ্বনিবিপর্যয় নয়, আরো বেশী কিছু—পূর্বাভাসহেতুক আগমও ইহার মধ্যে রহিয়াছে। যেমন, মাছুয়া>মাউছুয়া; এখানে ছু-এর 'উ' স্বস্থানে রহিয়া গেল, আবার 'হ'-এর পূর্বেও পূর্বাভাসহেতুক উ-কারের আগম ঘটিল। তদ্রুপ, সাথুয়া>সাউথুয়া; করিয়া>কইর্যা, প্রভৃতি। বর্তমানে কেবল পূর্ববঙ্গে এইরূপ উচ্চারণরীতি দৃষ্ট হয়, কিন্তু একসময় পশ্চমবন্দেও ইহা প্রচলিত ছিল। মনে রাখিতে হইবে, য-ফলার মধ্যে ই-ধ্বনি রহিয়াছে বলিয়াই সত্যা, কাব্য প্রভৃতি শব্দ অপিনিহিতির ফলে 'সইত্যু', 'কাইব্ব'-রূপে পরিবতিত হইয়াছে।

## [গ] অভিশ্ৰুতি: Umlaut বা Vowel Mutation

অপিনিহিতিজাত ই-কার বা উ-কার পূর্ববতী স্বরধ্বনির সহিত মিলিত হইয়া যখন তাহার রূপ পরিবৃতিত করিয়া দেয়, তাহাকেই 'অভিশ্রুতি' বলে। যেয়ন, করিয়া> কইয়া>ক'রে>কোরে; মাছুয়া>মাউছুয়া>মাইছুয়া>মেছো; জলুয়া>জউলুআ> জইলুআ>জেলো = জোলো; মারিয়া> মেরে; করিতে>কইরতে>কোর্তে। এইসব দৃষ্টান্ত হইতে বুঝিতে পারা যাইবে, অভিশ্রুতি অপিনিহিতির উপরই নির্ভরশাল—দ্বিতীয় প্রকারের স্বরধ্বনির পরিবর্তন অর্থাৎ অপিনিহিতি ভিন্ন প্রথম প্রকারের স্বরধ্বনির রূপান্তর অর্থাৎ অভিশ্রুতি সভিব নর। উপরিলিখিত উলাহরণে রাখিয়া>রাইখয়া> রাইখয়া [ অপিনিহিতি ]>রেখে | অভিশ্রুতি ]। এখানে আ+ই+আ-স্বরধ্বনির এ+এ-তে রূপান্তর সন্তব হইয়াছে অপিনিহিত ই-এর প্রভাবে, এবং পূর্বন্থিত স্বরের এই নবর্মপ্রারণকেই 'অভিশ্রুতি' বলা হইয়া থাকে। অপিনিহিতির প্রসারের ফলেই অভিশ্রুতির আত্মপ্রকাশ।

পূর্ববন্ধের কথাভাষায় এবং পশ্চিমবন্ধের স্বদ্র প্রান্তের ভাষায় অভিশ্রুতিজনিত স্বরের পরিবর্তন দৃষ্ট হয় না। পূর্ববন্ধের ভাষায় অপিনিহিতির ই-স্বরধ্বনি এখনো উচ্চারিত হয়। 'বাংলা চলিত ভাষার লক্ষণীয় বৈশিষ্ট্য এই অভিশ্রুতি। এই রীতি অনুসারে স্বষ্ট বহু শব্দ ও পদ চলিত ভাষা হইতে এখন অল্লে-অল্লে সাধুভাষাতেও গৃহীত হইতেছে। যথা—সাধুভাষার অনুমোদিত রূপ থাকিয়া, চাহিয়া, মাইয়া, ছাইলা ইত্যাদি স্থলে থেকে, চেয়ে, মেয়ে, ছেলে ইত্যাদি।'

#### ্য অপশ্ৰুতি: Ablaut বা Vowel Alterance

শব্দের মধ্যে ধাতুর মূল স্বরধ্বনির যদি অপগমন অর্থাৎ বিকার ঘটে, তবে তাহাকে 'অপশ্রুতি' বলে। বৈমন, 'চল্' ধাতু—চলে, ণিজন্ত 'চালে' [চালায়, চলায়]; 'পড়' ধাতু পতনে—'পড়ে', কিন্ত ণিজন্ত 'পাড়ে'। এক্নপ পরিবর্তন আত্মপ্রকাশ করে ধাতুর মূল স্বরকে অবলম্বন করিয়া। ধাতুর মূল স্বরধ্বনির অবস্থাগতিকে এই স্বত-পরিবর্তন-ধারাটি ভারতের আদিআর্যভাষা সংস্কৃত হইতে প্রাকৃতের মধ্য দিয়া বাংলায় আসিয়া গিয়াছে। স্নতরাং অপশ্রতির আদিম উৎস হইতেছে সংস্কৃতভাষায় ধাতুর স্বরের গুণ, বুদ্ধি ও সম্প্রসারণাত্মক পরিবর্তন। নিমের একটি দৃষ্ঠান্ত হইতেই সংস্কৃতে গুণ, বুদ্ধি, সম্প্রদারণের ক্ষেত্রে প্রতায় ও ধাতুর স্বরধ্বনির পরিবর্তনটি সহজে বুঝা যাইবে। मल शाकु 'वन' > वन - त्यमन, वनिक, वनार्वन [ छन ] ; वान-त्यमन, अञ्चवान [ वृक्षि ] ; উদ—যেমন, অনুদিত [ দম্প্রদারণ ]। এই গুণ-বৃদ্ধি-দম্প্রদারণের ব্যাপক নামকরণ ছইয়াছে 'অপশ্রুতি'। বাংলার চল্>চাল; পড়্>পাড়; মরে>মারে ইত্যাদিতে স্বরবৈচিত্র্য অপশ্রুতিরই ফল। ধাতুর মূল স্বরধ্বনির এক্লপ পরিবর্তন বাংলায় মিলে না—ইহার জন্ম সংস্কৃতের দারস্থ হইতে হইবে। যেমন, বাংলা 'চলে' কথাটি সংস্কৃত 'চলতি' কথারই পরিবর্তনে উদ্ভত-চলতি > চলদি > চলই > চলে; ঠিক তেমনি, 'हात्न' कथारि—मःश्रु हानग्रि । 'हत्न' वरः 'চালে', এই উভয় শব্দের মূল ধাতু হইতেছে 'চল্'; কিন্তু অবস্থাগতিকে 'চল' হইতে 'চলে' এবং 'চালে'র উংপত্তি।

#### ঙ্ য়-শ্ৰুতি ও অন্তঃস্থ ব-শ্ৰুতিধ্বনি: Euphonic Glides

বাংলায় পাশাপাশি অবস্থিত ছুইটি স্বর্ধবনির ক্রত উচ্চারণকালে উহাদের মধ্যে য়-ধ্বনি [y] অথবা ব-ধ্বনির [w=বাংলায় ওয়, ও] আগম হয়। জিহ্বা অসতর্ক-ভাবে এই যে ছুইটি ধ্বনি উচ্চারণ করে উহারাই 'শ্রুতিধ্বনি' নামে পরিচিত। উচ্চারণের স্থবিধা এবং শ্রুতিমাধুর্যের জন্তই এই অপ্রধান ব্যঞ্জনধ্বনি-ছুইটির আগম ঘটে। যেমন থযা—প্রতারযোগে যাআ>যাওয়া; এখানে অন্তঃস্থ ব-শ্রুতিধ্বনির আগম ঘটিয়াছে। তদ্রপ থখা—আ=খাআ>খাওয়া। বাংলায় ও-কার য়ারা ব-শ্রুতিধ্বনি নির্দেশিত হইয়া থাকে। এইভাবেই কেতক>কেঅঅ>কেআ>কেয়া; মোদক>মোঅঅ>মোআ>মোয়া; কেঅড়া>কেওড়া; ধোআ>ধোওয়া; পিআনো [piano]>পিয়ানো; নাহা>নাআ>নাওয়া। অনেক সময় য়-শ্রুতি এবং ব-শ্রুতির মধ্যে, অদলবদলও দেখিতে পাওয়া যায়। যেমন, দেয়াল—দেওয়াল; ছাআ—ছায়া, ছাওয়া, ইত্যাদি।

# [চ] বিপ্রকর্ষ বা স্বরভক্তিঃ Anaptyxis বা Vowel Insertion

উচ্চারণের স্থাবিধার জন্ম সংযুক্ত-ব্যঞ্জনের ভিতরে স্বরধ্বনির আনয়ন ব্যাপারকে বলা হয় 'বিপ্রকর্ষ' বা 'স্বরভক্তি'। শব্দগুলিকে খুব সহজে উচ্চারণ করার দিকে বাংলা ভাষার একটা প্রবণতা সবিশেষ লক্ষ্য করা যায়। প্রাচীন ও মধ্যযুগের বাংলা ভাষায় বিপ্রকর্ষরীতির বহুল প্রচার দৃষ্ট হয়। প্রাক্বত যুগেও এই রীতিটি প্রচলিত ছিল। ছন্দের প্রয়োজনে ও শ্রুতিমধুরতার জন্ম বাংলা কবিতার ভাষায় বিপ্রকর্ষ বা স্বরভক্তির প্রাচুর্য দেখা যায়—প্রাম্য উচ্চারণেও এই রীতি বিশেষ প্রবল। বিপ্রকর্ষে নানাপ্রকার স্বরের আগম হয়। যেমন, কর্ম>করম; মর্ম>মরম; ধর্ম>ধরম; জন্ম>জনম; ভক্তি>ভকতি; মুক্তি>মুকতি; মুর্তি>মুরতি [অ-কারের আগম]। প্রাতি>পিরীতি; মিত্র>মিন্তির; শ্রী>ছিরি [ই-কারের আগম]। গ্রাম>গেরাম; শ্রাদ্ধ>ছেরাদ্ধ [এ-কারের আগম]। শ্রাক>শেলাক [ও-কারের আগম]।

## [ছ] বর্ণবিপর্যয় ? Metathesis

শব্দস্থিত বর্ণের স্থানপরিবর্তনকেই বলা হয় বর্ণবিপর্যয়। যেমন, বাক্স>বাস্ক; বিক্সা> বিস্কা; নেত্র>নেতা>তেনা [চেঁড়া কাপড় অর্থে]; হুদ>হ্দ>দ্হ; লাফ>ফাল [পূর্বৰঙ্গে ব্যবহৃত ] ইত্যাদি।

## জি বর্ণসমীকরণ বা সমীভবনঃ Assimilation

বিভিন্ন বর্গের ব্যঞ্জনধ্বনি পাশাপাশি অবস্থিত থাকিলে, উচ্চারণের স্থাবিধার জন্ম ধ্বনি-ছুইটিকে একই বর্গের ধ্বনিতে ক্লপান্তরিত করা হয়; অর্থাৎ সংযুক্তব্যঞ্জন [conjunct consonant] দ্বিব্যঞ্জনে [double consonant] পরিণত হইনা সমতা প্রাপ্ত হয়—ইহারই নাম 'সমীকরণ' বা 'বর্ণসমীভবন'। যেমন, ধর্ম > ধন্ম; কর্ম > কন্ম; মূর্থ > মূথ খু; ধ'রতে > ধ'ত্তে; কর্তা > কন্তা, ইত্যাদি। যেখানে পূর্বের ধ্বনি পরের ধ্বনিকে পরিবর্তিত করে তাহাকে বলে 'প্রগত' সমীভবন; যেখানে প্রের ধ্বনি পূর্বের ধ্বনিকে পরিবর্তিত করে তাহাকে বলে 'পরাগত' সমীভবন, আর যেখানে ছুইটি ধ্বনিই প্রস্পরের প্রভাবে পড়িয়া ক্লপান্তরিত হয়, তাহাকে বলে 'অন্তোভ' সমীভবন।

# [ঝ] শব্দস্থিত স্বরধ্বনিলোপ ও বর্ণবিলোপ

অনেক সময় দেখা যায়, খাসাঘাতের অভাব ঘটিলে বা একই বর্ণের পাশাপাশি সমাবেশ ঘটিলে অক্ষরস্থিত স্বর্ধবনির কিংবা ব্যঞ্জনবর্ণের বিলোপ ঘটে—ইহাকেই বলা হয় বর্ণবিলোপ অথবা স্বরধ্বনিলোপ। যেমন, সংস্কৃত অলাবু > বাংলা লাউ; অভ্যন্তর > ভিতর; উদ্ধার > ধার; এবগু > রেড়ী; অভগী > তিসি; নাতিনী > নাত্নী; নারিকেল > নারকেল; বড়দাণ > বড়দাণ ; ছোটদিদি > ছোডদিণ ; অতিথি > অতিথ ; ইত্যাদি। আদিস্বরধ্বনি, মধ্যস্বর্ধ্বনি ও ছুইটি ব্যঞ্জনধ্বনির মধ্যে একটির লোপকে ইংরেজীতে যথাক্রমে বলা হয়—Aphesis, Syncope এবং Haplology।

#### [ঞ] স্বাগম: Prothesis

উচ্চারণের দৌকর্যার্থে শব্দের আদিতে স্বরবর্ণের আগম ঘটিলে তাহাকে স্বরাগম বলা হয়। এই স্বরাগমের প্রভাবে কয়েকটি ইংরেজী শব্দ বাংলায় বিকৃত রূপ ধারণ করিয়াছে। প্রাকৃত ভাষাতেও স্বরাগমরীতি মিলে, এবং বাংলার অঞ্চল বিশেষের ভাষায় মাঝে মাঝে ইহা পরিদৃষ্ট হয়। যেমন, স্কুল>ইস্কুল; স্টামার>ইস্টিমার; স্টেশন>ইস্টিশন; স্ত্রী>ইস্তিরি; স্পর্ধা>আস্পানা, ইত্যাদি।

## [ট] লোকব্যুৎপত্তিজাত শব্দ: Folk-etymology

ধ্বনির সমতাহেতু কোনো শব্দ বিক্বত হইয়া ভিন্নতর রূপ গ্রহণ করিলে তাহাকে 'লোকব্যুৎপত্তি' বলে। মূল শব্দের সঙ্গে স্মস্পষ্ট পরিচয়ের অভাবেই লোকমুখে শব্দের এইরূপ বিক্বতি ঘটে। যেমন, ইংরেজী 'আর্ম চেয়ার' হইতে বাংলা 'আরাম চেয়ার' ; ইংরেজী 'হস্পিটাল' হইতে বাংলা 'হাসপাতাল', ইত্যাদি।

#### [ঠ] বিষমীভবন: Dissimilation

বিষমীত্বন বর্ণসমীকরণেরই ঠিক বিপরীত ব্যাপার—ইহাতে শব্দস্থিত ছুইটি সমব্যঞ্জনধ্বনির মধ্যে একটির রূপান্তর ঘটে। যেমন, লাল > নাল; লাগল > নাগল > না

## বাংলা সাধুভাষা ও চলিত ভাষার রূপ

বাংলা ভাষার অবস্থা আজ বেশ বাড়বাড়ন্ত, বাংলা সাহিত্য বর্তমান কালে বিশ্বের সাহিত্যদরবারে তাহার আসনটি স্প্রপ্রতিষ্ঠিত করিয়াছে। প্রায় এক সহস্র বংসর হইল বাংলা ভাষার স্বষ্টি হইয়াছে। কিন্তু বাংলা গল্পের উদ্ভব হয় উনিশ শতকের গোড়ার দিকে। ইহার পূর্বে বাংলা গল্পের প্রচলন যে ছিল না তাহা নয়। কিন্তু তাহার অন্তিত্ব সীমাবদ্ধ ছিল দলিলদন্তাবেজে, চিঠিপত্তে, ব্যবহারিক

জীবনের তাববিনিময়ের ক্ষেত্রে। কিন্তু প্রাচীন ও মধ্যযুগের সমগ্র বাংলা সাহিত্য রচিত হইয়াছে পভার ভাষায়— বাংলা গভার আয়ুজাল দেড়শত বছরের বেশী নয়। চার-পাঁচশত বংসর পুর্বে বাংলা গভার রূপ কী রকম ছিল, তদানীন্তন কালের কাব্যের ভাষা হইতে তাহার মোটামুটি একটা ধারণা করা যায়।

পৃথিবীর প্রত্যেকটি উন্নত ভাষারই বিভিন্ন রূপপ্রকাশ দেখিতে পাওয়া যায়। ভাষার সাহিত্যিক রূপ এবং ব্যবহারিক ক্ষেত্রে সামাজিক মান্থবের কথোপকথনের রূপের মধ্যে লক্ষণীয় পার্থক্য বিভ্যমান। সাহিত্যিক ও মৌখিক-ভেদে বাংলা ভাষারও রূপ বিভিন্ন। যে-ভাষায় কথাবার্তা বলা হয় তাহার নাম মৌখিক বা কথাভাষা। ইহার অপর একটি নাম চলিত ভাষা। আর, যে-ভাষায় সাধারণত গভসাহিত্য লিখিত হইয়া থাকে তাহা সাহিত্যিক ভাষা বা লৈখিক ভাষা—ইহা সাধুভাষা নামেই সকলের কাছে পরিচিত।

বাংলা দেশের নানাঅঞ্চলভেদে মৌখিক বা কথ্যভাষার রূপ ভিন্নতর। ইহাদের মধ্যে ভাষার প্রকৃতিগত ঐক্য থাকিলেও শব্দের রূপগত পার্থক্য ও ধ্বনিগত বৈষম্য ক্য নয়। বাংলার ছইটি প্রত্যন্ত অঞ্চলের [ যেমন, একদিকে চট্টগ্রাম ও অন্তদিকে বাঁর্ড়ানীরভূম ] অধিবাদীগণের কথাবার্জা তুলনা করিলেই এই বৈষম্য যে কতথানি ভাষা সহজেই অফুভূত হইবে। লৈখিক ভাষার আক্বতি ও প্রকৃতি সর্বজনবাধ্য—বাংলা ভাষার মৌলিক সার্বজনীন রূপটিই লৈখিক বা সাধুভাষার ভিত্তি। কিন্তু অঞ্চলবিশেষে প্রচলিত ভাষাগুলির—যে-ভাষাকে উপভাষা [dialect] বলা হয়—রূপ ভিন্নতর বলিয়া উহারা সমগ্র বাঙালী-জনসাধারণের সহজবোধ্য নয়।

তাহা হইলে দেখা যাইতেছে, বাংলা সাহিত্যিক বা সাধুভাষার পাশাপাশি নানা অঞ্চলের প্রাদেশিক ভাষা বা উপভাষা বিজ্ঞমান রহিয়াছে। কিন্তু এইগুলির মধ্যে কলিকাতা-অঞ্চলের, ভাগীরথীনদীর তীরবর্তী স্থানের, ভক্রসমাজে ব্যবহৃত মৌথিক ভাষাই সমগ্র বঙ্গদেশের শিক্ষিত জনগণ কর্তৃ ক পারস্পরিক ভাববিনিময়ের ও কথোপক্ষনের প্রধান বাহনরূপে স্বীকৃতি লাভ করিয়াছে। বিভিন্ন অঞ্চলের বাঙালী এই ভাষাটির মাধ্যমে পরস্পরের সহিত কথাবার্তা বিলবার চেষ্টা করেন। এই বিশেষ মৌথিক ভাষাকেই বলা হয় চলিত ভাষা। বাংলা সাধুভাষাকে ইংরেজীতে আমরা বলি 'Standard Literary Bengali'; আর, এই চলিত ভাষাটিকে বলি 'Standard Colloquial Bengali'।

কলিকাতা-অঞ্চলের মৌখিক ভাষাটি, যাহাকে আমরা বিশেষভাবে 'চলিত ভাষা' নামে চিচ্ছিত করিয়াছি, বর্তমান সময়ে বাংলা গছসাহিত্যে সাধুভাষার পার্শ্বেই নিজের একটি বিশিষ্ট স্থান করিয়া লইয়াছে। শুধু তাহা নয়, অধুনা ইহা গছসাহিত্যে বাংলা সাধুভাষার প্রবল প্রতিম্বন্দী হইয়া উঠিয়াছে। রবীক্রনাথ, প্রমথ চৌধুরী হইতে আরম্ভ করিয়া আধুনিক কালের বহু খ্যাতনামা লেখক এই ভাষাতেই সাহিত্য স্ষ্টি

করিষাছেন এবং করিতেছেন। 'অতএব, আজকালকার সাহিত্যে ব্যবহৃত বাংলা ভাষার ছুইটি রূপ: [এক] সাধুভাষা—Standard Literary, এবং [ ছুই ] চলিত ভাষা—Standard Colloquial। আধুনিক বাংলার মুদ্রিত পুন্তকপত্রিকাদি, গছ ও পছ পড়িয়া বুঝিতে হইলে এই ছুইপ্রকার ভাষা সম্বন্ধেই জ্ঞান থাকা আবশ্রুক।' সাধুভাষার যেমন নানা বিশিষ্ট নিয়মরীতি রহিয়াছে, তেমনি চলিত ভাষারও লক্ষণীয় বৈশিষ্ট্য ও নিয়ম আছে।

কতকগুলি কারণে কোনো একটি বিশেষ অঞ্চলনিবদ্ধ মৌথিক ভাষা [ অর্থাৎ উপভাষা বা dialect ] সাহিত্যের ভাষায় উরীত হয়। 'বাংলা দেশের রাজধানী কলিকাতা সমগ্র বাঙালীজাতির প্রধান শিক্ষাক্ষেত্র ও কর্মক্ষেত্র হওয়ায়, এবং দাহিত্যিক, রাজনীতিক প্রভৃতি সকল বিষয়ের কেন্দ্র হওয়ায়, কলিকাতা-অঞ্চলে ব্যবহৃত মৌথিক ভাষা গত দেড়শত বৎসরের অধিক কাল ধরিয়া বাংলা দেশের সকল শ্রেণীর অধিবাসীর উপর প্রভাব বিস্তার করিয়া আসিতেছে। এতজ্ঞিন, বিগত তিন্চারিশত বৎসর ধরিয়া ভাগীরথীনদীর তীরে অবস্থিত নবদ্বীপও বাংলার আধ্যাত্মিক ও আধিমানসিক জীবনকে প্রভাবান্বিত করিয়া আসিয়াছে। সাহিত্যবিষয়ে অতিপ্রাচীন কাল হইতেই পশ্চিমবঙ্গের এই অঞ্চলের একটা প্রাধান্ত সমগ্র বঙ্গদেশে স্বীকৃত। কলিকাতার মৌথিক ভাষা এখন স্বপ্রতিষ্ঠিত, এবং সমস্ত বিষয়ে এই প্রাধান্তের অধিকারী।' ঠিক এইভাবেই পশ্চিমবঙ্গের উপভাষা সাহিত্যের ভাষা হইয়া দাঁড়াইয়াছে। তবে অরণ রাখিতে হইবে যে, বাংলা নাধুভাষা প্রধানত পশ্চিমবঙ্গের প্রাচীন কথিত ভাষার উপর প্রতিষ্ঠিত হইলেও বাংলার অপরাপর প্রাদেশিক ভাষার [ অর্থাৎ উপভাষার ] প্রভাবেও ইহা প্রভাবিত।

সাধু ও চলিত ভাষার মধ্যে যে-পার্থক্য সর্বাত্তে চোখে পড়ে তাহা প্রধানত সর্বনাম ও ক্রিয়াপদের রূপঘটিত। আধুনিক সাধুভাষায় যে-সর্বনাম ও ক্রিয়াপদ ব্যবহৃত হয় তাহা চলিত ভাষায় প্রযুক্ত রূপসমূহ হইতে পূর্ণতর, অর্থাৎ চলিত ভাষায় প্রগুলি কতক পরিমাণে সংকুচিত হইয়া আদিয়াছে। যেমন, সাধুভাষায় আমরা ব্যবহার করি—আদিতেছি, শুনিতেছি, করিলাম, চলিলাম; চলিত ভাষায় এইগুলি কিছুটা সংকুচিত হইয়া—আদছি, শুনছি, করলাম, চললাম—ইত্যাদি রূপ গ্রহণ করিয়াছে। সর্বনামের ক্ষেত্রে সাধুভাষায় ব্যবহৃত হয় 'তাহারা', 'ইহাকে', 'ইহাতে' প্রভৃতি পদ—চলিত ভাষায় ইহাদের রূপ হইল 'তারা', 'একে', 'এতে' ইত্যাদি। আবার, ইহাও লক্ষণীয় যে, বর্তমানে সাধুভাষায় উপর চলিত ভাষায় বাবহৃত সর্বনাম ও ক্রিয়াপদের প্রভাব পরিদৃষ্ট হইতেছে। যেমন, 'হরি তো রামকে চেনে না, সে-ও একটা কথা বটে।' বিশুদ্ধ সাধুভাষায় 'চেনে না' ও 'দে-ও' পদের পরিবর্তে 'চিনে না', 'তাহা-ও' প্রযুক্ত হওয়া উচিত। সাধুভাষা অপেক্ষা চলিত ভাষাতেই

শ্বরদংগতি ও অভিশ্রতিজনিত শ্বরধ্বনির পরিবর্তন বেশী দেখা যায়। তৎসম শব্দের প্রয়োগ সাধুভাষায় যত অধিক, চলিত ভাষায় তত নয়। চলিত ও সাধু, উভয় ভাষাতেই বিদেশী শব্দের ব্যবহার আছে। তবে চলিত ভাষায় ইহার প্রয়োগ অপেক্ষারুত অধিক। সাধুভাষাকে কিছুটা ক্বত্রিম মনে হইলেও ইহার শ্বমামণ্ডিত গান্তীর্য ও আভিজাত্য অবশ্বস্থীকার্য। চলিত ভাষা অপেক্ষাকৃত জীবন্ত, ইহার গতি লঘু এবং প্রতিদিনের মৌখিক ভাষার সঙ্গে ইহার যোগাযোগ নিবিড়। উভয়েই নিজ নিজ বিশেষ নিয়ম মানিয়া চলে, শ্বতরাং রচনায় এই ছই ভাষার মিশ্রণ স্বৈব বর্জনীয়। নিয়ে সাধুভাষা ও চলিত ভাষার ছইটি নম্না উদ্ধার করিতেছিঃ

সাধুভাষা: 'সেই ললিভগিরি আমার চিরকাল মনে থাকবে। চারিদিকে যোজনের পর যোজন ব্যাপিয়া—হরিদ্ধ ধান্তক্ষেত্র, মাতা বস্থমতীর অঙ্গে বহু-যোজনবিস্তৃত পীতাম্বরী শাটী। তাহার উপর মাতার অলংকারম্বরূপ তালবৃক্ষশ্রেণী—সহস্র সহস্র, তারপর সহস্র সহস্র তালবৃক্ষ, সরল, স্থপত্র, শোভাময়! মধ্যে নীলসলীলা বিরূপা, নীল-পীত-পূষ্পময় হরিৎক্ষেত্রমধ্য দিয়া বহিতেছে—স্থকোমল গালিচার উপর কেনদী আঁকিয়া দিয়াছে। চারিপাশে মৃত মহাদ্মাদের মহীয়সী কীতি।'

চলিত ভাষা: 'আমি একবার একটা ছাপার কল অনেকক্ষণ ধরে দাঁড়িয়ে দেখেছিলাম। যন্ত্রটা একদন্দে অনেকগুলো মানুষের কাজ একা করছে, মানুষের চেয়ে স্কুচারু ও ক্রুতভাবে। এতে করে ভারি একটা আনন্দ হল। কিন্তু একটি পাখীকে উড়তে দেখে যে আনন্দ, তার দঙ্গে দেদিনের আনন্দের তফাৎ ছিল। পাখীর ডানার মধ্যে নানা কলবল কা ভাবে কাজ করছে তার খোঁজই নেই; ওড়ার স্থন্দর ছন্দই দেখানে দেখা দিয়ে মনকে উড়িয়ে নিয়ে গেল কোন্ দেশে, তার ঠিক নেই।'

# শব্দের অর্থ মূলক শ্রেণীবিভাগ

কোনো ভাষার শব্দকে নানাদিক দিয়া বিচার করা যায়। ব্যুৎপত্তি অনুসারে শব্দের একরকম শ্রেণীবিভাগ, আবার অর্থের বিভিন্নতা অনুসারে আর-একরকম শ্রেণীবিভাগ। অর্থের দিক দিয়া বিচার করিলে বাংলা শব্দকে তিনটি শ্রেণীতে ফেলা যায়ঃ [এক] যৌগিক শব্দ—Words of derivative sense, [ছুই] ক্লাচু বা ক্লাচি শব্দ—Derived words of specialised sense, [তিন] যোগকাচ শব্দ—Compound words of specialised sense।

িক ] একাধিক মৌলিক শব্দের যোগে অথবা মূলশব্দ বা ধাতুর সহিত প্রত্যয়ের যোগে কতকগুলি শব্দের স্কট্ট হয়। এইন্ধপ সমাসবদ্ধ বা সাধিত শব্দের অর্থ নির্ভর করে তাহাদের ভিন্ন ভিন্ন উপাদান অর্থাৎ অংশের উপর—এই জাতীয় শব্দকেই যৌগিক শব্দ বলে। শব্দের যে-অর্থ হওরা উচিত, যৌগিক শব্দ তাহাই প্রকাশ করে। যেমন, অওজ = অও—জন্+ড [ডিম হইতে যে-জীবের উৎপত্তি]; 'অও' [ডিম ] এই নামপ্রকৃতির, এবং 'জন্' এই ধাতুপ্রকৃতির সহিত 'ড'-প্রত্যয়যোগে যে-শব্দটি [অর্থাৎ 'অওজ'] গঠিত হইল, তাহা হইতে শব্দটির যে-অর্থ গোতিত হওয়া উচিত তাহাই হইয়াছে। যৌগিক শব্দগুলিতে শব্দের ভিন্ন ভিন্ন অংশের অর্থযোগে সম্পূর্ণ শব্দের অর্থ উপলব্ধি হইয়া থাকে। কতকগুলি দৃষ্টাস্ত : দা+তৃচ্ = দাতা [ যিনি দান করেন ]; রাজার পুত্র = রাজপুত্র [রাজার ছেলে]; পড় + উয়া = পডুয়া [অধ্যয়নশীল]; গা + ইয়া = গাইয়া > গাইয়ে [ যে গান করে ]; চালাক + ই = চালাকি [ চালাকের ভাব ], ইত্যাদি। [ মূলশব্দ বা ধাতুকে 'প্রকৃতি' বলে ]।

খি যে-সকল প্রত্যয়নিষ্পন্ন শব্দ তাহাদের উপাদানস্বরূপ প্রকৃতি ও প্রত্যয়ের অর্থ গোতিত না করিয়া অন্তর্কিচু বিশেষ পদার্থ বা কার্যাদি বুঝাইয়া থাকে, তাহাদিগকেই রুচু বা রুচু শব্দ বলে। [মোলিক শব্দ বা ধাতুর সাধারণ নাম 'প্রকৃতি']। যেমন, 'হস্তী' শব্দটির প্রকৃতি ও প্রত্যয়গত অর্থ হইতেছে 'হস্ত আছে যাহার'; কিন্ত ইহার রুচি অর্থ হইল 'হাতী'। 'সন্দেশ' শব্দের মূল অর্থ হইল 'সংবাদ'; পরে পরে ইহার রুচি বা বিশেষ অর্থ দাঁড়াইল, 'তত্ত্ব' বা সংবাদ লইবার উপলক্ষে প্রেরিত 'মিষ্টান্ন'-বিশেষ। 'কুশল' শব্দের ধাতুপ্রত্যয়গত অর্থ হইল, 'যে কুশ তুলিতে পারে', কিন্ত প্রচলিত বিশেষ অর্থ হইল 'দক্ষ'। 'অন্ন' শব্দের বুযুৎপত্তিগত অর্থ 'আহার্য', 'থাত্যন্ত্বা'—বিশেষ অর্থ 'চাউলসিদ্ধ' বা 'ভাত'। 'দারুণ' শব্দের মূল অর্থ 'দারু বা কার্চনির্মিত', বর্তমানে ইহার প্রচলিত অর্থ দাঁড়াইয়াছে 'ক্রিন'। একটি বিশেষ অর্থগ্যেতক এই প্রত্যয়নিষ্পান্ন শব্দই 'রুচি' নামে পরিচিত।

[গ] সমাসবদ্ধ অথবা একাধিক শব্দ বা ধাতুর দ্বারা নিষ্ণান্ন শব্দ যখন কোনো বিশিষ্ট অর্থ গ্রহণ করে, তাহাদিগকে বলা হয় যোগর দু শব্দ। ইহারা অপেক্ষিত অর্থ গ্রোতিত না করিয়া বিশেষ একটি অর্থ জ্ঞাপিত করে [ 'যেমন, সমগ্র জাতিকে না বুঝাইয়া, সেই জাতির অন্তর্গত কোনো বিশেষ ব্যক্তি বা বস্তুকে বুঝায়']। দৃষ্টান্ত: 'সরোজ' [ সরঃ—জন্ + ড], ইহার অপেক্ষিত অর্থ হইল 'সরোবরে জন্মায়' এমন পদার্থ; কিন্তু যোগরুচ অর্থ হইতেছে 'পন্ম'; 'রাজপুত' শব্দের অপেক্ষিত অর্থ 'রাজার ছেলে', কিন্তু যোগরুচ অর্থ 'জাতিবিশেষ'; 'জলদ' [জল—দা + ক] শব্দের অপেক্ষিত অর্থ 'দণ্ডের অর্থ 'বে জলদান করে', কিন্তু বিশেষ অর্থ 'মেঘ'; তদ্রপ 'দণ্ডবৎ'—মূল অর্থ 'দণ্ডের ভার', বিশেষ অর্থ 'প্রণাম'; 'বৈবাহিক'—মূল অর্থ 'বিবাহের দ্বারা সম্বন্ধযুক্ত', কিন্তু বিশেষ অর্থ, 'পুত্র বা কন্তার শ্বশুর'।

#### শকের অর্থ শরিবর্তন

কোনো ভাষার অন্তর্গত কতকগুলি শব্দের নানাভাবে অর্থপরিবর্তন ঘটে। এই পরিবর্তনধারাকে নিম্নলিখিত কয়েকটি পর্যায়ের অন্তর্ভুক্ত করা যায়ঃ

ক্রি অথের সংকোচঃ যখন কোনো শব্দ ইহার ব্যাপক অর্থটি ভোতিত না করিয়া সংকীর্ণ একটি অর্থ সংকেতিত করিতেছে তখন বুঝিতে হইবে, শব্দটির অর্থ-সংকোচ ঘটিয়াছে। যেমন, 'অন্ন' শব্দের মূল অর্থ 'আহার্য সামগ্রী', কিন্তু প্রচলিত অর্থ 'ভাত'; 'করী' শব্দের মূল অর্থ 'কর আছে যাহার', কিন্তু প্রচলিত অর্থ 'হাতী'; 'সম্বন্ধী'-র মূল অর্থ 'যাহার সহিত সম্বন্ধ আছে', কিন্তু প্রচলিত অর্থ 'শ্যালক'—এইসব দৃষ্টান্তে শব্দের অর্থসংকোচ ঘটিয়াছে।

খি অথের বিস্তার বা প্রসার: অনেক ক্ষেত্রে দেখা যায়, কোনো একটি শব্দ প্রথমে একটি বিশেষ অর্থেই ব্যবহৃত হইত। কিন্তু পরে পরে তাহার একটি সাধারণ অর্থ দাঁড়াইয়া যাইবার দৃষ্টান্ত মিলে— ব্বিতে হইবে, দেখানে অর্থের প্রসার ঘটিয়াছে। যেমন, 'কালি' শব্দটির আদিম অর্থ 'কালো রঙ্', কিন্তু এখন কালি বলিতে যে-কোনো রঙ্কের কালি বুঝায়—লাল কালি, নীল কালি, সবুজ কালি ইত্যাদি। 'তৈল' শব্দের আদিম অর্থ 'তিলের নির্যাস'; কিন্তু বর্তমানে 'তৈল' বলিতে আমরা শুধু তিল তৈল বুঝি না—নারিকেল তৈল, সরিষার তৈল ইত্যাদি নানাপ্রকার তৈলকেই বুঝি। 'গঙ্গা' শব্দ হইতে 'গাঙ্ক' কথার উৎপত্তি; কিন্তু 'গাঙ্ক' বলিতে এখন কেবল গঙ্গা-নদীকে বুঝায় না, যে-কোনো নদী অর্থে 'গাঙ্ক' কথাটির প্রয়োগ হইয়া থাকে। এইসব ক্ষেত্রে শব্দের অর্থ বিস্তারলাভ করিয়াছে।

[গ] নূতন অথের আগম: অনেক সময় দেখা যায়, শব্দের মূল অর্থ সম্পূর্ণ পরিবর্তিত হইয়া গিয়াছে এবং একটি নৃতন অর্থের আবির্ভাব ঘটয়াছে—-ইহাই নৃতন অর্থের আগম। যেমন, সংস্কৃতে 'ঘর্ম' শব্দের মূল অর্থ ছিল 'গরম', কিন্তু বাংলায় ইহার অর্থ হইতেছে 'ম্বেদ' বা 'ঘাম'। 'পাবণ্ড' শব্দের মৌলিক অর্থ 'ধর্মসম্প্রদায়', কিন্তু বাংলায় ইহার অর্থ দাঁড়াইয়াছে 'ধর্মজ্ঞানহীন', 'অত্যাচারী', 'নিষ্ঠুরহুদয়' ব্যক্তি; 'কুপণ' কথাটির মূল অর্থ 'কুপার পাত্র', কিন্তু বাংলায় 'ব্যয়কুণ্ঠ ব্যক্তি'; 'কেচ্ছা' [আরবী 'কিস্দা' শব্দ হইতে ] শব্দের মৌলিক অর্থ 'কাছিনী' বা 'গল্প', বাংলায় ইহার অর্থ 'কুৎসা'।

[ঘ] অথের উন্নতিঃ সাধারণ অর্থের পরিবর্তে কোনো শব্দ উচ্চ একটি ভাব ছোতিত করিলে বুঝিতে হইবে, সেই শব্দটির অর্থের উন্নতি ঘটিয়াছে। যেমন, 'সম্রুম' শব্দের মৌলিক অর্থ 'ভয় করা', প্রচলিত অর্থ 'সম্মান'; 'মন্দির' শব্দের সাধারণ অর্থ 'গৃহ', কিন্তু প্রচলিত অর্থ 'দেবালয়'। ঙি] অথের অবনতি: অর্থাৎ, পূর্বে সাধারণ বা উচ্চভাবব্যঞ্জক ছিল, এখন অর্থের অবনতি ঘটিয়াছে। যেমন, 'ইতর' শব্দের মৌলিক অর্থ 'অগুলোক', কিন্তু বর্তমানে চলিত অর্থ হইতেছে 'ছোটলোক'; 'মহাজন' কথাটির মৌলিক অর্থ হইল 'মহান্ ব্যক্তি', কিন্তু বাংলায় ইহার প্রচলিত অর্থ দাঁড়াইয়াছে 'যে টাকা ধার দেম'। তদ্দেপ, 'ঠাকুর' [ গুরুজন বা দেবতা ]> 'ঠাকুর' পাচক-ব্রাহ্মণ; 'ছুইতো' [ মূল অর্থ কিন্তা ]> 'ঝি' = চাকরাণী।

#### শব্দার্থ'ঃ শব্দের অর্থ স্থোতনশক্তি

বাক্যে প্রযুক্ত অর্থযুক্ত শব্দগুলির উচ্চারণের সঙ্গে সঙ্গেই তাহাদের অন্তর্নিহিত একটি ভাবগত অর্থ আমাদের মনে জাগিয়া উঠে। সংস্কৃত-আলংকারিকদের মতে এইসব সার্থক শব্দের অন্তর্নিহিত অর্থ তিনপ্রকার— বাচ্যার্থ, লক্ষ্যার্থ ও ব্যক্ত্যার্থ।

শব্দের সাধারণ অর্থকে বাচ্যার্থ বা মুখ্যার্থ বলে। ব্যাকরণ, অভিধান, আপ্ত বাক্য প্রভৃতি হইতে শব্দের যে মুখ্য অর্থের প্রতীতি জন্মে, তাহাই 'বাচ্যার্থ'। যেমন—মামুষ, জল, হাত, মাথা, ইত্যাদি শব্দ উচ্চারণ করা মাত্রই ইহাদের স্থাবিদিত প্রচলিত অর্থবাধে হইয়া থাকে। যাহাদের ব্যাকরণজ্ঞান আছে তাহারা সহজেই বুঝিতে পারে, 'জল + ঈয়' প্রত্যায়বোগে 'জলীয়' শব্দটির উত্তব—স্বতরাং ইহার অর্থ হইল 'জল-সম্বন্ধীয়'। অভিধানেও শব্দের বাচ্যার্থ বা মুখ্যার্থ লিপিবদ্ধ থাকে। শব্দের যে-শক্তির দ্বারা বাচ্যার্থের বোধ হয়, তাহাকে অভিথা বলে।

যেখানে বাক্যে প্রযুক্ত শব্দের মুখ্যার্থ বা বাচ্যার্থের পরিবর্তে তৎসংশ্লিষ্ট ভিন্নতর একটি অর্থ বক্তার বা লেখকের অভিপ্রেত হয় তাহাকেই শব্দের লক্ষ্যার্থ বলে। যেমন, 'গান্ধীজীর মৃত্যুতে সমস্ত ভারতবর্ষ শোকে মুহ্মান হইয়া পড়িল'— এই বাক্যটিতে 'ভারতবর্ষ' বলিতে আমরা ভৌগোলিক ভারতভূমিকে [ দেশকে ] বুঝিতেছি না, বুঝিতেছি ভারতের অধিবাসীবৃদ্দকে। এস্থলে 'ভারতবর্ষ' কথাটির এই যে বিশেষ অর্থ, ইহাই হইল লক্ষ্যার্থ। শব্দের যে-শক্তির দ্বারা লক্ষ্যার্থের বোধ হয় তাহার নাম লক্ষ্ণা।

যেখানে বাক্যন্থিত শব্দের বাচ্যার্থ ও লক্ষ্যার্থকৈ অতিক্রম করিয়া কোনো একটি গুঢ়তর অর্থের ইন্ধিতময়তা [Suggestiveness] প্রকাশ পায়, তাহাকে ব্যক্ত্যার্থ বলে। যেমন, 'তুমি দেখছি একেবারে ভুমুরের ফুল হয়ে উঠলে'—এই বাক্যে 'ভুমুরের ফুল' কথার অর্থ হইলে 'অদৃশ্য বস্তু'। এখানে 'ভুমুরের ফুল' কথাটির বাঙ্গার্থটি গ্রহণ করিতে হইবে। তজপ, 'অরণ্যে রোদন', 'লোকটির খুব মাথা' 'ক্লম্প্রাপ্তি' মৃত্যু প্রভৃতি কথা বাঙ্গার্থে প্রযুক্ত হইয়াথাকে। শব্দের যে-শক্তির খারা বাঙ্গার্থের প্রতীতি জন্মে তাহাকে ব্যক্তনা বলে।

#### ধ্বন্যাত্মক শব্দ

কতকগুলি অর্থহীন ধ্বনির সমবায়ে বাংলাভাষায় অসংখ্য অর্থপূর্ণ শব্দের স্থাই হইয়াছে। বিশেব রক্ষের ধ্বনিই এইসকল শব্দের প্রাণ বলিয়া, শব্দগুলিকে 'ধ্বভাত্মক' শব্দ বলা হইয়া থাকে। এইসকল শব্দের সাহায্যে বিচিত্র রক্ষের ভাব স্ক্রম্প্টরূপে প্রকাশ করা যায়। বাংলা ভাষার বর্ণনশক্তি ইহাদের দ্বারা অনেকথানি বৃদ্ধি পাইয়াছে। ক্ষেকটি ধ্বভাত্মক শব্দের দৃষ্টান্তঃ কন্কনে, কর্করে, খট্খটে, খিট্খিটে, কচ্মচ্, কল্কল্, কুচ্কুচ্, খল্খল্, খিল্খিল্, খুক্খুক্, কচ্কচ্, খাঁচ্খাচি, কচাৎ কচাৎ, শোঁশোঁ, সাঁসাঁ, শন্শন্, বন্বন্, বির্ঝির্, ছরুছ্ক্র, ধড়াস্ধড়াস্, পত্পত্, ছম্ছ্ম্, তুল্তুলে, ঢল্চলে, ধব্ধবে. লিক্লিকে, ডাাব্ডেবে, তড়াক্, ধক্, ফট্, চট্, টংচং, খাঁাক্, পট, ফোঁস্, তিড়িং, ঢক্, ভোঁস্, হস্, খাঁচ, টকাস্, ইত্যাদি। ধ্বনির অহ্মরণেই প্রথমে এইসকল শব্দের স্থাই হইয়াছিল; কিন্তু এমন-সব ধ্বভাত্মক শব্দ পরে স্থাই হইয়াছে, ধ্বনির সহিত উহাদের দ্বারা ভোতিত ভাবের কোনো কোনো সম্পর্কই নাই। যেমন, খাঁখা, ছম্ছ্ম্, ধুধু ইত্যাদি।

#### अक्टेड**्**

বিশেষ্য, বিশেষণ, সর্বনাম প্রভৃতি পদের দ্বিত্বপ্রেপ অবস্থান বাংলা ভাষার একটি লক্ষণীয় বিশিষ্টতা—শব্দের এই দ্বিত্বপ্রপে অবস্থানকেই [reduplication of words] 'শব্দের' বলা হয়। বাংলা শব্দেরের বিধিবিধান বিচিত্র। একই শব্দের পুনরাবৃত্তি, একটি শব্দের সঙ্গে সমার্থক বা অক্সরূপ অর্থমুক্ত আর-একটি শব্দের সংযোগ, কিংবা অক্সরার অথবা বিকারজাত শব্দেযোগে শব্দেরত হইয়া থাকে। যেমন, তলে-তলে মানে-মানে, চোথে-চোথে, ভালোয়-ভালোয়, উপরে-উপরে; খাওয়াদাওয়া, কাপড়চোপড়, হাঁড়ি-কুঁড়ি; জল-টল, আঁট-সাঁট, অলি-গলি, বকা-ঝকা, ইত্যাদি। বিভিন্ন উদ্দেশ্যে শব্দেরের অর্থাৎ দ্বিক্তর শব্দের প্রয়োগ হইয়া থাকে। পৌনঃপুনিকতা বা পুনরাবৃত্তি বুঝাইতে ঃ দিনে-দিনে, পাতায়-পাতায়, ঘরে-ঘরে, পথে-পথে, ইত্যাদি। দাদৃশ্য বা ঈবদ্ভাব বুঝাইতে ঃ জর-জর, হাসি-হাসি, শীত-শীত, ইত্যাদি। ক্রিয়া সম্পূর্ণ হয় নাই বুঝাইতে ঃ হেসে-হেসে, নেচে-নেচে, চলতে-চলতে, যেতে-যেতে, ইত্যাদি। অক্সরার-বিকারময় শব্দিতে মূল শব্দের স্বরধ্বনি এবং ব্যঞ্জনধ্বনির পরিবর্তন ঘটিতে দেখা যায়। যেমন, টুপুর-টাপুর, টুপ-টাপ, ছড়-দাড়, জল-টল্, ঘোড়া-টোড়া, বইটই, ইত্যাদি।

#### यूत्री अवत

বাংলা ভাষায় যুগ্মশব্দ বা জোড়াশব্দের বহুল প্রচলন দেখা যায়। এই যুগ্মশব্দ তিন প্রকারের: [১] সমার্থক বা প্রায়-সমার্থক, [২] বিপরীতার্থক, এবং [৩] বিভিন্নার্থক।

- [১] সমার্থক বা প্রায়-সমার্থক মুগ্মশব্দ: হাসিখুসি, ভ্লদ্রান্তি, আদর্যত্ন, আলাপপরিচয়, চালাকচতুর, কাজকর্ম, আপদ্বিপদ, পাহাড়পর্বত, কুল্ফিনারা, স্থুখশান্তি, দয়াদাক্ষিণ্য, ছেলেছোক্রা, ঠাট্টাতামাসা, রীতিনীতি, ইত্যাদি।
- [২] বিপরীতার্থক যুগ্মশব্দ: আকাশপাতাল, দোষগুণ, ভালোমন্দ, স্থপ্তঃখ, আগাগোড়া, মানঅপমান, ইতরভদ্র, পাপপুণ্য কেনাবেচা, মরণবাঁচন, দেনাপ্রথন, হাসিকারা, ইত্যাদি।
- [৩] বিভিন্নার্থক যুগাশব্দ: কালিকলম, টেবিলচেয়ার, ঘরদোর, আইন-আদালত, জামাকাপড়, অনবস্ত্র, ডালভাত, আয়নাচিরুণী, জলবায়ু, ইত্যাদি।

## প্রব্যাত্তার ও তালিত প্রতার

ধাতুর সহিত যে-সকল প্রত্যয় যোগ করিয়া নূতন শব্দ গঠিত হয়, সেগুলিরই নাম 'ক্বপ্রত্যয়'। ক্বপ্রত্যয়ান্ত শব্দগুলি 'ক্বদন্ত' নামে পরিচিত। বাংলা ভাষার ক্বপ্রত্যয়গুলি সাধারণত প্রাক্তরে প্রত্যয় বা শব্দ হইতে উভূত। তবে ক্ষেকটি খাঁটি সংস্কৃত ক্বপ্রত্যয়প্ত বাংলা ধাতুর সহিত যুক্ত হইয়া থাকে। ক্বদন্ত শব্দগুলি বিশেষ্য কিংবা বিশেষণক্ষপে ব্যবহৃত হইয়া থাকে।

#### [ক] বাংলা কৃৎপ্রত্যয়-দারা নিষ্পন্ন শব্দঃ

অ-প্রত্যর [উচ্চারণে 'ও' কিংবা 'উ'-এর মতো শোনায় ]; যেমন, কাদ্+অ—কাদ্+অ—কাদ্+অ—মর্+অ—মর্+অ—মর্-মর, ডুব্+অ—ডুব্+অ—ডুব্-ডুব, নিব্+অ—নিব্+অ=নিব-নিব, ইত্যাদি। আ—গুন্+আ=গুনা>শোনা, দেখ্+আ=দেখা, ধর্+আ=ধরা, লেখ্+আ=লেখা, ঝুল্+আ=ঝুলা>ঝোলা, ইত্যাদি। ই—চুব্+ই=চুবি, ঝুল্+ই=ঝুলি, মার্+ই=মারি, ইত্যাদি। উ—ডুব্+উ=ডুব্, চুম্+উ=চুম্, ঝুর্+উ=ঝুল, হত্যাদি। অন্—চল্+অন্=চলন্, বল্+অন্=বলন, বাজ্+অন্=বাজন্, মাজ + অন্=মাজন্, তাঙ্+অন্=ভাঙন্, চাক্

+ অন্ = ঢাকন্, ইত্যাদি। অন্ + আ = অনা (ওনা); অন্ + ই, ঈ = অনি, অনী: বাজ + অন্ + আ = বাজনা, দে + অন্ + আ = দেনা, পা + অন্ + আ = পাওনা, ঢাক্ + অন্ + ই = ঢাকনি, ঝাড্ + অন্ + ঈ = ঝাড়নী, ইত্যাদি। আনি— আল্ + আনি = জালানি, ঝাঁক্ + আনি = ঝাঁকানি, গুন্ + আনি = গুনানী, তাঙ্ + আনি = ভাঙানী, ভাঙানি, ইত্যাদি। আল্— চাল্ + আনা = চালান্, মান্ + আন্ = মানান্, যোগ + আন্ = যোগান্। আনো— চাল্ + আনো = চালানো, জুত্ + আনো = জুতানো, জাগ্ + আনো = জাগানো, বেড্ + আনো = বেড়ানো, ইত্যাদি। উনি (নি, নী) — কাঁদ + উনি = কাঁছুনী, কাঁছুনি; বক্ + উনি = বকুনি, নাচ্ + উনি = নাচ্নি, রাঁধ + উনি = রাঁধুনি, ইত্যাদি। আই— যাচ্ \ আই = যাচাই, লড় + আই = লড়াই, বাছ্ + আই = বাছাই, থোদ্ + আই = থোলাই, ইত্যাদি। আও— চড় + আও = চড়াও, ঘের্ + আও = ঘেরাও, ইত্যাদি।

অন্ত — যুম্ + অন্ত = যুমন্ত, বাড় + অন্ত = বাড়ন্ত, ভাস্ + অন্ত = ভাসন্ত, কুট্ + অন্ত = কুটন্ত, ইত্যাদি। তি উঠ + তি = উঠ্তি, পড় + তি = পড়তি, কম্ + তি = কমতি, ইত্যাদি। লা—বাজ + না = বাজ না, বাট্ + না = বাট্না, রাধ + না = রায়া ইত্যাদি। উক—পেট্ + উক = পেটুক, মিশ্ + উক = মিশুক, ইত্যাদি। ইয়ে—নাচ্ + ইয়ে = নাচিয়ে, গা + ইয়ে = গাইয়ে, লিথ্ + ইয়ে = লিথিয়ে, বল্ + ইয়ে = বিলয়ে, ইত্যাদি। উয়া—পড়্ + উয়া = পড়য়া, ধার্ + উয়া = ধায়য়া, ইত্যাদি। আরু, আরী, উয়ী, ওয়াড়়—সাঁত + আরু = সাঁতারু, ধূন্ + আরী = ধুনারী > ধুয়্রী, ডুব্ + উয়ী = ড়ৢবুয়ী, খেল্ + ওয়াড় = খেলোয়াড়, ইত্যাদি।

#### [খ] সংস্কৃত কৃৎপ্রত্যয়-দারা নিষ্পন্ন শব্দ :

ক্ত তি । গম্+ক = গত, নম্+ক = নত, স্ক্ + ক = স্ট, মৃ+ক = মৃত, ক + ক = ক্ত, জা + ক = জাত, ইত্যাদি। ক্তি তি — গম্+কি = গতি, দৃশ+কি = দৃটি, বচ + কি = উকি, শ্ৰম্ + কি = শ্ৰান্তি, খা। + কি = খাতি, ইত্যাদি। তৃত্ — ক + তৃচ্ = কৰ্তা, শ্ৰু + তৃচ্ = শ্ৰেণ্ডা, কী + তৃচ্ = ক্তো, শ্ৰু + তৃচ্ = শ্ৰেণ্ডা, কী + তৃচ্ = ক্তো, শ্ৰু + তৃচ্ = শ্ৰেণ্ডা, ইত্যাদি। অক — গৈ + অক = গায়ক, নৈ + অক = নায়ক, শ্ৰু + অক = শারক, শাস্ + অক = শানক, পচ্ + অক = পাচক, ইত্যাদি। মঞ্জ — পচ্ + হঞ্ = পাক, ভূজ, + হঞ্ = ভোগ, লভ, + হঞ্ = লাভ, ভূচ, + হঞ্ = শোক, ভূ + হঞ্ = ভাব, আ-চর্ + হঞ্ = আচার, প্র-হ্ণ + হঞ্ = প্রার, বি-সদ্ + হঞ্ = বিষাদ, ইত্যাদি। অন্ত — শ্ৰু + অন্ত = শ্ৰুবণ, পত্ + অন্ত = পত্ন, গৈ + অন্ত = গান, শী + অন্ত = শ্ৰুন, ভূজ, + অন্ত = ভোজন, দৃশ + অন্ত =

= नर्भन, शम् + अनि = शमन, क्ष + अनि = ह्रवं, मा + अनि = मान, हेल्यामि । ज्या - शम् + क्या = श्रुवं, मृ + क्या = ख्रुवं, क्ष + क्या = क्वंं, यह + क्या = व्यवंं, यह + क्या = व्यवंं , हेल्यामि । अनी स — मृ से भागे स = मर्भनी स , श्रुवं + अनी स = शमनी स , श्रुवं + अनी स = वहनी स , क्ष + अनी स = क्या से से हेल्यामि । श्रुवं में से से से माने से माने से माने से से माने से माने

#### ভক্তিভান্ত শক

শব্দ বা নামপ্রকৃতির সহিত ভিন্ন ভিন্ন অর্থে কতকগুলি প্রত্যে যোগ করিয়া নৃত্ন শব্দ গঠিত হয়, তাহাদিগকে 'তদ্ধিত প্রত্যয়' বলে। তদ্ধিত প্রত্যয়যোগে নিষ্পাদ্ধ শব্দগুলি তদ্ধিতান্ত শব্দ নামে অভিহিত। কং প্রতামের হায় তদ্ধিত প্রত্যয়ও হুই প্রকারের—সংস্কৃত ও বাংলা।

#### [ক] বাংলা তদ্ধিতান্ত শব্দ ঃ

## [খ] বাংলায় ব্যবহৃত বিদেশী তদ্ধিত ঃ

আন, ওয়ান—দাবোয়ান, গাড়োয়ান, কোচওয়ান, বাগান। আনা, আনী
—বাবুয়ানা, হিঁছয়ানা, মৃত্সয়ানা, হিঁছয়ানা, বাবুয়ানা। খানা, খোর—ছাপাখানা,
বৈঠকখানা, স্বথোর, মদথোর, মৃবথোর। গর, গিরি—সওলাগর, কারিগর, বাবুগিরি,
মুটেগিরি। চা, চি, চী—বাগিচা, নিলচা, ধুনাচি, খামাচি, বেয়াচি, খাজাঞ্চী,
বাবুচী। দান, দানী—আতরদান, কলমলান, পিকদানা। দার—দোকানদার,
বুটিদার, মজাদার, জোতদার, তালুকদার, অংশীদার, জমাদার, জমিদার, খবরদার।
বাজ—ফন্দিবাজ, ধাপ্রাজ, মামলাবাজ। সহি, সই—মানানসহি, মানানসই,
চলনসহি, চলনসহই, টেঁকসই।

## [গ] বাংলায় ব্যবহৃত সংস্কৃত তদ্ধিত ঃ

ষ্ণ — ভরত + ফ = ভারত, রঘু + ফ = রাঘব, পাণ্ডু + ফ = পাণ্ডব, পুত্র + ফ = পোত্র, ছুহিতা + ফ = দৌহিত্র, শিশু + ফ = শৈশব, বস্তু - ফ = বাস্তব, মহু + ফ = মানব, নিশা + ফ = নৈশ। ষ্ণ্য — দিতি + ফ্য = দৈত্য, অদিতি + ফ্য = আদিত্য, চণক + ফ্য = চাণক্য, গ্রাম + ফ্য = গ্রাম্য, স্বন্ধর + ফ্য = দৌন্দ্র্য, স্কলন + ফ্য = দৌজন্ত, স্ক্দ + ফ্য

= সৌহার্দ্য। **ফি—**রাবণ + ফি=রাবণি, দশরণ + ফি= দাশরণি, স্থমিতা + ফি= সৌমিত্রি, অরুণ + ক্ষি = আরুণি। **্ষেয়**—গঙ্গা + ক্ষেয় = গাঙ্গেয়, ভগিনী + ক্ষেয় = ভাগিনেয়, বিমাতৃ + স্কেয় = বৈমাত্রেয়, নিক্ষা + স্কেয় = নৈক্ষেয়, কুন্তী + স্কেয় = কোন্তেয়। ফিক [ ইক ]—বেদ + ফিক = বৈদিক, নীতি + ফিক = নৈতিক, গিরি + शिक = देशितक, विषय + शिक = देवसियक, धर्म + शिक = धार्मिक। जालू-निमालू, मशानू, उल्लानू, जारानू। न-णामन, माश्मन, श्रीन, रहन, मञ्जून, रञ्जून, भीठन। ইল—ফেনিল, জটিল (জটা+ইল), পিছল, শিছল। ইন্—ধন্+ইন্=ধনী, সুখ + ইন্ = সুখী, মানী, জ্ঞানী; কুল + ইন্ = কুলীন, বিশ্বজন + ঈন্ = বিশ্বজনীন, সর্বজন + ঈন্—সর্বজনীন। বিল্—যশস্ + বিন্ = যশস্বী, মেধা + বিন্ = মেধাবী, তেজস্ + বিন্ = তেজস্বী। বজুপ--জ্ঞান + বজুপ = জ্ঞানবান, গুণবান্, রূপবান, লক্ষীবান্। মতুপ-শ্রীমান্, বৃদ্ধিমান্, আয়ুগ্মান্ (আয়ু:+মতুপ)। ময়ট্ [ময়]-জলময়, বাজায়, মৃলায়, মহিমায় ( মহিমা + ময়ট ), স্বর্ণময়, হিরগায়, চিনায়। ইত—প্রপাত, ফলিত, ছংখিত। তা—সাধুতা, ক্ষতা, নীচতা, মৌলিকতা, গভীরতা। ত্ব—মহত্তু, প্রভূষ, দাসম্ব, লমুছ, সাধুষ। নীয় > ঈয় — জাতি + ঈয় = জাতীয়, জলীয়, স্বগীয়, वशीय। क-शानव + क = शानवक, १४० + क = १४० क, सम + क = ममक। त-सपूत, উষর, ধূসর. মেছ্র <sup>া</sup> চি<sub>ব</sub> > ক্র-বশ-চি<sub>ব</sub> + ভূত = বশীভূত, ভশ্মীভূত, নবীভূত, পুঞ্জীভূত। তর—শুরুতর, মহত্তর, বুহত্তর, প্রিয়তর, দীর্ঘতর। তম—প্রিয়তম, দীর্ঘতম, মহত্তম, বৃহত্তম, শততম। **ইঠ**় তর + ই৪ = গরিষ্ঠ, শ্রেমস্ + ই৪ = শ্রেষ্ঠ। **ইমস্** — छक्र + क्रेश्रञ्च = ग्रीशान्, सहर + क्रेश्रञ्च = महीशान्। **क्रे**श — जर + क्रेश = जिलेश, अन्यर + देश = अयानीय, जन १ + देश = जनतीय, यूष १ + देश = प्रतीय।

### পত্রবিধি

[ এক ] **ঋ, র, য-**এর পরবর্তী দন্ত্য 'ন' মুর্ধন্ত 'ণ' হয়। যেমন, তৃণ, মস্থণ, পূর্ণ, বর্ণ, তীক্ষ্ণ, ইত্যাদি।

ছেই ] ঋ,র,ষ-এর পর যদি ঋরবর্ণ, ক-বর্গ, প-বর্গ, য, ব, হ অথবা অনুষার থাকে, তখনও দন্তা 'ন' মূর্যতা 'ণ' হইবে। যেমন, পাষাণ, হরিণ, দর্পণ, প্রণালী, ব্রাহ্মণ, গৃহিণী, ইত্যাদি। কিন্তু পদের অন্তন্থিত দন্তা 'ন' মূর্যতা 'ণ' হইবে না। যেমন মহাত্মন্, ব্রাহ্মন্, ইত্যাদি।

[তিন] ট-বর্গের পূর্বে দন্ত্য 'ন' মুর্ধন্ত 'ণ' হইয়া যায়। যেমন, ভাগুার, চণ্ডিকা, কণ্ঠ, বণ্টন, লুপ্ঠন, ইত্যাদি।

[চার] তাহন্ও অয়ন্ শব্দের এবং প্রা, পরি, নির্ এই চারি

উপসর্গের পরবর্তী দস্ত্য 'ন' মূর্ব্য 'ন' হইবে। যেমন, পুর্বাহ্ন, অপরাহ্ন, নারায়ণ, গ্রাণাত, প্রণাম, পরিণাম, ইত্যাদি।

## ষত্রবিথি

[ এক ] খা-কারের পর 'ব' হয়। যেমন, ঋষি, কৃষ্ণ, বুষ, ইত্যাদি।

[ ছই ] আ, আ ভিন্ন স্বরবর্গ এবং ক ও র-বর্গের পর প্রত্যয়ের দন্ত্য 'দ' মূর্যভ 'ষ' হয়। যেমন, শ্রীচরণকমলেষু, কল্যাণীয়েষু, দেবেষু, আকর্ষণ, ভীষণ, ভবিষ্যৎ, ইত্যাদি।

[তিন] ই-কারান্ত, উ-কারান্ত উপসর্গের পরবর্তী কতকগুলি ধাতুর দন্ত্য 'দ' মূর্যন্ত 'দ' হয়। যেমন, নিধিক, বিষাদ, বিষয়, অমুষ্ঠান, ইত্যাদি।

্চার বা সমাসমুক্ত ছইটি পদ এক-শব্দে পরিণত ইইলে এবং প্রথম পদের শেষে ই, উ, স্বা থাকিলে পরবর্তী পদের আদিন্তিত দ্ব্যু 'স' মূর্যন্ত 'ম'-তে পরিণত হয়। যেমন, মুধিন্তির, মাতৃষদা, অগ্নিপ্তোম, স্থ+সমা = স্থমা, গো + স্থ = গোঠ, ইত্যাদি।

পোঁচ ] কতকগুলি শব্দে স্বভাবত মূর্ধ্য 'ব'-এর প্রয়োগ হয়। যেমন, কৃষক, কর্মণ, পোষণ, ভূষণ, আষাঢ়, পাষাণ, ক্ষায়, ভাষা, দোষ, বিষয়, ইত্যাদি।

## সক্ষিপ্রকরণ [ স্বরসন্ধি ]

িক **বিজ্ঞান কারে কারের** পর **অ-কার অথবা আ-কার** থাকিলে উভয়ে মিলিয়া আ-কার হয়। নর + অধ্য = নরাধ্য, দেব + আলয় = দেবালয়, কুশ + আসন = কুশাসন, মহা + আশয় = মহাশয়।

িথ ] ই-কার কিংবা ঈ-কারের পর ই-কার অথবা ঈ-কার থাকিলে উভয়ে মিলিয়া ঈ-কার হয়। যেমন, মৃনি + ইল্র = মৃনীল্র, ক্ষিতি + ঈশ = ক্ষিতীশ, শচী + ইল্র = শচীল্র, মহী + ঈশ = মহীশ।

িগ ] উ-কার কিংবা উ-কারের পর উ-কার অথবা উ-কার থাকিলে উভয়ে মিলিয়া উ-কার হয়। যেমন, কটু+উক্তি = কটুক্তি, লঘু+উমি = লঘুমি, বধু+উচিত = বধুচিত, ভূ+উধ্ব = ভূধব।

্ঘ ] অ-কার কিংবা আ-কারের পর ই-কার কিংবা ঈ-কার থাকিলে উভয়ে মিলিয়া এ-কার হয়—এ-কার পূর্বরেণ মিলিয়া যায়। যেয়ন, দেব + ইন্দ্র + দেবেদ্র, দেব + ঈশ = রেমেশ।

[৬] অ-কার কিংবা আ-কারের পর উ-কার কিংবা উ-কার থাকিলে

উভয়ে মিলিয়া ও-কার হয়—ও-কার পূর্ববর্ণে মিলিয়া যায়। য়েমন, হিত + উপদেশ = হিতোপদেশ, নব + উঢ়া = নবোঢ়া [ নববিবাহিতা ], মহা + উৎসব = মহোৎসব, গঙ্গা + উর্মি = গঙ্গোর্মি।

- িচ ] আ-কার কিংবা আ-কারের পর ঋ-কার থাকিলে উভয়ে মিলিয়া 'অর্'
  হয়; অর্-এর অ-কার পূর্ববর্ণে মিলিত হয় এবং 'র্' রেফ্' হইয়া পরবর্ণের মন্তকে
  য়য়। য়েমন, দেব + ঋষি = দেবধি, মহা + ঋষি = মহর্ষি। কিন্তু মেনে রাখিতে
  হইবে, অ-কার কিংবা আ-কারের পরবর্তী 'ঋত'-শব্দের ঋ-ছানে 'আর্' হয়।
  য়েমন, ছঃখ + ঋত [ছঃখের ছারা কাতর ] = ছঃখার্ড, শীত + ঋত = শীতার্ড, কুয়া + ঋত
  = ক্ষুধার্ড, তৃয়া + ঋত = ছয়ার্ড।
- ছ ] অ-কার কিংবা আ-কারের পর এ-কার অথবা ঐ-কার থাকিলে উভয়ে মিলিয়া ঐ-কার হয়—ঐ-কার পূর্ববর্ণে মিলিত হয়। যেমন, জন + এক = জনৈক, ছিত + ঐবী = হিতৈবী, তথা + এব = তথৈব, মহা + ঐবার্থ = মহৈশ্ব্য।
- জ ] অ-কার কিংবা আ-কারের পর ও-কার অথবা ও-কার থাকিলে উভয়ে মিলিয়া ও-কার হয়—ও-কার পূর্ববর্ণে যুক্ত হইয়া যায়। দিব্য + ওষধি = দিব্যোষধি, উত্তম + ঔষধি = উত্তমোষধি, মহা + ওষধ = মহৌষধ।
- [ ঝ ] ই-কার কিংবা **ঈ-কারের** পর ই এবং **ঈ ভিন্ন** স্বরবর্ণ থাকিলে ই-ঈ স্থানে 'ম্'হয়; 'ম্'য়-ফলারপে পূর্বর্ণে যুক্ত হয়। যেমন, অতি + অন্ত = অত্যন্ত, অতি + আচার = অত্যাচার, আদি + অন্ত = আদ্বন্ত।
- ্ঞি। উ-কার কিংবা উ-কারের পর উ এবং উ ভিন্ন স্বরবর্ণ পরে থাকিলে উ-কার কিংবা উ-কারের স্থানে 'ব' হয় এবং 'ব' পূর্ববর্ণ মিলিত হইয়া যায়। যেমন, অমু + এবণ = অন্বেষণ, সু + অয় = য়য়, সু + আগত = য়াগত, অমু + ইত = অয়িত, পশু + অয়ম = পশ্বয়ম।
- [ট] এ-কার ও এ-কারের পর স্বর্বর্ণ থাকিলে এ-কারের স্থানে 'অয়ু' হয় এবং এ-কারের স্থানে 'আয়ু' হয়। যেমন, নে + অক = নায়ক, শে + অন = শয়ন; গৈ + অক = গায়ক, নৈ + অক = নায়ক।
- [ঠ] স্বরবর্গ পরে থাকিলে ও-কারের স্থানে 'অব্', ও-কারের স্থানে 'আব্' হয়। যেমন, ভো + অন = তবন, গো + এষণা, = গবেষণা, পো + অন = পবন; নৌ + ইক = নাবিক, পৌ + অক = পাবক।
- ্ড ] 'ঋ' ভিন্ন স্বরবর্ণ পরে থাকিলে 'ঋ' স্থানে 'র্' হয় এবং 'র্' পূর্ববর্ণে য়ুক্ত হয়, পরের স্বর র্-কারের সহিত য়ুক্ত হয়। য়েমন, পিছ + আলয় = পিত্রালয়, মাছ + আলয় = মাত্রালয়।

[ দ্রপ্টব্য ] নিমূলিখিত সন্ধিগুলি নিপাতনে সিদ্ধ:

কুল + অটা = কুলটা, গো + অক্ষ = গবাক্ষ, অক্ষ + উহিণী = অক্ষোহিণী, বিশ্ব + ওষ্ঠ = বিম্বোঠ, প্ৰ + উঢ় = প্ৰোঢ়, সীমন্ + অন্ত = সীমন্ত, ইত্যাদি।

#### ব্যঞ্জন-সন্ধি

- িক ] চ কিংবাছ পরে থাকিলে ত্ও দ্-স্থানে চ হয়। যেমন, শরৎ + চন্দ্র = শরচন্দ্র, উৎ + ভেদ = উচ্চেদ।
- ্থ ব স্বর্নের পর ছ থাকিলে ছ-স্থানে চছ হয়। যেমন, বি + ছেদ = বিচ্ছেদ, তরু + ছায়া = তরুচ্ছায়া, পরি + ছদ = পরিচ্ছদ, অব + ছেদ = অবচ্ছেদ।
- িগ ] জ কিংবা ঝ পরে থাকিলে ত ও দ-স্থানে জ হয়। যেমন, যাবৎ + জীবন = যাবজ্জীবন, জগৎ + জন = জগজ্জন, উৎ + জ্ঞাল = উজ্জ্জ্জন।
- [ ঘ ] লা পরে থাকিলে ত ও দ-স্থানে লা হয়। যেমন, উৎ + লেখ = উল্লেখ, বিদ্যুৎ + লেখা = বিদ্যুল্লেখা।
- িঙ বর্গের প্রথম বর্ণের পরে যদি স্বরবর্ণ থাকে, তাহা হইলে ক-চ-ট-ত-প-স্থানে যথাক্রমে গ-জ-ড-দ-ব হয়। যেমন, বাক্> ঈশ্বরী = বাগীশ্বরী, দিক্ + অন্ত = দিগন্ত, ণিচ্ + অন্ত = ণিজন্ত, বাক্ + আড়ম্বর = বাগাড়ম্বর, ষট্ + আনন = ষড়ানন, জগৎ + ঈশ = জগদীশ, জগৎ + ইন্দ্র = জগদীন্দ্র, স্থপ + অন্ত = স্বন্থ।
- [চ] বর্গের ভৃতীয়-চতুর্থ বর্ণ এবং য-র-ল-ব-হ পরে থাকিলে বর্গের প্রথম বর্ণের স্থানে সেই বর্গের ভৃতীয় বর্ণ হয়। যেমন, ষট + দর্শন = ষড়দর্শন, প্রাক্ + জ্যোতিষ = প্রাগ্জ্যোতিষ, অপ্ + জ = অজ [পদ্ম], জগৎ + বাসী = জগদ্বাসী।
- ্ছি বিদের অস্তস্থিত **ত্-কার** কিংবা **দ্-কারের** পর **হ** থাকিলে, উভয় মেলিয়া **দ্ধে** হয়। যেমন, উৎ + হত = উদ্ধৃত, উৎ + হত = উদ্ধৃত, তৎ + হিত = তিদ্ধিত, জগৎ + হিত = জগদ্ধিত।
- জ বদি ত-কার অথবা দ্-কারের পর তালব্য শ থাকে, তাহা হইলে ত ও দ্পানে চ এবং তালব্য শ-স্থানে ছ হয়। যেমন, উৎ + শৃঙ্খল = উচ্চ্ ্খল, উৎ + শ্বাস = উচ্ছাস, চলং + শক্তি = চলচ্ছকি।
- ্ঝ ব-র-ল-ব-হ-শ-ষ-স-এর পূর্ববর্তী ম্ স্থানে অনুস্থার হয়। যেমন, সম্+বাদ = সংবাদ, সম্+লগ্গ = সংলগ্গ, বশম্+বদ = বশংবদ। কিন্তু এই নিয়মের ব্যতিক্রম আছে। যেমন, 'রাজ' [রাট্] শব্দের 'র' পরে থাকিলে ম স্থানে অনুস্থার হয় না। যেমন, সম্+রাজ্[রাট্] = সমাজ [সমাট]।
- ্রিও বিকলাম পরে থাকিলে বর্গের প্রথম বর্ণের স্থানে সেই বর্গের পঞ্চম বর্গ হয়। যেমন, জগৎ + নাথ = জগন্নাথ, বাক্ + ময় = বাজায়, চিৎ + ময় = চিলায়, য়ৎ + ময় = য়লায়ী।

টি ] স্পর্শবর্ণ পরে থাকিলে পদের অন্তন্থিত ম্-স্থানে অনুস্থার হয়, অথবা বেশ-বর্ণের বর্ণ পরে থাকে, সেই বর্ণের পঞ্চম বর্ণ হয়। যেমন, সম্ + কলন = সংকলন অথবা সঙ্কলন, সম্ + গীত = সংগীত অথবা সঙ্গীত, সম্ + চয় = সংচয় অথবা সঞ্চয়, শাম্ + ত = শান্ত, গম্ + তব্য = গন্তব্য।

[ ঠ ] যদি বর্গের তৃতীয় অথবা চতুর্থ বর্গের পরে বর্গের প্রথম অথবা দিতীয় বর্ণ থাকে, কিংবা শ, ম, স থাকে, তাহা হইলে তৃতীয় অথবা চতুর্থ বর্গের স্থানে সেই বর্গের প্রথম বর্ণ হয়। যেমন, হৃদ্+কমল=হৃৎকমল, কৃষ্+পীড়িত=

কুৎপীড়িত।

্ডি] 'উৎ' উপসর্গের পর '**স্থা**' ধাতুর স-কা**রের লোপ** হয়। যেমন, ভিং + স্থান = উত্থান, উং + স্থিত = উত্থিত।

্চ ] 'সম্' উপসর্গের পর 'কার', 'ক্বত' শব্দ থাকিলে উক্ত উপসর্গের ম্-স্থানে অফুস্থার হয়, এবং এই অফুস্থারের পর একটি 'স'-এর আগম হয়। যেমন, সম্+ক্রত = সংস্কৃত, সম্+ কার = সংস্কৃত্র

[ ণ ] 'পরি' উপদর্গের পর 'কার', 'কৃত' প্রভৃতি শব্দ থাকিলে, একটি স-এর আগম হয়, এবং এই দন্তা স মূর্ধগু ম-তে পরিবর্তিত হইয়া যায়। যেমন, পরি + কার =পরিষার। পরি + কৃত = পরিষ্কৃত।

ত ব-এর পরবর্তী ত এবং থ-স্থানে যথাক্রমে ট এবং ঠ হয়। যেমন,

क्ष् + जि = कृष्टि, यस् + थ = यष्ठ ।

[ थ ] উদ্মবর্ণ পরে থাকিলে পদমধ্যস্থিত ন্-স্থানে অফুস্থার হয়। বেমন, সিন্
+ হ = সিংহ, হিন্ + সা = হিংসা, দন্ + শন্ = দংশন, ইত্যাদি।

# বিসর্গ-সন্ধি

িক বিস্থান ছ পরে থাকিলে বিস্থান শ হয়, ট অথবা ঠ পরে থাকিলে বিস্থান সহয়, এবং ত অথবা থ পরে থাকিলে বিস্থান সহয়। যেমন, নিঃ + চয় = নিশ্চয়, নিঃ + চল = নিশ্চল, শিরঃ + ছেদ = শিরশ্ছেদ ঃ ধফুঃ + টংকার = ধফুৡংকার, নিঃ + ঠুর = নিঠুর; ইতঃ + ততঃ = ইতন্ততঃ, মনঃ + তাপ = মনন্তাপ।

খ ] স্বরবর্ণ, বর্গের তৃতীয়-চতুর্থ-পঞ্চম বর্ণ অথবা য-র-ল-ব-হ পরে থাকিলে বিস্থা-স্থানে 'র্' হয়, এই র্ রেফ ্ হইয়া পরবর্ণের মন্তকে যায়। যেমন, পুনঃ + জন্ম =পুনর্জন্ম, অন্তঃ + যামী = অন্তর্যামী, অন্তঃ + হিত = অন্তর্হিত।

[গ] র পরে থাকিলে ই-কার ও উ-কারের পরবর্তী বিসগের লোপ হয়

এবং উহার পূর্বস্থার দীর্ঘ হয়। যেমন, নিঃ+রোগ=নীরোগ, নিঃ+রস=নীরস, নিঃ+রব=নীরব।

- ্ঘ ] আ, আ ভিন্ন স্বর্নের পরবর্তী বিদর্শের পরে যদি স্বর্নে, বর্ণের ভৃতীয়-চতুর্থ-পঞ্চম বর্ণ এবং য-র-ল-খ-ছ থাকে, ভাছা হইলে বিস্পা-স্থানে 'র্' হয় : র্ রেফ ্ হইয়া পরবর্ণের মন্তকে যায়। যেমন, ছঃ + দম = ছুর্দম, আশীঃ + বাদ = আশীর্বাদ, নিঃ + ঝর = নিঝ্রি, মৃ্ছঃ + মৃ্ছ = মৃ্ছ্মৃ্ছ।
- ঙি বর্গের তৃতীয়-চতুর্থ-পঞ্চম বর্গ, অথবা য-র-ল-ব-হ পরে থাকিলে অ-কারের পরস্থিত বিসর্গ 'ও' হয় এবং ও-কার পূর্ববর্গে যুক্ত হয়। যেমন, মনঃ
  +যোগ=মনোযোগ, পুরঃ + হিত=পুরোহিত, সরঃ + বয়=সরোবর, সয়ঃ+জাত=
  সম্মোজাত, তপঃ + বল=তপোবল, মনঃ + গত=মনোগত, মনঃ + জ=মনোজ, তপঃ
  +বয়=তপোবন, মনঃ + য়য়=মনোরম, ইত্যাদি। মনে রাখিতে হইবে যে, বর্গের
  প্রথম ও দ্বিতীয় বর্গ এবং শা, য়, স পরে থাকিলে এই নিয়মের ব্যতিক্রম ঘটে।
  যেমন, মনঃ + কৡ = মনঃকৡ, পয়ঃ +প্রণালী = পয়ঃপ্রণালী, শিরঃ + পীড়া = শিরঃপীড়া,
  ইত্যাদি।
- ্চ ] ক্, খ্, প্, ফ্ পরে থাকিলে অ-কার বা আ-কারের পরন্থিত বিস্পাশ্বানে 'সৃ' হয়। যেমন, নমঃ + কার = নমস্কার, শ্রেয়ঃ + কর শ্রেয়স্কর, প্রঃ + কার
  = প্রস্কার, ভাঃ + কর = ভাস্কর, তিরঃ + কার = তিরস্কার। কিন্তু মনে রাখিতে
  হঠবে, আ, আ ভিন্ন শ্বরণর্পর পরন্থিত বিদর্গ 'ম' হয়। যেমন, নিঃ + ফল = নিজ্ল,
  আবিঃ + কার = আবিদ্বার, বহিঃ + কার = বহিকার, আতুঃ + প্রে = আতুপুর্, ইত্যাদি।
- ছ ] আ-কারের পরবর্জী র-জাত বিদর্গের পরে যদি স্বরবর্গ, বর্গের ভৃতীয়-চতুর্থ-পঞ্চম বর্গ, অথবা য-র-ল-ব-হ থাকে, তাহা হইলে উক্ত বিদ্যাপ-স্থানে 'র' হয়। যেমন, প্রাতঃ + আশ = প্রাতরাশ, অন্তঃ + গত = অন্তর্গত, অহঃ + নিশা = অহরিশ, অহঃ + অহ = অহরহ। কিন্তু 'রাত্রি' শব্দ পরে থাকিলে 'অহন্' শব্দের র-জাত বিদ্যাপ-স্থানে 'র্' হয় না। স্কুতরাং অহঃ + রাত্র = অহোরাত্র।

[ দ্রপ্টব্য ] নিম্নলিখিত শক্তলি নিপাতনে সিদ্ধ :

তৎ + কর = তস্কর, আ + চর্য = আশ্চর্য, বৃহৎ + পতি = বৃহস্পতি, বন + পতি = বনস্পতি, গো + পদ = গোম্পদ, যট্ + দশ = বোড়শ, দিব্ + লোক = ছ্যুলোক, হরি + চন্দ্র = হরিশ্চন্দ্র, ইত্যাদি।

### 🗸 সমাস

পরস্পরের সহিত সম্পর্কযুক্ত ছুই বা ততোধিক পদ মিলিত হইয়া একপদে পরিণত হুইলে তাহাকে সমাস বলে। যে-কয়টি পদ লইয়া সমাস করা হয়, তাহাদের নাম সমস্তমান পদ, এবং সমাসবদ্ধ পদটিকে বলা হয় সমস্ত-পদ। যে-বাক্য সমস্তমান পদশুলির পরস্পর দম্পর্ক নিরপণ করে, তাহার নাম ব্যাসবাক্য, বিগ্রহবাক্য, বা সমাসবাক্য। সমাসবদ্ধ পদের প্রথমটির নাম পূর্বপদ এবং শেষেরটির নাম উত্তর-পদ। যেমন, 'শোকাকুল' একটি সমস্তপদ; 'শোকের দ্বারা আকুল' হইতেছে বাাস, বিগ্রহ বা সমাসবাক্য; 'শোক' ও 'আকুল' পদ ছুইটি সমস্তমান পদ; 'শোক' পূর্বপদ এবং 'আকুল' উত্তরপদ। সমাস সাধারণত ছয় প্রকারের: দ্বন্দ্ব, দ্বিগু, কর্মধারয়, তৎপুরুষ, অব্যয়ীভাব ও বছ্রীহি।

্থাকে এবং পূর্বপদ ও উত্তরপদ সংযোজক অব্যয়ের দারা যুক্ত থাকে, তাহার নাম দদ্দ সমাস। যেমন, হাট ও বাজার = হাটবাজার; রাধা ও শ্রাম = রাধাশ্রাম; ক্লয় ও অজুন = ক্লয়জুন। তদ্রপ, দেবাস্লর, শোকতাপ, হিতাহিত, হাটবাজার, বনজঙ্গল, গানবাজনা, ভূতপেত্নী, মুখচোখ, চালাকচতুর, দেনাপাওনা, সোনাক্রপা, কোলেপিঠে, ছ্রেভাতে, মায়েবিয়ে, বাপবেটিতে, ইত্যাদি।

ष्ट्र मभामत्क कर्षकि শ্রেণীতে ভাগ করা যাইতে পারে— যেমন, সমাছার ছন্দ্র, অলুক ছন্দ্র, সমার্থক ছন্দ্র। ছুই বা ততোধিক পদের একসঙ্গে অবস্থান [সমাছার] বুঝাইলে সমাহার ছন্দ্র সমাস হয়। যেমন, অহি ও নকুল = অহিনকুল, ধহু ও শর = ধহুংশর, ইত্যাদি। যে ছন্দ্র সমাসে পূর্বপদের বিভক্তির লোপ হয় না, তাহাকেই বলে অলুক ছন্দ্র। যেমন, মায়েবিয়ে, বনেবাদাড়ে, বুকেপিঠে, ইত্যাদি। যে ছন্দ্র সমাসে বিভিন্ন বস্তুর সংযোগ না বুঝাইয়া অহুরূপ বস্তুর সংযোগ বুঝায়, তাহারই নাম সমার্থক ছন্দ্র। যেমন, কাগজপত্র, ভাগবাটোয়ারা, রাজরাজড়া, ইত্যাদি।

[ছই] দ্বি তামান: যে সমাসে পূর্বপদটি সংখ্যাবাচক এবং পদটির দারা সমাহার বা সমষ্টি বুঝায়, তাহাকে বলা হয় দ্বিও সমাস। যেমন, পঞ্চ বটের সমাহার = পঞ্চবটী, শত অকের সমাহার = শতাব্দী, পঞ্চ নদীর সমাহার = পঞ্চনদ, চারিটি রান্তার সমাহার = চোরান্তা, তিন মাথার সমাহার = তেমাথা, পাঁচ সেরের সমাহার = পাঁচসেরা, সপ্ত অহন্-এর সমাহার = সপ্তাহ, তিনটি পায়ের সমাহার = তেপায়া। তজপ, ত্রিভ্বন, সাতসমুদ্র, অষ্টপ্রহর, দশচক্র, নবরত্ব, অষ্টবজ্ঞ, ত্রিপদী, ইত্যাদি।

িতন বিশেষ প্রার্থ বিশেষণ পদে সমাস হয় এবং যে-সমাসে বিশেষণ পদে বা উত্তর-পদের অর্থ প্রধানরপে প্রতীয়মান হয়, উহারই নাম কর্মধারয় সমাস। মনে রাখিতে হইবে, এই সমাস যে শুধু বিশেষ ও বিশেষণ পদে হয় তাহা নহে—বিশেষণ-বিশেষ, বিশেষণ-বিশেষণ, বিশেষ-বিশেষ পদেও হয়। যেমন, মহান্ যে ঋষি = মহিষ, নীল যে উৎপল = নীলোৎপল, পূর্ণ যে চল্ল = পূর্ণচল্ল, রাজা অথচ ঋষি = রাজিষি, পুণ্য এমন অহন্ (দিন) = পুণ্যাহ, অত্যে স্থপ্ত পরে উথিত =

প্রপ্রোখিত, পণ্ডিত হইয়াও মূর্খ = পণ্ডিতমূর্খ, বীর যে পুরুষ = বীরপুরুষ, দেব যিনি ঋষি তিনিই = দেবর্ষি, মহৎ যে জন = মহাজন, নতুন এমন বউ = নতুনবৌ, কাঁচা অথচ মিঠা = কাঁচামিঠা, আধ এমন পাকা = আধপাকা, মিঠা অথচ কড়া = মিঠাকড়া, ইত্যাদি। কর্মধারয় সমাসকে নানা ভাগে ভাগ করা ষায়—মধ্যপদলোপী কর্মধারয়, রূপক ক্র্মধারয়, উপমান কর্মধারয় ও উপমিত কর্মধারয়।

যে কর্মধারয় সমাসের ব্যাসবাক্যে বিশ্লেষণমূলক মধ্যপদের লোপ হয়, তাহাকে বলে মধ্যপদলোপী কর্মধারয়। যেমন, সিংহচিহ্নিত আসন — সিংহাসন, ভিক্ষালয় অয় — ভিক্ষায়, বট নামক বৃক্ষ — বটবৃক্ষ, ফুল নির্মিত মালা — ফুলমালা, পল (মাংস) মিশ্রিত আয় — পলায়, ঘরে পালিত জামাই — ঘরজামাই, তেল মাখিবার ধুতি — তেলধূতি, হাতে পরিবার ঘড় — হাতঘড়, ইত্যাদি।

যে কর্মধারয় সমাসে উপমেয় এবং উপমানের মধ্যে সাদৃশ্বশত অভেদ কল্পনা থাকে, তাহাকে রূপক কর্মধারয় সমাস বলে। এই সমাসে উপমেয় পূর্বপদ ও উপমান উত্তরপদ হয়। ['উপমা' অলংকারে ছইটি বস্তর মধ্যে তুলনা করা হয়; যে বস্তুকে তুলনা করা হয় তাহার নাম উপমেয়, এবং যে-বস্তর সহিত তুলনা করা হয়, তাহার নাম উপমান। যেমন, 'শোকায়্লি'—এখানে শোক-কে অগ্লির সহিত তুলনা করা হইয়াছে। 'শোক' কথাটি হইতেছে উপমেয়, আর 'অগ্লি' কথাটি হইতেছে উপমান।]

রূপক কর্মধারয় সমাসের দৃষ্টান্তঃ শোকরূপ অনল শোকানল, রোষরূপ বিছি লােষবিছি, মুখরূপ চন্দ্র নুখচন্দ্র, বিষাদরূপ সিন্ধু = বিষাদসিন্ধু, আঁথিরূপ পাথা = আঁথিপাথী, কীতিরূপ মেখলা = কীতিমেখলা, জ্ঞানরূপ আলােক—জ্ঞানালােক, মনরূপ মাঝি = মনমাঝি। তদ্রূপ, প্রেমডাের, কীতিধ্বজা, স্থখনাগর, সভ্যতানাগিনী, চরণক্মল, ইত্যাদি।

যে কর্মধারর সমাসের পূর্বপদটি উপমান এবং সাধারণ ধর্মটি উত্তরপদ, উহাকেই বলে উপমান কর্মধারর সমাস। বেমন, তুবারের মত শীতল — তুবারশীতল, সিঁছরের মত রাঙা — সিঁছরের মত কোন্ত কান্ত — চন্দ্রকান্ত, ফুটির মত ফাটা — ফুটিফাটা, শৈলের মত উন্নত — শৈলোন্নত, বজ্বের মত কঠিন — বজ্বকঠিন, মিশির মত কাল — মিশকালো, ইত্যাদি।

বেখানে উপমান ও উপমেয়ের সমাস হয়, কিন্তু সাধারণ গুণবাচক শব্দের উল্লেখ থাকে না, সেখানে উপমিত কর্মধারয় সমাস হয়। এখানে উপমান উত্তর-পদ ও উপমেয় পূর্বপদ; বেমন, পুরুষ সিংহের ভায় = পুরুষসিংহ, চরণ কমলের ভায় = চরণকমল, মুখ চল্রের ভায় = মুখচন্দ্র, বাহু বল্লরীর ভায় = বাহুবল্লরী, ইত্যাদি।

দ্রষ্ঠব্যঃ উপমান ও উপমিত কর্মধারয় এবং উপমিত ও রূপক কর্মধারয় সমাসের পার্থকাট ভালো করিয়া বুঝিয়া লইতে হইবে। বিশেষ ও বিশেষণ পদের যোগেই উপমান কর্মধারয় সমাস হইয়া থাকে, এবং ইহাতে সমস্ত-পদটি বিশেষণ। যেমন, কুস্কমের [বিশেষা] মতো কোমল [বিশেষণ]—কুস্কমকোমল। এখানে 'কুস্কমকোমল' কথাটি বিশেষণ। উপমিত সমাস হয় ছইটি বিশেষা পদ লইয়া এবং ইহাতে সমস্ত-পদটি বিশেষা। যেমন, চরণ (বিশেষা) কমলের (বিশেষা) ছায় = 'চরণকমল'। এখানে 'চরণকমল' বিশেষা পদ। উপমিত কর্মধারয় সমাসে উপমেয়ের প্রাধান্য থাকে, কিন্তু রূপক কর্মধারয় সমাসে উপমানের প্রাধান্যই অধিক লক্ষিত হয়। তছপরি উপমিত কর্মধারয়ে উপমান ও উপমেয়ের মধ্যে একটা স্পষ্ট ভেদের প্রতীতি বর্তমান থাকে, কিন্তু রূপক কর্মধারয়ে উপমান ও উপমেয়ের মধ্যে কোনোপ্রকার ভেদের প্রতীতি থাকে না।

ি চার ] তৎপুরুষ সমাস: যে সমাসে পূর্বপদের দ্বিতীয়া, তৃতীয়া প্রভৃতি বিভক্তির লোপ হয় এবং উত্তরপদের অর্থই প্রাধান্ত লাভ করে, তাহাকে তৎপুরুষ সমাস বলে। সমাসে সাধারণত পূর্বপদের বিভক্তির লোপ হইয়া থাকে। পূর্বপদের যে বিভক্তির বিলোপ ঘটে তাহারই নামান্ত্রসারে 'তৎপুরুষ' সমাস নাম গ্রহণ করে। তৎপুরুষ সমাস ছয় প্রকার: দ্বিতীয়া তৎপুরুষ, তৃতীয়া তৎপুরুষ, চতুর্থী তৎপুরুষ, পঞ্চমী তৎপুরুষ, ষ্ঠী তৎপুরুষ, সপ্রমী তৎপুরুষ।

দিতীয়া তৎপুরুষ ঃ দেবকে আশ্রিত = দেবাশ্রিত, ছঃখকে অতীত = ছঃখাতীত, ভাতকে রাঁধা = ভাতরাঁধা, গঙ্গাকে প্রাপ্ত = গঙ্গাপ্রাপ্ত, বিশ্বয়কে আপন্ন = বিশ্বয়াপন্ন, চিরকাল ব্যাপিয়া স্থা = চিরস্থা [ব্যাপ্তার্থে দ্বিতীয়া ], চিরকাল ধরিয়া শক্র = চিরশক্র। তদ্রপ, কাপড়কাচা, জলতোলা, বাসনমাজা, রথদেখা, কলাবেচা, ইত্যাদি।

তৃতীয়া তৎপুরুষ: শোক্ষারা আকুল = শোকাকুল, মেঘ্টারা আবৃত = মেঘাবৃত, কণ্টক দারা আকীর্ণ = কণ্টকাকীর্ণ, বিশ্বয় দারা বিহ্বল = বিশ্বয়বিহ্বল, বাহুড়ের দারা চোমা – বাহুড়েচোমা, তেল দারা চিটে = তেলচিটে, চেষ্টা দারা লক্ক = চেষ্টালক, বাক্ দারা দন্তা = বাগদন্তা, শোক দারা আর্ত = শোকার্ত, ইত্যাদি।

চতুর্থী তৎপুরুষ ঃ ধর্মাচরণের নিমিত্ত পত্নী =ধর্মপত্নী [নিমিত্তার্থে চতুর্থী], বিয়ের অন্য পাগলা = বিয়েপাগলা, ডাকের জন্ম মাণ্ডল = ডাকমাণ্ডল, মেয়েদের জন্ম ক্ল = মেয়েকুল, চুষিবার জন্ম কাঠি = চুষিকাঠি, চোষের জন্ম কাগজ = চোষকাগজ, পাগলদের নিমিত্ত গারদ = পাগলাগারদ, ধানের জন্ম জমি = ধানজিম, মালের জন্ম গুলাম = মালগুলাম, বান্ধণকৈ দত্ত, = ব্রহ্মানত, শিবকে প্রাদত্ত মন্দির = শিবমন্দির, ইত্যাদি।

পঞ্চমী তৎপুরুষ: দিংহাসন হইতে চ্যুত = সিংহাসনচ্যুত, বিদেশ হইতে আগত = বিদেশগত, শাপ হইতে মুক্ত = শাপমুক্ত, ত্ব্ধ হইতে জাত = ত্ব্ধজাত, সত্য হইতে জ্বষ্ট = সত্যভ্রম্ভ, লোক হইতে ভ্রম = লোকভ্রম, দল হইতে ছাড়া = দলছাড়া, বোটা হইতে থসা = বোঁটাখসা, বিলাত হইতে ফ্রেত = বিলাতফেরত, জন্ম অবধি অন্ধ = জনান্ধ, পাঁচ হইতে সাত = পাঁচ-সাত, যুদ্ধ হইতে উত্তর = ব্দ্ধান্তর, ইত্যাদি।

ষষ্ঠী তৎপুরুষ: বনের পতি = বনস্পতি, কবিদলের গুরু = কবিগুরু, রাজার পুত্র = রাজপুত্র, ছাগীর ছুগ্ন = ছাগছ্গ্ন, পাটের ক্ষেত্ত = পাটক্ষেত, ঠাকুরের ঝি = ঠাকুর-ঝি, টেকের ঘড়ি = টেকঘড়ি, পথের রাজা = রাজপথ, হংসের রাজা = রাজহংস, জাহান (জগতের) পনা (আশ্রয়) = জাহাঁপনা, দরিয়ার মাঝ = মাঝদরিয়া, পথের মাঝ = মাঝপথ, ইত্যাদি।

সপ্তমী তৎপুরুষ: বুক্ষে পক — বুক্ষপক, বনে জাত — বনজাত, ছফ্রিয়ায় আসক্ত — ছফ্রিয়াসক্ত, গাছে পাকা — গাছপাকা, গায়ে হলুদ — গায়েহলুদ [ অলুক ], হাঁচে ঢালা — হাঁচেঢালা [ অলুক ], বাটায় ভরা — বাটাভরা, থালায় ভতি — থালাভতি, যুধি (যুদ্ধে) স্থির — যুধিটির [ অলুক ]। যে তৎপুরুষ সমাসে পুর্বপদের বিভক্তির লোপ হয় না তাহাকে তালুক তৎপুরুষ সমাস বলে। যেমন, ঘিয়ে ভাজা — ঘিয়েভাজা, ঘোড়ার ডিম — ঘোড়ার ডিম [ যফ্রী ], আতুঃ পুত্র — ভাতুপুত্র [ যফ্রী ], বাচঃ পতি — বাচস্পতি [ যফ্রী ], পরাৎ পর — পরাৎপর [ পঞ্চমী ], সারাৎ সার — সারাৎসার [ পঞ্চমী ]।

নঞ্তৎপুরুষ সমাস: 'নঞ্' একটি সংস্কৃত অব্যয়; ইহার অর্থ হইল 'না' বা 'নাই'। এই নঞ্-অর্থবোধক অব্যয়ের সহিত প্রপদের যে সমাস হয়, তাহার নাম নঞ্ তৎপুরুষ সমাস। বাংলায় নঞ্-এর স্থানে না, অনা, অ, বে, গর্ হয়। যেমন, ন জানা = অজানা, ন অভ্যন্ত = অনভ্যন্ত, ন কেজো = অকেজো, ন অতিদীর্ঘ = নাতিদীর্ঘ, মিল নাই = অমিল কিংবা গ্রমিল, ন স্রকারী = বেস্রকারী, নাই খরচা = নিখরচা, মঞ্জুর নয় = না-মঞ্জুর ইত্যাদি।

উপপদ তৎপুরুষ: উপপদের (সংস্কৃত কং-প্রত্যয়যুক্ত পদের পূর্বে উপসর্গ বসে, এবং অহা শব্দও বসে। উপসর্গ ভিন্ন শব্দকে উপপদ বলে।) সহিত ক্রদন্ত পদের যে সমাস হয় তাহার নাম উপপদ তংপুরুষ সমাস। আরো সহজ কথায়, বিশেষ্যের সহিত ক্রদন্ত পদের সমাসই উপপদ তংপুরুষ সমাস। যেমন, জল দান করে যে = জলদ, ব্রহ্ম জানে যে = বহ্মজ্ঞ, পা দিয়া পান করে যে = পাদপ, ধনকে জয় করিয়াছে যে = ধনঞ্জয়, ছেলেক ভুলায় যাহা = ছেলেভুলান, হালুয়া করে যে =

ছালুইকর, বাজি করে যে বাজিকর, ভ্-তে চরে যে = ভূচর, উভ-তে চরে যে = উভচর, ইত্যাদি।

প্রাদি তৎপুরুষ: 'প্র' প্রভৃতি উপসর্গ ও ক্লন্ত পদ এবং অব্যয় ও নামপদের যে সমাস, তাহার নাম প্রাদি তৎপুরুষ সমাস। যেমন, প্র (প্রকৃষ্ট) ভাত (জ্যোতিঃ) = প্রভাত, অভিগত মুখ = অভিমুখ, কু (কুৎসিত) পুরুষ = কাপুরুষ, মানবকে অভিক্রম করিয়া = অভিমানব, উৎগত বেলা = উদ্বেল, উৎক্রান্ত = উৎকেন্দ্র, উৎগত নিদ্রা = উল্লিখ্য, ইন্দ্রিয়কে অভিক্রোন্ত = অভীন্দ্রিয়, কেন্দ্রকে উৎক্রান্ত = উৎকেন্দ্র, ইত্যাদি।

### [ পাঁচ ] অব্যয়ীভাব সমাস

যে সমাসে অব্যয়পদ পূর্বে থাকে এবং পূর্বপদের অর্থ ই প্রধানরূপে প্রতীয়মান হয়, তাহার নাম অব্যয়ীভাব সমাস। ইহাতে সমস্ত-পদটি অব্যয় হইয়া যায় এবং উহা ক্রিয়ার বিশেষণরূপে ব্যবহৃত হয়। যেমন, কুলের সমীপে = উপকূল, কণ্ঠের সমীপে = উপকণ্ঠ (সামীপ্য অর্থে), বনের সদৃশ = উপবন, ন্বীপের সদৃশ = উপন্বীপ (সাদৃশ্য অর্থে), ভিক্ষার অভাব = ছুভিক্ষ, ঝঞ্চাটের অভাব = নিঝ ঞ্চাট (অভাব অর্থে), শক্তিকে অভিক্রম না করিয়া = যথাশক্তি, সাধ্যকে অভিক্রম না করিয়া যথাসাধ্য (অভিক্রম অর্থে), দিনে দিনে = প্রতিদিন, ঘরে ঘরে = প্রতিঘর, (বীপ্সার্থে), পদ হইতে মন্তক পর্যন্ত = আপাদমন্তক, সমুদ্র হইতে হিমাচল পর্যন্ত = আসমুদ্রহিমাচল (পর্যন্ত অর্থে), গমনের পশ্চাৎ = অনুসমন, উত্তরের উত্তর = প্রভাত্তর, কথার সদৃশ = উপকথা, জীবন পর্যন্ত = আজীবন, কণ্ঠ পর্যন্ত = আকণ্ঠ, ক্রপের যোগ্য = অনুরূপ, অক্রির সমীপে = প্রত্যক্ষ, ইত্যাদি।

# [য়] বহুব্রীহি সমাস

যে সমাসে পূর্ব বা উত্তরপদের কোনো প্রাধান্ত থাকে না, এবং সমাসনিষ্ণন্ন পদটি (সমস্ত-পদটি) অন্ত একটি পদের প্রাধান্ত স্থচিত করে, উহাকে বহুব্রীহি সমাস বলে। যেমন, শূল পাণিতে যাহার = শূলপাণি (মহাদেব), বজ্র পাণিতে যাহার = বজ্রপাণি (ইন্দ্র), পীত অম্বর যাহার = পীতাম্বর (রুঝ), অহংকার নাই যাহার = নিরহংকার, মৎশুর নাই বাহার = মৎশুগদ্ধা, উর্ণা নাভিতে যাহার = উর্ণনাভ, কেশে কেশে বৃদ্ধ = কেশাকেশি, লাঠিতে লাঠিতে বৃদ্ধ = লাঠালাঠি, কানে কানে যে কথা = কানাকানি, আটহাত পরিমাণ যার = আটহাতি, মৃগের মতন নয়ন যাহার = মৃগনয়না, গায়ে হলুদ হয় যে উৎসবে = গায়েহলুদ, হায়া (লজ্জা) নাই যাহার = বেহায়া, নাই তার যার = বেতার, চার হইয়াছে চির (খণ্ড) যাহার = চাচির, ছা পোষে যে = ছাপোষা, সমান তীর্থ (গুরু) যাহার = সতীর্থ, পৃণ্য

শ্লোক (কীতি) যাহার = পুণ্যশ্লোক, নাই পুত্র যাহার = অপুত্রক, চারু (মধুর) বাক্
যাহার = চার্বাক, আনীতে বিষ যাহার = আনীবিষ, নদী মাতা যাহার = নদীমাতৃক, আন
(অন্ত বিষয়ে) মন যাহার = আনমনা, সমান পতি যাহার = সপত্নী, ছন্ন মতি যাহার =
মতিচ্ছন, মহান আশ্ম যাহার = মহাশ্ম, তিন পায়া যাহার = তেপায়া, চারি রান্তার
মিলন যেখানে = চৌরান্তা, চার চাল যার = চৌচালা, মা মরিয়াছে যাহার = মা-মরা,
ভাত নাই যাহার = হাভাতে, বাজ পড়িয়াছে যাহাতে = বাজপড়া, প্রত্যাশা নাই যাহার
= হাপিত্যেশ, ঘর নাই যাহার = হাঘরে, নিমক খাইয়া হারামি করে যে = নিমকহারাম,
বদ (খারাপ) মাশ (জীবিকা) যাহার = বদমাশ, ইত্যাদি।

বছরীহি সমাসের প্রকারভেদ লক্ষণীয়ঃ সমানাধিকরণ, ব্যধিকরণ, ব্যতিহার, উপমানগর্জ, মধ্যপদলোপী, নিষেধার্থক, সহার্থক ও অলুক। 'সমান' (অর্থাৎ প্রথমা) বিভক্তিবৃক্ত ছুইটি বিশেষ্য অথবা একটি বিশেষণ ও একটি বিশেষ্য মিলিয়া যে সমাস হয় তাহার নাম সমানাধিকরণ বছরীহি।' যেমন, তপঃ ধন যাহার — তপোধন, পুণ্য আত্মা যাহার — পুণ্যাত্মা। যাহাদের বিভক্তি সমান নহে (অর্থাৎ একটিতে প্রথমা, অপরটিতে প্রায়ই সপ্রমী), এমন ছুইটি বিশেষ্য পদে যে-বছরীহি সমাস হয়, তাহার নাম ব্যধিকরণ বছরীহি। যেমন, ঘরে মুখ যাহার — ঘরমুখো, পাপে মতি যাহার — পাপমতি। 'যে বছরীহি সমাসে ছুইটি একরূপ বিশেষ্য পদ থাকিয়া পরস্পরের কোনো কাজ করা বুঝায়, তাহার নাম ব্যক্তিহার বছরীহি।' যেমন, কানে কানে যে কথা — কানাকানি, কেশে কেশে ধরিয়া যে যুদ্ধ — কেশাকেশি।

'যে বহুব্রীছি সমাসে একটি উপমান পদ থাকিয়া তুলনা বুঝায়, তাহার নাম উপমানগর্ভ বহুব্রীছি। যেমন, চাঁদের মত মুখ ৰাহার = চাঁদমুখ, কমলের ন্থায় অফি ( চোখ ) যাহার = কমলাক। যে বহুব্রীছি সমাসে ব্যাসবাক্যের মধ্যস্থিত একটি বিশিষ্ট শব্দ লোপ পায়, তাহার নাম মধ্যপদলোপী বহুব্রীছি। যেমন, ছই মণ ওজন যাহার = ছমণি ( বস্তা ), পাঁচ গজ পরিমাণ যাহার = পাঁচগজী ( কাপড় )। যে বহুব্রীছি সমাসের পূর্বে একটি নিষেধবাচক পদ থাকে, তাহার নাম নিষেধার্থক বহুব্রীছি। যেমন, নাই বোধ যাহার = অবোধ, নাই পার যাহার = অপার, নাই ব্যাযাহার = অবুঝ। যে-বহুব্রীছি-সমাসে সহিত অর্থে 'স' প্রভৃতি শব্দ পূর্বে থাকে, তাহার নাম সহার্থক বহুব্রীছি। যেমন, জলের সহিত = সজল, বিনয়ের সহিত = সবিনয়, আদরের সহিত = সাদর। যে-বহুব্রীহি সমাসে বিভক্তি লোপ হয় না, তাহার নাম অলুক বহুব্রীহি।' যেমন, হাতে খড়ি যে অমুষ্ঠানে = হাতেখড়ি। তক্রও, মুখে-ভাত, গায়ে-হলুদ, কোঁচা-হাতে ইত্যাদি।

নিত্য সমাস ঃ যে সমাসের পূর্বপদ ও উত্তরপদ নিত্য সমাসবদ্ধভাবে থাকে এবং ব্যাসবাক্যস্থলে কেবল অর্থমাত্র প্রকাশ করা হয়, তাহার নাম নিত্যসমাস। এক

প্রকারের নিতা সমাস আছে যাছার ব্যাসবাক্য হয় না। যেমন, 'কুঞ্চসর্প' অর্থে কুঞ্চবর্ণের সর্প নয়, যে সর্পের দংশন মারাত্মক, উহাদিগকে বুঝায়। আর-এক প্রকার নিত্য সমাসে সমস্থমান পদগুলির অর্থবাচক শব্দ ছারাই অর্থ প্রকাশ করা হয়। যেমন, অন্য গ্রাম — গ্রামান্তর, অন্য দেশ = দেশান্তর, কেবল দর্শন = দর্শনমাত্র, সমস্ত গ্রাম — গ্রামন্তর্জন, কেবল জল = জলমাত্র, ইত্যাদি।

একদেশী সমাস: একদেশবাচক (অর্থাৎ অংশবাচক) শব্দের সহিত কাল-বাচক শব্দের যে সমাস হয়, তাহাকে একদেশী সমাস বলে। ইহাতে একদেশ অর্থাৎ অংশবাচক শব্দটি পূর্বে বসে। এই সমাসে 'অহন্' শব্দের স্থানে 'অহু' এবং 'রাত্রি'র স্থানে 'রাত্র' হয়। যেমন, অহন্-এর মধ্যভাগ = মধ্যাছু, অহন্-এর পূর্বভাগ = পূর্বাহু, রাত্রির মধ্যভাগ = মধ্যরাত্র।

সহস্থাঃ স্থবত পদের (স্থপ্ + অত = স্থবত অর্থাৎ বিভক্তিযুক্ত পদ)
সহিত স্থবত পদের সমাসের নাম সহস্থা বা স্থপ্ স্থপা সমাস। যেমন, পূর্বে ভূত =
ভূতপূর্ব, কায়ের পূর্ব = পূর্বকায়, অতি দূরে নয় = নাতিদূরে, ইত্যাদি।

# ব্যারক ও বিভক্তি

কোনো বাক্যে ক্রিয়াপদের সহিত যাহার অন্বয় অর্থাৎ সন্থন্ধ থাকে, তাহাকে কারক বলে। বাংলায় কারক ছয় প্রকার: কর্তা, কর্ম, করণ, সম্প্রদান, অপাদান, অবিকরণ। ক্রিয়ার সহিত কোনো সম্বন্ধ থাকে না বলিয়া সম্বন্ধ বা সন্থোধন-কে কারক বলা হয় না—ইহাদের নাম পদ। যে-বিশেষ্য পদের সাহায়ে কাহাকেও আহ্বান করা হয়, তাহাকে বলে সম্বোধন।

## [ক] ক্তৃকারক বা কর্তা-কারকঃ

যাহার ছারা কোনো জিয়া সম্পাদিত হয়, সে কর্তা। কর্ত্কারকে সাধারণত প্রথমা বিভক্তির প্রয়োগ হইয়া থাকে। যেমন, বায়ু প্রবাহিত হইতেছে। মেঘ হইতে বৃষ্টি পড়িতেছে। প্রথমা ছাড়াও কর্তৃকারকে স্থলবিশেষে নানা বিভক্তি প্রযুক্ত হয়। যেমন, রামকে আজ কলিকাতায় যাইতে হইবে (দ্বিতীয়া বিভক্তি)। তাহাকে দিয়া এই কাজটি চলিবে না (ভৃতীয়া বিভক্তি)। তাড়াতাড়ি বাহির হইতে হইল বলিয়া স্থনীলের আজ ভাত খাওয়াই হইুল না (য়ঠা বিভক্তি)। দুশো মিলি করি

কাজ, হারি জিতি নাই লাজ (সপ্তমী বিভক্তি)। পাগলে কী না বলে, ছাগলে কী না খায় (সপ্তমী বিভক্তি)?

### [খ] কর্মকারকঃ

কর্তা যাহা করে অথবা যাহা দারা ক্রিয়া সম্পূণতা লাভ করে, অর্থাৎ যে-বস্তকে অবলম্বন করিয়া ক্রিয়ার কর্ম হয়, তাহাই কর্ম। কর্মকারকে সাধারণত দিতীয়া বিভক্তির প্রয়োগ হয়। যেমন, শিক্ষকমহাশয় ছাত্রদিগকে ব্যাকরণ শিখাইতেছেন। কর্মকারকে প্রথমা, সপ্তমী বিভক্তিরও প্রয়োগ দেখা যায়। যেমন, মাতা শিশুকে চাঁদ দেখাইতেছেন (প্রথমা)। শিশুকর্তৃক চক্রদ দৃষ্ট হইতেছে (প্রথমা)। অক্ষজনে দয়া করিবে (সপ্তমী)।

কতকগুলি অবস্থাবাচক ক্রিয়ার কোনা কার্য থাকে না—ইহাদের নাম অকর্মক ক্রিয়া। যেমন, থাকা, লাগা, হাঁটা, বাঁচা, মরা, ইত্যাদি। ক্ষেক্টি অকর্মক ক্রিয়ার সমধাতুজ কর্ম হইয়া থাকে, এবং এই কর্মগুলির পূর্বে অনেক সময় বিশেষণ পদ ব্যবহৃত হয়। যেমন, বড় বাঁচা বাঁচিলাম। দৌড়ের প্রতিযোগিতায় एन की **(मोफ्रों) है** ना (मोफ़ाइन। मकर्मक कियात कारना कारना श्रुटन प्रहेषि कर्म থাকে; ইহাদের একটির নাম মুখ্য ( প্রধান ), অপরটির নাম গোণ ( অপ্রধান ) কর্ম। এই কর্মত্বইটির মধ্যে যেটিতে দ্বিতীয়া বিভক্তির চিহ্ন থাকে দেইটি গৌণকর্ম, এবং যেটিতে বিভক্তির চিহ্ন থাকে না, দেইটি মুখ্যকর্ম। যেমন, মাতা শিশুকে (গোন) চাঁদ ( মুখ্য ) দেখাইতেছেন। "কখনো কখনো সমার্থক ক্রিয়ার ছইটি কর্ম থাকে— উহাদের মধ্যে একটিকে উদ্দেশ্য বা লক্ষ্য করিয়া অপরটির দ্বার। কিছু বলা হয়, অথবা অপরটিকে প্রথমটির উপর আরোপ করা হয়। যথা, হিন্দুরা বুদ্ধদেবকে পর্মেশ্বরের অবতার বলিয়া সন্মান করে। পিতামাতাকে সাক্ষাৎ দেবতা জানিয়া পূজা করিবে। এই ছুইটি বাকো 'বুদ্ধদেব' ও 'পিতামাতা'-কে উদ্দেশ্য করিয়া অভ্য শক্তলি প্রযক্ত হইয়াছে; এইরূপ কর্মপদকে উদ্দেশ্য কর্ম বলে, এবং আরোপিত অন্য কর্মকে ( 'অবতার' ও 'দেবতা') বিধেয় কর্ম বলে।" উদ্দেশ-কর্ম বিভক্তিযক্ত হইয়া থাকে, বিধেয়-কর্ম তদ্রপ হয় না।

### (গ) করণ কারক:

যাহার সাহায্যে কর্তা ক্রিয়া সম্পাদন করে, তাহাকে করণ কারক বলে। করণ কারকে সাধারণত তৃতীয়া বিভক্তি হয়। যেমন, ছুরি দিয়া পেন্সিলটি কাটিয়া দাও। ইহা ছাড়া, অক্সান্ত বিভক্তিযোগেও করণ কারক হইয়া থাকে। যেমন, তাহারা তাস খেলিতেছে প্রথমা । আমা হতে এই কার্য হবে না সাধন (পঞ্চমী)। এমন ইট-পাথরের বাড়ী শক্ত তো হবেই (ষ্টা)। কলমের খোঁচা দিও না, ওর

চোখে লাগবে (ষষ্টা)। এ কাজটা **নিজ হাতে** তুমি করো, অন্স কারো উপর ভার দিও না যেন (সপ্তমী)। ফুটফুটে জ্যোৎসাতে সমস্ত আকাশ একেবারে ভরে গিয়েছে। (সপ্তমী)।

### [ঘ] সম্প্রদান কারক:

যাহার উদ্দেশ্যে কিছু করা হয় কিংবা যাহাকে কোনো কিছু দান করা হয়, তাহাকে সম্প্রদান কারক বলে। সম্প্রদান কারকে চতুর্থী বিভক্তির (দ্বিতীয়া বিভক্তির চিছ্নই বাংলায় চতুর্থী বিভক্তির চিছ্ন-হিসাবে ব্যবহৃত হয়) প্রয়োগ হইয়া থাকে। যেমন, দরিদ্রেকে ধন দান করিলে, তৃষ্ণার্ভকে জলদান করিলে, ক্ষুধার্ভকে জনদান করিলে পুণ্য হয় (দ্বিতীয়া বিভক্তিযোগে সম্প্রদান কারক)। সম্প্রদান কারকে ষষ্ঠী, সপ্রমী বিভক্তিরও প্রয়োগ হইয়া থাকে। যেমন, 'দেবতার ধন, কে যায় ফিরায়ে লয়ে, এই বেলা শোন' (ষষ্ঠী বিভক্তি)। শিবের মন্দিরে পুজা দিতে যাইতে হইবে (ষষ্ঠী বিভক্তি)। সকল কার্যফল ভগবানে সমর্পণ করিবে (সপ্রমী বিভক্তি)। 'দেবতার ধন' ও 'শিবের মন্দির' কথাগুলির মধ্যে সম্প্রদান-সম্বন্ধ রহিয়াছে।

#### [ঙ] অপাদান কারক:

যাহা হইতে কোনো ঘটনা বা কার্যের উৎপত্তি হয়, বা যাহা হইতে কোনো বস্তু বা ব্যক্তির চলন, পতন, উথান, গ্রহণ, নির্গমন, ইত্যাদি সংঘটিত হয়—এক কথায়, যাহা হইতে ক্রিয়ার কার্য সম্পাদিত হয়, তাহাকে অপাদান কারক বলে। অপাদান কারকে সাধারণত পঞ্চমী বিভক্তিই ব্যবহৃত হইয়া থাকে। কিন্তু যেহেতু বাংলায় পঞ্চমী বিভক্তির কোনো চিহ্ন নাই, সেহেতু কর্মপ্রবচনীয়—হইতে, অপেক্ষা, অবধি, পর্যন্ত, চেয়ে, থেকে—প্রভৃতির যোগে অপাদান কারক গঠিত হয়। যেমন, বৃক্ষ হইতে অবতরণ-কালে তিনি আঘাতপ্রাপ্ত হইলেন। গতকলা বৈকাল হইতে তিনি অমুস্থ হইয়া পড়িয়াছেন। মাতাপিতার চেয়ের আর বড়ো দেবতা নাই। তোমার কাছ থেকে আমি আজ পাঁচ টাকা ধারনেবো। অপাদান কারকে তৃতীয়া, বন্ধী ও সপ্তমী বিভক্তিরও যোগ হয়। যেমন, চোরকে এত মার মেরেছে, তার মুখ দিয়ের অজন্র রক্ত বেকছে (তৃতীয়া)। 'যেখানে বাছের ভয়, সেখানেই সদ্বেয় হয়' (বন্ধী)। কত থানে কত চাল হয়, তা আমি বেশ জানি (সপ্তমী)। খনিতৈ গোনা পাওয়া যায় (সপ্তমী)।

## [চ] অধিকরণ কারকঃ

ক্রিয়ার আধারকেই অধিকরণ বলে; অর্থাৎ যে-স্থান, কাল, বিষয় কিংবা অবস্থাকে আশ্রয় বা অবলম্বন করিয়া কোনা ঘটনা ঘটে, অথবা কোনাকিছু বিভামান থাকে,

তাহাকে অধিকরণ কারক বলা হয়। অধিকরণ কারকে সাধারণত সপ্তমী বিভক্তিরই প্রয়োগ দেখা যায়। যেমন, সন্ধ্যার পূর্বেই গৃহে কিরিয়া আদিবে। অধিকরণ কারকে প্রথমা, তৃতীয়া, সপ্তমী, বিভক্তির চিহ্নও ব্যবহৃত হয়। যেমন, অনারৃষ্টিতে এ বৎসর ভালো ফসল জন্মায় নাই (প্রথমা)। কাল তাঁর সঙ্গে দেখা করতে গিয়েছিলাম; কিন্তু গিয়ে দেখলাম তিনি বাড়ী নেই (প্রথমা)। তোমার গ্রামের পাশ দিয়াই তো নদীটি বহিয়া গিয়াছে (ভৃতীয়া)। রাস্তার শোভাযাত্রাটি ছাদ থেকেই দেখতে পাবে (পঞ্চমী)। অধিকরণ তিনপ্রকার: (ক) আধারাধিকরণ, (খ) কালাধিকরণ ও (গ) ভাবাধিকরণ।

(ক) এই পুকুরে অনেক মাছ আছে (আধারাধিকরণ)। বাংলাদেশে হিন্দুম্পলমান উভয় সম্প্রদায়েরই বাস (আধারাধিকরণ)। (খ) গ্রামের পথঘাট বর্ষাকালে কালায় ভরিয়া যায় (কালাধিকরণ)। তাঁহার অস্ত্রভার সময় আমাকে তিন রাত্রি জাগিতে হইয়াছিল (কালাধিকরণ)। (গ) এত তুঃখকন্তে পতিত হইয়াছেন, তথাপি তিনি বিন্দুমাত্র বিচলিত হন নাই (ভাবাধিকরণ)। শকুন্তলা যথন পতিচিন্তায় মগ্ন, তথন দুর্বাসা কথের তপোবনে পদার্পণ করিয়াছিলেন (ভাবাধিকরণ)।

## ক্রিয়ার কালভেদ

ক্রিয়ার সময়কেই বলা হয় 'কাল'। এই কাল প্রধানত তিনপ্রকার ঃ বর্তমান, অতীত ও ভবিশ্বং। এই তিনপ্রকারের কালকে আবার কয়েকটি ভাগে বিভক্ত করা যায়। বর্তমান কালের তিন বিভাগঃ (ক) সাধারণ বা নিত্য, (খ) ঘটমান, (গ) পুরাঘটিত। অতীত কালের চার বিভাগঃ (ক) সাধারণ বা নিত্য; (খ) নিত্যবৃত্ত, (গ) ঘটমান, এবং (ঘ) পুরাঘটিত। ভবিশ্বং কালের তিন বিভাগঃ (ক) সাধারণ, (খ) ঘটমান, এবং (গ) পুরাঘটিত ভবিশ্বং।

(১) সাধারণ বা নিত্য-বর্তমান: সাধারণভাবে অর্থাৎ সচরাচর যখন কোনো ক্রিয়ার ব্যাপার ঘটে, তখন তাহাকে সাধারণ বা নিত্য-বর্তমান কাল বলা হয়। যেমন, বাড়ীর পাশের মাঠটিতেই আমরা খেলি। দে প্রতি রবিবারে কলিকাতা হইতে গ্রামের বাড়ীতে যায়। কোনো ঐতিহাসিক-ঘটনার বিরতির ক্ষেত্রেও নিত্য-বর্তমান কাল ব্যবহৃত হইয়া থাকে। যেমন, মানবজাতির ছঃখনিবৃত্তির জগুই বৃদ্ধদেব সংগার ত্যাগ করেন। মুদলমানদের মধ্যে তুকারাই সর্বপ্রথম বঙ্গদেশ জয় করে। অহ্ঞা অর্থেও উত্তম পুরুষে নিত্য-বর্তমানের প্রয়োগ হয়। যেমন, এবার চল, মাঠে খেলা করিতে যাই।

(২) ঘটমান বর্তমান বা ভূতাসম বর্তমান: যে ক্রিয়ার কার্য ঘটতেছে,

এখনো শেষ হয় নাই, তাহাকে ঘটমান বর্তমান কাল বলে। যেমন, আজ সকাল হইতেই টিপ্টিপ্ করিয়া বৃষ্টি পাড়িতেছে। তিনি প্রায় ছুই ঘণ্টা ধরিয়া বক্তৃতা করিতেছেন।

(৩) পুরাঘটিত বর্তমান: কিছুকাল পূর্বে যে-কার্য ঘটিয়াছে, অথচ যাহার ফল বা প্রভাব এখনো বর্তমান, তাহাকেই পুরাঘটিত বর্তমান কাল বলা হয়। যেমন, এইবার গাছে অজস্র ফল ধরিয়াছে। বর্ধমান হইতে গতকাল সন্ধ্যায় আমি কলিকাতায় আসিয়াছি। পূজার সংখ্যার কাগজে প্রকাশের জন্তই আমি কবিতাটি লিখিয়াছি।

(৪) সাধারণ অতীত বা নিত্য-অতীত বা অদ্যতনী-ঃ যে-ক্রিয়া কোনো অনিদিষ্ট অতীত সময়ে সংঘটিত হইয়াছে, তাহা বুঝাইতে সাধারণ অতীত বা নিত্য-অতীত কালের প্রয়োগ হয়। যেমন, লক্ষণের প্রতি সরোধে ধাবিত হইয়া মেঘনাদ অস্ত্র নিক্ষেপ করিলেন। পিতার অস্কৃতার সংবাদ পাইয়া মণিকারা দেশে ফিরিল।

(৫) নিত্যবৃত্ত অতীত ঃ অতীত কালে কোনো কাজ সর্বদা বা কিছুকাল ধরিয়া নিয়মিতভাবেই ঘটিত, এই অর্থেই নিত্যবৃত্ত অতীতের প্রয়োগ হয়। যেমন, প্রামে থাকিতে আমি প্রতিদিনই নদীতীরে বেড়াইতে যাইতাম। বালকটিকে তিনি সকাল-বিকাল ছুই বেলাই পড়াইতেন।

(৬) ঘটমান অতীত ঃ অতীত কালের অসম্পন্ন ক্রিয়ার ভাব বুঝাইতে ঘটমান অতীত-এর প্রয়োগ হয়। যেমন, গৃহের বাদিন্দারা রাত্রিতে যখন অঘোরে যুমাইতেছিল, তখনই ঘরে চোর প্রবেশ করিয়াছিল। তিনি যখন নিবিষ্টচিত্তে লিখিতেছিলেন, তখন একজন লোক তাঁহার সহিত সাক্ষাৎ করিতে আদিল।

(৭) পুরাঘটিত অতীত ঃ অতীতকালে সংঘটিত কোনো ক্রিয়ার পূর্বে ঘটিত কিয়া বুঝাইতে পুরাঘটিত অতীত ব্যবহৃত হয়। যেমন, গেলো বৎসর আমি উপভাসটি লিখি, তার আগের বৎসরই লিখিয়াছিলাম কবিতার বইটি। বহুপূর্বে ঘটিয়া গিয়াছে, এমন ঘটনা বুঝাইতেও পুরাঘটিত অতীত কালের প্রয়োগ হইয়া থাকে। যেমন, 'অতি শিশুকালে আমি একবার ঘাট হইতে পাজ়িয়া গিয়াছিলাম।'

(৮) সাধারণ বা সামাশু ভবিষ্যৎ ঃ যে কাজ এখনো হয় নাই, যাহা ভবিষ্যতে ঘটিবে, তাহাকে সাধারণ বা সামাশু ভবিষ্যৎ বলে। যেমন, আগামী কাল আমি দিল্লী রওনা হইব। আবার তিনি আমাদের মধ্যে ফিরিয়া আসিবেন।

(৯) ঘটমান ভবিষ্যৎঃ যে ক্রিয়া ভবিষ্যতে ঘটতে থাকিবে, তাহা ঘটমান ভবিষ্যৎ দ্বারা ছোতিত হয়। যেমন, যে-রকম আবহাওয়া দেখিতেছি তাহাতে মনে হয়, সামনের ক্য়দিন ধরিয়া সমানে বৃষ্টি হইতে থাকিবে। আগামী কাল এমন সময়ে আমি ষ্টামারে পল্লানদী পার হইতে থাকিব।

(১০) পুরাঘটিত ভবিষ্যৎ ঃ অতীতকালে হয়তো কোনো ক্রিয়া ঘটয়াছিল বা ঘটয়া থাকিতে পারে, এই অর্থে পুরাঘটিত ভবিষ্যৎ কালের প্রয়োগ হয়। যেমন, আমার অরণ হইতেছে না, হয়তো এ কথা তোমায় আমি বলিয়া থাকিব। হয়তো এই কাহিনী কাহারো কাছে যছবাবুই বিবৃত করিয়া থাকিবেন।

িউপরে ক্রিয়ার কালভেদের যে-পরিচয় দেওয়া হইল, রূপ ও অর্থের দিক দিয়া উহাদিগকে ত্ইটি ভাগে বিভক্ত করা যায়ঃ (ক) সরল বা মৌলিক কাল, (খ) মিশ্র বা মৌগিক কাল। নিত্য-বর্তমান, নিত্য-অতীত, নিত্যবৃত্ত অতীত এবং সাধারণ ভবিষ্যৎ মৌলিক কাল-এর অন্তর্গত; আর ঘটমান বর্তমান, ঘটমান অতীত, ঘটমান ভবিষ্যৎ, পুরাঘটিত বর্তমান, পুরাঘটিত অতীত এবং পুরাঘটিত ভবিষ্যৎ যৌগিক কাল-এর অন্তর্ভুক্ত।

#### বাচ্যের ক্ষপতেদ

বাচ্য চারিপ্রকার ঃ কর্ত্বাচ্য, কর্মবাচ্য, ভাববাচ্য ও কর্মকর্ত্বাচ্য। কর্ত্বাচ্য কর্তাই বাক্যের মধ্যে প্রাধান্ত লাভ করে, এবং ক্রিয়াপদটি কর্তার অন্থগামী হইয়া থাকে। কর্ত্বাচ্যে কর্তায় প্রথমা হয়, এবং ক্রিয়া সকর্মক হইলে কর্মে দিতীয়া বিভক্তির প্রয়োগ হয়। যেমন, মাতা শিশুকে চাঁদ দেখাইতেছেন। রামচন্দ্র রক্ষোরাজ রাবণকে নিহত করিয়াছিলেন।

কর্মবাচ্যে প্রধান স্থান অধিকার করে কর্মপদটি, এবং ক্রিয়াপদটি কর্মপদের অমুগামী হয়, অর্থাৎ এখানে কর্মপদই প্রধানভাবে ক্রিয়ার সহিত অন্ধিত। কর্মবাচ্যে দাধারণত কর্তায় তৃতীয়া ও কর্মে প্রথমা বিভক্তির প্রয়োগ হইয়া থাকে। যেমন, রামচন্দ্র কর্তৃক রক্ষোরাজ রাবণ নিহত হইয়াছিলেন।

ভাববাচ্যে ক্রিয়ার কোনো কর্ম থাকে না এবং ক্রিয়াটিই বাক্যের মধ্যে প্রধান বলিয়া প্রতীত হয়। এই বাচ্যে কর্তা ক্রিয়ার সহিত অন্বিত হয় না। ভাববাচ্যে ক্রিয়াপদ প্রথম পুরুষের হয় এবং কর্তায় দ্বিতীয়া, তৃতীয়া, ষষ্ঠা বা সপ্তমী বিভক্তি ব্যবহৃত হইয়া থাকে। যেমন, আমাকে কাল দেশে যাইতে হইবে। তোমার করে কলিকাতা আসা হইল? তোমায় পড়িতে হইবে না। দিনে ঘুমাইতে নাই। ভয়ানক বিপদে পড়া গেল।

কর্মক্তৃবাচ্যে কর্মপদ কর্তৃপদের স্থানটি অধিকার করে এবং এখানে ক্রিয়াপদের অয়য় বা সম্পর্ক কর্মপদের সহিত। তা ছাড়া, এই বাচ্যে ক্রিয়াপদে কর্তৃবাচ্যের রূপ থাকে। 'কর্মকর্তৃবাচ্যের লক্ষণীয় বিশিষ্টতা এই যে, ইহাতে কর্মই যেন নিজে কাজটি সম্পান্ন করিতেছে বলিয়া প্রতীতি জন্মায়। য়েমন, কাপড়টা ছিঁড়িয়া গিয়াছে। তাঁর বই বাজারে খুব কাটে। ঐ শোন, মন্দিরে শঙ্খ বাজে।

# HOURTH PART LAND LAND HOUR SAGIST

লিঙ্গ, বচন বা বিভক্তিভেদে যে-সকল পদের কোনোই রূপান্তর ঘটে না, তাহাদিগকে 'অব্যয়' বলে। বাক্যের মধ্যে প্রয়োগ ও অর্থভেদে অব্যয় নান। প্রকারের। যেমনঃ

সংযোজক অব্যয়: এবং, ও, অতএব, স্বতরাং, আর, অথবা, তবু, তথাপি, বরং, অথচ, ইত্যাদি। বিয়োজক অব্যয়: অথবা, নতুবা, কিংবা, বা, নচেৎ, ইত্যাদি। পদাস্বয়ী অব্যয়: নিমিত্ত, জন্ম, সহ, সহিত, মতন, মত, সঙ্গে ইত্যাদি। বিস্ময়স্থচক অব্যয়: ও, ও-বাবা, বাপ্রে, ইস্, আহা, বাহবা, মরিনর্রি, জ্যা, ইত্যাদি। সম্বোধনসূচক অব্যয়: হার-হার, আহা, আহা রে, আহা-হা, ইত্যাদি। স্বাবাচক অব্যয়: ছাঃ, ছি-ছি, রামরাম, দূর্দূর্, ইত্যাদি। প্রশংসা-বাচক অব্যয়: ছাঃ, ছি-ছি, রামরাম, দূর্দূর্, ইত্যাদি। প্রশংসা-বাচক অব্যয়: বেশ, বা, সাবাস্, ধন্মরা, ইত্যাদি। উপমাবাচক অব্যয়: আয়া, মতন, মত, পারা, পানা, ইত্যাদি। প্রশ্ববোধক অব্যয়: কেন, কি, নাকি, তো, ইত্যাদি। বাক্যালংকার অব্যয়: (যে সকল অব্যয়-পদের স্বতন্ত্র কোনো অর্থ নাই, অথচ যাহারা বাক্যের সৌন্মর্বর্ধন করে): না, তো, বটে, যে, ইত্যাদি। ধব্যাত্মক বা অনুকার অব্যয়: শন্শন্, ঝন্ঝন্, বোঁবোঁ, শোঁশোঁ, বম্বম্, টন্টন্, ইত্যাদি। পদাস্বয়ী বা বিভক্তিসূচক অব্যয়: হারা, দিয়া, কর্ত্ক, হইতে, বিনা, পর্যস্ক, অবধি, ইত্যাদি। সম্মতিসূচক অব্যয়: হা, আজ্রে-হা, তা-বইকি, ইত্যাদি। অসমাতিবাচক অব্যয়: না, না তো, কখনো না, আদে না, ইত্যাদি।

ইহা ছাড়া আরো কতকগুলি অব্যয়পদ আছে। এইগুলির অধিকাংশই বিশেষণরপে এবং কতকগুলি বিশেষ্য, সর্বনাম ও ক্রিয়ার্রপে ব্যবহৃত হয়। যেমন,— নানা, হেন,
বুখা, কিঞ্চিৎ, ঈষৎ, ইত্যাদি (বিশেষণরূপী অব্যয়); অবশ্য, সহসা, সর্বদা, পুনরায়,
ইত্যাদি (ক্রিয়াবিশেষণরূপে ব্যবহৃত অব্যয়); আজকাল, তো, না, ইত্যাদি
(বিশেষ্যরূপী অব্যয়); যত, তত, এত, আর. ইত্যাদি (সর্বনামরূপে ব্যবহৃত অব্যয়)।
কোনো কোনো অব্যয় বিচিত্র অর্থে বাক্যে প্রযুক্ত হইয়া থাকে। নিমের উদাহরণগুলিতে 'না' অব্যয়টির বিভিন্ন অর্থে প্রয়োগ দেখানো হইতেছেঃ

(১) তুমি না আমায় বইটি দেবে বলেছিলে ? (প্রশ্ন); (২) দেই না কন্সার মাথায় ছিল মেঘবরণ চুল (পাদপুরণ); (৩) অমোকে একটি টাকা দাও না (অমুরোধ); (৪) আজ থিয়েটারে যেও না (নিষেধ); (৫) কাজটা করো না; না, এ কাজটা আমাকে করতেই হবে (হাঁ); (৬) আমি তোমার নিকট হইতে আজ না শুনিব না (অসম্মতি); (৭) আমাকে তুমি দে কথাটি বলবে, না, বলবে না? (অথবা); (৮) মাছুষের ধর্ম কি ? না, পরের আত্মার মধ্যে নিজেকে (मर्था, निष्कत आञ्चात मर्था भत्रक (मर्था। व्यवधात् वर्ष)।

কতকগুলি অব্যয় (প্র, পরা, অপ, সম্, নি, অব, অহু, নির্, ছুর্, বি, অধি, হু, উৎ, পরি, প্রতি, অভি, অতি, অপি, উপ, আ) ধাতুর পূর্বে বসিয়া উহার অর্থের নানারূপ পরিবর্তন ঘটায়—এই অব্যয়গুলিকে 'উপসর্গ' বলে। উপসর্গবোগে ধাতুর অর্থপরিবর্তন-এর উদাহরণ:

'হ্ব' ধাতুর অর্থ 'হরণ করা'। কিন্তু আ, প্র, বি, সম্, পরি, উপ, উৎ, প্রভৃতি উপদর্গযোগে উহার নানারকম অর্থ হয়। যেমন—আহার, প্রহার, বিহার, দংহার, পরিহার, উপহার, উদ্ধার, ইত্যাদি। 'কু' ধাতুর অর্থ 'করা'। উপদর্গযোগে ইছার অর্থপরিবর্তন ঘটে। যেমন, — উপকার, অপকার, বিকার, আকার, সংস্কার, আবিষ্কার, ইত্যাদি। 'গম্' ধাতুর অর্থ 'যাওয়া'। উপসর্গযোগে ইহার কত রকম অর্থ হয়; যেমন,—আগমন, নির্গমন, প্রত্যাগমন, অমুগমন, সংগম, ইত্যাদি। 'যুজ্' ধাতুর অর্থ হইল 'যোগ করা'। কিন্তু বিচিত্র উপসর্গযোগে ইহার অर्थ इत्र : निर्त्तार्ग, विर्त्तार्ग, প্রােশ, অভিযােশ, অমুযােশ, উদ্যােশ, ইত্যাদি।

# বাংলা উপসূর্গ

কতকগুলি অব্যয় বা অব্যয়জাতীয় শব্দ বাংলার নামপদের পূর্বে বসিয়া উপদর্গের মতো কাজ করে। ঠিক উপদর্গ বলিতে যাহা বুঝায়, খাঁটি বাংলায় তাহা দেখিতে পাওয়া যায় না। বাংলায় উপদর্গ বলিয়া যাহা পরিচিত, তাহাদের অনেকগুলিই শব্দের পূর্বে অবস্থিত তদ্ধিত-প্রত্যের ছাড়া অন্তকিছু নয়। বাংলা উপদর্গের দারা গঠিত কয়েকটি শব্দের উদাহরণ ঃ অপয়া, আগাছা, আলুনি, নিখোঁজ, বিভুঁই, বিজোড়, স্থজন, হাভাত, হাঘর, পাতিকাক, পাতিনেবু, পাতিহাঁস, ইত্যাদি।

বিদেশী উপসগ যোগে নিত্পন্ধ শব্দ ঃ গ্রমিল, গ্রহাজির, নাবালক, না-হক, ফি-বছর, বেনামী, হররোজ; ফুলবাবু, হাফ্মোজা, হেড্পণ্ডিত, সব্জজ,

नवर्षभूषि, इंजािन।

# Vপদপরিবর্তন

| বিশেষ্য         | বিশেষণ      | বিশেষ্য         | বিশেষণ               |
|-----------------|-------------|-----------------|----------------------|
| - অগ্নি         | আগ্নেয়     | অবসাদ           | অবসর                 |
| অবধান           | অবহিত       | ইচ্ছা           | ₹8                   |
| অধ্যয়ন         | অধীত        | ইতিহাস          | ঐতিহাসিক             |
| অণু             | আণবিক       | উৎসর্গ          | উৎস্পৃ               |
| আসন             | আসীন        | উপনিবেশ         | ওপনিবেশিক            |
| আমরা ( অম্মদ্ ) | অস্মদীয়    | উদীচী           | উদীচ্য               |
| আমি (মং)        | মদীয়       | কায়            | কায়িক               |
| আপনি (ভবদ্)     | ভবদীয়      | ঋষি ,           | আৰ্ধ                 |
| অন্ত            | অন্ত্য      | গো              | গব্য                 |
| অভ্যাস          | অভ্যস্ত     | গ্রাম           | গ্রাম্য, গ্রামীণ     |
| ~আদি            | আগু         | গ্রাস           | গ্ৰন্থ               |
| . আহ্বান        | আহত         | চুরি            | (होर्य               |
| আরোহণ           | আর্ঢ        | <b>ज्या</b>     | চান্ত                |
| আশ্বাস          | আশস্ত       | চোর             | চোরাই                |
| অমুভব           | অহূভূত      | জটা             | জটিল                 |
| অরণ্য           | আরণ্য       | জস্তু           | জান্তব               |
| অভিধান          | আভিগানিক    | জ্ল             | জলীয়                |
| অকস্মাৎ         | আকস্মিক     | জান             | (জয়                 |
| व्यक्ष्ता       | আধুনিক      | <b>पर्नि</b> न  | पृष्टे,              |
| আঘাত            | আহত         | <b>८</b> म् व   | रेनव                 |
| অহপ্রবেশ        | অন্প্রবিষ্ট | পুর             | পৌর                  |
| আদর             | আদৃত        | বিধান           | বিহিত                |
| অনুগ্ৰন         | অহুগত       | প্রমাণ          | প্রামাণ্য, প্রামাণিক |
| <b>অ</b> ভিধা   | অভিহিত      | প্রতীচী         | প্রতীচ্য             |
| প্রাচী          | প্রাচ্য     | <b>ज्या</b> र्भ | न्त्र्युष्टे<br>     |
| <b>व</b> ध      | হত          | প্রতিষ্ঠা       | প্রতিষ্ঠিত           |
| আকৰ্ষণ          | আকৃষ্ঠ      | শুতি            | শার্ত                |

| বিশেশ্য         | বিশেষণ            | বিশেয়                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | বি <b>শে</b> ষণ |
|-----------------|-------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| বিশ্রাম         | বিশ্রম্ভ          | উপত্ৰব                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | উপদ্ৰুত         |
| श्र*हा९         | পাশ্চাত্ত্য       | স্থর                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | সৌর             |
| বস্তু           | • বান্তব          | শ্রম                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | শ্রান্ত         |
| প্রশ্ন          | পृष्टे, श्रष्टेवा | रूर्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | সৌর্য           |
| বরণ             | বৃত সিজন          | ভ্ৰম                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ভান্ত           |
| र्य             | श्रृष्ठे          | নেহ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | স্থিম           |
| ব্যাঘাত         | ব্যাহত            | স্ত্ৰী                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ব্রৈণ           |
| বিকিরণ          | বিকীৰ্ণ           | <b>ত</b> দয়                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | হুগু            |
| <b>বি</b> ধি    | देवश              | হরণ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | হত              |
| <b>আন্তর</b> ণ  | আস্তৃত, আস্তীর্ণ  | হাস                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | হাস্ত           |
| বিষাদ           | বিষপ্প            | र्यं व्यावस्था                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ছ ছ             |
| বপন 🌼           | উপ্ত              | সভা                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | সভ্য            |
| বিপদ            | বিপন্ন            | মাংস এবর্তি                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | মাংসল           |
| বচন             | উক্ত              | ফল এলাক                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ফলিত            |
| বৈষ্ণু          | देवस्त्रव         | <b>८</b> नव अवस्थित                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | देनव            |
| ভদ              | ভিন্ন সাংগ্ৰহী    | শক্তি ক্রামার                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | শাক             |
| বিমান           | देवगानिक          | বন্ধ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | বান্ধ           |
| 597             | ভগ্ন              | তালু জিলা                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | তালব্য          |
| <b>।</b> न      | মত্ত ক্ৰিক্ত      | কণ্ঠ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | कर्श्वर         |
| <b>ক্</b> যু    | क्षीन             | रेश विश्वीतिक वि | ঐহিক            |
| ান ভা           | মান্স, মানসিক     | শ্রদা                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | শ্ৰন্ধেয়       |
| थम              | থিয়              | তর্ক                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | তার্কিক         |
| মাহ             | मूक, मूह          | অবসান                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | অবসিত           |
| নয়             | জেয়              | ত্ৰংশ তেওঁ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ভ্ৰম্ভ          |
| শাক             | শোচ্য, শোচনীয়    | ,ধ্যান                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ধ্যেয়          |
| কা <b>ভ</b>     | <b>কু</b> ৰ       | মজ্জন •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | মজ্জিত          |
| ন্ <u>ন্</u> যা | সান্ধ্য           | শ্বণ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | স্মৃত, স্মরণীয় |
| প্রভা           | প্রাক্ত           | প্রসাদ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | প্রসন্ন         |
| मोन             | মৌনী              | পরাত্তব                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | পরাভূত          |
| াক              | পক                | <b>5</b> %                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | চাকুষ           |

| বিশেশ্ব     | বিশেষণ         | বিশেয়  | বিশেষণ           |
|-------------|----------------|---------|------------------|
| শ্বৃতি      | শার্ত          | ধর্ম    | ধর্মীয়, ধার্মিক |
| পরিবার      | পারিবারিক      | কৰ্ম    | কর্মী            |
| যুক্তি      | যুক্ত          | ভূত     | ভৌতিক            |
| জন্ম        | জাত            | ব্যবহার | ব্যবহারিক        |
| মধু         | মধুর           | বিপ্লব  | বিপ্লুত          |
| <b>भृ</b> ल | মধুর<br>মূলীয় | পুষ্প   | পুষ্পিত          |
|             |                |         | 7                |

#### বিশেষণ হইতে বিশেষ্য বিশেষণ বিশেশ্ব বিশেষণ বিশেয়া অভিজাত আভিজাত্য সম সাম্য উদ্ধত ঔদ্বত্য অমুগত আহুগতা উচিত ঔচিত্য ঋজু ঋজুতা, গৌরব, গুরু আর্জব গরিমা এক ঐক্য लघू नाघव, কিশোর কৈশোর লঘুত্ব, লঘিমা চেত্ৰ চৈত্ৰ বুদ্ধিমান বুদ্ধিমন্তা शीत देशर्य नीन নীলিমা উৎকৃষ্ট উৎকর্ষ অতিশয় আতিশ্য্য বীর বীর্য অহুকুল আহুকুল্য স্বান্থ স্থাদ তুরাত্মা (मोतान्त्र) শূর শোর্য সহায় সাহায্য 💮 পাকা পাকামি বিচিত্র বৈচিত্ৰ্য चूर्छ সৌষ্ঠব বিদশ্ব देवनका সৎ সন্তা কুশল কুশলতা कुष्ठ ष्ट्रशेशि (मोकूगार्य স্কুমার ক্ষেপা কেপামি পাগল পাগলামি ইতর ইতরামি তুরন্ত ছুরন্তপ্না গরীব গরীবপনা বেহায়া বেহায়াপনা (मजा जो মেজাজ

# বাংলা চলিত কথার উদাহরণ

| বিশেষ্য      | বিশেষণ  | বিশেষ্য      | বিশেষণ       |
|--------------|---------|--------------|--------------|
| গাছ          | গেছো    | মাছ          | মেছো         |
| ধার          | ধারাল   | পেট          | পেটুক        |
| বন           | বুনো    | পাটনা        | পাটনাই       |
| তেজ          | তেজী    | আদর          | আছুরে        |
| ভাত          | ভেতো '  | <b>সাহেব</b> | সাহেবী       |
| শহর          | শহরে    | ঢাকা         | ঢাকাই        |
| মেয়ে        | মেয়েলি | হিংসা        | হিংস্থটে     |
| মাটি         | মেটে    | ঝগড়া        | ঝগড়াটে      |
| রেশম         | রেশমি   | গোলাপ        | গোলাপী       |
| আলাপ         | আলাপী   | স্তা         | স্তী         |
| দাঁত         | দাঁতালো | কাজ          | কেজো         |
| NOSE TEN TEN | রংদার   | ঝড়          | ক্ষাভ্য কড়ো |

## লিফ্পরিবর্তন

| <b>श</b> ्निष | স্ত্ৰীলিন্ধ ( পত্নী বুঝাইতে ) | স্ত্ৰীলিজ (স্ত্ৰীজাতি | বুঝাইতে ) |
|---------------|-------------------------------|-----------------------|-----------|
| <b>季</b> 料    |                               | 海南河                   | কৃশা      |
| প্রথম         |                               |                       | প্রথমা    |
| অশ্ব          |                               |                       | অশ্বা     |
|               |                               | Softwa                | স্বৰ্গতা  |
|               |                               |                       | মধ্যমা    |
| মধ্যম         |                               |                       | অধ্যাপিকা |
| অধ্যাপক       |                               |                       | তাদৃশী    |
| তাদৃশ         |                               | fighting.             | नमी       |
| नम            |                               | farmers well          | চাতকী     |
| চাতক          |                               |                       | ক্রেত্রী  |
| ক্রেতা        |                               |                       | (जाव)     |

| अू लिक               | खीलिल ( शङ्गी वृवाहर   | ত ) স্ত্ৰীলিঙ্গ (স্ত্ৰীজাতি বুঝাইতে ) |
|----------------------|------------------------|---------------------------------------|
| কর্তা                | र्वेद्धाना विद         | কত্ৰী                                 |
| হোতা                 |                        | হোত্ৰী                                |
| মন্ত্ৰী              |                        | गर्खिनी                               |
| মেধাবী               |                        | মেধাবিনী                              |
| প্রণেতা              |                        | প্রণেত্রী                             |
| অভিনেতা              | 77 M                   | অভিনেত্রী                             |
| ভব                   | ভবানী                  | ভবানী                                 |
| ব্ৰহ্ম               |                        | বন্ধাণী                               |
| মৎস্ত                |                        | মৎস্থী                                |
| মহুষ্য               |                        | মুম্বী                                |
| মাত্ৰ                |                        | गान्नु वी                             |
| প্রথিতনামা<br>স্থ্য  |                        | প্রথিতনায়ী                           |
| चर्य<br>ভाই          |                        | र्या, रती (कुछी)                      |
| ভাহ<br>জামাই         | ভাজ                    | বোন                                   |
|                      | মেয়ে                  |                                       |
| দেওর, ভাস্থর<br>দাদা | জা                     | नन्                                   |
| ন।ন।<br>জেঠা         | <b>र्वोमि</b> मि       | <b>मि</b> मि                          |
|                      | জেঠাই                  |                                       |
| কাণা<br>খোঁড়া       |                        | কানী                                  |
| শৈব                  | C                      | <b>भू</b> ँज़ी                        |
|                      | শিবানী                 | শিবা                                  |
| <b>अ</b> टकश         |                        | স্থকেশী                               |
| বস্থ<br>ক্ষত্রিয়    | বস্থজায়া              | বসুজা                                 |
|                      | ক্তিয়ী                | ক্ষ ত্রিরা, ক্ষত্রিয়াণী              |
| শূদ                  | <b>ग्</b> टी           | শূদাণী, শূদা                          |
| ইন্দ্র<br>>          | रेखां गी               |                                       |
| বৈশ্ব                | বৈখানী                 | হৈৰ <b>ভা</b>                         |
| আচার্য               | আচার্যানী              | আচার্যা                               |
| উপাধ্যায়            | উপাধ্যায়ানী           | ট্রপাপ্নাসা                           |
|                      | উপাধ্যায়ী (উভয় অর্থে | <b>( শিক্ষ</b> য়িত্রী )              |

| शूः निष         | স্ত্রীলিন্ধ (পত্নী বুঝ | ारेट <b>ः खीनिन्न</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ( স্ত্রীজাতি বুঝাইতে )   |
|-----------------|------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| সভাপতি          |                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | সভানেত্ৰী                |
| রাষ্ট্রপতি      |                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | রাষ্ট্রনেত্রী            |
| কৃদ্            | <b>রুদ্রা</b> ণী       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                          |
| প্রেত           |                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | প্রেত্নী (পেত্নী)        |
| (জালা           | <b>जून्</b> नी         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                          |
| ञ्चनख           |                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | স্থ দন্তী                |
| অরণ্য (ক্লীবর্ণ | नेक)                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | অরণ্যানী                 |
| হিম             |                        | FOR CHEST                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | হিমানী                   |
| সাধু            |                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | সাধী                     |
| গুরু            |                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | গুৰী                     |
| ছাত্র           |                        | ছাত্রবধৃ, কিন্তু বাংলায় অর্থ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 'মেয়ে-ছাত্ৰ')           |
| স্বামী          | जी कार्य के विश्व      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | স্বামিনী                 |
| বাদশাহ          | বেগম, বিবি             | A STATE OF THE PARTY OF THE PAR | বেগম, বিৰি               |
| শাহজাদা         | বেগম                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | শাহজাদি<br>আয়া          |
| খানসামা         |                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                          |
| ঘোড়া           |                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ঘুড়ী<br>রাজী            |
| রাজা (রাজ       | <b>-</b> ()            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | নিবি<br>বিবি             |
| <u>সাহেব</u>    |                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | গবী                      |
| গো              |                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | रश <u>ी</u>              |
| হয়             |                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | চৌধুরাণী                 |
| চৌধুরী          |                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | জমিদারণী                 |
| জমিদার          |                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ধাত্ৰী                   |
| ধাতা            |                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | গরীয়সী                  |
| গরীয়ান্        | 4.8                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | আয়ুশ্বতী                |
| আয়ুখান্        |                        | िशत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ( দেবী ), চণ্ডা ( উগ্ৰ ) |
| 50              | 刘生 "                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>बा</b> व्यामी         |
| वास्तारम        |                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | পেত্নী                   |
| ভূত             | শালাজ                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | भानी                     |
| শালা            | 71419                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | মহিলাকবি                 |
| কবি             |                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                          |

| <b>शू</b> श्लिक                                         | ন্ত্রীলিঙ্গ (পত্নী বুঝাইতে) | স্ত্রীলিজ (স্ত্রীজাতি বুঝাইতে)                             |
|---------------------------------------------------------|-----------------------------|------------------------------------------------------------|
| হিংস্কটে<br>যুবরাজ<br>বিশ্বান<br>নিয়ন্তা<br>সয়া<br>ঘট | মূবরাজপ <b>ত্নী</b>         | হিংস্কৃটি<br>যুবরাজী<br>বিশ্বমী<br>নিয়ন্ত্রী<br>সই<br>ঘটী |
| বীর<br>অগ্নি<br>মহ                                      |                             | वीतानना<br>ज्यासी<br>मनासी, मनावी                          |

# প্রায়-সমোচ্চারিভ শক্রের অথের পাথ ক্য

অমু—পশ্চাৎ অংশ—ভাগ वर्ष — गृना আতি-পীড়া অশক্ত—অসমর্থ অনিল-বায়ু ∕অগিত —ক্বয় অশ্ব—ঘোড়া ্ অশন—ভোজন व्यवश—निक्ननीय / অবদান-সংকর্ম আপন - নিজ / অবিরাম—অনবরত ্ আদি—প্রথম / অপচয়—ক্ষতি / অবিহিত—অন্তায় অসিলতা—তরবারি

অণু—কুদ্রতম অংশ অংস-স্বন্ধ অর্ঘ্য—পূজার দ্রব্য অথী—ইচ্ছুক অসক্ত—আসক্তিহীন অনীল—যাহা নীল নয় ,অশিত—ভক্ষিত / অশা—প্রস্তর / অসন—ক্ষেপণ অবধ্য-বধের অযোগ্য व्यवशान -- गतनार्यान আপণ-দোকান অভিরাম—স্বন্ধর वारि-यनः श्रीषा অবচয়—চয়ণ অভিহিত—কথিত অশীলতা—কুব্যবহার

<u>, আসার—ধারাসম্পাত</u> ৴অনপুষ্ঠ—খাগদ্ৰব্যপুষ্ট / উপাদান—উপকরণ উত্তত-প্রবৃত্ত ৴ আহুতি—হোম ্ ওষধি—একবার ফল ধরিয়া যে বুক্ষ মরিয়া যায় কুল-বংশ ্ কুট—পর্বত ু কুজন—কুব্যক্তি ু ক্বন্তিবাস-পশুচর্ম যিনি পরিধান করেন; মহাদেব কপাল- মাথার খুলি ্ গিরিশ—মহাদেব ( গিরিতে শয়ন করেন যিনি ) /গোলক—বতুল চির-দীর্ঘকাল /চুত—আম্র /তত্ব—গুঢ়ার্থ, সত্য ্তদীয়— তাহার দার-পত্নী দূত-চর / ছুকুল—রেশমী বস্ত্র / मीश-अमीश ধাতৃ-বিধাতা / निवात-नित्वध নিশিত-শাণিত नौत-जन নিরশন—অনাহার / নির্জর — দেবতা পরস্থ-পরের ধন /প্রসাদ—অমুগ্রহ প্রকার—রক্ম পরিচ্ছদ-পোষাক /প্রকৃত—যথার্থ

আষাঢ—মাসবিশেষ অগ্রপুষ্ট—কোকিল উপাধান—বালিশ উন্ধত—অবিনীত আহুতি—আহ্বান ঔষধি—ভেষজ উদ্ভিদ কূল-নদীতীর কৃট-জটিল কুজন-কলরব কীতিবাস- যশস্বী কপোল-গণ্ডদেশ গিরীশ—পর্বতশ্রেষ্ঠ হিমালয় গোলোক-বিফুপুরী চীর-ছিন্নবস্ত্র চ্যুত—স্থালিত তথ্য-বিষয় ত্বদীয়—তোমার দার-দরজা ন্থ্যত-পাশা इक्न- इरे कून দ্বীপ-জলবেষ্টিত স্থল ধাত্রী – পৃথিবী, ধাই-মা নীবার-ধান্তবিশেষ নিশীথ—অধরাত্র নীড়-পাখীর বাসা নিরসন-দূরীকরণ নিবার--বার্ণা পরশ্ব—আগামী দিন প্রাদাদ—অট্টালিকা প্রাকার-প্রাচীর পরিচ্ছেদ—অধ্যায় প্রাক্ত—স্বাভাবিক, নীচবংশজাত

| পুৎপুৎ-নামক নরক                        | পূত—পবিত্র                                               |
|----------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| বিজন—জনহীন                             | বীজন—পাথা                                                |
| বলি—উৎসর্গ করিবার দ্রব্য               | वनी—वनवान                                                |
| বান—বহুগ                               | বাণশর                                                    |
| ্র বিষ—গরল                             | বিদ—মূণাল                                                |
| স্ক—বাক্যহীন                           | म्थ- वनन                                                 |
| /রিজ—শৃত্য                             | রিক্থ—সম্পদ, বিভ                                         |
| নিধান—আধার                             | নিদান—অন্তিম                                             |
| ুশীল—চরিত্র                            | শিল—মুড়ি                                                |
| শম—শান্তি                              | प्रकार का जाता है जा |
| শংকর—মহাদেব                            | সংকর—মিশ্রজাত <u>ি</u>                                   |
| শীকর – জলকণা                           | শিক্ড—মূল                                                |
| ্ৰাৰণ—কৰ্ণ                             | স্তবণ—ক্ষরণ                                              |
| / শূর—বীর                              | স্থর—দেবতা                                               |
| ুশাশ্রু—নাড়ি                          | শ্বশ্ৰ-শ্বন্থ                                            |
| ্শারদা—ছর্গা                           | সারদা—সরস্বতী                                            |
| /স্থত-পুত্ৰ                            | স্ত—সার্থি                                               |
| / সত্ত্ব – গুণ বিশেষ                   | স্বত্ব—অধিকার                                            |
| সর্গ—অধ্যায়                           | স্বৰ্গ—দেবলোক                                            |
| সাক্ষর—অক্ষরজ্ঞানযুক্ত                 | স্বাক্র-সহ                                               |
| সুগন্ধ—যাহা অন্ত বস্তুর সৌরতে স্থবাসিত | স্থান্ধি—যাহার নিজের ভালো গন্ধ আছে                       |
| /পক্ষ-প্র দিন                          | পল্ন—নেত্ৰলোম                                            |
| পরভূৎ—কাক                              | পরভূত—কোকিল                                              |
| ্ৰজগৱ—সপীৰশেষ                          | অজাগর—অনিদ্রা                                            |
| / আত্তিক— ঈশ্বরে বিশ্বাসী              | অান্তীক—একজন মৃনির নাম                                   |
| ্পৃষ্ট—জিজ্ঞাসিত                       | পৃষ্ঠ — পশ্চাদ্ভাগ                                       |
| <b>ু স্মীর</b> —বাতাস                  | শ্মীর—বুক্ষ বিশেষ                                        |
| ্নিরাণ—আশাশ্ <b>ত</b>                  | নিরাস—দুরীকরণ                                            |
| স্বার্থ—নিজপ্রয়োজন                    | সার্থ-ধনবান বণিকদল, সমূহ                                 |
| সবিত্রী—জন্মদাত্রী                     | সবিভূ—সূৰ্য                                              |
| ্ব ক্বতি—কাৰ্য                         | কৃতী—যশস্বী                                              |
| / স্বন্দ—কাতিকেয়                      | হন্দকাঁধ                                                 |

্মেদ - মজ্জা সপ্ত-সাত কত-যাহা করা হইয়াছে অভায-ভূমিকা, মুখবন্ধ মেধ—যজ্ঞ শপ্ত—অভিশাপগ্রস্ত ক্রীত—যাহা ক্রম্ম করা হইয়াছে আভাস—ইঙ্গিত, দীপ্তি

# বিশৱীভাথ ক শক

| गूल नंक           | বিপরীত শব্দ   | মূল শব্দ      | বিপরীত শব্দ              |
|-------------------|---------------|---------------|--------------------------|
| সংক্ষেপ           | বাহুল্য       | ুবহিঃ         | অন্তর                    |
| - আবাহন           | বিসর্জন       | অহুজ          | অগ্ৰজ                    |
| আলস্ত             | শ্রম          | প্রশন্ত       | সংকীণ                    |
| সঞ্চয়            | ব্যয়, অপচয়  | ছকর           | <b>স্কর</b>              |
| আকর্ষণ            | বিকৰ্ষণ       | वानिष्ठे      | নিবিদ্ধ                  |
| - সমষ্টি          | ব্যঞ্চি       | यू नी न       | <b>इः</b> नीन            |
| তাপ               | হৈশত্য        | 天型            | S. R. IRIS IN III IN MAN |
| আচার              | অনাচার        | গরিষ্ঠ        | निष्ठे                   |
| , আকুঞ্চন         | প্রসারণ       | প্রভূ         | ভূত্য                    |
| <b>সংযোগ</b>      | বিয়োগ        | _ তিরস্বার    | পুরস্বার                 |
| , অনন্ত           | শান্ত         | > স্থাবর      | জঙ্গম                    |
| আবিভূ ত           | তিরোহিত       | ্ৰহুগ্ৰহ      | নিগ্ৰহ                   |
| উগ্ৰ              | সৌম্য         | <b>/</b> বিধি | निरवध                    |
| উত্তমৰ্ণ          | অধ্যৰ্ণ       | े जिमीनन      | নিমীলন                   |
| ঋজু               | বক্ৰ          | वश्रामा       | প্রতিলোম                 |
| ঐহিক              | পারত্রিক      | বিপদ, আপদ     | সম্পদ                    |
| কৃত্ম             | কৃতজ্ঞ        | –প্রকৃতি      | বিক্বতি                  |
| কুশ               | <b>ब्रु</b> ल | বরখান্ত       | বহাল                     |
| <b>छ्</b> द्रख    | শান্ত         | ্চেত্ৰ        | জড়                      |
| নিরত              | বিরত          | হত্ত হত       | ঘুণ্য                    |
| ,গৃহী             | সন্যাসী       | ু সহযোগী      | প্রতিযোগী                |
| ্রনদর্গি <b>ক</b> | কৃত্রিম       | ্ ভূত         | ভবিষ্যৎ                  |

| <b>যু</b> লশক | বিপরীত শব্দ | মূল শব্দ | বিপরীত শব্দ |
|---------------|-------------|----------|-------------|
|               | 22          |          |             |
| , অর্বাচীন    | প্রবীণ      | প্রত্যক  | পরোক        |
| ্ বন্ধুর      | মস্ণ        | সন্ধি    | বিগ্ৰহ      |
| বৰ্য          | পালিত       | প্রসন্ন  | বিষপ্প      |
| বধ্যান        | ক্ষীয়মান   | / কুৎসা  | প্রশংসা     |
| বিনীত         | উদ্ধত       | / সিক্ত  | শুক         |
| প্রাচীন       | অর্বাচীন    | অধঃ      | উপ্ব        |
| চড়াই         | উৎরাই       | , জড়    | চেত্ৰ       |
| ্প ছ্যালোক    | ভূলোক       | নরম      | শক্ত        |

# এক কথায় প্রকাশ কর

অনুসন্ধান করিবার ইচ্ছা— অনুসন্ধিৎসা পান করিবার ইচ্ছা— পিপাসা l অপকার করিবার ইচ্ছা— অপচিকীর্ধা। ভোজন করিবার ইচ্ছা— বুভুক্ষা। উপকার করিবার ইচ্ছা — উপচিকীর্ঘা। আকাশে চরে যে— খেচর। কী করিবে যে বুঝিতে পারে না— কিংকর্তব্যবিমৃচ। একই গুরুর শিখ্য—সতীর্থ। জয় করিবার ইচ্ছা— জিগীষা। হনন করিবার ইচ্ছা— জিঘাংসা। লাভ করিবার ইচ্ছা— লিপ্সা। জানিবার ইচ্ছা—জিজ্ঞাসা। কোথাও নত কোথাও উন্নত— বন্ধুর। বমন-ইচ্ছা— বিবমিষা। পূর্বজন্মের কথা যাহার মনে আছে— জাতিম্মর। যে শুনিতে চায়— শুক্রায় । জলে ও স্থলে চরে যে— উভচর । ছইয়ের মধ্যে একটি— অন্তত্তর। পুরাকালের বিষয় জানে যে— পুরাতাত্ত্বিক। যিনি ব্যাকরণে পণ্ডিত— বৈয়াকরণ। যিনি স্থায়শাস্ত্রে অভিজ্ঞ— নৈয়ায়িক। বেদান্ত জানেন যিনি— বৈদান্তিক। বেদশান্তে যিনি অভিজ্ঞ— বেদজ্ঞ। প্রিয়বাক্য বলে যে— প্রিয়বাদী, প্রিয়ংবদ। পঙ্ক্তিতে বসিবার অমুপযুক্ত—অপাঙ্ক্তেয়। এক বিষয়ে নিবিষ্ট যাহার চিত্ত- একার্গ্রচিত্ত। এক হইতে আরম্ভ করিয়া- একাদিক্রমে। উপকার স্বীকার করে না যে— অকৃতজ্ঞ। ইন্দ্রিয় জয় করিয়াছে যে— জিতেন্দ্রিয়। যাহা চাটিয়া খাইতে হয়— লেহ। যে স্ত্রীর সন্তান হয় না— বন্ধ্যা। যে ঈশ্বরে विश्वामहीन - नास्तिक । याहा (तथा याहर एट मुण्यान । याहा विनुस हहेरा ह বিলীয়মান। যাহা ধুম উল্গীরণ করিতেছে— ধুমায়মান। যাহা পুনঃ পুনঃ জলিতেছে —জাজ্বল্যমান। যাহা পুনঃ পুনঃ দীপ্তি পাইতেছে— দেদীপ্যমান। নিজেকে যে কুতার্থ

মনে করে—ক্নতার্থম্মন্ত। যাহাকে শাসন করা কঠিন—তঃশাসন। সর্বজন সম্বন্ধীয়— সর্বজনীন। বিশ্বজন সম্বন্ধীয়—বিশ্বজনীন। হৃদয়ের প্রীতিকর—হৃত্য। পদ-প্রফালনের জন্ম জল-পান্ত। ঋষির দারা উক্ত-আর্ষ। বরণ করিবার যোগ্য-বরেণ্য। মারা যাহার জানা আছে—মায়াবা। থেয়া পার করে যে— পার্টনী। যাহার ঈশ্বরে বিশ্বাদ আছে—আন্তিক। যাহা চিবাইয়া থাই—চর্ব্য। ফল পাৰ্কিলে যে-পাছ মরিয়া যায়—ওষধি। পূর্বে যাহা শোনা যায় নাই—অঞ্চত-পূর্ব। পূর্বে যাহা দেখা যায় নাই—অদূ ইপূর্ব। যাহা পূর্বে কখনো হয় নাই—অভূত-ছুর্লভ। যাহা মর্মকে আঘাত করে—মর্মস্তদ। এ পর্যন্ত যাহার শত্রু জন্মে নাই— অজাতশক্র। একই মায়ের পুত্র—সহোদর। একই সময়ে বর্তমান—সম-সাময়িক। উপস্থিত বৃদ্ধি যাহার আছে—প্রত্যুৎপন্নমতি। যাহার অন্তদিকে দৃষ্টি নাই—অন্তাদৃষ্টি। ধিনি অনেক দেখিয়াছেন—বহুদর্শী। কষ্টে নিবারণ করা যায় যাহা-ছর্মিবার। যে সকল বস্তু ভক্ষণ করে-সর্বভূক্। যে আপনাকে হত্যা করে—আত্মঘাতী। যাহা বাক্য ও মনের অতীত—অবাঙ্মনস্গোচর। যুদ্ধে যিনি স্থির থাকেন—যুধিষ্ঠির। যে ভূমিতে ফদল জন্মায় না—অন্তর্বর। যে আপনাকে পণ্ডিত মনে করে -পণ্ডিতশ্মন্ত। কোনো বিষয়ে যে শ্রদ্ধা হারাইয়াছে—বীতশ্রদ্ধ। ষাহার অন্তকোনো সহায় নাই—অনতসহায়। যাহা সহজে ভাঙিয়া যায়—ভঙ্গুর। যাহার স্ত্রী মরিয়া গিয়াছে—মৃতদার, বিপত্নীক। যাহা বাক্যে প্রকাশ করা যায় না—অনির্বচনীয়। প্রথমে মধুর কিন্ত পরিণামে নয়—আপাতমধুর। যাহা অনুকরণের অসাধ্য—অনন্থকরণীয়। যাহা কখনো ভাবা যায় না—অভাবনীয়। অপনয়ন করা কষ্টসাধ্য—তুরপনেয়। যাহা অপনয়ন করা যায় না—অনপনেয়। যাহা পূর্বে আস্বাদন করা হয় নাই—অনাস্বাদিতপূর্ব। যাহার কুলশীল জানা নাই—অজ্ঞাত-कूलमील। आभनात तः य लूकाय--वर्गराता। भरतत अरत यस स जीवनशातन करत-পরান্নজীবী। যাহার তলদেশ স্পর্শ করা যায় না—অতলস্পর্শ। যেখানে মৃত জীবজ্রন্ত ফেলিয়া দেওয়া হয়—উপশল্য। অশ্ব-রথ-হস্তী ও পদাতিক সৈত্যের সমাহার—চতুরন্ধ। গাছের উপর যে-গাছ জন্মে—পরগাছা। আটমাদে জন্মিয়াছে যে—আটাদে। সমুদ্র পর্যন্ত—আসমুদ্র। কণ্ঠ পর্যন্ত—আকণ্ঠ। জাত্মপর্যন্ত লম্বিত—আজাত্মলম্বিত। কর্ণ পর্যন্ত বিস্তৃত—আকর্ণবিস্তৃত। থুব শীতও নয় খুব গরমও নয়—নাতিশীতোঞ। পূর্বে যাহা চিন্তা করা হয় নাই—অচিন্তিতপূর্ব। যাহা পূর্বে ভন্ম ছিল না এখন ভন্ম হইয়াছে—ভস্মীভূত। যাহা চিরকাল মনে রাথার যোগ্য—চিরস্মরণীয়। যাহা সাধারণের মধ্যে দেখা যায় না—অন্তসাধারণ। যাহা লাফাইয়া চলে—প্রবণ, প্রবন্ধ। যাহা মৃষ্টির দারা পরিমাপ করা যায়—মৃষ্টিমেয়। মরমর হইরাছে যে—মৃম্ধু। শক্তি অতিক্রম না

করিয়া— যথাশক্তি। যাহা পড়িয়া যাইবার মত হইয়াছে—পতনোনুখ। যাহার কোথাও ভর নাই—অকুতোভর। শিক্ষা করিতেছে যে—শিক্ষানবীস। সম্মুথে অগ্রসর হইরা অভ্যর্থনা—প্রত্যুদগমন। পূর্বকাল সম্বন্ধীয়—প্রাক্তন। যে সব সহ করে—সর্বংসহ। কেহ জানিতে না পারে এমন ভাবে—অজ্ঞাতসারে। আয় অন্মুসারে যিনি ব্যয় করেন— মিতব্যয়ী। শত্রুকে পীড়া দেয় যে—অরিন্দম, পরস্তপ। / যে-নারী কখনো সূর্য দেখে নাই—অসূর্যস্পার্যা। সাক্ষাৎ দ্রষ্টা—সাক্ষী। যে-নারীর বিবাহ হয় নাই—অন্ঢ়া। যে-্বস্ত্রীর স্বামী বিদেশে—প্রোধিতভর্তৃকা। বিদেশে থাকে যে—প্রবাসী। যিনি দারপরিগ্রহ করিয়াছেন – কুতদার। / আতপ হইতে ত্রাণ করে যাহা—আতপত্র। পাপ দূর করে যে —পাপন্ন। মজলিদ করিতে যে দক্ষ—মজলিদী। যাহা বিনায়ত্ত্বে উৎপন্ন হয়— অযত্ত্রসম্ভূত। যাহার আহারে সংযম আছে—মিতাহারী। যে বাঁচিয়া থাকিয়াও এক-প্রকার মরিয়া আছে—জীবন্যূত। য়ে-ব্যক্তি গুণীর আদর করে—গুণগ্রাহী। য়ে-নারীর ष्यस्या नारे—षनस्या 

ा या नाती श्रियनाका वर्ण—श्रियःवना । याश वना स्य नारे— —অন্বক্ত। একদিকে দৃষ্টি যাহার—একাগ্রদৃষ্টি। যে-কথার ত্ইটি অর্থ—দ্বার্থ। / যাহা সহজে পরিপাক হয় না—ছম্পাচ্য। লোক সম্বন্ধীয়—লৌকিক। ছইয়ের মধ্যে একটি —অন্ততর। পাঁচ রকমের জিনিস মিশাল আছে যাহাতে—পাঁচমিশালী।, যাহা উচ্চারণ করা কঠিন—ত্রুচ্চার্য। তক্ত যাহা বাঞ্ছা করে তাহাই যিনি দেন—ভক্তবাঞ্ছা-কল্লতক। ুম্ক্তি পাইতে ইচ্ছুক—মুম্ক্ষ। স্ত্রীর বশীভূত—স্ত্রৈণ। ুদারে থাকে যে— দৌবারিক। তীর ছুঁড়ে যে—তীরন্দাজ। সহজে যাহা পরিপাক হয় না— তুষ্পরিপাচ্য। ৴ অগ্রপশ্চাৎ বিবেচনা করে না যে – অবিমৃত্যকারী। / পতিপুত্রহীনা নারী—অবীরা। ৮ চক্ষুর मसूर्य-প্রত্যক্ষ। इटेरव याश-ভावी। इटेरव ना याश-अमुख्य। अवश्रह याश হইবে—অবশ্রস্তাবী। ৴ নদী মাতা ঘাহার— নদীমাতৃক। ৴ সমান পতি ঘাহার—সপত্নী। দশরথের পুত--দাশরথি। রাবণের পুত--রাবণি। জমদগ্রির পুত-জামদগ্র। পৃথার পুত-পার্থ। স্থমিতার পুত-সৌমিতি। কুন্তীর পুত-কোন্তের। রঘুর বংশে বাহার জন্ম—রাঘব। ক্রপদের কন্তা— দ্রৌপদী। জনকের কন্তা—জানকী। কুরুর পুত্র— পাণ্ডুর পুত্র—পাণ্ডব। ুগঙ্গার অপত্যা—গাঙ্গেয়। ভগিনীর পুত্র— ভাগিনের।/ দিতির পুত্র— দৈত্য। শক্তির উপাসক—শাক্ত। বিফুর উপাসক— বৈষ্ণব। বুদ্ধের উপাদক—বৌদ্ধ। পর্বতের কন্তা—পার্বতী 🗸 পুনঃ পুনঃ রোদন করিতেছে যে – রোক্তমান। যাহারা সর্বদা স্থান হইতে স্থানান্তরে গমন করে— যাযাবর। অন্তুকরণ করিবার ইচ্ছা—অন্তুচিকীর্যা।/ যাহা লোকে বিদিত নহে— অলৌকিক। ভাবিয়া চিন্তিয়া যে কাজ করে না – অবিমৃদ্যকারী। যাহা অন্ত গাইতেছে —অন্তায়মান। যাহা বিচার দারা ঠিক করা যায় না — অপ্রতর্ক্য। যাহা প্রমাণ করা যায় না—অপ্রমেয়। যে-বস্তু পাইতে ইচ্ছা করা যায়—অভীপ্সিত। যাহা মাটি ভেদ করিয়া উঠে— উদ্ভিদ। যাহা হাতের বাহিরে—বে-হাত। যাহার সর্বস্ব চুরি গিয়াছে— সতসর্বস্থ। যাহার অন্তকোনো কর্ম নাই—অনন্তকর্ম। যাহার ভাতের অভাব আছে— হাভাতে। যাহার অন্তরাগ দূর হইয়াছে—বীতরাগ। যাহার কিছুই নাই—অকিঞ্চন, নিঃস্ব। যাহার নয়ন হইতে অঞ্চ বিগলিত হইতেছে—গলদক্ষ। যাহার প্রাতবিধান। করা যায় না—অপ্রতিবিধেয়। যাহার এথনো বালকত্ম কাটে নাই—নাবালক। যে পরে জন্মগ্রহণ করিয়াছে—অনুজ। যে স্থপথ হইতে বিচলিত হইয়াছে—উনার্গগামী। মেনারীর সম্প্রতি বিবাহ হইয়াছে—নবোঢ়া। যে-নারীর হাস্ত গুচি—শুচিম্মিতা। মেনারীর সম্প্রতি বিবাহ হইয়াছে—নবোঢ়া। যে-নারীর হাস্ত গুচি—শুচিম্মিতা। মেনজমিতে তুইবার ফলল হয়—দোফললী। মেনুক্ষের ফুল হয় না, ফল হয়—বনম্পতি। যাহা পুনঃ পুনঃ তুলিতেছে—দোফলুমান। যাহা বিনাক্ষে লাভ করা যায়—অনায়াসলভ্য। যাহা আকাশে উড়িয়া বেড়ায়—পেচর। যাহার বসন আলগা—অসংবৃত। যে অপরের আশ্রয় ব্যতীত অধিষ্ঠান করে—নিরালম্ব।

# প্রিমিন্তার্থক শব্দ ও বাক্যাংশের প্রয়োগ

অর্ধচন্দ্র : [ গলাধান্কা ] আর বেশী গোলমাল করিবে তো অর্ধচন্দ্র দিয়া বাড়ীর বাহির করিয়া দিব। **আকেল গুড়ুম:** [ ঠিকিয়া উপযুক্ত শিক্ষালাভ করা ] লোকটার এহেন আচরণ দেখে আমার আঞ্চেল গুড়ুম হয়েছে। **আক্রেল সেলামী**: [নির্দ্বিতার দণ্ড ] বোকার মত কাজ করতে গিয়ে শেষে পুলিশকে এতগুলি টাকা আকেল সেলামী দিতে হল। **অনেক জলের মাছ**: [ কূটনীতিজ্ঞ ] হরিবাবুর স্বরূপ চেনা তুংসাধ্য ব্যাপার, তিনি অনেক জলের মাছ। **অকালকুত্মাণ্ড**: [ অপদার্থ, অকর্মা] নিতাই একটি অকালকুমাও, তাকে তুমি এত বড়ো একটা কাজের ভার দিলে ? আদায়-কাঁচকলায় অথবা অহিনকুল সম্পর্কঃ [ অর্থাৎ গুরুতর-শক্রভাবাপন্ন ] জিতেন আর ভভাষ একসময় ছিল হরিহরাত্মা, এখন তাদের অবস্থা দেখছি আদায়-কাঁচকলায়। ভুবনবাবু এখন ষ্চুবাবুর মুখ পর্যন্ত দেখেন না, তাঁদের পরস্পর সম্পর্কটা এখন অহিনকুলের। **আপন কোলে ঝোল টানা:** [অতিরিক্ত স্বার্থপরতা] যুদ্ধের সময় চোরাকারবারীরা আপন কোলে ঝোল টানতে গিয়েই লক্ষ লক্ষ মাহুষের এমন স্বনাশ করল। **আমড়া কাঠের ঢেঁকি**: [ অপদার্থ ] এত পড়ালাম, এত শেখালাম, তবুও ছেলেটা পরীক্ষায় পাশের নম্বর পেল না – ছেলেটা দেখছি একেবারে আমড়া কাঠের ঢেঁকি। **আযাঢ়ে-গল্প:** [অবিশ্বাস্ত ঘটনা] লাঠির ঘায়ে তুমি বাঘ মেরেছ, এ রকম আষাঢ়ে-গল্প বলার জায়গা এটা নয়। উলুবনে মুক্তা ছড়ান: [ অস্থানে মুল্যবান বস্তু ছড়ান ] ক-অক্ষরের সঙ্গে যাদের পরিচয় নেই, তাদের ব্ঝাচ্ছ তুমি সাহিত্যতত্ত্ব—তুমি কেন এমন করে উলুবনে মৃক্তো ছড়াচ্ছ ? উড়ো খই গোবিন্দায়

নমঃ: [ আয়ত্ত বস্তু হস্তচ্যত হইলে তাহার সম্বন্ধে বিরক্তিপ্রদর্শন করা] রামকে বিশ্বাস করে এতগুলি টাকা দিলাম, টাকাগুলি সে আর ফেরৎ দিলে না; যাক্, টাকাটা ওকে দান করেই দিলাম—উড়ো থই গোবিন্দায় নমঃ। একাদশ বৃহস্পতি ঃ [ খুব ভালো সময় ] পরীক্ষায় ভালো পাশ করলে, আর সঙ্গে সঙ্গে ভালো চাকরিও পেলে—এবার তোমার দেখছি একাদশ বৃহস্পতি। **একটোখো**ঃ [পক্ষপাতিত্বচুষ্ট] বড়লোক আদামী, স্বতরাং হাকিমের বিচার যে একচোথো হবে, তাতে আশ্চর্য হবার কী আছে ? একমাথে শীত যায় নাঃ [বিপদের সম্ভাবনা থাকা] নিজের কাজটা হাসিল করে তুমি আমার ফাঁকি দিলে—মনে রেখো, একমাঘে শীত যায় না। কলুর বলদঃ খাধীনভাবে কাজ করার শক্তি যাহার নাই] 'মা আমার আর ঘুরাবি কত, কলুর চোথ-বাঁধা বলদের মত।'—[ রামপ্রসাদ] কাঁচা প্রসাঃ [নগদ টাকা] বড়লোক-বাপের কাঁচা প্রদা হাতে পেয়ে ছেলেটা তুহাতে উড়াচ্ছে। কান ভারি করাঃ [ কিছু বলে অপরের সম্পর্কে অবিশ্বাস স্বস্তি করা] না-হক কথা বলে ওর বিরুদ্ধে তুমি তার কান ভারি করছ কেন ? কাঁঠালের আমসত্বঃ [ অবাস্তব জিনিষ ] ছভিক্ষের দেশ— তুমি বলছ, এক টাকায় পাঁচ দের চাল কিনেছ, এ দেখছি কাঁঠালের আমসত্ব। পাকা থানে মই: [বড়ো রকমের অনিষ্ট করা] অই ঘুঘু-লোকটার পিছনে লেগেছ, সে এবার তোমার পাকা ধানে মই দেবে, দেখো। রগ-চটা ঃ [ যে সামান্ত কারণে রেগে ৬৫১ ] তার মতো রগচটা মাহুষের দঙ্গে কথা বলাই মুস্কিল। বিত্বরের খুদ : শ্রেদ্ধার দঙ্গে প্রদত্ত সামাত্ত আহার্য ] লোকটি বড়ো গরীব ; তার মেয়ের বিয়ের নিমন্ত্রণে লোককে বেশী কিছু খাওয়াতে পারেনি বটে, কিন্তু তার আদর-আপ্যায়নে সেই বিত্রের খুদ সকলেই খুশী মনে গ্রহণ করল। কেঁচে গণ্ডুম : [ন্তন করিয়া আরম্ভ করা ] অন্ধটা আগাগোড়া ভুল করেছ, এখন কেঁচে গণ্ডুষ ছাড়া উপায় নেই। কেঁচো খুঁড়তে সাপ বেরুনো: [ সামান্ত জিনিব গুরুতর হওয়া ] ছ'পয়সার মুড়ির জন্যে কথা-কাটাকাটি শেষে গিয়ে দাঁড়াল লাঠালাঠিতে, ঘটনাটা কোর্টে পর্যন্ত গড়াল—দেখছি, কেঁচো খুঁড়তে সাপ বেরুলো। কনের ঘরের মাসী, বরের ঘরের পিসী: [ যে তু'দিকেই কথা বলে, অর্থাৎ তু'মুখো সাপ ] নিতাই বৈরাগী সাংঘাতিক লোক; সে চোরকে বলে চুরি কর, আর গৃহস্থকে বলে সজাগ থাক—এই কনের ঘরের মাসী, বরের পিসীকে ভোমরা চিনে রেখো। কেষ্টবিষ্টু: [ গণ্যমান্ত ব্যক্তি ] তুমি কোন্ কেইবিষ্টু হলে যে, তোমায় মাথায় তুলে ফুলচন্দন দিয়ে প্জো করতে হবে ? কেউকেটা : [ সামাগ্য লোক ] সাজপোষাকে আড়ম্বর নেই বলে তাকে কেউকেটা লোক ভেবোনা। খয়ের খাঁঃ [ খোসামোদকারী ] ব্রিটিশ-আমলে সরকারের খয়ের-খাঁ-জাতীয় লোকের জ্ঞাই দেশের কত ক্ষতি হয়েছে। **গোবরে পত্মফুল** : [ অপকৃষ্ট স্থানে ভালে। জিনিষ ] সাত জন্মে তাদের বাড়ীতে কেউ লেখাপড়া করেনি; কিন্তু শুন্ছি, তাদেরই বাড়ীর ছেলে এবার

প্রবৈশিকা পরীক্ষার বৃত্তি পেয়ে পাশ করেছে—মনে হচ্ছে, গোবরে পদাফুল ফুটেছে। গোবর গণেশ: [ মুর্থ ] এই গোবর গণেশটাকে তুমি কত কী শেখাচ্ছ, সাত জন্মেও তা'র চোথ খুলবে না। (গাকুলের ষ্ড্ঃ [নিন্ধ্যা অপদার্থ লোক] সকালে বিকালে ত'পেট থাওয়া, আর তুপুরে নাকে তেল দিয়ে ঘুমানো তার কাজ, গোকুলের এই যাঁড়টাকে নিয়ে কী যে হবে তাই ভাবছি। গুড়ে বালি: [ নিরাশ হওয়া ] মনে করেছিলাম, বড়ো ছেলেটাও অন্তত মাতুষ হয়ে হু'পয়সা আনবে—কিন্তু আমার সে গুড়েও বালি পড়ল। যরের ঢেঁকি কুমীর: [বিশ্বাসঘাতক লোক] অদেশী-আমলে দেশের লোকের শত্রুতার জন্মই কত লোক জেলে-ফাঁসীতে গেল—ঘরের ঢেঁকি কুমীর হলে আর কি রক্ষা থাকে! টাকার গরম: [ধনীর অর্থপ্রাচুর্যের অহংকার] সম্প্রতি বেণীবাবু যুদ্ধের দৌলতে চোরাকারবার করে বছটাকা রোজগার করেছেন, তাঁর এখন টাকার বড়ো গ্রম—দেমাকে মাটিতে আর পা পড়ে না। ভুবে ভুবে জল খাওয়া: া লোকের অজানিতে কার্যসিদ্ধি করা ] বাইরে তিনি ভালোমান্ত্য সেজে বেড়ান, কিন্তু তিনি ডুবে ডুবে যে জল খান, একথা জানতে কারো বাকী নেই। তালকানাঃ [কাণ্ডজ্ঞানহীন] যতই ভালো শিক্ষকের হাতে পড়ুক না কেন, তার মতো তালকানা ছেলের পরীক্ষায় উত্তীর্ণ হবার কোনো আশাই নেই। তিলকে তাল করা: [ অতিরঞ্জিত করা] ঘটনাটা আমার জানা আছে, তা নিয়ে তুমি তিলকে তাল কোরো না —কেউ তোমার কথা বিশ্বাস করবে না। **তেলে-বেগুনে জ্বলে ওঠা**ঃ [ অতিশয় ক্রদ্ধ হওয়া] ছাত্রটির অভন্র আচরণ দেথে বৃদ্ধ হেডপণ্ডিত-মশায় তেলেবেগুনে জলে উঠলেন। **ডান হাতের কাজ**ঃ [ভোজনক্রিয়া] ডান হাতের কাজটা আগে সেরে নিই, তারপর তোমার দঙ্গে বেরিয়ে অনেক দ্র ঘুরে আদনো। ফু**লের ঘায়ে মূছ**। যাওয়া: [সামাত্ত আঘাত-কষ্ট সহ্য করতে না পারা ] আধকোশ পথ হেঁটে এসে বলছো আর চলতে পারছ না; দেখছি, তুমি ফুলের খায়ে মৃছ্বি যাবে—এমন ননীর পুতুলটি সেজে বসলে কথন থেকে ? ঘরে ছুঁচোর কীত ন বাইরে কোঁচার পত্তন: [ অর্থাৎ ঘরে অন্নের সংস্থান নেই অথচ বাইরে বড়লোকের চাল দেখানো] হাঁড়িতে তোমার ভাত চড়ে না, আর বাইরে তুমি ফুলবাবুটি সেজে বেড়াও—একেই বলে ঘরে ছুঁচোর কীর্তন বাইরে কোঁচার পত্তন। **যুঁটে পোড়ে গোবর হাসে**ঃ [ যে-তুদশা সকলের হতে পারে, তা দেখে আনন্দ প্রকাশ করা ] যত্বাবু হঠাৎ নিঃস্থল হয়ে পড়াতে মেয়েকে ভালো বিয়ে দিতে পারলেন না বলে পাড়ার লোক এ নিয়ে কত হাসিঠাটা করল—মনে হল, ঘুঁটেকে পুড়তে দেখে গোবর হাসছে। চক্ষুদান করা: [চুরি করা] হাতঘড়িটা কাল ঘর থেকে উধাও হয়ে গেল; মনে হচ্ছে, পাশের বাড়ীর বথাটে ছেলেটা চক্ষ্ণান করেছে। ছাই ফেলতে ভাঙা কুলোঃ ্কোনো একজনকে দিয়ে বারবার নানা কাজ করানো ] নিমন্ত্রণে কত খাওয়াদাওয়া হল,

তথন রমেশের ভাক পড়ল না; কিন্তু এঁটো কুড়োবার বেলায় রমেশকে না হলে চলে না —সে যে ছাই ফেলতে ভাঙা কুলো। **ছুঁচো মেরে হাত গন্ধ করা**ঃ [সামাল লাভের জন্ম ফুর্নাম কেনা] বীরেন বিপ্লবী ঘতীনকে বললে, ডিটেকটিভটা বড়ো পিছু লেগেছে, পিন্তলটা দাও, একেবারে শেষ করে দিই। যতীন বল্লে, ওই ছু চোটাকে মেরে হাত গন্ধ করে কী লাভ ? টইটমুরঃ [ কানায়-কানায় পূর্ণ ] ছেলেকে বিদায় দিয়ে মায়ের চোথ অশ্রুতে টইটমুর হয়ে উঠল। ঠোটকাটাঃ [ স্পষ্টবাদী] দে বড়ো ঠোঁটকাটা লোক, তার মূথে প্রিয়-অপ্রিয় কিছুই আটকায় না। ঠগ বাছতে গাঁ উজাড় কিংবা লোম বাছতে কম্বল উদ্লাঃ [সকলেই অসংপ্রকৃতির] পুলিশের লোক চোরাকারবারী ধরতে এসেছে, কিন্তু কা'কে ধরবে—ঠগ বাছতে গাঁ উজাড় হয়ে ষাবে। **ধান ভানতে শিবের গীত ঃ** [ অপ্রাসন্ধিক বিষয়ের উল্লেখ ] মাষ্ট্রারমশায় পড়াচ্ছিলেন সাহিত্য, মাঝখানে একটি ছেলে বলে উঠলো— শুর, আজকাল এত ধর্মঘট কেন হচ্ছে ? উত্তরে তিনি বললেন, ধান ভানতে শিবের গীত গেয়ে। না। ভক্মে ঘি ঢালাঃ [অযোগ্য পাত্রে দান ] ছেলেটি একেবারেই গোল্লায় গেছে, অথচ তাকে প্রতিমাদে তুমি পড়াগুনার জন্ম এতগুলি করে টাকা পাঠাচ্ছো—ভম্মে ঘি আর ঢেলো না। ভূতের বেগার : [বৃথা থেটে মরা] এ ব্যবসায়ে ভোমার একটি প্রসাও লাভ হবে না, অথচ দিনরাত পরিশ্রম করছো—ভূতের বেগার আর থেটো না। মাছি-মারা কেরাণাঃ [যে-লোক অন্ধের মতো লিখিয়া চলে] মাছিমারা একজন কেরাণীকে দিয়ে তুমি চিঠিখানা নকল করিয়েছো, তাই অজস্র ভুল এতে দেখা যাচ্ছে। হাতে বাতাস লাগাঃ [ স্বন্তি পাওয়া ] ছেলের দেওয়া তুঃথকষ্ট আর সহ্য করতে না পেরে মা রেগে বল্লেন, 'তোর মরণ হয় না কেন—তবে আমার হাড়ে বাতাস লাগে।' · নাম্ব-ছিয়াঃ [নাষ্ট করা] ছদিনেই এতগুলো টাকা এমন করে নয়ছয় করে ফেল্লে, ভবিশ্বতে চল্বে কী করে ? পায়াভারী: [অহংকারী] এই সামান্ত মাইনের চাকরী পেয়েই দেখছি তোমার পায়াভারী হয়েছে, কাউকেই চোখে দেখতে পাও না। পাথরে পাঁচ কিলঃ [যে প্রবল, কেহই সহজে তাহার ক্ষতি করিতে পারে না ] তাঁর মতো বিত্তবান মাতুষকে জব্দ করার চেষ্টা বুথা—তাঁর তো এখন পাথরে পাঁচকিল। বাঁ হাতের ব্যাপার : [ ঘুষ্ ] যুদ্ধের বাজারে বাঁ হাতের ব্যাপারই তো হরেনকে রাতারাতি বড়লোক করে দিল। ভাঁড়ে মা ভবানাঃ [ভাণ্ডার শৃতা ] যে-বাড়ীতে একদিন বার মাসে তের পার্বণ লেগে ছিল, মাতাল ছেলেটির দোষেই সে বাড়ীতে আজ হাঁড়িতে ভাত চড়ে না—এখন ভাঁড়ে মা ভবানী অবস্থা। ভাগের মা গঙ্গা পায় না কিংবা অধিক সন্ন্যাসীতে গাজন নষ্টঃ বৃদ্ধ ভদ্র-লোকটি মরবার সময় তাঁর পাঁচটি ছেলেকেই বলে গেলেন, আশ্রিত লোকটি যেন তুমুঠো থেতে পায়। কিন্তু তাঁর মৃত্যুর পর কোনো ছেলেই হতভাগ্য লোকটাকে থেতে দিলে না

—ভাগের মা যে গঙ্গা পায় না, এ কথা কে না জানে ? মাছের মাঃ [নিষ্ঠুরপ্রাণ] তিন-তিনটি ছেলে পরপর মারা গেল, মেয়েলোকটি এতটুকু কাঁদলে না—মাছের মা ষে, তার আবার শোক! প্রধের মাছিঃ [ভোগবিলাসে লালিতপালিত] সে তো তুধের মাছি, এত তুঃথকষ্ট দইতে পারবে কি ? হাতটান ঃ [চুরিবিভার অভ্যাস } অই ছেলেটাকে ঘরে একলা রেথে যেও না, ওর হাতটান আছে। জলে কুমীর ডাঙায় বাঘঃ [উভয়সংকট] যুদ্ধের সময় তার অবস্থা সংকটাপন্ন হয়েছিল; কলকাতায় থাকলে বোমা থেয়ে মরবার ভয়, আর দেশে গেলে নিশ্চিত উপোদ করা – কোন্ দিকে যাবে, জলে কুমীর ডাঙায় বাঘ। **হাড়-হাভাতে**ঃ [হাড়-জালানো] মা বল্লেন, এমন হাড়-হাভাতে ছেলে যার, তার কপালে কি স্থু আছে ? হ-য-ব-র লঃ [বিশৃঙ্খল] একটি কাজও সে ভালো করে করতে পারে না—তার সব কিছুই হ-য-ব-র-ল। নেই-আঁকড়াঃ [নাছোড়বান্দা] यা চাইবে তা-ই দিতে হবে; না দিলে রক্ষা নেই —এমন নেই-আঁকড়ে ছেলে খুব কম দেখেছি। ননীর পুতুল: [শ্রমকাতর মানুষ] সামান্ত কাজ করেই হাঁপিয়ে পড়—এমন ননীর পুতুল হলে সংসারে চলবে কী করে প লমা দেওয়াঃ [পলায়ন করা] সে চোরাই মাল বিক্রয় করেই বেড়ায়; সেদিন যেই দেখেছে পুলিশ আস্ছে, অমনি লম্বা দিলে। **চশব্খোর**ঃ [চক্ষুলজ্ঞাহীন] কত টাকা তার কাছে আমি পাই, কিন্তু দেদিন সামাগু হু'দের চাল দিয়ে আমার কাছ থেকে সে সঙ্গে সঙ্গে দাম আদায় করে নিলে—এমন চশমথোর লোক আর দেখিনি। কানপাতলাঃ [পরের কথা শুনে যে কাজ করে] যার-তার কথা শুনেই তুমি বিচলিত হয়ে পড়, এমন কান্পাতলা হলে কিছুই করতে পারবে না। ভিক্ষার চাল কাঁড়া আর আকাঁড়া: [ দরিদ্রের রুচিজ্ঞানপ্রদর্শনের স্থাগ নাই ] রেশনের খাবার নিয়ে আন্দোলন করছ; সরকার যে দয়া করে তুমুঠো থেতে দিচ্ছে, সে-ই ভাগ্য— ভিক্ষার চাল আবার কাঁড়া আর আকাঁড়া ! বুনো ওল বাঘা তেঁতুল : [ উভয়েই তুল্যরূপ তীব্র ] ব্রিটীশরা ভারত ছাড়বার পর একটি দেশীয় রাজ্য গোপনে অস্ত্রশস্ত্র সংগ্রহ করে একেবারে মারম্থো হয়ে উঠল; আর ভারতসরকার যেই গোলাবারুদ নিয়ে এসিয়ে গেলেন, তথন, তার দাপট থেমে গেল—বুনো ওলের জন্য বাঘা তেঁতুলের প্রয়োজন। রাঘব বোয়াল: [ সর্বগ্রাসী ] সরকার চোরাকারবারীদের মধ্যে শান্তি দিচ্ছে কেবল চুনোপুঁটিদের, যারা রাঘব বোয়াল তারা গা ঢাকা দিয়েই রয়েছে। **র্গোফখেজুরে**ঃ [অতিশর অলস ] একটু নড়ে বসতে বললেও রাগ কর,—এমন গোঁফথেজুরে লোক কখনো দেখিনি। খাল কেটে কুমীর আনাঃ [ নিজের হাতে সর্বনাশ তাকিয়া আনা ] অত্যন্ত অসৎপ্রকৃতির লোক সে,—তাকে ঘরে স্থান দিয়ে তুমি সত্য সত্যই খাল কেটে কুমীর এনেছো। **চোখের চামড়া**ঃ [ লজ্জাবোধ ] গুরুজনদের সামনে সে এমন অশ্লীল কথাটি কী করে উচ্চারণ করলে ভেবে পাইনে — দেখছি, তার চোখের চামড়া নেই। টনক নড়াঃ [ চৈতন্ত হওয়া বিবিচারে প্রশ্রেষ দিয়ে মা-ই ছেলেটির মাথা থেয়েছে; কিন্তু ছেলের হাতে পুলিশের হাতকড়া যথন পড়ল, তখন মায়ের টনক নড়ল। ঠুঁটো-জগন্ধাথঃ [অপদার্থ, অকর্মণ্য] আজ পর্যন্ত কোনো একটি কাজ তাকে দিয়ে হলো না—সে পারে ঠুঁটো জগন্ধাথের মতোই কেবল বসে থাকতে। উদোর পিণ্ডি বুদোর ঘাড়েঃ [ একজনের দোষ অপরের উপর আরোপ করা] চুরি করল নবীন, কিন্তু অতিবৃদ্ধিমান পুলিশ যতীনকে পাঠাল জেলে—উদোর পিণ্ডি বুদোর ঘাড়ে গিয়ে পড়ল।

# কয়েকটি বিশিষ্টার্থক পদসমষ্টি

সাতসতেরো—খুঁটনাটি ব্যাপার। দিনে ডাকাতি—প্রকাশ্যে সর্বনাশ।
ধরাকে সরা জ্ঞান—অহংকারে সকলকে তুচ্ছজ্ঞান করা। ননীর পুতুল—শ্রমকাতর।
আলালের ঘরের তুলাল—অত্যধিক আদর ও প্রশ্রের নষ্টচরিত্র ছেলে। অগস্ত্যে
যাত্রা—যাত্রা করে আর ফিরে না আসা। কাঁচা হাত—অপরিপক। মুখ চূপ করা
—বিমর্য বা অপ্রতিভ হওয়া। একচোখো—পক্ষপাতত্ত্ব। পোয়া বারো—খুব
ভালো সময়; বিশেষ লাভ। কথার কথা—বাজে কথা। জল করে দেওয়া
—ক্রোধ শান্ত করে দেওয়া। রাশভারি—গন্তীর-প্রকৃতির। হালে পানি না
পাওয়া—ক্ষমতার অসাধ্য। মুখ রাখা—মানরক্ষা করা। ভূতের বাপের শ্রাদ্ধ—
বাজে কাজে অর্থব্যর করা। গা করা—মনোযোগ দেওয়া। মাথায় হাত বুলানো
—ছলনাচাতুরী দ্বারা কিংবা পরকে ফাঁকি দিয়া কার্যদিদ্ধি করা। কান ভারী করা
—কাহারো বিক্রদে গোপন পরামর্শ দেওয়া। তাল সামলাকো—বিপদ রোধ করা।
নবমীর পাঁঠা—আসন্ন বিপদে ভীত। চোখে সর্যে কুল দেখা—অত্যধিক বিপন্ন
হয়ে কী করবে বুবে উঠতে না পারা। অক্কা পাওয়া—মারা যাওয়া। অক্ককারে
টিল মারা—আন্দাজে কাজ করা। আকাশ থেকে পড়া— আন্হর্য হওয়ার ভাব
দেখানো।

আঙুল ফুলে কলাগাছ—হঠাং বড়লোক হওয়া। আঁতে ঘা দেওয়া—মনে বড়ো রকমের আঘাত দেওয়া। এক হাত লওয়া—অ্যোগ মতো প্রতিশোধ গ্রহণ করা। কাজির বিচার—থেয়ালখুশী বিচার। কানের পোকা বার করা—উচ্চৈঃম্বরে চীংকারে উত্যক্ত করা। ক-অক্ষর গোমাংস—অক্ষরজ্ঞানবর্জিত। এঁচোড়ে পাকা—অকালপক। গদাই লক্ষরী চাল—মন্থর গতি। পিপুফিশু—অতিশয় সরলচিত্ত। গরীবের ঘোড়াবোগ—দরিদ্রের বড়লোকী চালচলন। গৌরচন্দ্রিকা করা—ভূমিকা করা। ঘাম দিয়ে জার ছাড়া—বিপদম্ক্তিজনিত

স্বস্তি অমুভব করা। **চোখ খোলা**—জ্ঞান হওয়া। চোখ টাটানো—হিংসা করা। ছাই ফেলতে ভাঙা কুলো—একজনকে দিয়ে বারবার নানা কাজ করানো। রাবণের চিতা—মর্মঘাতী চিরতঃখবেদনা। জিলিপির প্রাচ—কুটলবুদ্ধি লোক। জলে ফেলা—বুথা নষ্ট করা। ঝাঁকের কই—একদলের লোক।

ডাকাবুকো—খুব সাহসী। তালপাতার সেপাই—অত্যন্ত রুগ্ন। ছুপ্তা সরস্বতী—তুইবুদ্ধি। **দাঁও মারা**—প্রচুর লাভ করা। দক্ষযক্ত—লণ্ডভণ্ড ব্যাপার। ছু'কান-কাটা—নির্লজ। ধামাধরা—খোসাম্দে। ধর্মপুত্র যুধিষ্ঠির—ভালো মানুষী ভাব দেখানো। প**টল ভোলা**—মরিয়া যাওয়া। পারের কড়ি—পর-কালের পাথেয়। পুঁটি মাছের প্রাণ—ক্ষীণপ্রাণ। বড়মুখ—বেশী আশা করা। বাড়া ভাতে ছাই—বড়ো রকমের অনিষ্ট। ভরাডুবি—সর্বনাশ। ভিটেয় যুযু চরানো—সর্বনাশসাধন করা। হারমাতার [মণোর] মুলুক—অরাজক দেশ। মান্ধাতার আমল—অতিপ্রাচীন কাল। ম্যাও ধরা—ঝুঁকি বহন করা। **মাথা** কাটা যাওয়া—অপমানিত হওয়া। মুখ তুলে চাওয়া—প্রসন্ন হওয়া। শকুনি মামা—কুপরামর্শদাতা। শিবরাত্তির সল্তে—একমাত্র বংশধর। সোনার পাথর বাটি – অসম্ভব বস্তু। সাত রাজার ধন—বহুমূল্য সম্পত্তি। হাটে হাঁড়ি ভাঙা —গোপন কথা প্রকাশ করিয়া দেওয়া।

# কভকগুলি ক্রিয়াপদের বিশিষ্ট প্রয়োগ

#### [করা]

গা করা—এ কাজে মোটেই তুমি গা করছ না [ গরজ করা, উত্তম দেখানো ], সেইজগুই তো কাজটি শেষ হচ্ছে না। **হাভ করা**– পুলিশকে সে হাত করেছে [ বশে আনা ], স্বতরাং অপরাধ করেও তার শান্তি পাওয়ার ভয় নেই। **মানুষ করা**— যতই আদরে মামুষ কর-না কেন [ লালনপালন করা], পরের ছেলে কথনো আপন হয় না। গাড়ী করা—এত দ্রের পথ হেঁটে যেও না, গাড়ী করেই [ গাড়ীতে চড়ে, গাড়ী ভাড়া করে ] যেও। **মাথায় করা—**তুমি দোষ করেছ, বকবো না তো কি মাথায় করে [খুব আদর দেখানো ] নাচবো। মুখকরা—এই ছেলেটা ভারি অভদ্র, কথায় কথায় সকলকে মুখ করে [ গালাগালি করা ]। इत्स्वार्थ [कार्षेत्र] स्व श्रीय वर्षाय वर्षाय वर्षाय वर्षाय वर्षाय

মাথা কাটা—তোমার চালচলন অতি কুৎদিত হয়ে উঠেছে, এমন করে আর আমাদের মাথা কেটো না [ অপমান ডাকিয়া আনা ]। জিভ কাটা—লোকটা জিভ কেটে [ লজ্জিত হওয়া ] বললে, আরে রাম রাম, ওকি কথা বলছেন। আঁচড় কাটা- তুমি যতই কাঁদনা কেন, ও কারায় তাদের মনে এতটুকু আঁচড় কাটবে না [গভীর রেথাপাত করা]। ছড়া কাটা—লোকটি বেশ ছড়া কাটতে জানে [ছড়া আর্ত্তি করা]। বই কাটা—লাজার এথন খুব মন্দা, বইটি একেবারেই কাটছে না [বিক্রী হওয়া]। নাককান কাটা—ওই বজ্জাত লোকটার নাককান কেটেনিলেই ঠিক হয় [জন্দ করা, খুব বেশী লজ্জা দেওয়া]।

#### [ धता ]

মনে ধরা—জিনিষটি আমাদের বেশ মনে ধরেছে [পছন্দ হওয়া]। দর ধরা—
একটু সন্তা করে এগুলির একটা দর ধরে দিন [মৃল্যস্থির করা], তাহলে সবগুলিই
কিনে নেবো। হাতধরা—এমন হাতধরা [বাধ্য] ছেলেটিও শেষকালে বাপমায়ের
অবাধ্য হয়ে উঠলো। মদ ধরা—য়েদিন শুনলাম য়ে, সে মদ ধরেছে, [মগুপান
অভ্যাস করা] সেদিনই বুঝলাম তার ভবিশুং অন্ধকার। মাথা ধরা—আমার আজ
ধ্ব বেশী মাথা ধরেছে [শিরংপীড়া হওয়া], এ কাজটা এখন শেষ করতে পারব না। ভুল
ধরা—কথায় কথায় এমন ভুল ধরলে [দোষ দেখানো] কী করে সে এ কাজটি সম্পাদন
করবে ?

#### [नांगा]

মনে লাগা—তার কথাগুলি আমার বেশ মনে লেগেছে [পছন্দ হওয়া]। চমক লাগা—দে এমনভাবে কথা বললে, সবারই চমক লেগে গেল [ আশ্চর্যান্বিত হওয়া]। আশুন লাগা—মাঝরাতে তার ঘরে আগুন লাগল [সংযুক্ত হওয়া]। দাগ লাগা—কাপড়খানাতে কী সব দাগ লেগেছে [ময়লা স্পর্শ করা], ওটা পরোনা। চোখ লাগা—এত লোকের চোখ লাগলে [ নজর পড়া] কি আর জিনিস ভালো থাকে! বিষম লাগা—ভাত থাওয়ার সময় তার বিষম লাগলো [থাওয়ার সময় থাত্যদ্রব্য গলায় লাগা], আর থাওয়াই হলো না।

#### [মারা]

পাধীটাকে এমন করে **ঢিল মেরো না** [নিক্ষেপ করা], মরে যাবে যে ! এমন করে **চাল মেরে** [ চালাকি করে ] কি সারাটি জীবনই কাটিয়ে দেবে ? তোমাকে হাতে নয়, ভাতেই মারবো—[ কষ্ট দেওয়া]। পিকেট মেরেছে [ চুরি করা ] বলেই, পুলিশ লোকটিকে ধরে নিয়ে গেল। রমেন গ্রাম থেকে সেই যে ভুব মারলো [ আত্মগোপন করা ], বছদিন তার আর কোনো থোঁজখবর পাওয়া গেল না।

### [ (जाना ]

ছেলেটা ভারি তৃষ্ট, সব সময় **হাত ভোলে** [ প্রহার করা ]। যে-রোগে ধরেছে, এবার সে পটল তুলবে [ মারা যাওয়া ]। এত টাকা সে খরচ করলে, কিন্তু গ্রামের লোক তবু তাকে জাতে তুললে না [সমাজভুক্ত করিয়া লওয়া]। এত হাই তুলছ কেন [হাই ছাড়া, আলগু প্রকাশ করা], ঘুম পেয়েছে নাকি? জুয়া থেলে সব টাকা খুইয়েছে, এবার তার দোকানপাট তুলতে হবে [ব্যবসায় গুটানো]।

### [ १देछ ]

এত সাধহি, এত করছি, তবু কিছুতেই তার মন উঠছে না [সন্তুষ্ট হওয়া]।
তুমি যা যা বলেছ, সব কথাই আমার কানে উঠেছে [কর্পগোচর হওয়া]। জিনিসপত্রের দাম ক্রেমেই উঠছে দেখছি [বৃদ্ধি পাওয়া]। টাকা খরচ করে জাতে ওঠার
[সামাজিক মর্যাদালাভ করা] প্রবৃত্তি আমার নেই। কদিন ধরে জিতেন খুব কষ্ট
পাচ্ছে, তার চোখ উঠেছে [চোখের একপ্রকার অস্থখ]। লাভের কথা দূরে থাক,
খরচই যে উঠছে না [আদায় হওয়া]।

# কভকগুলি বিশেষ্য পদের বিশিষ্টার্থে প্রয়োগ

#### [ কান ]

তার মতো কানকাটা [ নির্লজ ] লোকের পক্ষে সবকিছু করাই সম্ভব। তুমি বেস্করা গান করছো, বড্ড কানে লাগছে [শ্রুতিকটু বোধ হওয়া ]। কথাটা আমার কানে উঠেছে [শ্রুতিগোচর হওয়া ]। বাজে লোকের কথায় কান দিও না [ গ্রাহ্ণ করা ]। কথাটা কানে গেল কী [শুনিতে পাওয়া ]? তিনি বড়ো কান-পাতলা [ তীক্ষ্ণ-শ্রবণশক্তিসম্পন্ন ] লোক, খুব সাবধানে কথা বলবে।

### [চোখ]

এতদিনে তার চোখ ফুটলো [ ব্বিতে পারা ]—ব্বলে, 'যম-জামাই-ভাগ্না এ তিন নয় আপনা।' লোকটার উপর চোখ রেখো [ সাবধান হওয়া ], তার চুরির অভ্যাস আছে। ছেলেটাকে চোখে চোখে রাখবে [ সতর্ক দৃষ্টি রাখা ], কথন যে কী বিপদ ঘটাবে তার ঠিক নেই। এমন করে পা'টা মাড়িয়ে দিলে, চোখের মাথা খেয়েছ [ অন্ধ হাওয়া ] নাকি ? চোখ উঠেছে [ চোখের একপ্রকার ব্যাধি ] বলে এ ক্য়দিন পড়াশুনা মোটেই করতে পারিনি।

#### [মাথা]

আদর দিয়ে দিয়ে ছেলেটার **মাথা খেন্যেছে** [নষ্ট করা]। **মাথা খাও** [দিব্য দেওয়া], কলকাতায় পৌছামাত্রই একথানা চিঠি লিখো। যতুবাবু আমাদের গ্রামের মাথা [শ্রেষ্ঠ ব্যক্তি]। পড়াশুনায় ছেলেটির বেশ মাথা আছে িমেধাবী

অর্থে]। সব বিষয়েই তুমি মাথা ঘামাও কেন [চিন্তা করা] বল দেখি ? সবকিছুই পারবো কিন্তু তার কাছে কিছুভেই মাথা বিক্রী করতে পারব না [বগুতান্বীকার করা।]

#### [ 210 ]

সকলের কাছে **হাত পাতা** [ভিক্ষা করা] তার স্বভাবে দাঁড়িয়ে গেছে। ছেলেটার একটু **হাতটান** [চুরিস্বভাবা আছে, সাবধানে থেকো। এ ছুর্দিনে হাত না গুটালে [ খরচ কমানো ] সংসার চালানো তোমার পক্ষে তুঃসাধ্য হয়ে উঠবে। শরীরের অস্কস্থতার জন্মে এ কয়দিন কোনো কাজেই হাত দিতে পারিনি [ আরম্ভ করা ]। আমার কাছে এসেছো, কিন্তু এ বিষয়ে আমার কোনো হাত নেই [ প্রভাব অর্থে ]। কত কাজ পড়ে আছে— একটু হাত চালাও [ জ্বুত কাজ করা ], নতুবা খুব অস্ক্রবিধেয় পড়তে হবে।

#### [ 괴악 ]

এমন জঘন্ত কাজ করে মুখ দেখাতে [সমাজে চলা] তোমার লজ্জাবোধ হয় না? কারও মুখ চেয়ে কথা বলা [খাতির করা] রামবাবুর স্বভাব নয়। বউটি তাদের ছেলেটাকে 'মুখপোড়া' বলে গাল দিলে। গোপাল দেদিন যে-কাজটা করলে তার জন্মে বাপমায়ের মুখে কালি [ জুর্নাম হওয়া] পড়লো। লেখাপড়া করে মামুষ হও, যেন আমাদের মুখ রাখতে [ মর্যাদারক্ষা করা] পার। একদিন তাদের ছজনার মধ্যে কত-না ভাব ছিল, কিন্তু আজ পরস্পরের মুখ-দেখা [ সাক্ষাৎকার ] পর্যন্ত বন্ধ হয়েছে।

### [ वूक ]

মায়ের বুকফাটা [করুণ] কারা শুনে স্বারই চোখে জল এলো। সাহদে বুক বেঁধে [দৃচ্চিত্ত হওয়া] একাজে নেমে পড়ো, নিশ্চয়ই তুমি সফল হবে। ছেলের গৌরবকথা শুনে মায়ের বুক উঁচু [গর্ব অন্তুভ্ব করা] হয়ে উঠলো। তাকে আমি বুকে করে। পরম আদর্যতে ] মায়্য করেছি। যতই প্রতিবাদ কর-না-কেন, একথা আমি বুক ঠুকে [সংসাহস প্রকাশ করিয়া] বলবই বলব।

#### [ 11 ]

দেখছি, আমার কথাটি তুমি গায়েই মাখছো না [ গ্রাহ্ম করা ]। আর ক'দিন গা-ঢাকা দিয়ে থাকবে [ আত্মগোপন করা ] ? গা করছ না [ গরজ করা ] বলেই এ কাজটি শেষ হতে এত দেরী লাগছে। এইটুকু ছোটছেলের গায়ে হাত তুলতে [ প্রহার করা ] তোমার লজ্জাবোধ হয় না ? তাকে এত বকেও তোমার গায়ের ঝাল মিটল না [ আজোশ মিটান ] ?

## কভকগুলি বিশেষণ পদের বিশিষ্টার্থে প্রয়োগ

পাকা: পাকা [ ক্রটিহীন ] কাজ, পাকা বাড়ী ( দালান ], পাকা কথা [ চূড়ান্ত কথা ], পাকা [ ওন্তাদ ] চোর, পাকা [ বাঁধান ] রাস্তা, পাকা [ বিচক্ষণ ] লোক, ইত্যাদি।

কাঁচা: কাঁচা [ অনিপুণ ] লেখা, কাঁচা [ ক্রাটপূর্ণ ] কাজ, কাঁচা [ নগদ ] প্রসা; কাঁচা [ অপরিণতবৃদ্ধি ] লোক, কাঁচা [ অপূর্ণ ] ঘুম, কাঁচা [ অদগ্ধ ] ইট, ইত্যাদি।

ছোট: ছোট [ তুচ্ছ ] কথা, ছোট [ ক্ষুদ্র ] মন, ছোট [ আভিজাত্যহীন ]। ঘর, ছোট [ অস্তাজ ] লোক, ছোট [ নিরুষ্ট ] নজর, ইত্যাদি।

## দৃষ্টান্তযোগে নিম্নলিখিত বিষয়গুলির সংক্ষিপ্ত পরিচয় লিপিবন্ধ কর

ক বাধাত্ত বাধাত্ত কর্ম; [খ] প্রয়োজক বাণিজন্ত ক্রিয়া; [গ] প্রয়োজক কর্তা; [ঘ] বিধেয় বিশেষণ; [ঙ] নামধাতু; [চ] সকর্মক ধাতুর অকর্মকত্ম; [ছ] অকর্মক ধাতুর সকর্মকত্ম; [জ] ব্যতিহার কর্তা; [ঝ] সাপেক্ষ সর্বনাম; [ঞ] কর্মপ্রবচনীয় বা অনুসর্গ; [ট] গতি; [ঠ] প্রাতিপদিক; [ড] ধ্রন্যাত্মক ক্রিয়া; [ঢ] নিত্যসম্বন্ধীয় অব্যয়; [ণ] পদান্ত্রী অব্যয়; [৩] সমুচ্ট্রী অব্যয়; [থ] অনন্ত্রী অব্যয়; [দ] সমন্তজাত ও যঙ্ভজাত শব্দ; [ধ] নিপাতনে সন্ধি।

ক] সমধাতুজ বা ধাত্বৰ্থক কর্ম ঃ ক্রিয়াপদ ও কর্মপদ একার্থক হইলে অকর্মক ধাতু সকর্মক হইয়া যায়। এইরূপ ক্রিয়ার কর্মকে সমধাতুজ কর্ম বা ধাত্বৰ্থক কর্ম [ Cognate Object ] বলে। যেমন, তুমি আজ কী যুম ঘুমালে। আর

মায়াকামা কাদতে হবে না, ইত্যাদি।

খি প্রযোজক বা ণিজন্ত ক্রিয়াঃ প্রযোজন, প্রবর্তন বা প্রেরণ করা অর্থে অর্থাৎ কোনো-একটি কার্য অপর-একজন দ্বারা সম্পাদন করা অর্থে, সংস্কৃতে ধাতুর উত্তর 'ণিচ.' হয় এবং এই ণিচ্-প্রত্যয়যুক্ত ধাতুকে বলে ণিজন্ত ধাতু । বাংলাতেও প্রযোজন বা প্রেরণ অর্থে ণিজন্তজাতীয় প্রত্যয়যোগে ক্রিয়ার কিছুটা রূপান্তর হয়। বাংলায় মূল্র্রাতুর উত্তর 'আ' কিংবা 'ওয়া'-প্রত্যয় করিয়া ণিজন্ত ধাতু বা প্রযোজক ক্রিয়া গঠিত হইয়া থাকে। স্কৃত্রাং 'আ' কিংবা 'ওয়া'-প্রত্যয়ান্ত ধাতু হইতে ধাতু-বিভক্তি-যোগে যে-সমন্ত ক্রিয়াপদ গঠিত হয়, সেগুলিরই নাম প্রযোজক ক্রিয়া বা ণিজন্ত বোগে যে-সমন্ত ক্রিয়াপদ গঠিত হয়, সেগুলিরই নাম প্রযোজক ক্রিয়া বা ণিজন্ত ক্রিয়া। যে-ব্যক্তি অপরকে দিয়া কোনো কাজ করায় তাহাকে প্রযোজক কর্তা, এবং

যাহাকে দিয়া কাজটি করায় তাহাকে প্রযোজ্য কর্তা বলে। যেমন, শিক্ষকমহাশয় ছাত্রটিকে পড়াইতেছেন—এই বাক্যে 'শিক্ষকমহাশয়' প্রযোজক [কর্তা], 'ছাত্রটি' প্রযোজ্য [কর্তা] এবং 'পড়াইতেছেন' ('পড়' ধাতু+'আ' প্রত্যয়) প্রযোজক বা ণিজস্ত ক্রিয়া।

[গ] বিধেয় বিশেষণ : বাক্যের তুইটি অংশ—উদ্দেশ্য-অংশ ও বিধেয়-অংশ। যাহাকে লক্ষ্য করিয়া কিছু বলা হয় তাহা উদ্দেশ্য, এবং ঐ উদ্দেশ্য সম্বন্ধে যাহা পরিব্যক্ত হয়, তাহা বিধেয় । বাক্যের বিধেয়-অংশে উদ্দেশ্যের যে-বিশেষণ প্রযুক্ত হইয়া থাকে, তাহাকেই বিধেয় বিশাষেণ বলে। যেমন, দন্ধ্যাপ্রকৃতির এই দৃশ্যটি মনোরম—এথানে 'মনোরম' পদটি বিধেয় বিশেষণ। বিশেষণ পদ দাধারণত বিশেষের পূর্বেই বদে, কিন্তু বিধেয় বিশেষণ উদ্দেশ্য পদের [বিশেষ্য] পরেই বিদায়া থাকে। বিধেয় বিশেষণ পদের কাজ হইল উদ্দেশ্য পদের গুণ, ধর্ম বা অবস্থা প্রভৃতি বুঝানো।

[য] নামধাতু: নাম-শব্দ অর্থাৎ বিশেষ্য, বিশেষণ, অব্যয় প্রভৃতি শব্দ কথনো প্রত্যয়যোগে, কথনো প্রতায়ের দহিত যুক্ত না হইয়া ক্রিয়ারপে ব্যবহৃত হয়—এই সকল ক্রিয়ার ধাতুকেই নামধাতু বলে। যেমন, জুতা>জুতানো, পিছল>পিছলানো, প্রভাত>প্রভাতিল, নাদ>নাদিল, মুকুল> মুকুলিল, মড়মড়>মড়মড়াইয়া, ইত্যাদি।

- [ঙ] সকর্মক ধাতুর অকর্মত্ব: যে-ক্রিয়ার কর্ম আছে, তাহাকে সকর্মক ক্রিয়া বলে। কথনো কথনো সকর্মক ধাতু অকর্মকের মতো ব্যবহৃত হইয়া থাকে। যেমন, ভগবান চোথ দিয়াছেন, তাই দেখি; কান দিয়াছেন, তাই শুনি; মুখ দিয়াছেন, তাই খাই।
- [চ] অকর্মক ধাতুর সকর্মকত্বঃ ক্রিয়া ও কর্ম একই অর্থ ছোতিত করিলে অকর্মক ধাতু সকর্মক হয়। যেমন, আমাকে দেখে তুমি বৃঝি বিজ্ঞপের হাসি হাসলে? এই বাক্যে 'বিজ্ঞপের হাসি' 'সমধাতুক কর্ম'। আবার, কতকগুলি ধাতু কথনো অক্মক, কথনো সক্মকর্মপে ব্যবহৃত হইয়া থাকে। আমি কিছুই ভাবছি না, তুমি কী ভাবছো, বল। এথানে 'ভাবছো' ক্রিয়াপদটি স্কর্মক।
- ছি ব্যতিহার কর্তাঃ ছুইটি কর্তার মধ্যে যখন ক্রিয়াবিনিমর ব্রায়, তখন ঐ ছুইটি কর্তাকে ব্যতিহার কর্তা বলে। যেমন, রাজায়-রাজায় যুদ্ধ বাধে আর প্রজাদের হয় সর্বনাশ। বাপ-বেটাতে এমন ঝগড়া হতে কখনো দেখিনি।
- জি] সাপেক্ষ সর্বনাম: বাক্যে কোনো একটি সর্বনাম-পদ ব্যবহার করিলে যথন তদ্ধপ অন্য একটি সর্বনাম-পদ প্রয়োগ করিতে হয়, নতুবা বাক্যটির অর্থ সম্পূর্ণ হয় না, তাহাই সাপেক্ষ সর্বনাম। থেমন, তুমি যাহা চাহিয়াছিলে তাহা তোমাকে দিয়াছি, এখন তোমার কোনো অন্থযোগের কারণ থাকিতে পারে না।

[ঝ] কর্মপ্রবচনীয় বা অনুস্বর্গ ঃ বাংলাভাষায় কতকগুলি পদ আছে,

ইহারা বাক্যে স্বাধীনভাবে ব্যবহৃত হইতে পারে। আবার, ইহারা বিভক্তিরূপেও ব্যবহৃত হইতে পারে, অর্থাৎ এই পদগুলি কোনো বিশেয়ের পরে বিসিয়া ঐ বিশেয়কে কোনো একটা বিশেষ কারকত্ব প্রদান করিতে পারে; এই পদগুলিকেই বলা হয় কর্ম-প্রবদ্ধীয় বা অনুসর্গা বা পরসর্গা। যেমন, ভারা, দিয়া, কর্তৃক [করণ কারকে]; লাগিয়া, জন্ম, তরে [সম্প্রদান কারকে]; থাকিয়া, হইতে [অপাদান কারকে]; মধ্যে, নিং্ট, [অধিকরণ কারকে]।

্রি । গতি: উপদর্গ ভিন্ন যে-সমৃদয় অব্যয় ধাতুর দহিত যুক্ত হইয়া সমাদবদ্ধ পদ স্বাষ্ট করে, তাহাদিগকে গতি বলে। আবি:, পুরং, প্রাত্যং, বহি:, তিরঃ, অলং, সাক্ষাৎ, এই অব্যয়গুলিই গতি-নামে পরিচিত। ইহাদের যোগে সমাদবদ্ধ পদগঠনের উদাহরণ: আবির্ভাব, আবিন্ধার, পুরোহিত, পুরস্কার, প্রাত্তাব, বহিন্ধার, তিরোধান, অলংকার, সাক্ষাৎকার, ইত্যাদি।

্ট ] প্রাতিপদিক: বিভক্তিহীন নাম-প্রকৃতি [মৌলিক শব্দকে প্রকৃতি' বলে ] অথবা দাধিত শব্দকে প্রাতিপদিক বলে । ক্রিয়াপদের বিশিষ্ট প্রতায়যুক্ত কিন্তু বিভক্তিহীন ধাতৃ-প্রকৃতি বা ধাতৃও প্রাতিপদিক-নামে অভিহিত হয় । স্থতরাং প্রাতিপদিক তৃই প্রকারের—নাম-প্রাতিপদিক ও ক্রিয়া-প্রাতিপদিক । সহজ কথায় বলা যায়, 'প্রকৃতি'-র সহিত প্রতায়ের যোগে যে-শব্দ বা ধাতু গঠিত হয়, তাহাদেরই নাম প্রাতিপদিক । যেমন, মাঠ + উয়া = মাঠুয়া > মেঠো; চল্ + তি = চল্তি, হাস্ + আ = হাসা, ইত্যাদি।

[ঠ] ধ্বক্তাত্মক ক্রিয়া: অনুকার-অব্যযের সহিত 'কর্'-ধাতু যোগ করিয়া যে ক্রিয়া গঠিত হয় তাহার নাম ধ্বক্তাত্মক ক্রিয়া। যেমন, ধপ্ধপ্ করা, মড্মড্ করা,

বোঁ-বোঁ করা, শন্শনিয়ে, বন্বনিয়ে, ইত্যাদি।

্ডি নিত্য-সম্বন্ধীয় অব্যয়ঃ কোনো বাক্যে ছুইটি অব্যয়কে যথন একসঙ্গেই প্রয়োগ করিতে হয়, ইহাদের একটি ছাড়া অপরটী প্রায়ই এককভাবে ব্যবহৃত হয় না, বাক্যে প্রযুক্ত এইরূপ ছুইটি অব্যয়কে নিত্য-সম্বন্ধীয় অব্যয় বলা হইয়া থাকে। যথাঃ যদি—তবে; বটে—কিন্তু; রবং—তব্, ইত্যাদি।

[ঢ] পদাষ্মী অব্যয়ঃ কতকগুলি অব্যয়ের দাহায্যে শব্দের পর বিশেষ বিভক্তি বদানো হইয়া থাকে। ঐ দকল বিভক্তিযুক্ত পদের দহিত ঐ অব্যয়গুলির অব্য হয় – ইহাদিগকে পদাষ্মী অব্যয় বলে। যথা, রামের চেয়ে খাম বুদ্ধিমান। পদাষ্মী অব্যয়ের উদাহরণঃ নিমিত্ত, জন্ম, দহ, দহিত, দঙ্গে, মত, বিনা, দারুণ, ধিক্, ইত্যাদি।

[ ণ ] সমুচ্চয়ী অব্যয়: যে-সকল অব্যয় ছইটি বাক্য বা পদের সংযোজক বা বিযোজক-কাজ সমাধা করে তাহাদিগকে সমুচ্চয়ী অব্যয় বলা হয়। যেমন, রামবাবু স্থান থবং বুদ্ধিমান। বিনয় অথবা স্থারকে দিয়াই এই কাজটি করাইতে হইবে।

ত ] অনস্বয়ী অব্যয়: বাক্যস্থিত পদের সহিত যে-সব অব্যয়ের ব্যাকরণ-গত কোনো সম্বন্ধ থাকে না, উহারাই অনস্বয়ী অব্যয়। যেমন, ইঃ কী ভয়ানক গ্রম পড়েছে আজ! ছিঃ, ভন্তসন্তান হয়ে তুমি এমন কাজটি করতে পারলে!

### [থ] সমন্তজাত ও যঙ্তুজাত শব্দ :

সনন্ত ও যঙ্ত ধাতুর প্রয়োগ বাংলা ব্যাকরণে দৃষ্ট হয় না—সংস্কৃত সনন্ত ও যঙ্ত ধাতুজাত বিশেষ বা বিশেষণ পদগুলিই বাংলায় সাধারণত ব্যবহৃত হইয়া থাকে। সংস্কৃতে 'ইচ্ছা' অর্থে ধাতুর উত্তর 'সন্'-প্রত্যয় হয়, এবং কয়েকটি বিশেষ ধাতুর উত্তর পোনঃপুত্ত ও অতিশয় অর্থে যঙ্' প্রত্যয় হয়। এই সনন্ত ও যঙ্ত্ত ধাতু হইতে উৎপন্ন পদগুলির সনত্তজাত ও যঙ্তজাত শব্দ-নামে পরিচিত। যেমনঃ

|                      |                |            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Maria Salara      |
|----------------------|----------------|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| মূলধাতু              | সনন্তধাতু      | প্রত্যয়   | সিদ্ধপদ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | অথ                |
| পা                   | পিপাস্         | আ          | পিপাসা                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | পান করিবার ইচ্ছা  |
| দৃশ্                 | <b>पिनृ</b> क् | উ          | <b>पि</b> षृक्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | দেখিতে ইচ্ছুক     |
| <b>२</b> न्          | জিঘাংস্        | আ          | জিঘাংসা                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | হননের ইচ্ছা       |
| জ                    | জিজ্ঞাস্       | আ          | জিজ্ঞাস।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | জানিবার ইচ্ছা     |
| জি                   | জিগীয          | আ          | জিগীয                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | জয় করিবার ইচ্ছা  |
| ভূজ,                 | বুভুক্ষ্       | আ          | বুভূকা                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ভাজন করিবার ইচ্ছা |
| <b>मी</b> श्         | ( तमी भा       | শানচ [মান] | <b>दिनी</b> श्री भाग                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | অতিশয় দীপ্ত      |
| রুদ্                 | र द्वाम्       | শানচ [মান] | রোক্তমান                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | অতিশয় রোদনশীল    |
| <b>श्</b> ल्         | (দোত্ল         | শানচ [মান] | দোত্ল্যমান                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | যাহা পুনঃ পুনঃ    |
| THE RESERVED AND THE |                |            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ত্বলিতেছে         |
|                      |                |            | The same of the sa |                   |

## [ বন্ধনীর মধ্যস্থিত তিনটি ধাতু যঙ্স্ত ]

দ । নিপাতনে সিদ্ধ সন্ধিঃ ব্যাকরণে স্বরদন্ধি, ব্যঞ্জনসন্ধি, বিদর্গদন্ধিবিষয়ে নানা বিধিবিধান লিপিবন্ধ আছে। কতকগুলি শব্দ সন্ধিবিষয়ক ব্যাকরণের উক্ত নিয়ম অনুসারে সিদ্ধ নয়, উহারা ঐ নিয়মের বহিভূত। এই নিয়মবহিভূতি সন্ধিকেই বলা হয় নিপাতনে সিদ্ধ সন্ধি। যেমনঃ

কুল + অটা = কুলটা ['কুলাটা' নয়], গো + অফ = গবাক্ষ ['গবক্ষ' নয়]; প্র + উচ্ = প্রোচ্ ['প্রোচ্' নয়]; অক্ষ + উহিণী = অক্ষেহিণী ['অক্ষোহিণী' নয়]। তদ্ধপূর্হস্পতি, বনস্পতি, হরিশ্বস্তুর, গোম্পদ, পতঞ্জনি, ইত্যাদি।

## ব্যঞ্জনবর্ণ সম্প্রকিভ কয়েকটি পারিভাষিক শব্দের পরিচয়

[ক] ক-বর্গ, চ-বর্গ, ত-বর্গ, ও-বর্গ ও পা-বর্গের অন্তর্ভুক্ত বর্ণগুলিকে অর্থাৎ ক্
হইতে ম্ পর্যন্ত পাঁচিশটি বর্ণকে স্পর্শবর্ণ বা বর্গীয় বর্ণ বলা হয়। য, র, ল, ব
—এই চারিটির নাম হইল অন্তঃস্থ বর্ণ। শ, য, সং, হ— এই চারিটির নাম
উদ্ম বর্ণ। বর্গের প্রথম ও তৃতীয় বর্ণকে বলে অল্প্রপ্রাণ-বর্ণ এবং দ্বিতীয় ও চতুর্থ
বর্ণকে বলে মহাপ্রাণ-বর্ণ। আবার, বর্গের প্রথম ও দ্বিতীয় বর্ণকে বলা হয় অঘোষ
বর্ণ; আর তৃতীয়, চতুর্থ, পঞ্চম বর্ণ এবং য্-র্-ল্-ব্-হ-কে বলা হয় ঘোষবর্ণ।
নাদবর্ণ।

#### অশুদ্ধি-সংশোধন

| অশুদ্ধ               | শুদ্ধ          | অশুদ্ধ       | শুদ্ধ          |
|----------------------|----------------|--------------|----------------|
| অহোরাত্রি            | অহোরাত্র       | জ্ঞাতার্থে   | <u>खानार्थ</u> |
| <b>अ</b> धीनञ्च      | <b>अ</b> थीन   | দিবারাত্র    | দিবারাত্রি     |
| অজাগর [ সর্প অর্থে ] | অজগর           | দারিদ্র্যতা  | मात्रिका       |
| অহাপিও               | অত্যাপি        |              | দরিত্রতা       |
| উপরোক্ত              | উপরি-উক্ত,     | ) সথ্যতা     | <b>স</b> থ্য   |
|                      | উপযুক্তি       | নিরোগী       | নীরোগ          |
| উদ্বেলিত             | <b>উ</b> ष्टिन | নিরস         | নীরস           |
| একত্রিত              | একত্র          | ভূম্যাধিকারী | ভূম্যধিকারী    |
| <u>এ</u> ক্যতান      | ঐকতান          | সন্মুখ       | সম্মুথ         |
| জরাগ্রন্থ            | জরাগ্রস্ত      | মনমোহন       | মনোমোহন        |
| অহর্নিশি             | অহনিশ          | পশ্বাধম      | পশ্বধম         |
| আয়ত্ব               | * আয়ত্ত       | পৈত্রিক      | পৈতৃক          |
| আকাঞ্ছা              | আকাজ্ঞা        | পরিত্যজ্য    | পরিত্যাজ্য     |
| আকাত্থ।<br>আহ্নিক    | আহিক           | পুরদার       | পুরস্বার       |

| অশুদ্ধ               | শুদ্ধ           | অশুদ্ধ           | শুদ্ধ           |
|----------------------|-----------------|------------------|-----------------|
| আবশুকীয়             | আবশ্যক          | দোষণীয়          | <b>मृ</b> यगीय  |
| আয়ত্তাধীন           | আয়ত্ত          | निताभरमय्        | নিরাপংস্থ       |
| উংকর্যতা             | উৎকর্ষ          | বারম্বার •       | বারংবার         |
| ইতিপূৰ্বে            | ইভঃপূর্বে       | বিভান            | বিদ্বান         |
| <b>इ</b> जिग्रं स्था | ইতোমধ্যে        | বিহ্যুতালোক      | বিহ্যদালোক      |
| কিম্বদন্তী           | কিংবদন্তী       | বিদ্বানগণ        | বিদ্দৃগণ        |
| निर्दिशी             | निर्दिशय        | বাহুল্যতা        | বহুলতা ১        |
| নিরপরাধী             | নিরপরাধ         |                  | বাহুল্য 🕽       |
| ত্রাদৃষ্ট            | ত্রদৃষ্ট        | निर्धनी          | নির্ধন          |
| <b>वित्र</b> कौरवर्  | চিরজীবিষু       | ব্যাকুলিত        | ব্যাকুল         |
| মনোকষ্ট              | মনঃকষ্ট         | বিবিধপ্রকার      | বিবিধ           |
| চক্ষয়               | চকুৰ য়         | ব্যবসা           | ব্যবসায়        |
| বয়োপ্রাপ্ত          | বয়ঃপ্রাপ্ত     | দেবিকা           | <b>সেবকা</b>    |
| বনষ্পতি              | বনস্পতি         | পথমধ্যে          | পথিমধ্যে        |
| রুহপ্পতি             | রুহম্পতি        | অপ্সরী           | অপারা           |
| মহত্পকার             | মহোপকার         | তন্দৃষ্টে        | তদৰ্শনে         |
| <b>মৃ</b> गाय        | भूगाय           | সশঙ্কিত          | শক্তি)          |
| মধ্যাহ্ন             | মধ্যাহ্ন        |                  | मशक र्          |
| পূর্বাহ্ন            | পূর্বাহ্ন       | মহারথী           | মহারথ           |
| অপরাহ্ন              | অপরাহ্ন         | যুবাগণ           | যুবগণ           |
| মাতৃষদা •            | মাতৃষদা         | সম্বর্ধনা        | সংবর্ধনা        |
| সবিনয়পূর্বক         | সবিনয় )        | সম্বরণ           | সংবরণ           |
| 111111111111         | বিনয়পূর্বক ∫   | হদকম্প           | হংক <b>ম্প</b>  |
| শিরোশোভা             | শিরঃশোভা        | আহরিত            | আহ্বত           |
| <b>সাহার্য</b>       | <u> </u>        | স্জন             | সর্জন, স্বৃষ্টি |
| সৌজগুতা              | সৌজগু           | সম্ভব            | সন্তবপর         |
| মাভানীয়             | भाग, भाननीय     | প্রকৃষ্ণিত •     | প্রফুল          |
| বিহিশিনী             | वि <b>इक्षो</b> | भोन [ वित्नवद् ] | त्योनी          |
| ভাতাগণ               | ভাতৃগণ          | অভূত             | অভূত            |

| অশুদ্ধ        | শুদ্ধ         | অশুদ্ধ           | শুদ্ধ              |
|---------------|---------------|------------------|--------------------|
| সন্মিলন       | সমেলন         | <b>ন্থপু</b> র   | নৃপুর              |
| সত্থা         | সন্তা         | কৌতুহল           | কৌতৃহল             |
| মনম্থকর       | মনমে।হকর      | বিকীরণ           | বিকিরণ             |
| মহারাজা       | মহারাজ        | <b>म्</b> स्र्   | <b>मूमृष्</b>      |
| সক্ষম         | ক্ষ্ম, স্মৰ্থ | ত্বিসহ           | ছবিষহ              |
| লজ্জাষ্কর     | লজাকর         | <b>मन्नामी</b>   | मन्त्रांगी         |
| শশীভূষণ       | শশিভূষণ       | শ্বরম্বর         | স্বয়ংবর           |
| স্থকেশিনী     | স্থকেশী       | চাতকিনী          | চাতকী              |
| ननिष्नी       | ननगी          | অজানিত           | অজ্ঞাত             |
| ভুজদিনী       | <u>जू</u> जमी | নিশীথ রাত্রি     | নিশীথ বা মধ্যরাত্র |
| নিন্দুক       | নিন্দক        | কথিতব্য          | কথয়িতব্য          |
| <b>স্থজাত</b> | <b>সভোজাত</b> | স্বভাধিকার       | স্বত্ব বা অধিকার   |
| উচ্ছন্ন       | উৎসন্ন        | সমতুল্য          | সম বা তুল্য        |
| দিগেন্দ্র     | দিগিন্দ্ৰ     | পরমাস্থন্দরী     | পরমস্থন্দরী        |
| অজ্ঞানী       | অজ্ঞান        | নিজম্ব ধন        | নিজস্ব বা          |
| বিধর্মী       | বিধর্মা       | SLEGIS SEE A PE  | নিজধন              |
| निर्दिशो      | নিৰ্দোষ       | স্থন্দরী স্থীলোক | इसती खी            |

WITH REPORT OF STREET

一一 原 子知识的 工作用之 工艺经历

### ব্যাকরণের প্রশ্নোত্র

—ইণ্টার বাংলার প্রশ্নপত্র হইতে সংকলিত—

[ ১ ] নিম্নলিখিত শব্দগুলির মধ্যে যে-কোনো পাঁচটির বিপরীতার্থক শব্দ লেখ ও সেই শব্দগুলি লইয়া এক-একটি বাক্য রচনা করঃ

রাগ, জয়, আরোহণ, অগ্রজ, প্রসারণ, আবির্ভাব, শিক্ষক, ওস্তাদ, মরণ, হ্রাস, আপদ, তামসিক, ক্ষয়িষ্ণু, তন্মী, সাধু।

রাগঃ বিরাগঃ সংসারের প্রতি প্রবল বিরাগভাবহেতু অবশেষে তিনি সন্ন্যাসধর্ম অবলম্বন করিলেন। জয়: প্রাজয়: ক্লাইভের নিকট ন্বাব সিরাজদ্বোলার পরাজয় যেমন শোচনীয়, তেমনি মর্মান্তিক। আরোহণঃ **অবরোহণ** অথবা **অবতরণ** ৪ বৃক্ষ হইতে অবতরণকালে তিনি সাংঘাতিকভাবে আহত হইলেন। অগ্রজ: **অনুজ**: রামাত্রজ লক্ষণের মত ভাতৃবৎসল মানব বর্তমান জগতে সত্যই তুর্লভ। প্রসারণঃ সংকোচন: প্রশ্নপত্রের বাক্যসংকোচন-অংশটির উত্তর করা খুবই সহজ। আবিভাবঃ ভিরোভাব অথবা ভিরোধান: গান্ধীজির তিরোভাবে সমগ্র ভারত শোকে মৃহ্মান হইয়া পড়িল। শিক্ষকঃ শিক্ষা**র্থী** অথবা **ছাত্রঃ** সক্রিয় রাজনীতিতে ছাত্র-সম্প্রদায়ের যোগদান করার উচিত্য-অনৌচিত্য সম্পর্কে মতব্বৈধ দৃষ্ট হয়। ওস্তাদঃ আনাড়িঃ তুমি যে এতথানি আনাড়ি তাহ। যদি পূর্বে জানিতাম, তবে তোমাকে কখনো সঙ্গে আনিতাম না। মরণঃ বাঁচন কিংবা জীবন অথবা জনমঃ যুদ্ধোত্তর বাংলাদেশে স্বল্পবিত বাঙালী আজ জীবনমরণ সমস্তার সন্মুখীন হইয়াছে। হ্রাসঃ বৃদ্ধি ঃ যেভাবে পণ্যমূল্য বৃদ্ধি পাইতেছে,তাহাতে সংসার্যাত্রানির্বাহ করা তুঃসাধ্য হইয়া উঠিতেছে। আপদ: সম্পদ: সম্পদের প্রাচুর্ষের দিনে বন্ধুর অভাব হয় না, অভাব ঘটে কেবল আপদবিপদের মূহর্তে। তামসিকঃ সাঞ্জিক অথবা রাজসিকঃ তিনি ছিলেন নিরাসক্ত মাতুষ, তাঁহার অন্তর ছিল সাত্ত্বিক ভাবে পরিপূর্ণ। ক্ষয়িফুঃ ব**র্দিফুঃ** নন্দীপুর একসময়ে বর্ধিষ্ণু গ্রাম ছিল, কিন্তু বর্তমানে উহা ক্ষয়িষ্ণুতার মুখে ছুটিয়া চिनियारि । ज्योः **ष्ट्रलाक्यो**ः ज्यो नातीत मोन्नर्य यूलाकी त्रमणीत मास्य प्रमिश्ट পাওয়া যায় না। সাধুঃ চোর অথবা ভণ্ডঃ ধনিকসম্প্রদায়ের কোনো অভাব নাই, স্বতরাং তাঁহারা সাধু; কিন্তু দরিদ্র ক্ষ্ধার জালায় দ্রব্য অপহরণ করিলে সমাজে তাহাকে চোরের দণ্ড পাইতে হয়।

[২] নিম্নলিখিত বাক্যগুলির মধ্যে যে-কোনো পাঁচটির প্রতিশব্দ লেখঃ

সেনার চালনা যিনি করেন; যাহা অন্ত ঘাইতেছে; যে মমতা জানে না; যাহা পূর্বে শোনা যায় নাই; যাহার ছই হাত চলে; ঈশ্বরে যাহার আস্থা নাই; যে সাপ থেলাইরা জীবিকা অর্জন করে; হরিণের চামড়া; হস্তীর চীৎকার; বৃহৎ অরণ্য; উপকারের ইচ্ছা; ধ্যানের যোগ্য।

দেনার চালনা যিনি করেনঃ সেনানী, সেনানায়ক, সেনাপতি। যাহা অন্ত যাইতেছে: অস্তায়মান, অস্তগামী, অস্তোয়ুখ। যে মমতা জানে নাঃ নির্মম। যাহা পূর্বে শোনা যায় নাই: অশুভতপূর্ব। যাহার ছই হাত চলে: সব্যসাচী। ঈশ্বরে যাহার আস্থা নাই: নাস্তিক। যে সাপ খেলাইয়া জীবিকা অর্জন করে: সাপুড়িয়া। হরিণের চামড়া: অজিন। হস্তীর চীৎকার: বৃংহণ, বৃংহিত। বৃহৎ অরণ্য: অরণ্যানী। উপকারের ইচ্ছা: উপচিকীর্যা। ধ্যানের যোগ্য: ধ্যুয়।

[৩] নিমোদ্ধত বিশেষ্য পদগুলিকে বিশেষণ পদে পরিণত করিয়া উহাদের প্রত্যেকটির দ্বারা এক-একটি বাক্য রচনা করঃ

যশঃ, বাক্, পুরুষ, মৃত, অধ্যয়ন, প্রার্থনা, পান, কামনা, উপলব্ধি, আঘাত, সাহিত্য, পরিচয়, বায়ু, শ্রম, আরোহণ, বিহ্যুৎ, গান, কৌতূহল।

যশঃ—যশস্বী: যশস্বী ব্যক্তিরা মৃত্যুকে বরণ করিয়াও মৃত্যুঞ্জয়। বাক—বাগ্না: স্বর্গীয় বিপিনচন্দ্র পাল মহাশয় বাংলাদেশের একজন শ্রেষ্ঠ বাগ্মী ছিলেন। পুরুষ— পৌরুষেয়ঃ আর্যভারতের হিন্দুর বেদগ্রন্থ পৌরুষের [মন্নুগুরচিত] শাস্ত্র নহে। মং—মু**লায়** ঃ বাংলার শিল্পীরা মুনায়মূর্তিনির্মাণে স্থদক্ষ। অধ্যয়ন—**অধীত** ঃ অধীত বিভা কার্যক্ষেত্রে প্রয়োগ করিতে না পারিলে উহা বস্তুতই মূল্যহীন। প্রার্থনা— পার্থিত: প্রার্থিত বস্তু লাভ করিবার জন্ম তাহাকে পরিশ্রমন্বীকার করিতে হয় নাই। পান-পানীয় : পানীয় জল যাহাতে দ্বিত না হয় সেদিকে সকলের সতর্ক দৃষ্টি রাখা কর্তব্য। কামনা—কাম্য: শত চেষ্টা করিয়াও কাম্যবস্তুলাভে সে আজ পর্যন্ত সফলকাম হইল না। উপলব্ধি— উ**পলব্ধ**ঃ বুদ্ধদেব তাঁহার উপলব্ধ সত্যই জগতে উলাত্ত কণ্ঠে প্রচার করিয়া গিয়াছেন। আঘাত—আহতঃ যুদ্ধক্ষেত্রে আহত হইয়া সহস্র সহস্র বীর সৈনিক অবশেষে প্রাণত্যাগ করিল। সাহিত্য**—সাহিত্যিক**: বিভিন্ন সাহিত্যিক-প্রতিষ্ঠানের সঙ্গে তিনি বিশেষভাবে সংশ্লিষ্ট ছিলেন। পরিচয়— পরিচিত: বছদিন পর সেই পরিচিত স্থানটি দেখিয়া গভীর আনন্দ লাভ করিলাম। বায়—বায়বীয় : বায়বীয় পদার্থকে চোখে দেখা যায় না। শ্রম—শ্রান্তঃ তিনি এত তুর্বল, সামান্ত পরিপ্রমেই শ্রান্ত হইয়া পড়েন। আরোহণ—আরক্ : অথে আরু হইয়া তিনি ভ্রমণে বাহির হইলেন। বিদ্যাৎ—বৈষ্ণ্যুতিকঃ বর্তমানে বিবিধ যন্ত্র বৈদ্যুতিক শক্তির সহায়তায় চালিত হইয়া থাকে। গান—**গীত**ঃ আজিকার সভায় তাঁহার রচিত একটি সংগীত গীত হইল। কৌতৃহল—কৌতুহলীঃ সহস্ৰ জনের কৌতৃহলী দৃষ্টি এডাইয়া যাওয়া তাহার পক্ষে সন্তব ছিল না।

[ 8 ] নিমোদ্ধত বিশেষণ পদগুলিকে বিশেষ্য পদে রূপান্তরিত করিয়া উহাদের সাহায্যে এক-একটি বাক্য রচনা করঃ

বার, প্রণীত, নিষ্কর্মা, মধুর, প্রপীড়িত, আহ্বত, স্থগন্ধ, অনাদৃত, দক্ষ, বিপ্রালব্ধ,

বাব্—বাবুয়ানা: গরীবের ছেলের পক্ষে বাবুয়ানা করা অমার্জনীয় অপরাধই বলিতে হইবে। প্রণীত—প্রণয়ন: তিনি বছ গ্রন্থ প্রণয়ন করিয়া যশসী হইয়াছেন। নিষ্কর্মা—নৈষ্কর্ম: আমাদের গীতার মতে নৈষ্কর্ম অর্থে কর্মত্যাগ নহে, সকল প্রকারের কর্মফলত্যাগ। মধুর—মাধুর্য: স্বভাবের মাযুর্যগুণেই তিনি সকলের চিন্ত হরণ করিতে সমর্থ হইয়াছিলেন। প্রপীড়িত—প্রসীড়েন: তুঃখবেদনার শত সহন্র প্রপীড়ন বিভাসাগরের প্রতিভাকে মলিন করিতে পারে নাই। আহত—আহরণ: ডুবুরীয়া সমুদ্রের অতল জলে নিমজ্জিত হইয়া মহামূল্য মণিমুক্তা আহরণ করে। স্কগন্ধ—বোগক্ষা: ফুলের সৌগন্ধাই মৌমাছিকে প্রলুব্ধ করে। অনাদৃত—অনাদের: সমাজের অনাদর-উপেক্ষা-লাঞ্ছনা সহু করিয়া তোমাকে এই মহংকার্যসপোদনে অবশ্রুই অগ্রসর হইতে হইবে। ক্ষ—ক্ষকা: কার্যবিভাগপ্রণালী [Division of Labour] বে কর্মদক্ষতা বাড়ায়, সে-কথা অবশ্রমীকার্য। বিপ্রলব্ধ—বিপ্রাক্তঃ বৈষ্ণবৃদাহিত্যে বিপ্রলম্ভ [বিরহ]-পর্যায়ের পদগুলি করুণ মাধুর্যে সত্যই অতুলনীয়। পরাক্রান্ত—পরাক্রম: অমিত পরাক্রমের অধিকারী বলিয়াই সিংহকে পশুরাজ বলা হয়। অনভ্যস্ত—অনভ্যাস: অনভ্যাসবশত এ কার্য সম্পোদন করা আমার পক্ষে এখন তৃষ্ণর হইয়া উঠিয়াছে।

[৫] নিমোদ্ধত পদগুলিকে প্রয়োজন মতো বিশেষ্য কিংবা বিশেষণে রূপান্তরিত করিয়া উহাদের প্রত্যেকের সাহায্যে এক-একটি বাক্য রচনা করঃ

উচিত, আরুঢ়, সংখ্যা, বস্তু, সূর্য, বিহিত, প্রসন্ন, সংক্ষ্ক, ধ্যান, বায়ু, আসন, ফেন, মুখ, অবসন্ন, ব্যাহত, বিধান, ইষ্ট, বৈধ।

উচিত—ঔচিত্য: শব্দপ্রয়োগে কবির উচিত্যবোধ না থাকিলে কাব্যস্থি
কথনো রসোত্তীর্ণ হয় না। আরুচ—আরোহণ: হিমালয়ের সর্বোচ্চ দেশে সর্বপ্রথম
আরোহণ করিলেন এডমণ্ড হিলারি ও তেনজিং। সংখ্যা—সাংখ্য: বাঙ্লার জনমৃত্যুর সাংখ্যমান দেখিয়া মনে হয়, বাঙালী আজ ক্রত ধ্বংসের পথে অগ্রসর হইতেছে।
বস্তু—বাস্তব: রুচ বাস্তবের সংস্পর্শে আসিলে মান্তবের জগৎ ও জীবন-সম্পর্কিত ব্রথবিলাস তু'দিনেই মৃছিয়া য়য়। স্থ—সৌর: সৌরমণ্ডলের জ্যোতিক্ষণ্ডলি অবিরত
স্থিকে কেন্দ্র করিয়া আবর্তিত হইতেছে। বিহিত—বিধান: গ্যায়ের বিধান দিল

রঘুমণি চঞ্জীদাস গাহিল গান।' প্রসন্ধ — প্রসাদ ঃ মীরজাফর ছিলেন ক্লাইভের প্রসাদপুষ্ট জীব। সংক্ষ্মর — সংক্ষোভ ঃ দিগন্তবিস্তৃত সমূদ্রে ঝঞ্চাবাত্যার প্রভাবে ভয়ংকর তরঙ্গসংক্ষোভ আরম্ভ হইল। ধ্যান— ধ্যানী ঃ সমাধির চরম অবস্থার ধ্যাত বস্তু আর ধ্যানী যোগীর মধ্যে কোনো প্রভেদ থাকে না। বায়ু — বায়বীয় ঃ পদার্থের তিনটি অবস্থা — কঠিন, তরল ও বায়বীয়। আসন — আসীন ঃ রাজসভার প্রবেশ করিলে পর দেখা গেল, রাজা স্থবর্ণসিংহাসনে আসীন রহিয়াছেন। ফেন — ফেনিল ঃ সমুদ্রের ফেনিল জলে স্থর্গের লোহিতাভ কিরণমালা প্রতিফলিত হওয়ায় অপরূপ সৌন্দর্থের সৃষ্টি হইয়াছিল। মুথ — মৌশ্বিক ঃ পরীক্ষায় জিত্রেন মৌথিক প্রশ্নগুলির তেমন ভালো উত্তর করিতে পারে নাই। অবসন্ধ — অবসাদ ঃ সমস্ত দিনের পরিশ্রমের পর তাহার দেহে-মনে গভীর অবসাদ নামিয়া আদিল। ব্যাহত — ব্যাঘাত ঃ 'ব্যাঘাত আস্ক্রক নব নব, আঘাত থেয়ে অটল রব।' বিধান—বিহ্তি ঃ অতঃপর ঋষি বেদবিহিত মজ্রের অন্থ্যান করিলেন। ইট — ইচ্ছা ঃ সমস্ত কর্মপ্রেরণার মূলে ইচ্ছাই প্রচ্ছায়ভাবে কাজ করে। বৈধ — বিধিঃ আইনের বিধি লঙ্ঘন করিলে রাষ্ট্রের নিকট হইতে তোমাকে সমুচিত শান্তি পাইতে হইবে।

[৬] নিম্নলিখিত শব্দগুলির বিপরীত অর্থবোধক শব্দ-দ্বারা বাক্য

হর্ষ, বিরত, বর্ধমান, ঐহিক, সন্ধি, সমষ্টি, শ্রম, প্রফুল্ল, বিস্তৃত, সংকোচ, স্বকৃতি, স্থাবর, স্থির, শৃগ্র, ব্যর্থ, উপকার, আসল, স্বষ্টি, নীরস, চঞ্চল, সাকার, মান, মধুর, বাহির,

ইতর, শোক, গুপ্ত, কুটিল, গৌণ, গরল।

হর্ষ—বিষাদ ঃ এই ভয়ংকর তৃঃসংবাদে তাহার হানর বিষাদে মুহুর্তেই ভারাক্রান্ত হইয়া উঠিল। বিরত—রতঃ সাহিত্যসেবায় রত থাকিলেও দেশের কল্যাণের প্রতি তিনি কথনো উদাদীন ছিলেন না। বর্ধমান—ক্ষীয়মানঃ কৃষ্ণপক্ষের চন্দ্রকলার স্থায় তাঁহায় অপরিদীম শোষবীয়্ব এখন ক্ষীয়মান। ঐহিক—পারব্রিকঃ পারমার্থিক এবং পারব্রিক কল্যাণচিন্তাতেই তিনি সমগ্র জীবন কাটাইয়া দিলেন। দন্ধি—বিগ্রহঃ বিভিন্ন জাতির উগ্র স্বার্থকামনাই বর্তমান কালের যুদ্ধবিগ্রহের প্রধান কারণ। সমষ্টি—ব্যুষ্টিঃ সমষ্টির স্বার্থের জন্ম অনেক সময় ব্যক্টিশার্থ বিদর্জন দিতে হয়, নতুবা সমাজকল্যাণ সাধিত হইতে পারে না। শ্রম—বিশ্রামঃ হৃতস্বাস্থ্য উদ্ধারের জন্ম ডাক্তার তাঁহাকে এক মাসের পূর্ণ বিশ্রাম লইতে উপদেশ দিয়াছেন। প্রফুল—মানঃ সকালের প্রস্কৃতিক কুসুম সন্ধ্যায় মান হইয়া উঠিল। বিস্তৃত—সংকীর্ণঃ এই সংকীর্ণ পরিসরের মধ্যে এতথানি বিস্তৃত আলোচনা সম্ভব নয়। সংকোচ—বিস্তারঃ আকবর হিমালয় হইতে কুমারিকা পর্যন্ত তাঁহার বিশাল সাম্রাজ্য বিস্তার করিয়াছিলেন। স্বকৃতি—হৃদ্ধতিঃ

এই লজ্জাকর তুষ্কৃতির জন্মই তাহাকে বিশেষ শান্তিভোগ করিতে হইয়াছিল। স্থাবর— জঙ্গম: দর্বভূতাত্ম ভগবান পৃথিবীর স্থাবরজন্ম দকল পদার্থের মধ্যেই দতত বিরাজমান। স্থির—**চঞ্চল**ঃ নবফাল্পনের লীলাচঞ্চল বাতাদে সভোদ্ভিন্ন বনলতিকাগুলি আন্দোলিত হইতে লাগিল। শৃগ্য—পূর্ব ঃ পূর্ণচন্দ্রের আলোয় সমস্ত পৃথিবী উদ্ভাসিত হইয়া উঠিল। ব্যর্থ—সফল: তোমার মনোবাসনা সফল হইয়া উঠুক। উপকার— **অপকার** : পরের অপকারচিন্তাকে কখনো মনে স্থান দিও না। আসল—নকল ঃ 'নকল মুক্তা' নামে ফরাসী গল্পকার মোপাসা-র একটি বিখ্যাত গল্প আছে। স্প্টি— **ধবংস**ঃ বিগত মহাযুদ্ধে অবিশ্রান্ত বোমাবর্ষণের ফলে কয়েকটি বড়ো শহর ধ্বংসভূপে পরিণত হইয়াছে। নীরস – সরস: যাঁহারা যথার্থ রিদিক ব্যক্তি তাঁহারা নীরস চিত্তকেও সরস করিয়া তুলিতে পারেন। চঞ্চল—িছর: ধৈর্য হারাইলে চলিবে না, স্থির মন্তিকে এই জটিল সমস্থার সমাধান করিতে হইবে। সাকার—**নিরাকার**ঃ দার্শনিকদের মতে ঈশ্বর সাকার নহে, নিরাকার। মান—অপমান: 'হে মোর ত্রভাগা দেশ, যাদের করেছো অপমান—'। মধুর—**তিক্ত**ঃ মাকাল ফল দেখিতে স্বন্দর বটে, কিন্তু ইহার আস্বাদ হইতেছে অতিশয় তিক্ত। বাহির—ভিতর ঃ ভিতরবাড়ীতে তাহার সেই নিত্যুআনাগোনা চিরকালের জন্ম বন্ধ হইয়া গেল। ইতর —ভদ্র ঃ ভদ্রলোক হইয়া তুমি যে এমন ইতরের মত আচরণ করিবে তাহা আমি ভাবিতে পারি নাই। শোক—আনন্দঃ উপনিষদ বলিয়াছেন, নিখিল বিশ্বের মর্মম্লে অফুরস্ত আনন্দ্রোত প্রবহ্মাণ। গুপ্ত—ব্যক্তঃ পুত্রশোকের গভীর বেদনা ব্যক্ত করিবার ভাষা পর্যন্ত জননী হারাইয়া ফেলিয়াছেন। কুটিল — সরল : সহজ-সরল প্রকাশভিন্দিই তাঁহার রচনার প্রধান বৈশিষ্ট্য। গৌণ—মুখ্য : কোনো কোনো বাক্যে তুইটি কর্ম থাকে—একটি মুখ্য, অপরটির নাম গৌণ। গরল—অমৃতঃ দেবাস্থরের দিতীয়বারের সমুদ্রমন্থনে সেই অমৃতের পরিবর্তে স্থতীর গরল উঠिয়াছিল।

িব নিমোদ্ধত শব্দগুচ্ছের প্রত্যেকটিকে এক-একটি কথায় প্রকাশ কর:

[এক] বাঘের চামড়া, [ডুই] পরিব্রাজকের ভিক্ষা, [তিন] গভীর রাত্রি, [চার] নৃপুরের ধ্বনি, [পাঁচ] পিষ্ট দ্রব্যের গন্ধ, [ছয়] হন্তীর চীৎকার, [সাত] অথের ধ্বনি, [আট] ময়ুরের স্বর, [নয়] পন্দীর কল্বব, [দশ] ভূষণাদির শব্দ।

্থিক ] বাঘছাল, ব্যাঘ্রকৃত্তি [ মুগাদি পশুর চর্মমাত্রকেই 'কুত্তি' বলে, স্থুত্রাং বাঘের চামড়াকে শুধু কুত্তি না বলিয়া ব্যাঘ্রকৃত্তি বলাই সমীচীন। ] [ তুই ] মাধুকরী, [তিন ] নিশীথ, [চার ] নিকণ, [পাঁচ ] সৌরভ, পরিমল, [ ছর ] বৃংহণ, বৃংহিত, [ সাত ] হেষা, [ আট ] কেকা, [ নয় ] কুজন, কাকলি, [ দশ ] শিঞ্জিত, শিঞ্জন।

[৮] নিমোদ্ধত বাক্যগুলিকে শুদ্ধ করিয়া লেখ এবং সংশোধনের হেতু নির্ণয় করঃ

মৃত্ মলয়ানিল-সমীরণে বনকুস্থম আন্দোলিত হইতেছিল। শাখার উপর পক্ষীর নীরগুলি ত্লিতেছিল। আমরা সামান্ত পরিছেদ পরিয়া বেড়াতে গিয়াছিলাম; স্থাতরাং আমরা যে রাজপ্রসাদে বাস করি তাহা কেহই বুঝিতে পারে নাই।

মৃত্ মলায়সমীরণে বনকুস্থম আন্দোলিত হুইতেছিল। শাখার উপর পাখীর নীজ্গুলি তুলিতেছিল। আমরা দামাত পরিছেদ পরিধান করিয়া বেজাইতে গিয়াছিলাম। স্বতরাং আমরা যে রাজপ্রাসাদে বাস করি তাহা কেইই ব্বিতে পারে নাই।

পরিবর্তনের কারণঃ [এক] 'অনিল' এবং 'সমীরণ' চুইটি শব্দেরই অর্থ বাতাস। সমার্থক চুইটি শব্দের একত্র প্রয়োগের কোনো প্রয়োজন নাই। [চুই] 'নীর' শব্দের অর্থ জল—এখানে পাখীর বাসা বুঝাইতে 'নীড়' শব্দ প্রয়োগ করিতে হইবে। [তিন] 'পরিচ্ছেদ' কথাটির অর্থ পুস্তকের অন্তর্গত অধ্যায়। এখানে পরিধান করিবার সামগ্রী অর্থে 'পরিচ্ছদ' শব্দ প্রয়োগ করিতে হইবে। [চার] 'পরিচ্ছদ' শব্দের সঙ্গে সংগতি রক্ষার জন্ম 'পরিধান করিয়া' লেখাই সমীচীন—লেখ্য এবং কথিত ভাষার সংমিশ্রণ হওয়া উচিত নয়। [পাঁচ] ঠিক একই কারণে লেখ্য ভাষার ক্রিয়াপদ 'বেড়াইতে' শব্দ ব্যবহার করাই যুক্তিযুক্ত। [ছয়] 'প্রসাদ' শব্দের অর্থ অন্তর্গ্রহ— এখানে রাজার ভবন বুঝাইতেছে, সেজন্ম 'প্রাসাদ' লিখিতে হইবে।

[৯] নিম্নলিখিত প্রত্যয়গুলির যোগে এমন কতকগুলি শব্দ তৈয়ারী কর, যাহা ব্যক্তি কিংবা জাতির অর্থ ছোতিত করেঃ

### — मात, — ख्याला, — कत, **— मे**

দার গেলাকানদার, খরিদার, দেনাদার, জমিদাব, ইত্যাদি। ওয়ালাঃ বাড়ীওয়ালা, চুড়িওয়ালা, ফেরিওয়ালা, ইত্যাদি। কর শালকর, বাজিকর, হালুইকর, কারিকর, ইত্যাদি। ঈ ঃ ঢাকী, দরদী, মরমী, পাঞ্জাবী, বাঙালী, দোকানী, ইত্যাদি।

[১০] নিম্লিখিত শব্দগুলি কেন অশুদ্ধ, তাহা দেখাইয়া উহাদের শুদ্ধ রূপ লেখঃ

পুরদ্ধার, কল্যানীয়েস্থ, শুট্ কেশ, উজ্জল, অধ্যায়ণ, বিভান, ত্রাদৃষ্ট, শাঁপ, পোরহিত্য, অজাগর, তেজেন্দ্র, জ্যোতিন্দ্র. সক্ষম, প্রাণীগণ, কটুক্তি, সায়াহ্ন।

পুরক্ষার: অ, আ ভিন্ন স্বরবর্গ এবং ক্ ও র্ বর্গের পর প্রত্যায়ের দন্ত্য 'স্' মূর্ধন্য 'ধ' হয়। কিন্তু পুরঃ + কার = পুরুক্ষার হওয়ার উক্তরূপ কোনো কারণ এথানে নাই।

স্তরাং 'ষ' হইতে পারে না, 'স' হইবে, অতএব পুরস্কার। কল্যানীরেস্তঃ অ, আ, ভিন্ন স্বরবর্ণের পরবর্তী প্রত্যয়ের 'স' মূর্ধন্য 'ষ' হইয়া যায়। স্বত্-বিধানের এই নিয়ম-অনুসারে এথানে 'স' থাকিতে পারে না, স্থতরাং কল্যাণীয়েষু লিখিতে रहेरत । [ मखा 'न' मृथ्ण 'न' रहेरत, कांत्रग मंस्निं 'कलाग'—'कलान' नरह ] । শুট্কেশ: কথাটি ইংরেজী 'Suitcase' শব্দের বর্ণান্তরিত রূপ, ইংরেজী শব্দের উচ্চারণ হইতেছে 'সুটকেস'। স্থতরাং তালব্য শ-এর স্থানে 'স' লেখাই সমীচীন। তবে 'শুটকেশ' লিখিলেও যে উচ্চারণের দিক দিয়া বিশেষ কোনো ক্ষতি আছে, তাহা भरत इस ना। किन-ना, छेकांत्रण कतिवांत्र ममस आमता वाक्षांनीता 'ऋहेरकम्'- हे वनि, 'শুট্কেশ' নয়। শ, ম, স-এর সংস্কৃতানুষায়ী উচ্চারণ বাংলাভাষায় নাই বলিলেই চলে। **উজ্জল:** উৎ + জল = উজ্জল। জল্ ধাতুর যোগে শব্দটা নিষ্পন্ন বলিয়া 'উজ্জ্ল' হইবে, 'উজ্জ্ল' নয়। **অধ্যায়ণ**ঃ অধি + অয়ন = **অধ্যয়ন**। সন্ধির অতি সাধারণ স্ত্রান্ত্সারেই 'ই' 'য' হইয়া গিয়াছে এবং পরের স্বর 'অ' য-কারের সহিত যুক্ত হইয়াছে। স্মতরাং তাহার পর আবার আ-কার আদিতে পারে না। তা ছাড়া মুর্ধন্ত 'ন' হইবারও কোনো কারণ নাই, দন্তা 'ন' হইবে। বিভাব: মূল শক্টি হইতেছে 'বিদ্বন্'। অতএব ইহার প্রথমার একবচনে 'বিদ্বান' হইবে, 'বিভান' নয়। **ত্ররাদৃষ্ঠিঃ** ছঃ [মন্দ] + অদৃষ্ট = ত্রু বৃষ্ঠ । সন্ধির স্ত্র-অন্থায়ী বিসর্গ 'র' হইয়া গিয়াছে, তারপর আ-কার আসিবার কোনো সংগত কারণ নাই। শ**াপ**ঃ শপ্ [অভিশাপ দেওয়া]+ঘঞ্=শাপ। স্তরাং শকটিতে চক্রবিনু থাকার কোনো হেতু নাই। পৌরহিত্য: পুর:+হিত=পুরোহিত [ যিনি সর্বাত্রে হিত চিন্তা করেন] পুরোহিত+ মুঞ্ = পৌরোহিত্য অর্থাৎ পুরোহিতের কাজ। স্বতরাং শব্দটিতে ও-কার আসিতে বাধ্য। অজাগর: 'সাপ' অর্থে যদি কথাটি ব্যবহৃত হয় তাহা হইলে 'অজাগর' রূপটি অশুদ্ধ, ইহার শুদ্ধ রূপ হইবে 'আজগর'। অজগর একপ্রকার বৃহৎ সাপ, ইহারা একটা ছাগল আন্ত গিলিতে পারে। গু + অচ্ = গর ; অজের 'গর' [ গ্রাসকারী ] = অজগর, ষষ্ঠা তৎপুরুষ ; অথবা অজ [ নিত্য ] গর [বিষ] যাহার, বহুব্রীহি। অন্য একটি অর্থে কিন্তু 'অজাগর' শব্দটি ভূল নয়। √'জাগু' হইতে 'জাগর'; ন + জাগর [ যাহার জাগরণ নাই] = অজাগর। স্ত্রাং জাগরণহীনতা অর্থে 'অজাগর' কথাটিকে শুদ্ধই বলিতে হইবে। তেজেন্দ্রঃ তেজদ্+ইন্দ্র= তেজইন্দ্র। সন্ধির স্থাত্মনারে কোনো বর্ণের লোপ ঘটিলে আর সন্ধি হয় না— 'সন্ধিলোপে ন সন্ধিঃ'। আবার, কেহ কেহ তেজ+ইন্দ্র='তেজেন্দ্র' কথাটকে অশুদ্ধ বলিতে রাজী নহেন। সে যাহা হোক, নাম অর্থে 'তেজেন্দ্র' কথাটি ব্যবহার করিতে আপত্তি কী ? জ্যোতিক্র : জ্যোতিঃ [জ্যোতিদ্] + ইন্দ্র = জ্যোতিরিক্র। যদি অ, আ ভিন্ন স্বর্বর্ণের পর বিদর্গ থাকে, আর যদি স্বর্বর্ণ, বর্গের তৃতীয় চতুর্থ পঞ্চম বর্ণ

কিংবা ষ্রুল্ব্ হ্পরে থাকে তাহা হইলে উক্বিসর্গের স্থানে রু হয়; যেমন গতিঃ + ইয়ম = গতিরিয়ম। স্বতরাং 'জ্যোতিন্দ্র' শব্দটি ভূল। সক্ষয়: ক্ষমতা যাহার আছে = ক্ষম। স্থতরাং ক্ষমতার সহিত বিভাষান = 'সক্ষম' এরূপ প্রয়োগ সংস্কৃতানুসারে ভুল বলিতে হইবে। যেথানে একবার কোনো প্রত্যয় বা সমাস করার জন্ম অন্তি অর্থাৎ আছে এরূপ অর্থের প্রতীতি জন্মিয়াছে, সে-ক্ষেত্রে পুনরায় অন্ত্যর্থবোধক প্রত্যয় বা সমাস কর। যুক্তিসংগত নহে। কিন্তু 'ক্ষম' শব্দটির প্রয়োগ বাংলায় দেখা যায় না। তাই অনেকে সক্ষম কথাটির পরিবর্তে 'সমর্থ' শব্দ ব্যবহার করেন। অথচ ইহা সম্পূর্ণ একটি পৃথক্ শব্দ। আরও একটি কথা। যাঁহার 'ক্ষমা'-গুণ আছে তাঁহাকে 'সক্ষম' বলিতে কোনো বাধা নাই। স্তরাং এই অর্থে 'সক্ষম' শব্দটি নিভূল বলা চলে। প্রাণীগণঃ প্রাণ যাহাদের আছে, এই অর্থে প্রাণ + ইন্ = প্রাণিন্। সংস্কৃতে ইন্-ভাগান্ত শব্দের প্রথমার একবচনে রূপ হয় ঈ-কারান্ত। যেমন, গুণিন্ হইতে 'গুণী' প্রাণিন্ হইতে 'প্রাণী'। কিন্তু সমাসের ক্ষেত্রে মূলরূপ প্রাণিন্-এর 'ন্' লোপ পাইয়া 'প্রাণি' — রূপটি থাকিয়া যায়। সেইজন্ত 'প্রাণিগণ' হইতেছে শুদ্ধ রূপ। আধুনিক বাংল।ভাষাতে 'প্রাণী' শব্দটিকে যদি মূলরূপ ধরিয়া লওয়া হয়, তবে 'প্রাণীগণ' অশুদ্ধ নহে। আমাদের মতে, বাংলা ব্যাকরণকে সংস্কৃত্রে প্রভাব হইতে কিছুটা মুক্ত হইতে দেওয়াই ভাল। কটুক্তি— কট্ট + উক্তি = কটুক্তি। সন্ধির স্তাহ্নসারে উ-কারের পর উ-কার থাকিলে উভরে মিলিয়া উ-কার হয়। স্থতরাং শুদ্ধরূপ হইবে 'কটুক্তি'। **সায়াহ্ছ**—ইহাতে কোনো ভল দেখিতেছি না। এখানে দন্ত্য-'ন' ঠিকই আছে। তদ্ৰুপ 'মধ্যাহ্য'। কিন্তু 'পূর্বাহ্ল' ও 'অপরাহ্ল' শব্দ মূর্ধগ্য-ণ দিয়াই লিখিতে হইবে।

[১১] নিমলিখিত বাক্যটির অন্তর্নিহিত ভাবটিকে আটটি বাক্যের সহায়তায় আটভাবে প্রকাশ করঃ

'তিনি পরলোক গমন করিয়াছেন।'

্রিক ] তিনি মৃত্যুম্থে পতিত হইয়াছেন। [ তুই ] তিনি ইহধাম ত্যাগ করিয়াছেন। [তিন ] তাঁহার তিরোধান ঘটিয়াছে। [চার ] তিনি স্বর্গধাম গমন করিয়াছেন। [পাঁচ ] তিনি মারা গিয়াছেন। [ছয় ] তিনি মানবলীলা সংবরণ করিয়াছেন। [পাত ] তাঁহার জীবনদীপ নির্বাপিত হইয়াছে। [আট ] তিনি পঞ্চত্মপ্রাপ্ত হইয়াছেন।

[১২: ক] নিমোদ্ধত অকুচ্ছেদগুলির শৃ্তস্থান পূ্র্ণ কর:

[/০] কোনো নদী যে গ্রামের—— দিয়া বরাবর—— আসিয়াছে, সে যদি

একদিন অন্তত্র তাহার——পথ লইয়া যায়, তবে সে গ্রামের জল, স্বাস্থ্য, বাণিজ্য—— হয়, তাহার বাগান—— হইয়া পড়ে।

মধ্য; চলিয়া কিংবা বহিয়া; গতি; বিনষ্ট; মরুভূমিবৎ।

[ ে । লোকটা সত্যই—মত ধূর্ত এবং—মত খল। মহিলার গায়ের রঙ—
মত ফর্সা, চুল——মত কালো এবং চোথ—মত স্থন্দর।

শৃগালের; সর্পের; তুধের; মেঘের; হরিণের [ চোথের]।

[১০] বড়োসাহেবের সহিত আমার——নাই, স্কুতরাং তোমার জ্ঞা তাঁহার
——স্থারিদ করিতে পারিব না। তুমি নিজেই গিয়া——কর। যদি তোমার
কথাবার্তায় তিনি——হন, তবে হয়তো তোমাকেই——দিতে পারেন।

# ঘনিষ্ঠতা ; নিকট ; দেখা ; সম্ভট্ট ; চাকুরীটা।

[ 10 ] তিনি ঈর্বানলে—হইতেছিলেন, অত্যন্ত ক্রোধে তাঁহার মুখ রক্তিম—
ধারণ করিল এবং তাঁহার—কাঁপিতে লাগিল। তথাপি তিনি ধৈর্য——না করিয়া
——ন্যায় নিশ্চল রহিলেন।

# पक्ष ; वर्ग ; अर्थ प्रश्न ; जाग ; ज्ञान्त ।

[১২ : গ] নিয়োদ্ধত বাক্যগুলির অর্থ ঠিক রাখিয়া উহাদিগকে প্রয়োজন মত নিশ্চয়ার্থক [ Affirmative ] কিংবা নিষেধবাচক [ Negative ] বাক্যে রূপান্তরিত কর :

"মাতাপিতার প্রতি তাহার ভক্তির দীমা ছিল না। তাহাকে পরাস্ত না করিয়া আমি নিশ্চিন্ত হইব না। দরিদ্রদেবাই শ্রেষ্ঠ ধর্ম। ইহা অপেক্ষা স্থন্দর বস্তু আর নাই। তাঁহারা তুইজনেই দমান বলশালী। তাঁহার ন্যায় কর্মবীর অতি অল্পই জন্মগ্রহণ করিয়াছেন। এই কার্যের পরিণাম অতি ভয়াবহ। গুহকার্যে তাহার মন নাই।"

মাতাপিতার প্রতি তাহার অসীম ভক্তি ছিল। তাহাকে পরাস্ত করিয়া তবেই আমি নিশ্চিন্ত হুইতে পারিব। দরিদ্রমেবা অপেক্ষা আর কোনো বড়ো ধর্ম নাই। ইহা স্থলরতম কিংবা দর্বাপেক্ষা স্থলর বস্তু। তাহাদের তুইজনের মধ্যে কেহ কাহারও অপেক্ষা বলের দিক দিয়া কম নহে। তাঁহার গ্রায় কর্মবীর খুব বেশী জন্মগ্রহণ করেন নাই। এই কার্যের পরিণাম আদে শুভ নহে। গৃহকার্যে দে উদাসীন।

[১৩] নিমলিখিত শব্দগুলির যে-কোনো একটিকে দ্বিতীয় উপাদান হিসাবে গ্রহণ করিয়া পাঁচটি যৌগিক শব্দ তৈয়ারী কর, এবং উহাদের সাহায্যে পাঁচটি বাক্য রচনা করঃ

अन्तर, जानम, भर्तामन, जहे, लाक।

অন্তর: তাঁহার দদে আমার মতান্তর ঘটিলেও মনান্তর ঘটে নাই। আলয় ৪ তিনি একটি নৃতন দেবালয় প্রতিষ্ঠা করিয়াছেন। পরায়ণ ৪ তাঁহার আর ধর্ম-পরায়ণ এবং সেবাপরায়ণ লোক খুব কমই দৃষ্ট হয়। ত্রপ্ত ৪ প্রীষ্টানধর্ম অবলম্বন করিয়া তিনি জাতিত্রপ্ত হইলেন। লোকঃ ছইদিন হইল রামবাবু পরলোক গমন করিয়াছেন। [ এই রকম ভাবে বাক্যরচনা কঠিন নহে বলিয়া আর বেশী উদাহরণ দিলাম না।]

[ ১৪ ] নিম্নলিখিত বাক্যগুলির প্রয়োগে একটি সরল বাক্য তৈয়ারী করঃ

[ক] অন্ধকার, তুরারোহ, ঘনীভূত, স্থদ্রপরাহত, মহীধর। [খ] নীলামুরাশি, উর্মিমালা, সৈকত, আহত, আগতি, নক্ষত্ররাজি, ফেনকণা।

[ক] রাত্রির **অন্ধকার ঘনীভূত** হইয়া আদিলে **তুরারোহ মহীধরে** আরোহণ করা **স্থদূরপরাহত** হইয়া উঠিল। [খ] **উর্মিমালা সৈকভোপরি** আহত হওয়ায় **নীলাম্বুরাশির কেনকণা অগণিত নক্ষত্ররাজির** তাম শোভা পাইতে লাগিল।

## [ ১৫ ] निसाक्षा विष्ठित वाकगवनीरक সংযোজিত কর:

[ক] "নাবিকেরা নৌকা সামলাইতে পারিল না, প্রবল জলপ্রবাহবেগে তরণী রম্বলপুর-নদীর মধ্যে ষাইতে লাগিল। একজন আরোহী কহিল, 'নবকুমার রহিল যে।' তথন একজন নাবিক কহিল, 'আঃ, তোর নবকুমার কি আছে? তাকে শিয়ালে খাইয়াছে।'"

নাবিকেরা নৌকা সামলাইতে না পারায় প্রবল জলপ্রবাহবেরে তরণী যথন রস্থলপুরনদীর মধ্যে যাইতে লাগিল, তথন একজন আরোহীর 'নবকুমার রহিল যে' কথার উত্তরে অপর একজন নাবিক কহিল, 'আঃ, তোর নবকুমার কি আছে ? তাহাকে শিয়ালে খাইয়াছে।'

[খ] "তথন সেইরূপ আর-একটা ছায়া প্রথম ছায়ার পাশে আসিয়া দাঁড়াইল। তারপর একটা আসিল, তারপর একটা আসিল, কত আসিল—ধীরে ধীরে নিঃশব্দে তাহারা গৃহমধ্যে প্রবেশ করিতে লাগিল। সেই গৃহ নিশীথশ্মশানের মত ভয়ংকর হয়। উঠিল।"

প্রথম ছায়ার পাশে তথন সেইরপ একটি ছায়া, তারপর আর-একটা, তারপর আরও কত আসিয়া ধীরে ধীরে নিঃশব্দে তাহার গৃহমধ্যে প্রবেশ করিতে থাকায় সেই গৃহ নিশীথশ্মশানের মত ভয়ংকর হইয়া উঠিল। [ গ ] "আজিকালি অনেকে জনসাধারণের হীন অবস্থা দেখিয়া ভীত হইয়াছেন। হাহাতে জনসাধারণের হীন অবস্থার উন্নতি হয় তৎপক্ষে দৃষ্টি পড়িয়াছে, জনসাধারণের শিক্ষা দিবার কথাবার্তা উট্টিয়াছে—বড় আফ্লাদের কথা।"

আজিকালি অনেকে জনসাধারণের হীন অবস্থা দেখিয়া ভীত হওয়ার ফলে, যাহাতে জনসাধারণের অবস্থার উন্নতি হয়, তৎপক্ষে যে দৃষ্টি পড়িয়াছে এবং জনসাধারণের যে শিক্ষা দিবার কথাবার্তা উঠিয়াছে, তাহা বড় আহ্লাদের কথা।

[১৬] নিমোদ্ধত অফুচ্ছেদগুলিকে বিশুদ্ধ সরল বাংলায় রূপান্তরিত করঃ

িক ] 'একদা মধুমাদের স্মাগমে ক্মলবন বিক্ষিত হইলে, চূত্কলিকা অঙ্কুরিত হইলে, মলয়মাক্ষতের মন্দ মন্দ হিল্লোলে আহ্লাদিত হইয়া কোকিল সহকার-শাখায় উপবেশনপূর্বক স্কুম্বরে কুহুরব করিলে; অশোক-কিংশুক প্রস্ফুটিত, বন্মুকুল উদগত এবং ভ্রমরের বাংকারে চতুর্দিক প্রতিশব্দিত হইলে, আমি মাতার সহিত এই অচ্ছোদসরোবরে স্নান করিতে আদিয়াছিলাম।"

একদা বসন্তকালে আমি মাতার সহিত এই অচ্ছোদসরোবরে স্নান করিতে আসিয়াছিলাম। তথন অজ্ঞ প্রফুল ফুটিয়াছিল, আমের মুকুল দেখা দিয়াছিল, বসন্তের মৃত্র বাতাসে আনন্দিত হইয়া কোকিল আমের শাখায় বসিয়া মধুর স্বরে গান করিতেছিল; অশোক-পলাশ প্রভৃতি ফুল ফুটিয়া উঠিয়াছিল এবং ভ্রমরের গুন্ শব্দে চারিদিক প্রতিধ্বনিত হইতেছিল।

[খ] "দিব্যলাবণ্য-পরিশোভিত পূর্ণচন্দ্র বিরাজমান হইয়া কথনও আপনার পরম রমণীয় আনর্বচনীয় স্থাময় কিরণবিকিরণপূর্বক জগং স্থাপূর্ণ করিতেছিলেন, কথনও বা অল্প অল্প মেঘাবৃত হইয়া স্থকীয় মন্দীভূত কিরণ বিস্তার করিতেছিলেন।"

তথন স্বর্গের সৌন্দর্যনাথা পূর্ণিমার চাঁদ উঠিয়াছিল। চাঁদের আলোয় দেই মধুময় দৌন্দর্যকে ভাষায় প্রকাশ করা যায় না। সেই আলো ছড়াইয়া চাঁদ কখনও পৃথিবীকে যেন স্থায় ভরিয়া তুলিতেছিল, আবার কথনও-বা সামান্ত মেঘে ঢাকা পড়িয়া আপনার ক্ষীণ আলো ছড়াইতেছিল।

[গ] "আমরা যাদৃশ বর্জাভের নিমিত্ত ব্যাক্ল হই যদিও তাদৃশ বন্ধু ধরণীমগুলে নিতান্ত ছর্লভ তথাচ বন্ধুব্যতিরেকে জীবিত থাকা ছঃসহ ক্লেশের বিষয়।" আমরা যেরপ বন্ধু পাইবার জন্ম ব্যাকুল সেইরূপ বন্ধু পৃথিবীতে থ্ব কমই মিলে; কিন্তু তবু বন্ধু ছাড়া বাঁচিয়া থাকা কষ্টকর।

[ ১৭ ] নিমোদ্ধত অনুচ্ছেদগুলিকে সাহিত্যিক ভাষায় রূপান্তরিত করঃ

[ক] "দেবার মাহেশে রথ দেখতে গিয়ে এমন ক্যাসাদে পড়া গিছলো যে, সে আর কহতব্য নয়। এক বাবু তাঁর তিন ইয়ার নিয়ে মোদের নায়ে চড়লেন, আর নাওথানি সেই মোটাসোটা বাবুদের ভীষণ চাপে ডুবতে ডুবতে রয়ে গেল। তাই-না দেখে সেই ভদ্রবেশী বাবুর দল ছিহি করে হাসতে স্থক করে দিলেন।"

সেইবার মাহেশে রথ দেখিতে ঘাইয়া এমন বিপদে পড়িলাম যে, তাহা ভাষায়
প্রকাশ করা যায় না। এক বিলাসী ভদ্লোক তাঁহার তিনজন বয়ুকে সঙ্গে লইয়া
আমাদের নৌকায় আরোহণ করিলেন। তখন নৌকাখানি সেই স্থূলকায় ভদ্লোকদের
ভক্ষভারে ডুবিতে ডুবিতে কোনোপ্রকারে রক্ষা পাইল। ইহা দেখিয়া সেই ভদ্রবেশী
বাবুর দল উচ্চৈঃস্বরে হাসিতে আরম্ভ করিলেন।

[থ] "আজ কী কাণ্ড বাঁধিয়ে বসে আছ ? কারু মানা শুনবে না, ষেখানে যত হতভাগ্য আছে দেখলেই তার দিকে কোমর বেঁধে দাঁড়াবে। আজ বৌঠান আমাকে না-হক্ দশটা কথা শুনিয়ে দিলেন।"

আজ অনর্থক কী বিপদ বাধাইয়া বসিয়াছ ? কাহারও নিষেধ শুনিবে না, যেথানে যত হতভাগ্য রহিয়াছে দেখিবামাত্রই দৃচপণে তাহাদের পক্ষসমর্থন করিবে। বধুঠাকুরাণী আজ মিখা। আমাকে অজস্র কটুকথা শুনাইয়া দিলেন।

[গ] "ছেলেটি দলে পড়ে একেবারে বিগরে গেছে। নাই দিয়ে মাথায় তুলে এখন গোল্লায় গেল বলে বুক চাপড়ালে চলবে কেন ?''

বালকটি সঙ্গদোষে একেবারে অধঃপাতে গিয়াছে। অন্তায় প্রশ্রেষ দিয়াছ, এখন বিপথগামী হইল বলিয়া হাহাকার করিলে কী লাভ হইবে ?

[১৮] নিম্নলিখিত শব্দগুলির প্রত্যেকটিকে বিশেষ্য এবং বিশেষণ-রূপে প্রয়োগ করিয়া বাক্য রচনা করঃ

পাপ, পুণ্য, গুরু।

পাপ - বিশেষ : এই ভয়ংকর পাপ-এর শান্তি তোমাকে একদিন নিশ্চয়ই ভোগ করিতে হইবে। বিশেষণ : ভাহাকে আমি এই জঘন্ত পাপকার্য হইতে বিরত হইতে বিলিয়াছিলাম। পুণ্য—বিশেষ : প্রত্যেক মান্ত্য বিশ্বাস করে যে, সৎকার্য করিলে, পুণ্য করিলে স্বর্গলাভ হয়। বিশেষণ : 'হে মোর চিত্ত, পুণ্যতীর্থে জাগো রে ধীরে।' গুরু—বিশেষ : পিতা ও মাতার মতো শ্রেষ্ঠ গুরু আর নাই। বিশেষণ : গুরু পাপে লঘু দণ্ড হওয়া বাঞ্ছনীয় নহে।

১৯] নিমলিখিত শব্দগুলিকে ছইটি বিভিন্ন অর্থে প্রয়োগ করিয়া বাক্য রচনা কর:

কড়া, কড়ি, কথা, ডাক, দণ্ড, ছাপা, গজ, পাশ, গান, বারণ, বোঝা, হার, পর, কর।

কড়াঃ কঠোরঃ বিনা অপরাধে হীরেনবাবুকে বড়সাহেব সেইদিন কয়টি কড়া কথা শুনাইয়া দিলেন। কড়া: শিকল: পুলিশ হাতকড়া লাগাইয়া আসামীটিকে তৎক্ষণাৎ নিকটবর্তী থানায় লইয়া গেল। কড়িঃ কপর্দকঃ 'কাণাকড়ি পিঠ তুলি কহে টাকাটিকে'। কড়ি: আড়কাঠ: এই বাড়িটি নির্মাণের জন্ম অনেক টাকার মালমশলা ও কড়িবড়গার প্রয়োজন। কথা: প্রতিশ্রুতি: কথা দিয়া কথা না রাখা ভালো দেখায় না। কথা: বলার বিষয়: তাড়াতাড়িতে কথাটি তাহাকে বলাই হইল না। ভাক: আহ্বান: यদি তোর ডাক শুনে কেউ না আসে—'। ভাক: গর্জন: মেঘের ডাকে ময়ুর নৃত্য করে। আছে: জোড়ঃ শিশুটি মাতৃ-আছে শুইয়া আছে। অক্ষ: চিহ্ন: চাঁদের গায়ে শশকের চিহ্ন অক্ষিত রহিয়াছে বলিয়া ইহার এক নাম শশাস্ক। দেও : মুহূর্ত : এখানে আমার একদণ্ড থাকিবার ইচ্ছা নাই। দণ্ড : শাস্তি: এই জঘত অপরাধের জত তাহাকে সমূচিত দণ্ড অবশ্যই ভোগ করিতে হইবে ছাপা: মুদ্রণ: পুস্তকটির ছাপা ও বাঁধাই চমংকার। ছাপা: উচ্ছলন: নদীর প্রোত কুল ছাপাইয়া প্রবাহিত হইতে লাগিল। গজ ঃ তুইহস্ত পরিমাণ ঃ সতর শ' ষাট গজে এক মাইল। গজ: হস্তী: ধীরে ধীরে চলাকেই কবিরা বলেন গজগমন। পাশ: পার্যদেশ: লোকটি তাহার পাশ কাটাইয়া চলিয়া গেল। পাশ: ফাঁদ: সিংহটি ব্যাধপাশে আবদ্ধ হইয়া গর্জন করিতে লাগিল। পান: প্রাপ্ত হন: আজ যদি চিঠিটা পান তাহার হাতে দিয়া দিবেন। পান: তাম্ব ঃ পান তামাক প্রভৃতি মাদক জব্যের ব্যবহার বর্জনীয়। বারণ: নিষেধ: 'যদি বারণ কর তবে গাহিব না—' বারণ: হস্তী: মদমত্ত বারণ-এর গতি অতীব ভয়ংকর। বোঝা: উপলব্ধি করা: এই জটিল অঙ্কটি তাহার মত বালকের পক্ষে বোঝা সম্ভব নয়। বোঝা: ভার এই বিপুল ঋণের বোঝা সে কেমন করিয়া বহন করিবে। **হার** : পরাজয় : 'তোমার কাছে যে হার মানি এই তো মোর জয়—'। হার : অলংকার : অশ্রুমালার নিকট মণিমুক্তার হারও তুচ্ছ। পর: অনাত্মীয়: 'পর কৈন্থ আপন, আপন কৈন্থ পর'। পর: পরিধান কর: যে-কাপড়টি কাল কিনিয়াছ, উহাই আজ পর। কর: খাজনা: পরকারের এই নৃতন করনীতি অন্থমোদন করা যায় না। কর: হস্ত: তোমার করকমলে এই গ্রন্থটি উৎদর্গ করিলাম।

ি ২০ ] নিম্নলিখিত পদগুলির সমাস্নির্গ্যপূর্বক ব্যাসবাক্য লেখ ঃ মনোরথ, অভূতপূর্ব, অলক্ষুণে, মতিচ্ছন্ন, আনাড়ী, রাজহংস, বাগদত্তা, আজাত্ব-লম্বিত, গাছপাকা, আগাগোড়া।

মনোরথ: মনরপ রথ [রূপক কর্মধারর] অথবা মনের রথ [ষষ্ঠা তৎপুরুষ ]।
অভূতপূর্ব: পূর্বে ভূত যাহা=ভূতপূর্ব [বহুব্রীহি], নয় ভূতপূর্ব=অভূতপূর্ব

[নঞ্তংপুক্ষ]। আলক্ষুণেঃ নয় [শুড] লক্ণে = অলক্ণে [নঞ্তংপুক্ষ]।
কাতিছেয়ঃ ছয় মতি যাহার [বছত্রীহি]। আনাড়াঃ নাই নাড়ীজান যাহার
[বছত্রীহি]। কথাটি কিন্তু সংস্কৃত 'অজানী' শব্দের রূপবিকারে উৎপন্ন হইয়াছে।
রাজহংসঃ হংসের রাজা [যগী তংপুক্ষ], অথবা, হংসতুল্য রাজা [উপমিত
কর্মধারম়]। বাগদন্তাঃ বাক্ষারা দত্তা [তৃতীয়া তৎপুক্ষ], অথবা বাক্ দত্ত
হইয়াছে যাহার সম্বন্ধে, এরূপ যে-ক্যা (বছত্রীহি)। আজাকুলম্বিতঃ জারু পর্যন্ত
=আজাকু [অব্যয়ীভাব], আজাকু লম্বিত যাহা = আজাকুলম্বিত [বছত্রীহি]।
গাছপাকাঃ গাছে পাকা [সপ্রনী তৎপুক্ষ]। আগাগোড়াঃ আগা হইতে
গোড়া [পঞ্চমী তৎপুক্ষ]।

[২১] নিম্মলিখিত বাক্যাংশগুলিকে বিশিষ্টার্থে প্রয়োগ করিয়া প্রত্যেকটির সহায়তায় এক-একটি বাক্য রচনা করঃ

চিনির বলদ: [ থেটে মরা, ফল না পাওয়া, যে ভার বহে অথচ ভোগ করিতে পায় না ] তিনি চিরটি কাল সংসারের বোঝা টানিয়া গেলেন, অথচ এতটুকু স্থখ-স্বাচ্ছন্য ভোগ করিতে পাইলেন না — চিনির বলদের মতো জীবনটা কাটাইয়া দিলেন। কুপমশুক : [বহির্জগতের অভিজ্ঞতাহীন, সংকীর্ণমনা] সারাটা জীবন গ্রামের চতুঃসীমার মধ্যে কাটালে—এ রকম কৃপমঞুক হয়ে থাকলে কি মনের সংকীর্ণতা ঘুচবে ? বকধার্মিকঃ [ভণ্ড প্রকৃতির লোক] কপালে তিলক কেটে আর গেরুয়া কাপড় পরে বেড়ালে की হবে, স্থদ আদায়ের বেলা নিতাই হাজরা গরীবের বুকের রক্ত চুষে খায়—লোকটি বকধার্মিকই বটে। ভুমুরের ফুলঃ [অদৃত্য বস্তু, ত্ত্পাপ্য জিনিষ] কী হে, ত্'মাস ধরে তোমার টিকিটির পর্যন্ত সন্ধান মিলছে না—একেবারে ভূম্রের ফুল হয়ে গেলে দেখছি। পুকুরচুরি: [ অসম্ভব রকমের চুরি বা বঞ্চনা ] যুদ্ধের সময়কার কন্ট্রাক্টরী তো কন্ট্রাক্টরা নয়, সে যে পুকুরচুরি—সরকারকে এমন ভাবে ঠিকিয়ে বড়লোক হতে ছদিন সময় লাগে। মণিকাঞ্চনযোগ: [ যোগ্যতমের সহিত যোগ্যতমের মিলন ] চিত্তরঞ্জনের সহিত স্থভাষ্চন্দের মিলন মনিকাঞ্চনযোগ বলিয়াই ধরিতে হইবে। **সাপে-নেউলে:** [গুরুতর শক্রভাবাপন্ন] মেকলে-সাহেব বলিয়াছেন, সভ্যতার সঙ্গে কবিতার যে-সম্পর্ক তাহা সাপে-নেউলের—সভ্যতার আওতায় কবিতার লতা নাকি বাড়িতে পায় না। **অরণ্যে রোদ ন**ঃ [ নিখল আবেদন বা প্রয়াস ] অশোকের শিলালিপি কতদিন অরণ্যে রোদন করিয়াছে, কেউ উহার নিঃশব্দ আহ্বানে সাড়া দেয় নাই। বি**ড়ালতপস্বী**ঃ [ ভণ্ড ; বাহিরে সাধু কিন্তু মনে মনে স্বার্থপরায়ণ ] সাধুতার ভান করিলে কী হইবে, তাহার পশুপ্রকৃতি কাহারও অগোচর নাই—সকলেই বুঝিতে পারিয়াছে, সে একজন বিজালতপস্বী। তাসের ঘরঃ [ ক্ষণস্থায়ী,

ভঙ্গুর ] দেখিতে দেখিতে তাহার সকল বিত্ত-ঐশ্বর্য তাসের খরের মত কোথায় উড়িয়া গেল। উত্তমমধ্যম: [প্রহার] দেকালে আইনের এত স্থ্য জটিলতা ছিল না—চোর ধরা পড়িলেই গ্রামবাসীরা সকলে মিলিয়া কিছুটা উত্তমমধ্যম দিয়া তাহাকে ছাড়িয়া দিত। **অন্ধের যৃষ্টি**: [একমাত্র অবলম্বন ] বিধবার একটিমাত্র সন্তান— তাও সে সেইদিন মারা গেল—ভগবান অন্ধের যষ্টিটি কাডিয়া নিলেন। সোনায় সোহাগা: [ তুইটি ভালো গুণ বা বস্তুর সংযোগ । মেয়েটির যেমন রূপ তেমনি গুণ— যেন সোনায় সোহাগা। **হাতের পাঁচ**: [নিশ্চিত অবলম্বন] জিতেন বড়ো ব্যবসায়ীর ছেলে, আবার পরীক্ষায় ভালো পাশও করিয়াছে। চাকুরি জুটে তো ভালো—তাহা যদি না হয় তবে হাতের পাঁচ ব্যবসায়ই তো রহিয়াছে। শাঁ**ংখর করাত:** [উভয়সংকট] যুদ্ধের সময় স্থজিত লিথিয়াছিল, রেপুন না ছাড়িলে বোমার আঘাতে প্রাণ যাওয়ার সভাবনা, আর ছাড়িলে চাকুরি হারাইবার সভাবনা—পরিস্থিতিটি ছিল শাথের করাত-এর মত। মিছরির ছুরি: [মুখে মিষ্টি অন্তরে গরল] মিষ্ট কথায় ভুলাইয়া স্থবীরবাবু বন্ধুটির সর্বনাশ্যাধন করিল—সে যে এমনভাবে মিছরির ছুরি চালাইবে ভাহা কেই কল্পনাও করিতে পারে নাই। **আকাশ-কুন্তম:** [ অসম্ভব বস্তু, অবাস্তব জিনিস ] বড়লোক হয়ে কলকাতায় তুমি বাড়ী করবে, গাড়ী করবে, কতই স্বপ্ন দেখছো; কিন্তু মনে রেখো, এ তোমার আকাশ-কুস্থম রচনামাত্র। ব্যাঙের আধুলি: [ তুচ্ছ সামান্ত বস্তকে লইয়া গর্ব করা। ত্ব'শটি মাত্র টাকা, এই নিয়েই এত গর্ব-অহংকার! এ তো ব্যাঙের আধুলি। রাজযোটকঃ [শুভ কিংবা অশুভ সংযোগ] সামাজ্যবাদী জার্মানীর সঙ্গে সমরবাদী জাপানের মিলনে যেন রাজযোটক ঘটিয়াছিল। দিরে সংক্রান্তি : [ আসর বিপদ] মা, বাবা, ভাই সকলেরই সাংঘাতিক অন্তথ, আমার এখন শিরে সংক্রান্তি— চাকরির জন্ম এসময় আমায় উদ্বান্ত করো না /বিসমিল্লায় গলদ: [গোড়ায় গলদ] বিসমিলায় গলদ যেথানে, সেথানে প্রথম হুইতে আরম্ভ না করিলে তুমি এ বিষয়ে কিছুই শিথিতে পারিবে না ৷ তীর্থের কাক : [ পরপ্রত্যাশী বা পরম্থাপেক্ষী ] ছভিক্ষপীড়িত কুধার্তের দল বাহিরে তীর্থের কাকের মতো অপেক্ষা করিতেছে, অথচ নঙ্গরখানার দার এখনও খোলা হইল না। গাছে কাঁঠাল গোঁকে তেলঃ [প্রাপ্তির পূর্বেই কোনো বিষয়ে স্থিরনিশ্চয় হইয়া থাকা] পরীক্ষায় পাশ করার প্রেই তুমি কোন্ চাকরিতে চুকিবে তাহার চিন্তা করিতেছ—এ যে গাছে কাঁচাল গোঁফে তেল। আঠারো মাসে বছর: [অত্যন্ত আলশুপরায়ণ] যে-মানুষ আঠার মাসে বছর গোণে তার উপরই তুমি জরুরী কাজটার ভার দিয়েছ, বেশ লোক দেখছি। / দশচকে ভগবান ভূত: [ সমষ্টির বিক্ষমক্তির প্রভাবে অতি শক্তিশালী মাত্র্যও কথনো কখনে। হেয় প্রতিপদ্ন হয় ] রামবাবুর মতো পরার্থপর দেশহিতৈয়ী মানুষটিকেও কয়েক-জন হীনলোকের চক্রান্তে পড়িয়া সমাজের কাছে চোর সাজিতে হইল—সভাই দশচক্রে

ভগবান ভূত হইলেন। সাপের পাঁচ পা: [ বেশী রকমের বাড়াবাড়ি করা অথবা, অস্বাভাবিক আচরণ ] বিবেকবুদ্ধির সীমা লঙ্ঘন করে যা-খুশী-তাই করে যাচ্ছ, সাপের পাচ পা দেখলে নাকি ? কালনেমির লক্ষাভাগ: [কাজের আগেই ফলভোগের চেষ্টা] যুদ্ধ শেষ হইবার পূর্বেই যুধ্যমান জাতিগুলির মধ্যে বিজিত রাজ্যগুলি-সম্পর্কে কালনেমির লঙ্কাভাগ শুরু হইল। বোঝার উপর শাকের আঁটি: যাহাকে অনেক বেশী কাজ করিতে হয়, সেই সঙ্গে একটি ছোট কাজ সারিয়া লইতে ভাহার তেমন কষ্ট হয় না ] রাম কারথানায় তুই 'সিফটে' দৈনিক প্রায় বার ঘণ্টা কাজ করে; মেদিন সাহেব তাহাকে ডাকিয়া বলিল, নির্দিষ্ট কাজের পর আরো কিছুক্ষণ খাটিয়া সে যেন নতন 'অর্ডার'-টির কাজে হাত দেয়। ইহাতে রাম উত্তর করিল, 'করবো স্তর, বোঝার উপর শাকের আঁটিকে ভয় করিনে'। স্তুখের পায়রাঃ [ স্থসময়ের বয়ু ] স্থুদিন যথন ছিল তথন স্থাকরের বন্ধুবান্ধবের অভাব ছিল না, কিন্তু চাকরিটি হারাইবার পর বন্ধরা সব স্থাধর পায়রার মতো কোথায় উধাও হইয়া গেল। বিনামেছে জল: অপ্রত্যাশিত বস্তুলাভ] অসহায় বিধবাটির ঘোরতর তুর্দিনে বিভাসাগর-মহাশয়ের অ্যাচিত সাহায্যলাভ তাহার নিকট বিনামেঘে জলের মতোই প্রতিভাত হইল ্বালির বাঁধ: [ নিক্ষল চেষ্টা; সামান্ত আঘাতেই যাহা বিনষ্ট হয় ] 'বড়র পিরীতি বালির বাঁধ, ক্ষণে হাতে দড়ি ক্ষণেকে চাঁদ'। / অমাবস্তার চাঁদ : [ অসম্ভব ঘটনা, তুম্পাপ্য বস্তু ] বিবাহিত জীবনের স্থদীর্ঘ সতর বৎসর পর নবজাত পুত্রের মুথ দেথিয়া পিতামাতার মনে হুইল তাঁহারা যেন অমাবস্থার চাঁদ দেখিলেন। তুলসী বনের বাঘ: [ বাহিরে নিষ্ঠাবান অথচ অন্তরে পশুভাবাপর ] সহদয়তার ভান করিয়া একাদশী বৈরাগী গরীব লোকটার এই সামাত্ত সম্পত্তিও অকস্মাৎ আত্মসাৎ করিয়া লইল—তাহাকে তুলসী-वरनत वाघ ना विनयां की विनव ?

# [ ২২ ] নিমলিখিত অপপ্রয়োগগুলিকে শুদ্ধ করিয়া লেখঃ

অত্যন্ত অত্যাচার, অসম্ভব শীত, অসাধ্য রোগ, পঞ্চম বর্ষীয় শিশু, ভীষণ বিভীষিকা, বিশিষ্ট শিষ্ট, বিশ্রী গন্ধ, ষথেষ্ট ক্ষতি, সমূহ সমস্তা, স্কুবর্ণস্কুমোগ, স্বপ্রাত্ত উর্বধ, সাংঘাতিক লোক।

অত্যন্ত অত্যাচার—বিষম অত্যাচার। ['অত্যন্ত' কথাটি বিশেষণের বিশেষণ রূপে ব্যবহৃত হয়; স্থতরাং শব্দটিকে বিশেষণার (অত্যাচার) বিশেষণরপে প্রয়োগ করা ঠিক নয়। বিশেষণার করা ঠিক নয়। অসম্ভব শীত—দারুণ শীত। শীততাপের ক্ষেত্রে অসম্ভব বলিয়া কিছুই নাই, কিন্তু অস্বাভাবিক অর্থে 'অসম্ভব' শব্দের প্রয়োগ সমর্থনীয়। অসাধ্য রোগ—তুরারোগ্য রোগ। ['অসাধ্য রোগ' কথাটিকে সমর্থন করা যায়। বৈগ্যক শাস্ত্রে স্থসাধ্য, তুংসাধ্য এবং অসাধ্য এই তিন রকমের রোগের উল্লেখ পাওয়া যায়।

'অনাধ্য' অর্থাৎ যে-রোগ দারান মাতুষের দাধ্যাতীত]। প্রথম বর্ষীয় শিশু—পঞ্চ বর্ষীয় শিশু। ভীষণ বিভীষিকা—দারুণ বিভীষিকা। ['ভীষণ' ও 'বিভীষিকা' শব্দত্বটি প্রায়-দুমার্থক, স্কতরাং এরপ শব্দ প্রয়োগ করা বাঞ্ছনীয় নয়।] বিশিষ্ট শিষ্ট—অতীব শিষ্ট। বিশ্রী গন্ধ—তুর্গন্ধ [ইহার প্রয়োগ দুমর্থনীয়]। যথেষ্ট ক্ষতি—অনেক ক্ষতি। ['ক্ষতি' কাহারও কামনার বস্তু (ইষ্ট) নয় বলিয়া, মনে হইবে বুঝি 'যথেষ্ট' কথার প্রয়োগ স্থ কুহয় নাই। কিন্তু 'প্রভূত' অর্থে 'যথেষ্ট' শব্দের প্রয়োগ আছে।] সমূহ সমস্তা—জটিল দমস্তা। ['দুমূহ বিপদ' কথার অন্তব্রণে উক্তরপ প্রয়োগ]। স্বর্থনিস্থযোগ—অনেকে হয়তো বলিবেন, কথাটি ইংরেজী Golden opportunity কথার অন্তবাদ হইলেও কথাটি বাংলায় স্থায়ী আসন পায় নাই। স্বতরাং 'উত্তম স্থযোগ' বলাই ভালো। কিন্তু কথাটি কি অলংকারশাস্ত্রসমত প্রয়োগ নয়? 'দোনার মূহুর্ভ' যদি চলে, তাহা হইলে 'স্বর্থন্স্থযোগ' চলিবে নাকেন? স্বপ্লাত ঔষধ—স্বপ্লক ঔষধ ['স্বপ্লাত মাতুলী' কথাটির অন্তকরণে]। সাংঘাতিক লোক—ভয়ানক লোক।

[২৩] 'বিশেষ্য, বিশেষণ, সর্বনাম, ক্রিয়া, ক্রিয়াবিশেষণ, এমন কি অব্যয়কেও একই বিশেষণ শব্দ বিশেষত করিতে পারে।'—এই বিধি অহুসারে 'কত' [বিশেষণ] শব্দের সাহায্যে যে-কোনো চারিটি প্রয়োগের উদাহরণ দিয়া এক-একটি বাক্য গঠন করঃ

ি ] সেথানে কত লোক জড় ইইয়াছিল। [২] সে যে কত বড়ো মিথ্যাবাদী তাহা তুমি জান না। [৩] কালের স্রোত গুনিবার — উহার প্রবাহে কত তুমি কত আমি ভাসিয়া যাইব। [৪] মাতৃহারা শিশুটি সমস্ত রাত ধরিয়া কত কাঁদিল। [৫] কত সাবধানে এ কাজ করিতে হয় তাহা তোমার ধারণার অতীত। [৬] লোকটা যে কত কী বলিল তাহার ইয়তা নাই।

[ ২৪ ] নিম্নলিখিত শব্দযুগলসমূহের মধ্যে চারিটির প্রয়োগ ও অর্থের পার্থক্য দেখাইয়া বাক্য রচনা কর ঃ

ক্রত, উপক্রত; উদ্ধার, উদ্ধৃতি; প্রহার, প্রহরণ; অবধান, ব্যবধান; নিবদ্ধ, নির্বদ্ধ; অসার, আসার; লক্ষ্য, উপলক্ষ্য; অবশ্রু, অ-বশ্রু।

জ্রুত জ্বতগতিতে পথ হাঁটিয়া আসার জন্ম তিনি অতীব ক্লান্তি অন্তবকরিতেছেন। উপজ্রুত নায়াথালির দান্দার পর মহাত্মা গান্ধী উপজ্রুত অঞ্চলে পরিত্রমণ করিয়াছিলেন। উদ্ধার: সাম্প্রদায়িক বিরোধের সময় যে-সকল নারী অপস্থতা হইয়াছে তাহাদের উদ্ধার করা আমাদের সকলেরই কর্তব্য। উদ্ধৃতিঃ প্রয়োজনীয় উদ্ধৃতিহহ আলোচ্য প্রশ্নটির উত্তর দাও। প্রহার: পাঠশালার গুরু-

মহাশয়রা ছাত্রদিগকে মাঝে মাঝে নির্মমভাবে প্রহার করিয়া থাকেন, কিন্তু এ রীতি সর্বৈব বর্জনীয়। প্রহরণঃ দশপ্রহরণধারিণী দেবী তুর্গাকে প্রণতি জানাইলাম। আরধান: মহারাজ, দৃতবাক্য অবধান করুন। ব্যবধান: 'অজ্ঞানের অন্ধলারে আড়ালে ঢাকিছ যারে, তোমার মঙ্গল ঢাকি গড়িছে সে ঘোর ব্যবধান।' নিরক্ষঃ তাঁহার রচিত এই নিবন্ধটি সত্যই স্থানর ইইয়াছে। নির্বন্ধঃ মহর্ষি বরতন্তু শিশু কোংসের গুরুদক্ষিণাদানের নির্বন্ধাতিশয়দর্শনে বিরক্ত হইয়া চতুর্দশকোটি স্থবর্ণমূলা প্রার্থনা করিলেন। অসারঃ মায়াবাদী শংকরাচার্য এই বিচিত্রস্থান্ধর সংসারকে অসার বলিয়াই জানিয়াছিলেন। আসারঃ 'অক্রবারিধারা আসার [ রুষ্টি, ধারাস্পাত ], জীমৃতমন্দ্র হাহাকার-রব'। লক্ষ্যঃ সাহিত্যের লক্ষ্য ও আদর্শ সম্বন্ধে একটি প্রবন্ধ রচনা কর। উপালক্ষ্যঃ গঙ্গান্ধান উপলক্ষ্যে এই মেলায় অজম্ম যাত্রীর সমাগম হয়। আরশ্যঃ পিতামাতার স্থচিন্তিত উপদেশ সন্থানদের অবশ্রপালনীয়।

[২৫] যে-কোনো চারিটি প্রশ্নের নির্দেশমত উত্তর দাও:

্ক । 'শিরঃপীড়া' ও 'পুরস্কার'—সিদ্ধির নিয়মের বিভিন্নতা বিচার কর। [খ] কৃৎ ও তদ্ধিত প্রত্যায়রপে 'আ'-র প্রয়োগের উদাহরণ দাও। [গ] 'তিনি উন্মাদ হইয়াছেন'; 'শুভুকার্য নির্বাহ হইয়াছে'—সংস্কৃত বাক্যগঠনের আদর্শে এই তুইটি বাক্যের শুদ্ধতা বিচার কর। [ঘ] বিদেশী ও বাংলা তদ্ধিত প্রত্যায়ের এক হইয়া যাওয়ার তুইটি দৃষ্টান্ত দাও। [ছ] 'বিজোড়' ও 'বিষম'—এই তুইটি দৃষ্টান্ত 'বি' উপসর্গের পার্থক্য দেখাও। [চ] সমার্থক দদ্ধের তুইটি উদাহরণ দাও। [ছ] আলুক সমান্যের অনুরূপ প্রয়োগের তুইটি দৃষ্টান্ত বাংলায় দেখাও।

ক বিরংপীড়া ও পুরস্কার ঃ পুরং +কার = পুরস্কার। ক, প, বা ফ পরে থাকিলে সাধারণত অ-কার বা আ-কারের পরস্থিত বিদর্গস্থানে 'স' হয়, কিন্তু 'শিরঃপীড়া' স্থানে এই নিয়মের ব্যতিক্রম হয়। এখানে বিদর্গ স্থানে 'স' হয় নাই। [খ] কং প্রত্যম্বরূপে 'আ'-র প্রয়োগ ঃ চল্+আ=চলা; যেমন, চলা-পথ। কাচ্+আ=কাচা; যেমন, কাচা-কাপড়। তদ্ধিত প্রত্যয়রপে 'আ'-র প্রয়োগ ঃ বাঘ+আ=বাঘা; যেমন, বাঘা তেঁতুল; হাত+আ=হাতা [দদৃশ অর্থে]; তদ্রপ—কেন্তা, বামনা, গোপলা, ইত্যাদি [আনাদরে]। [গ] সংস্কৃত বাক্যগঠনের আদর্শে 'তিনি উন্মাদ হইয়াছেন' বাক্যটির শুদ্ধরূপ হইবে 'তিনি উন্মন্ত হইয়াছেন' কিংবা 'তিনি উন্মাদগ্রন্থ হইয়াছেন'। কারণ, 'উন্মাদ' কথাটি বিশেয়পদ, একটি রোগের নাম। ইহাকে বিশেষণে পরিণত না করিলে 'তিনি' এই পদের বিশেষণ হইতে পারে না। 'শুভকার্য নির্বাহিত হইয়াছে' লেখাই সমীচীন। এখানেও পূর্বোক্ত কারণ প্রযোজ্য। [ঘ] দারোয়ান, গাড়োয়ান—এখানে বাংলা 'বান্' ও বিদেশী 'ওয়ান'

প্রতায় এক হইয়া গিয়াছে। [উ] বিজ্ঞোড়—'বি' উপসর্গটি বিপরীতার্থক: 'বিষম'
—এখানে 'বি' উপসর্গটি নঞর্থক। [চ] রাজারাজড়া, রাজাবাদশা, আমীরওমরাহ্
ইত্যাদি। [ছ] খিয়ে-ভাজা, গায়ে-হলুদ ইত্যাদি। [সমাসের আলোচনা প্রইব্য]।

[ ২৬ ] নিমলিখিত শব্দযুগলসমূহের মধ্যে চারিটির প্রয়োগ ও অর্থের পার্থক্য দেখাইয়া বাক্য রচনা কর:

পরস্ক, উপরস্ক; অতএব, অর্থাং; উদ্ভুত, উদ্ধৃত; যাপন, উন্যাপন; উপ্টপ, টিপ্টিপ্; অর্থ, সমন্ত্র; পরুব, পৌরুব; সংস্কার, সংস্করণ; ভাতটাত, ভাতফাত।

পরস্ত ঃ তুমি কাজটি করিলে তিনি কুল হইবেন না, পরস্ক নিজেকে কতার্থ মনে করিবেন। **উপারস্ত** হাজি মহমদ মহদীনের গৃহে চোর প্রবেশ করিয়া ধুত হইল , মহুগীন চোরকে কোনো শান্তি দিলেন না, উপরক্ষ তাহাকে এক সহস্র মৃত্য প্রদান করিয়া বিদায় দিলেন। **অভএব:** আমি তাঁহার কাছে নানাভাবে ঋণী, অভএব জাঁছার কথার বিক্ষাচরণ করা আমার পক্ষে কিছুতেই সম্ভব নয়। অর্থাৎ: তোমাকে বে-ভইশত টাকা দিলাম উহাতেই এই মাসের বায়নিবাঁহ করিতে হইবে; অর্থাৎ উহার বেশী বরচ করিলে ভোমার ধার করা ব্যতীত আর অহা উপায় নাই। উদ্বৃত্ত : তোমাকে ধার বিবার মতো উদ্ভ অর্থ আমার হাতে নাই। উদ্ধৃত: এই কলেকটি পঙ্জিরবীন্দ্রনাধের একটি বিশ্রুত কবিতা হইতে উদ্ধৃত হইয়াছে। **যাপন:** পুরের ৰতাত পর অসহায় পিতামাতা অতীব মনোবেদনায় দিনবাপন করিতে লাগিলেন। উদ্যাপন: এই পুণাত্রত উদ্যাপন করা আমাদের সকলেরই কর্তব্য। উপ উপ: মাধৰীৰ বহু আচৰণে মাতা এত কই পাইলেন, তাহার ছটি চোগ হইতে টপ্টপ্ করিয়া জল পড়িতে লাগিল। **টিপ্টিপ**: কাল সারাদিন ধরিয়া টিপ্টিপ বৃষ্টি পড়িয়াছে। অবস্থ : মধুপ্দনের রচনায় মাঝে মাঝে দ্রাধ্যদোধ পরিলফিত হয় [পদের পরস্পর-সমন্ত কর্মে । সমন্তর: ভাবের গভীরতা ও প্রকাশসৌন্দর্যের সমন্তর ঘটিয়াছে বলিরাই এই কবিতাটি এতথানি রসোভীর্ণ হইয়াছে। পরুষ: তাঁহার পরুষ [নিষ্ঠুর] আচরণে সকলেই ব্যথিত হইলেন। পৌরুষ: ঈশবচন্দ্র বিভাসাগরের চরিত্তের মধ্যে এমন একটি বলিষ্ঠ পৌৰুষ [পুৰুষোচিত উভ্তম, সাহস, পরাক্রম ] ছিল, যাহা হীনবীর্য वाडानीठितित्व विवनमृष्टे। **मल्कातः** मजीमाङ्ख्या वम कविद्या वामरमाहम हिन्दूव সমাজসংস্কার-এর ক্ষেত্রে চিরক্ষরণীয় হইয়া আছেন। সং**স্করণ:** পুস্তকটির দ্বিতীয় সংস্করণে প্রথম সংস্করণের অনেক আংশ পরিবর্জিত হইয়াছে। ভা**ভটাত** ভাতটাত ফেলে রাম একটা কাণ্ড বাধিয়ে বদলে। ভাতকাত: আমার মন আজ একেবারেই ভালো নেই, ভাতফাত কিছুই আমি থাবো না।

## [২৭] যে-কোনো চারিটি প্রবের নির্দেশমত উত্তর দাও:

্ [क] 'বিবক্ক' ও 'নিবীহ' এই ছুইটি পৰের বাংলাভাষাত প্রবেশে সম্প্রেড ছইতে অথবিকের ঘটিনাছে, তাহা দেখাও। [খ] 'নিবপরানী ব্যক্তিকে গ্রহার অত্যক্ত অনৌক্রিক'—এই বাংলার সমন্ত অন্তত্তির সাংশাখন কর। [খ] সে জাস খেলে: সে লাঠি থেলে—এখানে 'ভাগ' ও 'লাঠি' কি একই কারক, না বিভিন্ন কারক হইবে, এ বিষয়ে যুক্তিসহ জোমার মত বাক্ত কর। [ঘ] 'বিলক্ষণ' শক্ষটিকে বিশেষণ, বিশেষণের বিশেষণ, কিরাবিশেষণ ও অব্যব্তশে প্রযোগ করিয়া এক-একটি বালা বচনা কর। [জ] বর্ষণবর্ষাকি বিশেষণের ছুইটি উলাহ্রপন্যনিত থাকা রচনা কর। [জ] 'আমি এই কথা বলিয়া থাকিব' ও 'ভাহার চিঠি সমন্তম্য পাইলো আমি ঘাইডাম'—এই ছুইটি বাংলা কিয়ার কাল নির্ণার কর।

🔭 [ क ] সায়তে বিরক্ত ক্যাটির অর্থ চইতেছে অনাদক্ত, উলাদীন, বিগতাপুত। दि-वह+क-विवक्त । किन्न बात्नाव नक्षित कावान वह सेवद कृत हरवा कार्य। मित्रीह : मित्र [माहे ] छेदा [न्लहा ना केंचम ] बाहाद -- मित्रीह वर्षा । मित्रके । কিন্তু বাংলার শক্ষ্টি 'ভালো মান্তব', 'বেডারা' অর্থেট প্রস্কুত চট্টা থাকে। [ খ ] নিত্ৰপৰাধ ব্যক্তিকে প্ৰচাত কৰা অমৌক্তিক। [ গ ] 'সে ভাস খেলে'—সে ভাস খাতা থেলে। এখানে 'ভাগ' কথাটি কর্মকারক। তিবাসন্দাধনের বাতা সর্বতেই উপায় व्याहारे करन । अधारम 'काम' नाकील 'व्यना' किना मणाह हतेएत भारत मा, अतेकन 'আম' করণকারক। 'সে লাটি থেলে'—সে লাটিকে খোরার, অভএব 'লাটি' কৰ্মভাৰক। এখানে 'খেলে' ভিনাটিৰ প্ৰচাত কৰ্ম খেলা কৰা নহ, খোৱানো বা নৈপুৰা প্রদর্শন করা। 'লাটি' 'বেলে' কিবার কর্ম। [ম] ভাছার এই আচরণ হইতে আমি বিলক্ষণ শিক্ষা লাভ কবিয়াছি [ বিশেষণ ]। সে বিলক্ষণ ভালো ছেলে, এ বিবাহ মতাইছৰ নাই [বিশেষণের বিশেষণ ]। ভূমি আমাতে বিসক্ষণ প্রভাৱিত করিলাছ [ক্রিয়াবিশেষণ]। তুমি আমার কথা তুলো না যেন। বিলক্ষণ, জোমার কথা কি কংনো ভোলা বার ? [ অবার ]। ( ও ) প্রে-সুভিরে-পাওলা ছেলেট একদিন প্রেট হারাইরা খেল। একমাত ছেলেটিকে মা আদর করিয়া বলেন—'আঘার খোকন সাত-রাজার-ধন-মাণিক'। [ চ ] 'বলিরা থাকিব'-পুরাষ্টিত ভবিকৃৎ, 'বাইভাহ'-নিতাবৃত্ত [ সাপেক নিতাবৃত্ত ] অভীত।

[২৮] নিয়লিখিত শব্দগুগলের [Pair of Words] মধ্যে পাঁচটির অর্থের পার্থকা দেখাইয়া বাকা গঠন কর:

নিশাত, নিশাতন ; অভিনিবেশ, উপনিবেশ ; প্রতিষ্ঠা, প্রতিষ্ঠান ; পালন, প্রতি-পালন ; আরাম, বিরাম ; আসব, আহব ; কৌতুক, কৌতুহল ; বাচক, উপবাচক ।

- নিপাতঃ এই শক্রর যদি নিপাত না ঘটে তাহা হইলে সকলেরই সর্বনাশ অনিবার্ষ। নিপাতনঃ অস্ত্রনিপাতনে [প্রক্ষেপণ] তিনি দিদ্ধহন্ত ছিলেন। **অভিনিবেশ:** তাঁহার উপদেশগুলি অভিনিবেশ [ মনোযোগ ]-সহকারে শ্রবণ কর, ইহাতে ভবিশ্বতে তোমার মন্দল হইবে। উপনিবেশ ঃ উপনিবেশ [ বিদেশস্থ আবাসভূমি— colony ] স্থাপন করিতে না পারিলে সামাজ্যবাদ কথনো প্রসারলাভ করিতে পারে না। প্রতিষ্ঠা ? প্রীকৃষ্ণের বিগ্রহপ্রতিষ্ঠাকল্পেই এই মন্দিরটি নির্মিত হইয়াছে। প্রতিষ্ঠান ঃ আমাদের দেশের শ্রমিকসংঘপ্রতিষ্ঠানগুলি আজ পর্যন্ত তেমন উন্নত হহতে পারে নাই। পালনঃ তিনি তাঁহার প্রতিজ্ঞাপালনে দৃঢ়সংকল্প। প্রতিপালন ঃ পরের সন্তান হইলেও তাহাকে তিনি আপন সন্তানের মতো প্রতিপালন করিতে কোনোদিন কুণ্ঠাপ্রকাশ করেন নাই। স্বারাম ও কেবল ভোগ-বিলাস-আরাম মাত্রকে কর্মবিম্থ করিয়া তোলে। বিরাম : বিরাম নাই, বিশ্রাম নাই, অক্লান্তভাবেই তিনি এই কাজটা করিয়া যাইতেছেন। আসব: আসব [মছ] পান করিলে যে মন্ততা জন্মায়, একথা কে না জানে ? আহিব ঃ 'সংগ্রামসাধ অবশ্র মিটাব মহাহবে [ যুদ্ধে ] আমি তব।' কৌতুক ঃ কৌতুকহাস্ত সম্পর্কিত ৰবীন্দ্রনাথের প্রবন্ধটি সত্যই চমৎকার। কৌতূহল ? বিজ্ঞানের সৃষ্টিমূলে রহিয়াছে মান্থবের কৌতূহলবৃত্তি। যাচক: শোনা যায়, কর্ণ এতবড়ো দানশীল ছিলেন, কোনো যাচক [প্রার্থী] কোনোদিন তাঁহার দার হইতে শৃতহত্তে ফিরিয়া যায় নাই। উপযাচক ঃ চিকাগো-ধর্মসভায় বিবেকানন্দ আহুত হন নাই, কিন্তু উপযাচক [ বিনা-আহ্বানে যে কিছু বলিতে চায় ] হইয়া তিনি যে-বক্তৃতা দিলেন, তাহাতে শ্রোত্মগুলী মুহুর্তেই বিস্ময়-সচকিত হইয়া উঠিল।

[২৯] নিমোদ্ধত বাগ্ধারা ও প্রবচনগুলির [Idioms and Proverbs] মধ্যে পাঁচটির অর্থ বুঝাইয়া অর্থতোতক এক-একটি বাক্য গঠন কর:

অঠারো মাসে বছর; একে মা মনসা তাতে ধুনার গন্ধ; গাছেরও থার তলারও কুড়ায়; গোড়া কেটে আগায় জল দেওয়া; ছুঁচ হয়ে ঢোকে ফাল হয়ে বেরোয়; পাথরে পাঁচ কিল; যত গর্জে তত বর্ষে না; লক্ষীর মা ভিক্ষা মাগে; কাঁটা দিয়ে কাঁটা তোলা; সোনা বাহির আঁচলে গেরো।

আঠার মাসে বছর: [দীর্ঘস্ত্রতা] তার মতো আরামপ্রিয় মান্ন্যকে কাজটি করবার তার দিয়েছ—দে তো আঠার মাদে বছর গোণে; দেখো, কাজটি শেষ হতে কতদিন লাগে। একে মা মনসা তাতে ধূনার গন্ধঃ: [ যে যাহা অপছন্দ করে তাহাই করা ] ভট্টাচার্য-মহাশয়ের মতো নীতিবাগীশ লোক আর দ্বিতীয়টি নেই, তাঁর কাছে গিয়েছে ছেলেরা থিয়েটারের চাঁদা চাইতে—একে মা মনসা তাতে ধূনার গন্ধ।

গাছেরও খায় তলারও কুড়ায়: [ছই তরফা লাভ] রমেশবাবু মোটাবেতনে দীর্ঘকাল সরকারী চাকরি করলেন; তারপর পেন্সন নিয়ে যথন বেরিয়ে এলেন তথন নিজের বড়ো ছেলেটিকে তাঁর শূন্য আসনে বসিয়ে এলেন, অথচ ওই পদের জন্য ষোগ্যতর প্রার্থীর অভাব ছিল না। রমেশবাবু সেই জাতেরই লোক ধাঁরা গাছেরও খান তলারও কুড়ান। গোড়া কেটে আগায় জল দেওয়াঃ [ প্রথমে অবহেলা প্রদর্শন করিয়া পরে যত্ন লওয়া ] প্রথমে ছেলেটার স্থশিক্ষার দিকে একেবারেই নজর ৰাওনি, এখন কুসলে পড়ে ছেলেটা গোলায় গেল বলে বুক চাপড়াচছ, আর তার চরিত্রসংশোধনের জন্ম প্রাণপাত করছ—কিন্তু গোড়া কেটে আগায় জল দিয়ে কী লাভ হবে ? ছুঁচ হয়ে ঢোকে ফাল হয়ে বেরোয়: [ দামাত্ত স্থযোগস্থবিধাকে আশ্রয় করিয়া কালক্রমে সর্বগ্রাসী আধিপত্য বিস্তার করা; অথবা, প্রথমে মৌথিক বন্ধুত্বে লোকের বিশ্বাস উৎপাদন করিয়া সেই স্থযোগে অনিষ্টসাধন করা ] তার মতো সাংঘাতিক চরিত্রের লোক খুব কমই আছে, ওকে বাড়ীতে স্থান দিও না-সবই ও করতে পারে, ছুঁচ হয়ে ঢুকবে ফাল হয়ে বেরুবে। পাথেরে পাঁচ কিলঃ [ পাথরে কিল মারিলে তাহাতে পাথরের কিছুই হয় না, সেইরূপ যে প্রবল কেহই সহজে তাহার কোনো ক্ষতি করিতে পারে না ] তার সঙ্গে লড়তে যেওনা—তারতো এখন পাথরে পাঁচ কিল-অবস্থা। যত গর্জে তত বর্ষে নাঃ [ অনেক সময় দেখা যায়, কোনো কিছুতে যেখানে বেশী আড়ম্বর তা মোটেই স্থসম্পন্ন হয় না বা সাফল্যলাভ করে না] হরিবাবু খুব তর্জনগর্জন করে বলে গেলেন, লোকটাকে একবার দেথে নেবেন; কিন্তু আসলে লোকটার সামনে গিয়ে ছটি কথা বলবার শক্তিসামর্থ্যও তাঁর নেই— মনে রেখো, যত গর্জে তত বর্ষে না। / লক্ষ্মীর মা ভিক্ষা মাগে: [ অগাধ ঐশ্বর্ষ থাকা সত্ত্তে কোনো থেয়ালবশে দরিদ্রজীবন্যাপন করা ] বাঁড়ুজ্যেশায় টাকার উপর শুরে আছেন, অথচ নিজের ছোট মেয়েটির বিয়ের সময় চাঁদার থাতা নিয়ে পরের তুষারে তিনি ঘুরে বেড়ালেন তাঁকে দেখে মনে হলো, লক্ষীর মা ভিক্ষা মাগছে। কাঁটা দিয়ে কাঁটা ভোলাঃ [একজন অবাঞ্চিত ব্যক্তিকে দিয়ে আর-একজন অবাঞ্ছিত ব্যক্তির শত্রুতাসাধন করা ] জার্মানী আর রাশিয়া উভয়েই ব্রিটেনের শক্রু, কিন্তু গেল যুদ্ধের সময় কেমন কৌশলে রাশিয়াকে দিয়ে ব্রিটেন জার্মানীর সর্বনাশ ঘটাল—একেই বলে কাঁটা. দিয়ে কাঁটা তোলা। সানা বাহির আঁচলে গেরোঃ [বছমূল্য দ্রব্যের প্রতি দৃষ্টি না রাখিয়া সামান্য জিনিসের জন্ম অত্যধিক সত্তর্ক মনোভাব প্রদর্শন করা] তাঁর দেশের যত সম্পত্তি সাত ভূতে লুটে নিচ্ছে, দেদিকে যতুবাবুর থেয়াল নেই; কিন্তু কলকাতার সামাত ত্'কাঠা জায়গার জন্ত তিনি মামলা চালাচ্ছেন হাইকোর্ট পর্যন্ত—এ দেখছি, সোনা বাহির আঁচলে গেরো দেওয়ার মতো ব্যাপার।

[৩০] নিমলিখিত যুগাশব্দগুলির [ Pair of Words ] মধ্যে চারিটির অর্থগত পার্থক্য দেখাইয়া বাক্য রচনা কর:

অবতরণ, অবতারণা; অর্ধাসন, অর্ধাশন; অন্থনাসিক, উন্নাসিক; প্রেরণ, প্রেরণা; প্রশস্ত, প্রশস্তি; প্রয়োজন, প্রযোজনা; প্রবাদ, পরিবাদ।

্তাবতরণ: [ অবরোহণ, নামা ] বৃক্ষ হইতে অবতরণকালে হঠাৎ তিনি আঘাতপ্রাপ্ত হইলেন। তাবতারণা: [প্রস্তাবনা, ভূমিকা] বিশেষ কোনোকিছুর অবতারণা না করিয়াই তিনি তাঁহার মূল বক্তব্যটি সরাসরি পাঠকের কাছে তুলিয়া ধরিয়াছেন। **অর্ধাসন**ঃ [ অর্ধেক আসন ] পার্বতী উপস্থিত হইয়া মহেশ্বরের পার্ধে অর্ধাসনে উপবিষ্টা হইলেন। **অর্ধাশন**ঃ [আধপেটা খাওয়া ] এই দরিদ্র বাংলাদেশে অধিকাংশ লোকই অধাশন-অনশনে দিনাতিপাত করে। অনুনাসিক: [নাকী] নাসিকার সাহায্যে উচ্চার্য বর্ণগুলিকেই অনুনাসিক বর্ণ বলা হইয়া থাকে। উন্নাসিক: [ নাক সিটকান যাহার অভ্যাস ] কোনো লেখাই স্থরেশের পছন্দ হয় না , তার মতো উন্নাসিক-মনোবৃত্তিসম্পন্ন লোকের মনস্তুষ্টিসাধন একরূপ অসম্ভব। **প্রেরণ**ঃ [পাঠানো] তোমার কাছে যে-চিঠিখানা আজ প্রেরণ করা হইল, সহসা তাহার জবাব লিখিতে ভুলিও না। প্রেরণাঃ [ প্রবৃত্তি-শক্তি ] তাঁহার এই কবিতাটির রচনামূলে রহিয়াছে গভীর অধ্যাত্ম-অহভূতির প্রেরণা। প্রশেক্ত: [উদার, চওড়া, বিস্তৃত] বিভাসাগরের মতো প্রশন্তহ্বদয় ব্যক্তি সর্বদেশেই বিরলদৃষ্ট। প্রশান্তি: [প্রশংসা] 'উবশী' কবিতাটির মধ্য দিয়া রবী**ন্দ্রনাথ সোন্দর্যের প্রশন্তিসংগীত উচ্চারণ করিয়াছেন। প্রয়োজন**ঃ [ দরকার ] এই গৃহটির মেরামতকার্য-সম্পাদন করিতে হইলে অনেক টাকার প্রয়োজন। **প্রযোজনা**ঃ [কোনো কাজ প্রথম হইতে শেষ পর্যন্ত সম্পাদন করা অর্থে ] তিনি রঙ্গাঞ্চে এই নাটকটির প্রযোজনা করিয়াছেন। প্রাদঃ [ চলিত কথা, জনশ্রুতি, কিংবদন্তী ] প্রবাদ আছে, এই দীঘিটা নন্দীপুরের জমিদার খনন করাইয়া-ছिल्निन । शतिवाम : [ अभवाम, निन्मा ] 'महे, लाटक वल काना-भित्रवाम, कानाव ভরমে হাম জলদ না হেরি গো, ত্যজিয়াছি কাজরের সাধ।'

্ ৩১: ক ] 'বিত্ত' শব্দের যোগে গঠিত, বাংলাভাষায় সচরাচর প্রচলিত, একটি শব্দের উল্লেখ ও অর্থনির্দেশ কর।

বাংলা 'মধ্যবিত্ত' কথাটি 'বিত্ত' শব্দের যোগে গঠিত হইয়াছে। সমাজে যাহারা ঐশ্বর্ষবান ধনীও নয়, আবার একেবারে নিঃস্ব দরিত্রও নয়, এমন যে সম্প্রদায়, তাহা-দিগকেই বলা হয় 'মধ্যবিত্ত'। ইহারা সাধারণত বুদ্ধিজীবী, এবং প্রধানত চাকুরীই ইহাদের জীবিকাসংস্থানের প্রধান সম্বল।

তি ঃখ ] 'তুমি এ বিষয়ে কোনো উচ্চবাচ্য করিও না'—এই বাক্যটিতে উচ্চবাচ্য' কথাটির মূলগত অর্থের সহিত ব্যবহারগত অর্থের কী সম্বন্ধ, তাহা বুঝাইয়া বল।

'উচ্চবাচ্য' শব্দটির মূলগত অর্থ হইতেছে উচু কথা বলা, চড়া কথা বলা। কিন্তু তাহার ব্যবহারগত অর্থ হইল, টু-শব্দ না করা, একেবারে চুপ করিয়া থাকা।

[ ৩২ ] নিম্নলিখিত শব্দগুলির মধ্যে যে-কোনো তুইটির বৈয়াকরণিক বিশুদ্ধি ও প্রয়োগগত বৈশিষ্ট্যের বিচার করঃ

निन्दु भ, निर्तायो, मकुञ्ब, প্রতিযোগীতা, निরতিশয়, দৈবাং।

নিশ্চ্প: 'নিঃ' দংস্কৃত উপদর্গ, আর 'চুপ' শব্দটি অদংস্কৃত কথা ; স্থতরাং এরপ সমাস সংস্কৃতভাষার নিয়মবিক্লন। তবে বাংলায় কথাটি প্রয়োগসিদ্ধ। তাহাতেও শব্দটিতে 'ভাব-প্রতায়ে'র লোপ হ্ইয়াছে বলিতে হইবে, অর্থাং 'নিশ্চুপত্ব' অর্থেই 'নিশ্চ প'। নির্দোষী: নিঃ [ নাই ] দোষ ঘাহার, এইভাবে বছব্রীহি সমাস করিয়া 'নির্দোষ' পদটি হয়। তাহার উপর আবার ইন্'-প্রত্যয় করা নিপ্রয়োজন ও ইহাতে দ্বিক্নক্তিদোষ ঘটে। এই সম্পর্কে সংস্কৃত বিধিটি এইরূপঃ কর্মধারয়া অর্থীয়ো বছরীহিশ্চেদ্ অর্থপ্রতিকর।' সক্রতজ্ঞ : এখানে 'ক্রতজ্ঞ' কথাটাই প্রয়োজনীয় অর্থ ছোদিত করে; স্থতরাং আবার 'সহ' [ স ]-এর সঙ্গে সমাস নিস্প্রোজন। ইহা 'অকৃতজ্ঞ' কথাটির বিপরীত বিধার প্রয়োগ করা হইয়াছে, কিন্তু প্রয়োগটি অন্তন্ধ। প্রতিষোগীতাঃ প্রতিযোগিন্ [মূল কথাট ]+তা প্রিত্যয় ] ['ন্' কারের লোপে ] প্রতিযোগিতা। স্থতরাং 'প্রতিযোগীতা' অন্তদ্ধই বলিতে হইবে। নিরতিশয়ঃ প্রয়োগটি শুদ্ধ। সংস্কৃতে 'অতিশয়' কথাটি বিশেয়, ষদিও বাংলায় বিশেষণক্রপে ব্যবহৃত। তাই নিঃ [নাই] অতিশয় যাহা হইতে, এই অর্থে বছব্রীহি সমাদে 'নিরতিশয়' [বিশেষণ ] পদটি সিদ্ধ হয়। रेদ্বাৎঃ দৈবাৎ কথাটির আদল অর্থ হইতেছে 'দৈবের ইচ্ছায়', অর্থাৎ যেথানে মানুষের কোনো হাত নাই। কিন্তু সাধারণ প্রয়োগে অব্যয় শব্দরূপে 'অকম্মাৎ' বা কারণ না থাকিলেও যে কার্য হয়, সেই অর্থেই ইহা প্রযুক্ত হইয়া থাকে। কথাটি শুদ্ধ।

[৩৩] নিম্নলিখিত যুগাবাক্যাংশগুলির মধ্যে তিনটির প্রায়োগের

অর্থগত পার্থক্য বুঝাইয়া দাও ঃ

[১] দিনে দিনে রোগ বাড়িতে লাগিল; দিনে দিনে পৌছান চাই।
[২] আমি মরতে এথানে এসেছি; আমি মরতে মরতে এথানে এসেছি। [৩]
তোমাকে দব জিনিদ হাতে হাতে দেওয়া চাই; হাতে হাতে ফল পাবে। [৪]
আমি তাকে চোখে চোখে রাখি; চোখে চোখে ইসারা চলছে।

- [ > ] 'দিনে দিনে রোগ বাড়িতে লাগিল'—এখানে 'দিনে দিনে' বাক্যাংশের অর্থ হইল—একটির পর একটি, যতই দিন যায়। 'দিনে দিনে পৌছান চাই'—এখানে 'দিনে দিনে'র অর্থ সন্ধ্যা নামিবার পূর্বেই, বেলা থাকিতে থাকিতে।
- [ ॰ ] 'আমি মরতে মরতে এখানে এসেছি'—এখানে 'মরতে মরতে' বাক্যাংশের অর্থ—আসার পথে নানারকমের অর্থনীয় তুঃখকষ্ট ভোগ করিতে হইয়াছে; পথে এত বিপদ দেখা দিয়াছে যে, প্রতিমূহুর্তেই মৃত্যুর সম্ভাবনা ছিল। 'আমি মরতে এখানে এসেছি'—এস্থলে 'মরতে' কথার অর্থ মরণযন্ত্রণা ভোগ করিতে, স্থতরাং এখানে না-আসাই ভালো ছিল।
- ত বিক্যাংশের অর্থ জিনিসটি উঠিয়া লইবার কপ্টটুকু পর্যন্ত না দিয়া; আরো সহজ কথায়, তুমি এত অলস যে, একটু নড়িয়াচড়িয়া বসিতেও তোমার কপ্ত হয়, সেজগুই জিনিসটি একেবারে হাতের উপর তুলিয়া দেওয়া। 'হাতে হাতে ফল পাবে'—এখানে 'হাতে হাতে' কথার অর্থ অনতিবিলম্বে, কাজটা সম্পাদন করিবার সঙ্গে সঙ্গেই।
- [8] 'আমি তাকে চোথে চোথে রাখি'—এখানে 'চোথে চোথে' বাক্যাংশের অর্থ হইল, তাহার সম্বন্ধে আমি এত সাবধান যে, তাহাকে এক মুহূর্তের জন্মও চোথের আড়ালে যাইতে দিই না—পাছে তাহাকে হারাই, তাহার কোনো অনিষ্ট হয়, এই আশক্ষায়। 'চোথে চোথে ইসারা চলছে'—এখানে 'চোথে চোথে' কথার অর্থ চোথের ইংগিতময় নিঃশব্দ ভাষার মাধ্যমে, দৃষ্টির প্রচ্ছন্ন সংক্তের সহায়তায়। চোথের দৃষ্টির সাহায্যেও মান্থ্য ভাবের আদানপ্রদান করিতে পারে।
- [ ৩৪ ] নিম্নলিখিত বাগ্ধারাগুলির [ idioms ] মধ্যে চারিটির অর্থ বুঝাইয়া এক-একটি বাক্য রচনা করঃ

ভালভাঙা ক্রোশ ; কলুর বলদ ; চিনির বলদ ; বাঘের তৃধ ; যথের ধন ; বিত্রের কুদ ; রাবণের ছিতা।

ভালভাঙা কোশঃ [অর্থঃ খুব দ্রের পথ বুঝাইতে এই বাগ্ধারাটির প্রয়োগ হয় ] শুনা ধার, খুব আগে নাকি লোক সবুজ পাতাসমেত একটি গাছের ডাল হাতে লইয়া পথ চলিতে চলিতে ওই ডাল এবং ডালটির পাতা যেথানে একেবারে শুকাইয়া যাইত, সেথান পর্যন্ত পথের দ্রত্বের পরিমাণ ধরা হইত এক ক্রোশ অর্থাৎ ছই মাইল। বলা বাছল্য, ছই মাইল পথ অতিক্রম করিলে পাতাসহ ডালটি শুকাইয়া কাঠ হইয়া যায় না—ইহার জন্ম বছদ্র পথ অতিক্রমণের প্রয়োজন। বাক্য রচনাঃ তারা হাঁটছে তো হাঁটছেই, পথ আর ফুরোয় না; সেজন্ম তাদের মধ্যে একজন বিরক্ত হয়ে বল্লে, এ দেখছি ডালভাঙা ক্রোশ, অন্ত পাওয়া যায় না। কলুর বলদঃ

[ অর্থ : পরাধীনভাবে, অফ্লান্ত পরিশ্রমে, কেবল কাজ করিয়া যাওয়া—যেমন করিয়া कनूत वनम कारथ र्रेनिवांशा अवश्राय कनूत शार्थ हे मिनता घानि गिनिया हरन ] বাক্য রচনাঃ 'মা আমায় ঘুরাবি কত, কলুর চোথঢাকা বলদের মত।' **চিনির বলদ**ঃ [ অর্থ : নিজেকে বঞ্চিত করিয়া পরের স্বার্থে যে শুধু খাটিয়া মরে তাহাকেই বলা হয় চিনির বলদ; বলদের পিঠে চিনির বস্তা চাপাইয়া দেওয়া হয়, দে উহা বহন করে, কিন্তু চিনির স্বাদ হইতে বলদ একেবারেই বঞ্চিত] বাক্য রচনাঃ রামবাব ব্যাঙ্কের ক্যাশিয়ার, সকাল হতে সন্ধ্যে পর্যন্ত কত টাকা নাড়াচাড়া করছেন; অথচ অতি সামাত্র তাঁর বেতন, ওতে মাসের পনেরে৷ দিনও তাঁর চলে না—রামবাবুর ভাগ্য চিনির বলদের মতোই বটে ! বাঘের প্রধ: [ খুব দুষ্পাপ্য সামগ্রী বুঝাইতে এই কথাটির প্রয়োগ হয়—বাঘের ছুধ পাওয়া সহজ কথা নয় ] বাক্য রচনাঃ টাকা থাকলে কী না হয় - এ দিয়ে জ্প্রাপ্য বাঘের ত্থও সহজ্ঞাপ্য হয়ে ওঠে। যথের ধন ্অতিশয় ক্লপণ তথা হৃদয়হীন ব্যক্তির সম্পদ বুঝাইতে এই বাগ,ধারাটি প্রযুক্ত হয়।] যতু মুখুজ্জ্যে তেজারতি-ব্যবসায়ে কত টাকা রোজগার করলেন, অথচ তাঁর বড়ো ছেলেটি তু'মাস ধরে রোগে ভূগে বিনা-ওষ্ধে মারা গেল; বাপ হয়ে যত্ মুথুজ্জো একটি প্রসাও ছেলের জন্মে খরচ করলেন না। এ ভাবে যথের মতো ধন আটকিয়ে রেথে কী লাভ সদ্বায়েই তো টাকার সার্থকতা। / বিত্রুরের ক্ষুদ ঃ [ শ্রদ্ধাসহকারে সামান্ত দানকেই বলা হয় বিত্রের ক্ষ্ণ। ] বাক্য রচনাঃ দয়া করে গরীবের বাড়ীতে পায়ের ধুলো দিয়েছেন, সামান্ত আমার আয়োজন—বিহুরের ক্ষুদ গ্রহণ করলেই আমি নিজেকে কুতার্থ মনে করবো। **রাবণের চিতা** : [ অনির্বাণ ছঃসহ শোক ব্ঝাইতে এই কথাটির প্রয়োগ হয় ] বাক্য রচনাঃ বিধবার একমাত্র সন্তানটি মারা গেলে পাড়াপুড়্শীরা তাঁকে সাস্থনা দিতে এলেন ; তথন পুত্রশোকাতুর মাতা বললেন, 'বুকে রাবণের চিতা জলছে, এ আগুন নিভবার নয়—আমায় তোমরা আর সান্থনা দিও না।'

[৩৫] নিম্নলিখিত শব্দগুলির মধ্যে যে-কোনো পাঁচটিতে সমার্থক বা প্রায়-সমার্থক শব্দের পুনরাবৃত্তির বিশেষ অর্থ বুঝাইয়া দাওঃ

তুলতুলে; কাঁদকাঁদ; রাজারাজড়া; থাঁ-থাঁ; পূজাআচ্চা; টাকাটাকা [করিয়া পাগল হইয়াছে]; শীতশীত [করিতেছে]; গরম-গরম [থাওয়া উচিত]; সকাল-সকাল [শুইবে]; শুয়ে-শুয়ে [বাতে ধরা]।

তুল্তুলে: 'তুল্তুলে'—এই ধ্বন্তাত্মক শব্দটি [ অধ্বনিবাচক বিক্বত দিম ] হাইপুষ্টতা তথা কোমলতার (তুলার মতো) ভাব ভোতিত করিতেছে। যেমন, শিশুটির
হাতপাগুলি কেমন নরম তুল্তুলে! কাঁদকাঁদে: যেমন, ছেলেটি আসিয়া 'কাঁদকাঁদ'
গলায় বলিল—এথানে ঠিক ক্রন্দন বুঝাইতেছে না, কিন্তু কান্নার ভাব আছে, এখনই

হয় তা চোখের জল ঝরিয়া পড়িবে। খাঁ-খাঁ: এই ধ্বন্থাত্মক বিরুক্ত শব্দটির ঘারা বিরাট শৃত্যতার ভাব ব্যাইতেছে। যেমন, লোকজন কেউ নেই, বড়ো বাড়ীটা একেবারে থাঁ-খাঁ করছে। পুজাআচ্চা: যেমন, 'পূজাআচ্চা' সেরে তবে তিনি থেতে যাবেন—এখানে এই ভিন্ন শব্দের যুগ্মপ্রয়োগের ঘারা মূল শব্দ 'পূজা' ব্যাপকতা ও পূর্ণতা লাভ করিয়ছে। 'পূজাআচ্চা' বলিতে পূজা ও ইহার আমুষদ্দিক উপাসনা ইত্যাদি কর্ম ব্যায়। টাকাটাকা: মেমন, লোকটা 'টাকাটাকা' করিয়া পাগল হইয়া গেল; এখানে 'টাকা কথাটির পুনরারুত্তি তীব্র আকাজ্ফা ভোতিত করিতেছে। শীত-শীতঃ যেমন, আমার গা কেমন 'শীত-শীত' করছে—এখানে 'শীত-শীত' কথার অর্থ স্বাই শীতের ভাব। গরম-গরমঃ যেমন, 'গরম-গরম' ভাত থাওয়া ভালো—এখানে গরম বলিতে খুব গরম ব্যাইতেছে না, ষতটুকু গরম থাকিলে আরামে খাওয়া ঘায়—ততটুকু গরম ব্যাইতেছে। সকাল-সকাল যেমন, আজ তোমার শবীর ভালোনেই, 'সকাল-সকাল' শুয়ে পড়বে—এখানে 'সকাল-সকাল' কথার অর্থ বেশী রাত না করিয়া, তাড়াতাড়ি। শুয়ে-শুয়ে রা আসমাপিকা ক্রিয়ার বিত্ব প্রয়োগের ঘায়াকারির অনবচ্ছিয়তার ভাব ব্রাইতেছে; শুর্মু 'শোয়া' কথাটির মধ্যে উক্ত একটানা-ভাব নাই।

[৩৬] -টি, -টা; -খানি, -খানা; -টুকু, -টুকুন; -গাছি, গাছা; প্রভৃতি নির্দেশাত্মক বা খণ্ডসূচক অব্যয়ের প্রয়োগের বিভিন্ন অর্থ ও উপলক্ষ্য উদাহরণসাহায্যে পরিস্ফুট কর।

-টি, -টা, -টুকু, -টুকুন নির্দেশাত্মক প্রত্যেয়। এগুলি সাধারণত বিশেষ এবং কোনো কোনো স্থলে বিশেষণ ও সর্বনামের সহিত প্রযুক্ত হইয়া থাকে। ইহাদের প্রয়োগের দ্বারা বস্তু, বস্তুর সংখ্যা বা পরিমাণ স্থনিদিষ্ট হয়। ইহারা পদের সহিত যুক্ত হইয়া বস্তুর রূপ, গুণ প্রস্থৃতি বা উহার সম্বন্ধে বক্তার মনোভাবের ইংগিত দেয়। ৬য়ের স্থাতিকুমার চট্টোপাধ্যায় এইদব প্রত্যায়ের [এবং শব্দ ও শব্দাংশের] নাম দিয়াছেন 'পদাপ্রিত নির্দেশক'। '-টি' সাধারণত স্মেহের ভাব, ভালো ধারণার ব্যঞ্জনা বহন করে। যেমন, ছেলেটি যেমন বৃদ্ধিমান, তেমনি অতিশয় ভদ্র। কিন্তু, ছেলেটা ভারি পাজী। লোকটি বড়ো শান্তশিষ্ট। কিন্তু, লোকটাকে দেখলে আমার গাজলে যায়, তার তঙ্টা দেখ না কেমন! বালিকার গায়ের রঙ্টি চাঁপাফুলের মতো। অবশ্ব '-টা' প্রত্যেয় যে দব সময় মন্দের ভাব বা অবজ্ঞার ভাব গোতিত করে তাহা নয়, ইহার প্রয়োগে স্মেহের ভাবও ব্যঞ্জিত হইতে পারে। যেমন, ছেলেটার জন্ম আমার মন কেমন করে। '-টি' ও '-টা' কথনো কখনো সংখ্যা বা পরিমাণবাচক বিশেষণের সহিতও প্রযুক্ত হয়। যেমন, একাজ একজনের নয়, এর জন্মে

তিনটি অথবা তিনটা লোকের দরকার। কোনো কোনো স্থলে ইহাদের বিশেষণীয় বিশেষণ বা ক্রিয়াবিশেষণের তাায় প্রায়োগও দেখা যায়। যেমন, তাকে যতটা বৃদ্ধিমান মনে কর, ততটা বৃদ্ধিমান সে নয়।

'টুকু' ও '-টুকুল' পরিমাণ বুঝাইবার জন্ম বিশেয়ের সহিত অথবা পরিমাণ-বাচক বিশেষণের সহিত প্রযুক্ত হয়। যেমন, **এইটুকু** তো পথ, হেঁটে যেতে কতক্ষণই-বা লাগবে ? শীগগির **তু**শটুকু খেয়ে নাও। সে এত অস্তুস্থ, **এইটুকুন** জল পর্যন্ত গিলতে পারছে না। **ত্রধটুকুন** থেয়ে নাও তো বাবা, তা না হলে সারাটা দিন থাকবে কেমন করে? '-টুকু' এবং '-টুকুন'-এর মধ্যে পার্থক্য নির্ণয় করা কঠিন। তবে সাধারণভাবে বলা যায় '-টুকুন' কোমলতার বা স্নেহের ভাব ব্যঞ্জিত করে। যেমন, এইটুকুন তুধও যদি থেতে না চাও তবে অস্ত্রখ ভালো হবে কী করে ?

সক্ত্র ও লম্বা জিনিসের নির্দেশের ক্ষেত্রে যে-জিনিস একট ছোট তাহার সম্পর্কে 'গাছি', এবং যে-জিনিস একটু বড়ো তাহার সম্পর্কে 'গাছা' প্রয়োগ করা হয়। যেমন, লাঠিগাছা কোথায় গেল ? ছড়িগাছি কোথায় ফেললে ? একগাছি চুল; একগাছি মালা; 'ফুলের মালাগাছি বিকাতে আসিয়াছি'। 'গাছি'র প্রয়োগে ভাবের কোমলতা বা মৃত্তাও গোতিত হয়; 'গাছা'র প্রয়োগের মধ্যে অনেক সময় বিরক্তির ব্যঞ্জনা থাকে। যেমন, তোমার যেমন কাণ্ড, একগাছি নয়, একেবারে ছয়গাছা চড়ি কিনে বদেছ!

'থানি' ও 'থানা' অংশ বা থণ্ডবাচক প্রত্যয়। যেমন, 'কুফণকে আধখানা চাঁদ উঠলো অনেক রাতে।' বোমা পড়ে বাড়ীটি একবারে ধূলিসাৎ হয়ে গেছে, ইটের একখানি টকরোও পাওয়া গেল না। এ ছইটি দৃষ্টান্তে 'আধথানা' এবং 'একথানি' অংশকে ব্যাইতেছে। কিন্তু অনেকক্ষেত্রে এ ছুটি প্রত্যয় সমগ্র জিনিসটিকেই ব্যাইবার জন্ম প্রযুক্ত হয়। যেমন, 'একখানি ছোট ক্ষেত আমি একেলা'। "শুনি রাজা কহে. 'বাপু, জান তো হে, করেছি বাগানখানা'।" এই প্রত্যয়গুলি ঠিক কী অর্থে প্রযুক্ত হয়, তাহা স্থনিৰ্দিষ্টভাবে বুঝাইয়া বলা সহজ নয়। কোনো কোনো স্থলে স্থল পদাৰ্থ নয়, অন্তত্তব্যোগ্য বস্তু বুঝাইতে 'খানি'র প্রয়োগ হয়। যেমন, 'সকলি করেছি দান, কেবল সরমখানি রেখেছি।' স্থনীতিকুমার বলেন : টা, টি, টুকু, টুকুন, খানা, খানি প্রভতির দারা বস্তুর আকার বা প্রকৃতি সম্বন্ধে কিঞ্চিৎ ইংগিত থাকে। টি, খানি, গাচি প্রভৃতির দারা বস্তুর হ্রম্বভাব এবং ইহার প্রতি বক্তার আদর জ্ঞাপন করা হইয়া থাকে।

[ ৩৭ ] নিমলিখিত বাক্যগুলির মধ্যে যে-কোনো চারিটিকে পরীক্ষা করিয়া, তাহাদের ভিতরে ভাষাপ্রয়োগের বিশিষ্ট রীতিগত [idiom]

কোনো ত্রুটি লক্ষ্য করিলে, তাহার সংশোধন কর:

- ( ৴৽ ) দেখে শুনে মনে করেছিলুম লোকটা খ্বই ধার্মিক, এখন দেখছি একটি বাঁশবনের বাঘ।
- ( % ) কত দেশ, কত তীর্থ ঘ্রিলেন,—কিন্তু কই হৃণয়ের মাহ্য তো পাইলাম না।
  - (১০) তুমি যে একেবারে ঘিয়ের পুতুল হে, এইটুকু রোদের তাপেই অস্থির!
  - (। ) দেখলেই বেশ বোঝা যায়, এ অতি অপক হাতের কাজ।
  - ( । ৴৽ ) প্রেমগঙ্গা আজ এমন করিয়া উদ্বেল হইল কেন ?
- (।
  (।
  ০) এই সামাত ব্যাপারটাকে তিনি অছুতভাবে বাড়িয়ে তুলেছেন,
  একেবারে যেন এইটুকু সরষেকে তাল করে তোলা।
- ( 120) তাঁর সব ছেলেই কৃতী; একছেলে সাহিত্যিক, একছেলে বড়ো চাকুরে, একছেলে বৈজ্ঞানিক—আকাশে যেন স্থের মেলা বসে গেছে।
  - ( /o ) দেখে ভনে মনে করেছিল্ম···একটি তুলসীবনের বাঘ।
  - ( ४०) कड प्रम, कड डीर्थ ...कई यरनत यानूय ...ना।
  - (८०) जूमि यः...**नजीत शूजून..**.जश्ति।
  - (10) দেখলেই বেশ বোঝা যায়, এ অতি কাঁচা হাতের কাজ।
  - (1/০) প্রেমধমুনা আজ এমন করিয়া উদ্বেল হইল কেন ?
  - (।%০) এই সামান্ত ব্যাপারটাকে...এইটুকু ভিলকে ভাল ক'রে ভোলা।

[৩৮] নিম্নলিখিত শব্দগুলির মধ্যে যে-কোনো তিন যুগলের অন্তর্গত প্রায়-সমোচ্চারিত শব্দদ্বয়ের অর্থের পার্থক্য বুঝাইয়া দাওঃ

শঙ্কর, সক্কর ; শক্ত, সক্ত ; শারদা, সারদা ; সর্গ, স্বর্গ ; চ্যুত, চূত ; আহত, আহত।

শঙ্কর—মহাদেব; সঙ্কর—মিশ্রণ। শক্ত—সমর্থ; সক্ত—অন্তরক্ত। শারদা—তর্গা; সারদা—সরস্বতী। সর্গ—মহাকাব্যের অধ্যায়; স্বর্গ—দেবলোক। চ্যুত—অষ্ট, চূত—আম্র। আহত—যাহা [অগ্নিতে] আহুতি দেওয়া হইয়াছে; উৎসর্গীকৃত; আহুত—আমন্ত্রিত।

[৩৯] নিমলিখিত শব্দগুলির মধ্যে যে-কোনো পাঁচটির বিপরীতার্থক শব্দ লেখ ও তাহা দিয়া বাক্য রচনা কর:

জন্তম, তরা, বহা, আরোহণ, সুধা, সহযোগী, গৌরব।
জন্ম—স্থাবর: প্রাচ্য সমাজ স্থাবর, পাশ্চান্তা সমাজ জন্ম

তথী—স্থলা; স্থলাজী: স্থলা [ সুলাজী ] মহিলাটি দীর্ঘ ভ্রমণে ক্লান্ত হইয়া পড়িলেন।

বন্ত – গৃহপালিত ; সভ্য : গৃহপালিত পশু বন্তপশু অপেকা তুর্বল। আজকাল অনেক বন্তজাতি সভ্য হইতেছে।

আরোহণ—অবরোহণ: পর্বত হইতে অবরোহণ করা অতিশ্য ক্লেশকর। স্থা—বিষঃ মগুপানে অভ্যন্ত ব্যক্তি নিজেদের অজ্ঞাত্যারে প্রত্যুহ বিষ পান করে।

সহযোগী—প্রতিযোগী: সেই পরীক্ষায় রাম আমার প্রতিযোগী ছিল। গৌরব—লাঘব; অগোরব: ছংখীর ছংখভার ঘিনি লাঘব করেন তিনি মহাস্কুভব। স্বহস্তে হলকর্ষণে কোনো অগোরব নাই।

্দ্রেষ্টব্য হ 'অস্থাবর', 'অগোরব' প্রভৃতি নঞ্তৎপুরুষ-সমাসনিষ্ণন্ন পদগুলি বিপরীতার্থক শব্দ হুইলেও পরীক্ষায় এই প্রকার বিপরীতার্থক শব্দ না লেখাই বাঞ্চনীয়।

[৪০] দেখা, শোনা, পড়া, বহা, ফলা, চলা, দেওয়া—ইহাদের যে-কোনো পাঁচটি হইতে প্রযোজক ধাতু নিষ্পান্ন কর, এবং তাহা দিয়া এক-একটি বাক্য রচনা কর।

দেখা—দেখানঃ লোকটি ছবি দেখায়।

শোন—শোনানঃ তিনি প্রত্যহ ভাগবত পাঠ করিয়া শোনান।

পড়া-পড়ান ঃ রামবাবু আমাদের ইতিহাস পড়ান।

वहा-वहां ३ लाक्षा अत्कवाद दक्षणमा वहा है सा मिल।

ফলা - ফলান ঃ ভালো চাষী ক্ষেতে প্রচুর ফদল ফলায়।

চলা—চলান ; চালান ঃ মা থোকাকে হাতে ধরিয়া চালাইতেছেন। মোটরচালক ক্রতবেগে মোটর চালাইতেছে।

দেওয়া—**দেওয়ানঃ** মা থোকার হাত দিয়া অসহায় ভিক্কটিকে ভিক্ষা দেওয়াইতেছেন।

[8১] থানাপুলিস, ছধেভাতে, ঘরপালানো, বাটাভরা, ঘরপিছু, অতিমানব, ভাতুপাুত্র, ভুক্তাবশেষ—ইহাদের মধ্য হইতে যে-কোনো পাঁচটি সমস্তপদের ব্যাসবাক্য বল এবং উহাদের লইয়া বাক্য রচনা কর।

থানাপুলিশ –থানা ও পুলিশ ঃ পাড়াপড়শীর সঙ্গে মারামারি করে এ বরুসে থানাপুলিশ করতে পারব না।

ছুধেভাতে—ছুধে ও ভাতেঃ 'আমার সন্তান যেন থাকে **ছুধেভাতে**।'

ঘরপালানো—ঘর থেকে পালানো: **ঘরপালানো** ছেলেকে ঘরমুখো করা সোজা নয়।

বাটাভরা—বাটায় ভরা : 'বাটাভরা পান দেব, গাল পূরে থেও।'
ঘরপিছু—ঘরে ঘরে : এবার পূজায় ঘরপিছু পাঁচ টাকা করে চাঁদা পড়েছে।

অতিমানব—মানবকে অতিক্রান্তঃ এই ভারতে কত মহামানব, কত আতমানব, কত দেবমানব জন্মগ্রহণ করিয়াছেন।

ভ্রাতৃপুত্র—ভ্রাতৃঃ পুত্রঃ ভ্রাতৃপুত্রকে তিনি নিজ সন্তানের গ্রায় প্রতিপালন করিতেছেন।

ভুক্তাবশেষ—ভুক্ত হইতে অবশেষঃ দরিদ্রগণ কি চিরকালই ধনীর **ভুক্তাবশেষ** গ্রহণ করিয়া জীবিত থাকিবৈ ?

[8২] সাক্ষর, স্বাক্ষর; সার্থ, স্বার্থ; সত্ত, সদ্ম; সম্প্রতি, সম্প্রীতি; বিষ, বিস; অবদান, অবধান; অবিরাম, অভিরাম—ইহাদের যে-কোনো পাঁচটি শব্দযুগোর পার্থক্য দেখাইয়া বাক্য রচনা কর।

সাক্ষর—অক্ষরজ্ঞানসম্পন্ন: ভারতবর্ধে শতকরা দশজন মাত্র সাক্ষর, বাকি সকলেই নিরকর।

স্বাক্ষর—সহি; দন্তথতঃ দলিলে তাহার নাম স্বাক্ষর হয় নাই।
সার্থ—সমূহঃ প্রয়োজন হইলে কবিসার্থ দেশসেবার আত্মনিয়োগ করেন।
স্বার্থ—আত্মপ্রযোজনঃ আজকাল বিনাস্বাথে কেই কাহারো উপকার করে না।
সত্য—তথনিঃ অধর্মের ফল স্তাই ফলে।
সন্ম—গৃহঃ নবনির্মিত রাজসংশ্ব তিনি আশ্রয় গ্রহণ করিয়াছেন।
সম্প্রতি — অধুনাঃ সম্প্রতি রাজা স্বহন্তে শাসনভার গ্রহণ করিয়াছেন।
সম্প্রতি—সম্যক্ প্রীতি বা প্রণয়ঃ তাহাদের উভয়ের মধ্যে বিশেষ সম্প্রীতি
বিভাষান।

विष-गत्रन : 'कौ यांचना विदय वृत्तित्व तम कितम ?

বিস—মূণাল: শকুন্তলার হস্ত হইতে বিস-বলয় খালিত হইল।

অবদান—সংকর্মঃ মহারাজ, ইন্দ্র আপনার **অবদান-**পরস্পরায় বিাশ্বত হইয়াছেন।

অবধান—মনোযোগঃ রাজন্, এই দীনের বাক্য **অবধান** করুন। অবিরাম—অবিশ্রান্তঃ 'নৃত্য ও গীত চলে **অবিরাম'।** অভিরাম—স্থানর; মনোহরঃ 'নম্মনের অভিরাম বালকের রূপ'। [80] নিমের যে-কোনো পাঁচটি শব্দ কী করিয়া গঠিত হইল তাহা বলঃ ফেনিল, মহত্ব, বাড়ন্ত, রোরভামান, বর্তমান, সর্বথা, পাশ্চাত্য ও বৈমাত্রেয়।

কৈনিল—( ফেন আছে যাহার ) ফেন + ইল্ ( ইলচ্ )।
মহত্ব—( মহতের ভাব ) মহৎ + ত্ব।
বাড়ত্ত্ত—( বাড়িতেছে যাহা ) বাড় + অন্ত।

রোক্রত্তমান—( অত্যন্ত বা পুনঃপুনঃ রোদন করিতেছে) রুদ্+ যঙ্ + শানচ্ ( শান, মান )।

\* বর্তমান—(যাহা আছে) বুং+শানচ (শান, মান), অথবা, বর্ত+ মান।

সর্বথা—( সর্ব প্রকারে ) সর্ব +থা ( পাল্ ) পাশ্চান্ত্য-- ( পশ্চাৎ ভব বা জাত ) পশ্চাৎ + ত্যক্। বৈমাত্তেয়— ( বিমাতার পুত্র ) বিমাত্ + ঢক্ ( ফেয়, এয় )।

[88] কৃৎ ও তদ্ধিত প্রতায়ের পার্থক্য কী ? তিনটি কৃৎ প্রত্যয়ের নাম কর ও কৃদন্ত শব্দ প্রয়োগ করিয়া বাক্য রচনা কর।

ধাতুর উত্তর যে প্রত্যের যুক্ত হয় তাহার নাম **কৃৎ**, এবং শব্দের উত্তর যে প্রত্যন্ত্র যুক্ত হয় তাহার নাম **তদ্ধিত**।

ভিনটি (সংস্কৃত কৃৎ) প্রত্যিয় ঃ জ, অন্ট্র ঘঞ্।

গম্+জ=গত। 'একে রুফপক্ষ নিশি প্রহরেক গত'।

দৃশ্,+ অন্ট্লদর্শন। আপনার দেশনলাভে ধন্ম হইলাম।

পঠ্ +ঘঞ্=পাঠ। বালকটির পাঠে অন্তরাগদর্শনে প্রীত হইলাম।

অথবা,

ভিনটি ( বাংলা ) কুৎ প্রত্যয়ঃ অন্ত, অন, আই।

চল্+অন্ত = চলন্ত। চলন্ত ট্রামগাড়ী হইতে কদাপি নামিবার চেষ্টা করিও না।

নাচ, +অন = নাচন। 'ওরে ভোঁদড় ফিরে চা, থোকার নাচন দেখে যা।'

লড় + আই = লড়াই। এবার জোর লড়াই বেধেছে।

[৪৫] নিমের যে-কোনো পাঁচটি শব্দে কী সমাস হইয়াছে তাহা লেখ এবং শব্দগুলি দিয়া এক-একটি বাক্য রচনা করঃ জারিজুরি, ভাগবাঁটোয়ারা, যুদ্ধোত্তর, কোপবহ্নি, কানাকানি, জনগণ-মন-অধিনায়ক, শোকাকুল, স্বর্ণাক্ষর।

জারিজুরি—জারি ও জুরি (বিকার শব্দের সহিত দ্বন্ধ স্মাস)। আমার কাছে তোমার কোনো জারিজুরি খাটবে না।

ভাগবাঁটোয়ার।—ভাগ ও বাঁটোয়ারা ( দমার্থক দ্বন্ধ )। আমাদের বিষয়সম্পত্তির ভাগবাঁটোয়ারা এখনও হয় নাই।

যুদ্ধোত্তর—যুদ্ধ হইতে উত্তর (পঞ্চমীতৎপুরুষ)। **যুদ্ধোত্তর** পৃথিবীতে অন্ন-সমস্তাই প্রধান সমস্তা হইয়া দাঁড়াইয়াছে।

কোপবহ্ন্-কোপর্যুপ বহ্নি (রূপক কর্মধারয়)। দ্রৌপদীর অপমানে ভীমের কোপবহ্নি প্রজ্ঞলিত হইল।

কানাকানি—কানে কানে যে কথা ( ব্যতিহার বহুত্রীহি )। পরীক্ষাগৃহে বসিয়াও ছেলেরা কানাকানি করিতেছে।

জনগণ-মন-অধিনায়ক—জনের গণ = জনগণ (৬ খ্রীতৎ), জনগণের মন = জনগণমন (৬ খ্রীতৎ), তাহার অধিনায়ক (৬ খ্রীতৎ) = জনগণ-মন-অধিনায়ক। 'জনগণ-মন-অধিনায়ক, জয় হে ভারত-ভাগ্য-বিধাতা।'

শোকাকুল—শোকের দারা আকুল ( তৃতীয়া তৎপুরুষ )। শোকাকুল পিতা করুণ স্বরে বিলাপ করিতেছেন।

স্বর্ণাক্ষর—স্বর্ণময় অক্ষর (মধ্যপদলোপী কর্মধারয়)। স্বাধীনতার ইতিহাসে তাঁহার নাম **স্বর্ণাক্ষরে** লিখিত থাকিবে।

[৪৬] চৈনিক, সার্বজনীন, শ্রীমন্ত, বিবিয়ানা, এমনতর, চালবাজী, নকলনবিশ, রোমশ—ইহাদের মধ্য হইতে যে-কোনো পাচটি শব্দের ব্যুৎপত্তি নির্ণয় কর।

চৈনিক—( চীন সম্বন্ধীয় ) চীন + ফ্রিক।
সার্বজনীন—( সর্বজনে সাধু ) সর্বজন + ঘঞ্ছ (ঈন)।
শ্রীমন্ত—( শ্রী আছে যার ) শ্রী + মন্ত।
বিবিয়ানা—( বিবির অভ্যাস বা শীল ) বিবি + আনা।
এমনতর—( প্রকার অর্থে ) এমন+তর।
চালবাজী—( প্রসারে, বা 'শীল' অর্থে ) চাল + বাজী।
নকলনবিশ—( 'লেথক' অর্থে ) নকল + নবিশ।
রোমশ—( অন্ত্যর্থে ) রোম + শ্

## বি-এ বাংলা ব্যাকরতোর প্রশ্নোত্র

# [১] নিমোদ্ধত বাক্যগুলিকে একটি বাক্যে পরিণত কর:

্ ক ] ''দেই রজনী শুল্লজ্যোৎস্বাপ্নাবিত ছিল। উহা রজনীগন্ধা, চম্পক, পারুল এবং কুন্দকুস্থমে ভূষিত ছিল। উহা বহুস্থহংসমাগমে ম্থরিত ছিল। সেই রজনী আমাদের স্মৃতিপথে চিরদিন বিরাজিত থাকার যোগ্য।''

সেই গুল্লজ্যোৎস্মাপ্লাবিত, কুন্দ-চম্পক-পারুল-রজনীগন্ধা-কুস্থমভূষিত, স্বহুৎ-সমাগমমুখরিত রজনী আমাদের চিরম্মরণীয় হইয়া থাকিবে।

[খ] ''দে ছেলেটি বেশী কথা বলে না। দিবারাত্র অপর ছেলেরা তাহাকে বিরক্ত করিত। এজন্ম আমার বড়ো কষ্ট হইত।''

অপর ছেলেরা দিবারাত্র সেই মিতভাষী ছেলেটিকে বিরক্ত করিত বলিয়া আমার বড়ো কষ্ট হইত।

[২] নিমোদ্ধত অংশটিকে শুদ্ধ করিয়া লেখঃ

িক । "সে ক্রমাগত লিথিয়া যাইতেছে, পত্রে পত্রে শত শত বর্ণ শুদ্ধি ঘটিতেছে; তথাপিও সে এত অসাবধান যে, তংপ্রতি তাহার দৃষ্টি নাই। তাহার মাতা নিতান্ত তুরাবস্থা ও অনাটনের মধ্যে পুত্রদের ব্যয়নির্বাহ করিয়াছেন, কিন্তু তাহার তুরাদৃষ্ট্রশত এতগুলি পুত্রদের মধ্যে একটিও মাত্র্য হইল না। এই অবস্থায় তাহার সমস্ত আশাভ্রসা আকাশকুস্থমের মতো নিবিয়া গেল।"

সে ক্রমাগত লিখিয়া যাইতেছে, পৃষ্ঠায় পৃষ্ঠায় [ছত্রে ছত্রে লিখিলেও চলিতে পারে ] শত বর্ণাশুদ্ধি ঘটিতেছে; তথাপি সে এত অসাবধান যে, তাহার প্রতি তাহার দৃষ্টি নাই। তাহাদের মাতা নিতান্ত ত্রধন্থা ও অনটনের মধ্যে পুরুদের প্রতিপালনের ব্যয়নিবাহ করিয়াছেন, কিন্তু তাঁহার ত্রদৃষ্ট্রশত এতগুলি পুত্রের মধ্যে একটিও মাহুষ্ হইল না। এই অবস্থায় তাঁহার সমস্ত আশাভরসা আকাশকুস্থমের মতো [শ্রে ] বিলীন হইয়া গেল।

থ ] "একদা অমাবস্থারাত্রে বছ দস্থাগণ ভাগীরথীতীরে যাইয়া এক ধনী ব্যক্তির নৌকা প্রদর্শন করিল। তাহারা ছোট একথানি ডিঙিতে চড়িয়া ধীর কুঞ্জরের জ্বত গতিতে দেই নৌকাটার উপরে আসিয়া পড়িল। নৌকাস্বামী সশংকিত হইয়া সাহুনরপূর্বক বলিলেন: 'তোমরা যদি কিছু অর্থ লইয়া আমাদিগকে ছাড়িয়া দাও, তবে আমি দিতে প্রস্তুত আছি।' দস্থা পরিস্কার ভাবে বলিল: 'আমরা ছাড়িব না, নৌকা লুঠন করিব'।"

এক অমাবস্থারাত্রে দস্ক্যগণ [ অথবা বছ দস্ক্য ] ভাগীরথীতীরে যাইয়া এক ধনীব্যক্তির নৌকা দর্শন করিল [ অথবা দেখিতে পাইল ]। তাহারা ছোট একথানা ডিঙিতে চড়িয়া বিহ্যতের গ্রায় ক্রতগতিতে দেই নৌকাটির উপর গিয়া পড়িল। নৌকাস্বামী শক্ষিত [ অথবা সশঙ্ক ] হইয়া অন্থনয়পূর্বক [অথবা সাল্থনয়ে] বলিলেনঃ 'তোমরা ঘদি কিঞ্চিং অর্থ লইয়া আমাদিগকে ছাড়িয়া দাও, তবে আমি দিতে প্রস্তুত আছি।' দক্ষ্য স্পষ্টভাবে বলিলঃ 'আমরা ছাড়িব না, নৌকা লুঠ [ লুঠন ] করিব।'

[.গ ] ''উর্দ্ধমুখে পথ চলিলে পতন অবশ্যস্তাবি। সাতিশয় ব্যয় করিয়াই উৎসবাদি করা এখনকার অর্থশংকটের দিনে যুক্তিযুক্ত নহে। বরঞ্চ সৌজগুতার দ্বারা লোকের সহিত সৌহার্দ্রস্থাপন করা ভাল।''

উর্দ্ধ [ অথবা উধ্ব ]-মুখে [ নেত্রে ] পথ চলিলে পতন অবশুস্তাবী। এখন এই অর্থসংকটের দিনে অতিশয় ব্যয় করিয়া উৎসবাদি [ অন্তর্গ্তান ] করা যুক্তিযুক্ত নহে। বরং সৌজ্ঞাের [ স্কুজনতার ] দারা লােকের সহিত সৌহার্দস্থাপন করা ভাল।

[ ঘ ] ''কর না কেন তুমি যত পরিশ্রম, থাকুক না কেন তোমার যত বিভাবুদ্ধি, পারিবে না তুমি পরীক্ষায় প্রতিদ্বন্দিতা করিতে কিছুতেই স্থরেশের নদ্ধে।''

তুমি যতই পরিশ্রম কর-না কেন, আর তোমার যতই বিলাবুদ্ধি থাকুক-না কেন, তুমি পরীক্ষায় কিছুতেই স্থরেশের দঙ্গে প্রতিদ্বন্দিতা [-য় জয়লাভ] করিতে পারিবে না।

[ ও ] "আমি দারণ মনকত্তে গ্রায়শিরমনির কাছে ঘাইয়া আমার সগুজাত মেরেটির মৃত্যুসংবাদ জানাইয়া অশৌচের ব্যবস্থা চাহিলাম।"

আমি নিদারুণ মনঃকটে স্থায়শিরোমণির নিকট যাইয়া আমার সভােমৃতা ['সভােজাতা' কথাটিও এখানে প্রয়োগ করা যায় ] মেয়েটির মৃত্যুসংবাদ জানাইয়া অশৌচের ব্যবস্থা জানিতে চাহিলাম।

্রিচ] "তাহার যথন বয়ঃক্রম পানের বংসর তথন তাহার একটি ভাই জন্মে। সেই সগুজাত শিশুর বাঁচিবার আশা ছিল না, এজ্ঞু তাহার মাতা অত্যস্ত মনকটে থাকিতেন। তোমাদের ব্যবহার অত্যস্ত লজ্জাস্কর, আমি তোমার অনেক দোষ ক্ষমা করিয়াছি, কিন্তু এখন তাহার এভ আতিশয্যতা হইয়াছে যে, আমি সহু করিতে পারি না। সংসারের শাস্তিরক্ষা করিতে হইলে ঐক্যতারক্ষার দরকার। অত্য পত্র বাড়ীর ঠিকানায় পাঠাইলাম।"

যথন তাহার বয়:ক্রম পনর বংসর তথন তাহার একটি ভাই জন্মে। সেই সংখ্যাজাত শিশুটির বাঁচিবার আশা ছিল না। সেজগু তাহার মাতা মনঃকষ্টে থাকিতেন। তোমাদের ব্যবহার অত্যন্ত লজ্জাকর। আমি তোমার অনেক অপরাধ ক্ষমা করিয়াছি [দোষ উপেক্ষা করিয়াছি], কিন্তু এখন তাহার এত আতিশ্যা হইয়াছে যে, আমি আর সহ্ করিতে পারিতেছি না। সংসারের শান্তি অক্ষুণ্ণ রাথিতে হইলে ঐক্য [একতা] থাকা দরকার। এই পত্র বাড়ীর ঠিকানায় পাঠাইলাম।

্ছি ] "মেয়েটির বয়ক্রম ধোল। তাহার সম্মাত ভাইটিকে রক্ষণাবেক্ষণের ভার তাহার উপরে ছিল। পিতামাতার অবস্থা স্বচ্ছল ছিল না, স্থতরাং তাহাকে সর্বদা মনোকষ্টে থাকিতে হইত। কিম্বদন্তী আছে, এক সময়ে তাহাদের অবস্থা থ্বই ভালো ছিল। কোনো বিপদে পড়িয়া ক্যাটির পিতামহই সর্বম্বান্ত হন, তদবিধি দারিদ্রের পীড়নে তাহারা অস্থিরতা হইয়া থাকিত। সে কুত্রাপিও বাড়ী ছাড়িয়া যাইত না। অক্স পরিবারের কোনো কথাবার্তায় সে থাকিত না।"

মেয়েটির বয়ঃক্রম যোল বংসর। তাহার সজোজাত ভাইটির রক্ষণাবেক্ষণের ভার ছিল তাহার উপর। পিতামাতার [মাতাপিতার] অবস্থা সচ্ছল ছিল না বলিয়া তাহাকে সর্বদা মনঃক্ষে থাকিতে হইত। কিংবদন্তী আছে, এক সময়ে তাহাদের অবস্থা খুবই ভালো ছিল। কোনো বিপদে পড়িয়া মেয়েটির পিতামহের সর্বস্থান্ত হয় [পিতামহ সর্বস্থান্ত হন], তদবধি দারিজ্যের পীড়নে তাহারা অস্থির হইয়া থাকিত। সে কদাচ বাড়ী ছাড়িয়া য়াইত না, [অথবা বাড়ী ছাড়িয়া ক্রাপি কোথাও ঘাইত না]। অহা পরিবারের কোনো কথাবার্তায় দে থাকিত না।

[জ] ''পরস্পর যুদ্ধমান জাতির মধ্যে বিজিগীষা এত প্রবল যে, শান্তির সম্ভাবনা অতি অল্প। যাঁহার পৌরহিত্যে শান্তিসমিতির অমুষ্ঠান হইবে তিনি একজন অপক-শ্বশ্বধারী সাংবাদিক। তাঁহার মনবৃত্তি কাহারও অবিদিত নাই।''

পরস্পর যুধ্যমান জাতির মধ্যে বিজিগীষা এত প্রবল যে, শান্তির সম্ভাবনা অতি অল্প। বাঁহার পৌরোহিত্যে শান্তিসমিতির অধিবেশন হইবে তিনি একজন অপকশাশ্রুধারী সাংবাদিক। তাঁহার মনোবৃত্তি কাহারও অবিদিত নহে।

[ঝ] "মুমুর্র শুশ্রষা করাই পরম ধর্ম। গান্ধারী ধৃতরাষ্ট্রের পরিনীতা স্ত্রী। বাহারা পরাপ্লভোজী, তাহারা সকলের অধম। বাহার সঙ্গে তোমার স্থ্যতা হইরাছে তাহার সঙ্গে মিশিলে তুমি উচ্ছন্ন ঘাইবে। আকাশে পূর্ণিমার চাঁদ উদয় হইয়াছিল।"

সৃম্ধ্র [ আর্তের বা পীড়িতের হইলে ভালো হয় ] শুশ্রমা করাই পরম ধর্ম। গান্ধারী ধৃতরাষ্ট্রের পরিণীতা স্ত্রী। যাহারা পরান্নভোজী তাহারা সকলের চেয়ে অধম। যাহার সঙ্গে তোমার সথ্য হইয়াছে, তাহার সঙ্গে মিশিলে তুমি উৎসন্নে যাইবে [ অথবা উৎসন্ন হইয়া যাইবে ]। আকাশে পূ্ণিমার চাঁদ উদিত হইয়াছিল [ অথবা চাঁদের উদ্য হইয়াছিল ]।

্রিঞ ] ''ব্যাধিগ্রস্থ লোকের সংস্পর্শ বর্জন করিবে। তাহার নির্দোষ প্রমাণ করিতে সকলেই উদগ্রিব। কৌতুহলের বশবর্তী হইয়া তাহার বৃদ্ধিভ্রংস ঘটিল। প্রজ্ঞানিত হুতাশনে কে হুস্তার্পণ করিবে ? ব্যাধিগ্রস্ত লোকের সংস্পর্শ বর্জন করিবে। তাহাকে নির্দোষ প্রমাণ করিতে অথবা তাহার নির্দোধিতা প্রমাণ করিতে ] সকলেই উদগ্রীব। কৌতৃহলের বশবর্তী হওয়াতে তাহার বৃদ্ধিভ্রংশ ঘটিল। প্রজ্ঞলিত হুতাশনে কে হস্তার্পণ করিবে ?

- [৩] এমন তুইটি সংস্কৃত শব্দের উদাহরণ দাও, বাংলাভাষায় যাহাদের অর্থবিচ্যুতি ঘটিয়াছে।
- ্ক ] প্রীতি = প্রেম > পিরীতি [ অবৈধ প্রণয় ]। [ খ ] সন্দেশ = বার্ডা > সন্দেশ [মিষ্টার ]। [ গ ] তত্ব = খোঁজথবর > তত্ত্ব [ উপহারের সামগ্রী, ঘাহা সামাজিকতার ক্ষেত্রে অবশ্র দেয় ]। [ ঙ ] ধর্ম্ধর = বড়ো যোদ্ধা > ধর্ম্ধর [ অসৎ কর্মে নিপুণ ]।

[8] নিমোদ্ধত অংশটির শূক্তাস্থান পূর্ণ কর:

অন্তকার—যিনি সভাপতির—গ্রহণ করিয়াছেন, তাঁহার—না জানে, এমন—বিরল। দেশের জন্ত তিনি অমান বদনে—বরণ করিয়াছেন। অন্তায়ের—যুদ্ধঘোষণা করিয়া তিনি যে পরিমাণ লাভ করিয়াছেন তাহা ইতিহাসের—স্বর্ণাক্ষরে লিখিত হইবে।

অধিবেশনে কিংবা সভায়; আসন; নাম; লোক; ছঃধ; বিরুদ্ধে; খ্যাতি বা সাফল্য; পৃষ্ঠায়।

[৫] নিম্নলিখিত শব্দগুলিকে এক-এক কথায় প্রকাশ কর:

[ক] যিনি পরিণাম দেখিয়া কার্য করেন না। [ধ] যিনি পরের মুখ চাহিয়া কাজ করেন। [গ] যে অন্তকে পোষণ করে।

অপরিণামদর্শী; পরম্থাপেক্ষী; অক্তভৃৎ বা পরভৃৎ।

[৬] নিম্নলিখিত শব্দগুলির প্রয়োগে অর্থোপযোগী এক-একটি বাক্য গঠন কর: ক্ষণভঙ্গুর; অপৌরুষেয়; সর্বভুক; গায়েপড়া; মনগড়া।

ক্ষণভক্ষুর: পার্থিব জগতে প্রথমস্পদ কাচের মতোই ক্ষণভন্ম । আপৌরু-মেয়: আন্তিক্যবাদীরা বিশ্বাস করেন যে, বেদগ্রন্থ ঈশ্বররচিত অতএব অপৌরুষের । সর্বস্তুক: সর্বগ্রাসী বলিয়া অগ্নিকে বলা হয় সর্বভূক । গায়ে-পজাঃ সে যদি তোমার সঙ্গে কথা বলিতে অনিচ্ছা প্রকাশ করে, তবে তুমি গায়ে পজিয়া তাহার সহিত আলাপ করিতে গেলে কেন ? মনগজাঃ দেখ, কতকগুলি মনগড়া কথা বলিয়া আমাকে বিভ্রান্ত করিও না; ঠিক যাহা ঘটিয়াছিল তাহাই আমাকে বল।

[9] 'লাগা' ক্রিয়াটিকে বিভিন্ন অর্থে প্রয়োগ করিয়া পাঁচটি বাক্য রচনা কর। [ক] তাহার কথাটি আমার বেশ ভালো লাগিয়াছে [পছন্দ হওয়া]। [খ] তুমি এমন করিয়া অনবরত তাহার পিছু লাগিতেছ কেন? [বিপক্ষতাচরণ করা] [গ] ঘরটিতে আগুন লাগিয়াছে [সংযুক্ত হওয়া বা স্পর্শ করা]। [ঘ] ঘটনাটিকে ষেভাবে সে বিবৃত করিল তাহাতে সকলের তাক লাগিয়া গেল [আশ্চর্যায়িত হওয়া]। [ঙ] ছই-দশ টাকা গরীবকে দান করিলে আপনার মতো বিভশালী লোকের গায়েই লাগিবে না [অস্থ্বিধা না হওয়া অর্থে]।

[৮] প্র, পরি, বি এবং অভি উপসর্গযোগে 'নী' ধাতুর অথ নির্ণয় কর।
প্র+নী = প্রণয়, প্রীতিঃ তাহার সঙ্গে আমার বিশেষ প্রণয়ভাব নাই। পরি +
নী = বিবাহঃ রামচন্দ্রের সঙ্গে সীতার পরিণয় হইয়াছিল। বি + নী = নম্রতাঃ যথার্থ
বিভা মান্ত্র্যকে বিনয় দান করে। অভি + নী = রূপকান্ত্র্করণঃ কলেজের ছাত্রবৃন্দ্র আজ 'গৈরিক পতাকা' অভিনয় করিবে।

### [৯] ব্যাস্বাক্যসহ নিম্নলিখিত পদগুলির সমাস নির্ণয় কর:

চৌমাথা; ছভিক্ষ; বাগদত্তা; তেলেবেগুনে; বিয়েপাগলা; মনগড়া;

অহোরাত্র; যুদ্ধোত্তর; ডাকমাগুল; গুল্র-জ্যোৎস্না-পুলকিত-যামিনী।

চৌমাথা: চারিটি [রান্ডার] মাথার সমাহার [সমাহার দিও]। স্থিকি ঃ
ভিক্ষার অভাব [অব্যয়ীভাব]। বাগদন্তাঃ বাক্যের দারা দত্তা ভিত্তীয়া তৎপুরুষ];
অথবা বাক্য দত্ত হইয়াছে যে-নারীর জগ্য তিনি [বছত্রীহি]। তেলেবেগুনেঃ
তেলে এবং বেগুনে [অলুক]। বিয়েপাগলাঃ বিয়ের জগ্য পাগলা [চতুর্থী
তৎপুরুষ]। মনগড়াঃ মনে গড়া [সপ্তমী তৎপুরুষ], মনের দারা গড়া [তৃতীয়া
তৎপুরুষ], মনের মধ্যে গড়া [মধ্যপদলোপী কর্মধারয়], মন থেকে গড়া [পঞ্চমী
তৎপুরুষ]। আহোরাত্তঃ অহঃ এবং রাত্রি [দ্দ্ব]। যুদ্ধোতরঃ যুদ্ধের উত্তর
লপর [যগ্রী তৎপুরুষ]; যুদ্ধের পর [অস্বপদ্বিগ্রহ নিত্যসমাস]। ভাকমাশুলঃ আ
ভাকের [জগ্য দেয়] মাশুল [ষগ্রী তৎপুরুষ]; ডাকের জন্য মাশুল [চতুর্থী
তৎপুরুষ]। শুল-জ্যোৎস্পা-পুলকিত-যামিনীঃ শুল এমন যে জ্যোৎসা
[কর্মধারয়], শুল জ্যোৎসা দারা পুলকিত [তৃতীয়া তৎপুরুষ], শুল-জ্যোৎসা-পুলকিত এমন যামিনী [কর্মধারয়]।

# [ ১০ ] নিমলিখিত শব্দগুলিকে স্ত্রীলিক্সে রূপান্তরিত কর : বিদ্বান্, আয়ুখ্যান্, অশ্ব, স্থকণ্ঠ!

বিদ্বান্—বিদ্বমী। আয়ুখান—আয়ুখাতী। অশ্ব—আশ্বা। স্থকণ্ঠ—স্থকণ্ঠী, স্থকণ্ঠা [ বাংলাভাষায় তেমন চলিত নয় ]।

- [ ১১ ] নিম্নলিখিত প্রয়োগসমূহের মধ্যে যে-কোনো পাঁচটির উদাহরণ দাওঃ
- ি তিপদর্গপ্রয়োগে অর্থান্তরসংঘটন [খ] অতীত ব্ঝাইতে বর্তমানের ক্রিয়া প্রয়োগ [গ] 'তে' প্রত্যয়যোগে কর্তৃকারক নির্দেশ [ঘ] কর্মকর্তৃবাচ্যের প্রয়োগ [ঙ] অসমাপিকা ক্রিয়ার ক্রিয়াবিশেষণরূপে প্রয়োগ [চ] বিশেষণের দ্বিতের দ্বারা বিশেষ্যের বহুবচননির্দেশ [ছ] তীত্র আকাজ্ঞা ব্ঝাইতে বিশেষ্যের দ্বিত্ব।
- [ক] হা=হরণ করা>হার [হরণকার্য, গ্রীবালংকার বিশেষ] ১। প্র+
  হার = প্রহার [আঘাত করা] ২। আ+হার = আহার [ভোজন করা] ৩। বি
  +হার = বিহার [বিচরণ করা, আনন্দ উপভোগ করা] ৪। সম + হার = সংহার
  [নিধন করা] ৫। পরি + হার = পরিহার [বর্জন করা] [খ] ছমায়ুন বিদয়া
  আছেন,এমন সময়ে একজন দরবেশ সেখানে আসিয়া উপস্থিত হইলেন। [গ] গরুতে
  ঘাস খায়। [ঘ] মধু খাইতে মিট্ট। [ঙ] পখটায় আজ তুমি গান গাহিতে
  গাহিতে চল। [চ] এইবার কলিকাতা হইতে ফিরিবার সময় তোমার জন্ম ভালো
  ভালো বই আনিব। [ছ] টাকা-টাকা করিয়াই লোকটা পাগল হইয়া গেল।

# [ ১২ ] নিমলিখিত বাক্যাংশগুলির প্রয়োগে বাক্য রচনা কর ঃ

সোনায়-সোহাগা; স্থদ্রপরাহত; বিন্দুবিসর্গ; কড়ায়-গণ্ডায়; সাপও মরে লাঠিও না ভাঙে; বজ্র আঁটুনী ফল্পা গেরো; এক মাঘে শীত যায় না; আকেল-সেলামী; আদায়-কাঁচকলায়; মৃথবক্ষা; হাতে মাথা কাটা; মৃথ চূণ; মুথে কালি; চোথের বালি; তলাতলি; চোথ ফোটা; একচোথো; লোকপরম্পরা।

সোনায়-সোহাগা: মেয়েট দেখিতে যেমন অপরপ স্থলরী, গুণেও তেমনি অতুলনীয়া—একেবারে সোনায়-সোহাগা। স্থানুরপরাহত: বর্তমানে সরকারী অর্থ-রক্ষম্র তার দিনে ভারতসরকার যে ব্যয়সাধ্য কোনো শিক্ষাপরিকল্পনায় হাত দিবেন, সে আশা স্থানুরপরাহত। বিন্দুবিস্বর্গ ওত যে কাণ্ড ঘটিয়া গেল, তার বিন্দুবিস্বর্গও আমি জানি না। কড়ায়-গণ্ডায় ঃ মহাজনের প্রাণ্য কড়ায়-গণ্ডায় চুকাইয়া দেওয়াতে সে এখন সম্পূর্ণ বিপদম্ক হইয়াছে। সাপও মরে লাঠিও না ভাঙেঃ দেখ, এমনভাবে কাজটি করতে হবে, যাতে আমাদেরও কার্যসিদ্ধি হয়, আর সে-ও যেন জন্দ হয়—অর্থাৎ, সাপও মরে, লাঠিও না ভাঙে। বজ্র আঁটুনি ফস্কা গেরো—দাকণ তোড়জোড় করে নামো, কিন্তু গোড়ায় এমন গলদ রাখো যে, কাজটাই শেষ পর্যন্ত ভেন্তে যায়। এক মাঘে শীত যায় না থাল আমায় তুমি তুচ্ছতাচ্ছিল্য করছ, কিন্তু মনে রেখো, এক মাঘে শীত যায় না—একদিন আমার কাছে তোমাকে আসতেই হবে। আক্রেল-সেলামী ঃ

কোনো কাজই হল না, মাঝখান থেকে শুধু পাঁচ-পাঁচটি টাকা আক্লেল-সেলামী গেল। আদায়-কাঁচকলায়: অমরের সঙ্গে বিনয়ের সম্পর্ক একেবারে আদায়-কাঁচকলায়— কেউ কারো মুথ পর্যন্ত দেথে না। মুখরক্ষা: গচ্ছিত হারটি হারাইয়া গিয়াছিল, উহা খুঁজিয়া পাইয়া য়ঢ়বাবু বলিলেন, 'ভগবান এবার মুখ-রক্ষা করেছেন; নইলে আমাকে থামোকা চোর বন্তে হত। **হাতে মাথা কাটা**ঃ পালুবাবুর মতো অহংকারী লোক যদি প্রধানমন্ত্রীর পদ পেতেন, তাহলে তো হাতে মাথা কাটতেন। মুখ চূণ ঃ কোনো সাহায্য পাওয়া যাবে না শুনে সেই গরীব ছেলেটি মুখ চূণ করে সেখান থেকে চলে গেল। **মুখে কালি** : এরপ তৃষ্কর্ম করিয়া দে যে আত্মীয়স্বজন সকলের মুখে এমনভাবে কালি দেবে তাহা কেহ ভাবিতে পারে নাই। **চোখের** বালি: সপত্নী-পুত্রটি হইল গৃহিণীর চোথের বালি, তিনি তাহাকে ছচকে দেখিতে পারেন না। ঢলাঢলিঃ নতুন জামাইটি মাতাল-অবস্থায় শ্বশুরবাড়ী আদিয়া যে ঢলাঢলি কাগুটা করিল, সেজগু তাহার গ্রামে মুখ দেখানো ভার হইয়া পড়িয়াছে। চোখ ফোটাঃ এতদিনে মাতুলের চোথ ফুটিল; স্পষ্টই তিনি বুঝিলেন যে, ষম-জামাই-ভাগনা, এ তিন নয় আপনা। একটোখোঃ কল্যাণীর খাওড়ী বড়ো একটোখো; কল্যাণীর জায়ের কোনো দোষ তিনি দেখেন না, আর বেচারা কল্যাণীর বেলায় পান থেকে চুণ খদলেই সর্বনাশ। **লোকপরম্পরা**ঃ লোকপরম্পরায় শুনিলাম যে, তুমি নাকি চাকরিটা ছাড়িয়া দিয়াছ—কথাটা কি পত্যি ?

[ ১৩ ] নিম্নলিখিত বাক্যাংশগুলির মধ্যে পাঁচটির অর্থ ব্যাখ্যা করিয়া অর্থোপযোগী এক-একটি বাক্য.গঠন করঃ

কেঁচে গণ্ডুম করা ঃ অর্থাৎ একেবারে গোড়া হইতে পুনরায় আরম্ভ করা। একই কার্যের অসাফল্যজনিত পুনরার্ত্তি করাই হইল এই বাক্যাংশের অর্থ। উদাহরণঃ এতদিন ধরে যে কাজটা শিথলাম, দেখলাম তাতে কোনো ফল হয়নি; নতুন কারখানায় চুকে আবার কেঁচে গণ্ডুম করতে হল। খুড়িয়ের বড়ো হওয়া: হীন অবস্থার লোক উচ্চাবস্থ লোকের সমকক্ষতা লাভ করিবার প্রচেষ্টা পাইলে এই বাক্যাংশটি ব্যবহৃত হয়। উদাহরণ: নরেন জমিদারের ছেলে, নবাবি করা তাহাকে সাজে। তার সঙ্গে পাল্লা দিয়ে খুড়িয়ে বড়ো হতে যাওয়া তোমার মতো কেরাণীর ছেলের পক্ষে একেবারেই সাজে না। নিজের কোলে ঝোল টানাঃ বিবেকহীন স্বার্থপরতা বুঝাইতে এই বাক্যাংশটি ব্যবহৃত হয়। উদাহরণ: সিরাজন্দোলার পাত্রমিত্রসভাসদ্ সকলেই তখন নিজের কোলে ঝোল টানিতে ব্যস্ত ছিল, দেশের বৃহত্তর কল্যাণের প্রতি কাহারও তখন দৃষ্টি ছিল না। শিয়ালের মুক্তি: ইহার অর্থ নিজিয় বা অসার পরামর্শ। উদাহরণ: তোমাদের তো রোজই শিয়ালের যুক্তি হচ্ছে,—এই যুক্তিপরামর্শ অম্থায়ী কাজ করলে সবকিছুই পণ্ড হয়ে যাবে। বৌকে নেমের বিকে শেখালো: কথাটি

কিন্তু আসলে 'ঝিকে মেরে বৌকে শেখানো'। বিশেষ কোনো ইন্দিত প্রচ্ছন্ন রাখিয়া কাহাকেও কোনো বিদ্রুপ বা সমালোচনা করা অর্থেই বাক্যাংশটি প্রযুক্ত হয়। উদাহরণ: এটা যে তিনি ঝিকে মেরে বৌকে শেখালেন, তা আমি বুঝি—তিরস্কারটা তিনি মধুকে করেননি, মধুকে উপলক্ষ্য করে আমাকেই করলেন। সাপ হয়ে কামড়ানো রোজা হয়ে ঝাড়া: অত্যন্ত ধড়িবাজির সহিত শক্রতাসাধন করা, এবং একই সঙ্গে মিত্রতার ভান করা। 'Cf. Hunting with the hounds and running with the hare'। উদাহরণ: উকিলের মূল্রিটি একটি সাংঘাতিক ধড়িবাজ লোক; একদিকে তিনি সাপ হয়ে কামড়াবেন, অন্তদিকে আবার রোজা হয়ে ঝাড়বেন—মামলাটা বাধিয়ে দিয়ে এখন আবার আপোষে মেটাতে এসেছেন। সাপের ছুঁটো গেলা: কোনো কাজ ঠিকমতো সম্পন্ন করিতে না পারা, আবার ছেড়ে দিতেও অপারগ হওয়া। উদাহরণ: এ হয়েছে আমার সাপের ছুঁটো গেলা—না পারি ছাড়তে না পারি বেড়তে। ভেড়ার গোয়ালে আগুন লাগা: বিপদের প্রতিকার না করিয়া কেবল মাত্র কোলাহল করা। উদাহরণ: সামান্ত একটা সাপ দেখে তোমরা ভেড়ার গোয়ালে আগুন লাগিয়েছ দেখছি—সাপটিকে কেউ মারতেও পারনি, শুরুই চীংকার করছো।

# [ ১৪ ] উদাহরণসহ ্য-কোনো ছইটির ব্যাখ্যা কর :

ব্যাজস্তুতি, উৎপ্রেক্ষা, শ্লেষ, রূপক।

ব্যাজস্তুতিঃ নিন্দাচ্ছলে স্তুতি কিংবা স্তুতিচ্চলে যথন নিন্দা করা হয়, তাহাকেই বলে ব্যাজস্তুতি অলংকার। যেমনঃ

'অতি বড় বৃদ্ধ পতি সিদ্ধিতে নিপুণ। কোন গুণ নাই তার কপালে আগুন।'

'অমদামঙ্গল' কাব্যের এই পঙ্কিগুলি নিন্দাচ্চলে স্তৃতি। দেবী অমপূর্ণা ঈশ্বরীপাটনীকে মহাদেবের পরিচয় দিতে ঘাইয়া বলিতেছেন, তাঁহার স্বামী বার্ধক্যের
প্রান্তদেশে আদিয়া পৌছিয়াছেন, তিনি গাঁজা-ভাং-সিদ্ধি প্রভৃতি মাদকদ্রব্য দেবনে
অতিশ্ব পটু, কোনো গুণই তাঁহার নাই—এরপ স্বামীর মরণ হইলেই ভালো। কিন্তু
ইহার আদল অর্থ হইতেছে, অমপূর্ণার স্বামী শিব হইলেন দেবাদিদেব, ঘোগিরাজ
বলিয়া তাঁহার পরিপূর্ণ যোগসিদ্ধি ঘটয়াছে, তিনি সকল গুণের আধার, তাঁহার ললাটে
একটি নের রহিয়াছে—ইহাই মহাদেবের যথার্থ পরিচয়।

প্রশংসার ছলে নিন্দার চমংকার নিদর্শন হইতেছে রাবণের এই কথাগুলিঃ
'কী স্থন্দর মালা আজি পরিয়াছ গলে,
প্রচেতঃ!' —মেঘনাদবধকাব্য

রামচন্দ্র সমৃদ্রের উপর সেতু নির্মাণ করিয়াছেন, বন্ধনহীন সমৃদ্র সেতুর শৃঞ্চলে আজ শৃঞ্চলিত হইয়াছে। এথানে সেতুকে 'স্কর মালা' বলাতে স্ততি ব্যক্ত হইয়াছে বটে, কিন্তু ইহার ব্যঞ্জনায় রহিয়াছে মহাসমৃদ্রের বন্ধনদশার প্রতি নিন্দা। 'প্রচেত' কথাটির অর্থ হইতেছে 'সমৃদ্র'।

উৎপ্রেক্ষা: উপমেয়কে উপমান বলিয়া যদি সংশয় জমে [ অত্যধিক সাদৃশ্য-বশত] তবে সেথানে উৎপ্রেক্ষা অলংকার হয়। উৎপ্রেক্ষা জ্ঞাপন করিতে সাধারণত 'যেন', 'বৃঝি' প্রভৃতি শব্দ ব্যবহৃত হয়। যেথানে এই তুইটি শব্দের স্পষ্ট উল্লেখ থাকে তাহাকে বলা হয় 'বাচ্যোৎপ্রেক্ষা', এবং, যেথানে এই জাতীয় শব্দের কোনো উল্লেখ থাকে না, অথচ এই ভাবের প্রতীতি জমে, তাহাকে বলা হয় 'প্রতীয়মানোৎপ্রেক্ষা'। উলাহরণ:

'ধরণী এগিয়ে এসে দেয় উপহার, ও যেন কনিষ্ঠা মেয়ে তুলালী আমার।'

এথানে ধরণীকে [উপমেয়] কবির তুলালী মেয়ে [উপমান] বলিয়াই মনে হুইতেছে।

শ্বেষ ঃ যে হলে একটিমাত্র শব্দ ছই বা একাধিক অর্থে ব্যবহৃত হয়, সেখানে শ্বেষালংকার হইয়া থাকে। উদাহরণ ঃ

'কে বলে ঈশ্বর গুপু, ব্যাপ্ত চরাচর, যাহার প্রভায় প্রভা পায় প্রভাকর'।

কবি ঈশ্বর গুপ্ত এই ছত্রগুলির মধ্য দিয়া ছুইটি উদ্দেশ্য প্রকাশ করিতেছেন।
প্রথম, ঈশ্বর অর্থে ভগবান। ভগবান বিশ্ববাপী, তাঁহার দীপ্তিতেই তো সূর্যচন্দ্র
প্রভৃতি সকল বস্তু প্রোজ্জল হইয়া উঠিয়াছে। দিতীয়, কবি ঈশ্বরচন্দ্র গুপ্ত এখন
খুব প্রসিদ্ধিলাভ করিয়াছেন। 'প্রভাকর' পত্রিকায় তাঁহায় প্রতিভার দীপ্তি উজ্জলভাবে
প্রকাশ পাইতেছে। প্রভাকর—এক অর্থে সূর্য, অগ্রঅর্থে কবি ঈশ্বর গুপ্ত-সম্পাদিত
পত্রিকার নাম।

রূপক: উপমেয় এবং উপমানকে যেখানে অভিন্ন কল্পনা করা হয়, দেখানে রূপক অলংকার হইয়া থাকে। [উপমেন্ন = যাহার তুলনা দেওয়া হয়; উপমান = যাহার সহিত তুলনা করা হয়]। এই অলংকারে সাধারণত 'রূপ' শব্দটি ব্যবহৃত হয়, আবার কথনো উহা লুপ্ত থাকে। উদাহরণ: 'যথন হৃদয়-আকাশ বিষম বিপত্তিরূপ মেঘ দারা ঘোরতার আচ্ছন্ন হয়, তথল কেবল আশাবায়ু প্রবাহিত হইয়া তাহাকে পরিক্ষত রাথে।'

[১৫] নিম্নলিখিত প্রয়োগসমূহের মধ্যে পাঁচটির উদাহরণ দাওঃ

[ ১ ] বিশেয় বা বিশেষণের বিষসম্পাদন করিয়া উহার ক্রিয়াবিশেষণরূপে ব্যবহার [ ২ ] পুরা বাক্য বা বাক্যাংশের পরিবর্তে সর্বনামের প্রয়োগ [৩ ] বিশেশ্বের

বিশেষণ বা ক্রিয়াবিশেষণরূপে ব্যবহার [8] অব্যয়ের নিরপেক্ষ [বাক্যের অন্য অংশের উপর নির্ভরশীল নয়] প্রয়োগ [৫] ভবিন্তুৎ বুঝাইতে বর্ত্তমানের ক্রিয়ারূপ প্রয়োগ [৬] অন্তজ্ঞা বুঝাইতে ভবিন্তুতের প্রয়োগ [৭] বিশেয়ারূপে ব্যবহৃত বিশেষণের বহুবচনগ্রহণ [৮] বিপরীতার্থক ভাব বুঝাইতে প্রশ্নাত্মক বাক্যের প্রয়োগ।

ি বায়ু মানদ মানদ বহিতেছে। কালে কালে আরও কত দেখব। দিনে দিনে হোল কি? [ ২ ] রামের দলে খামের যে ব্যবহার তাহা আমি কোনোরপে মানিয়া লইতে পারি না। যতু খামের নিকট কাল একটা ঘটনা বিরুত করিয়াছে, উহা কিন্তু আমি মোটেই বিশ্বাস করি না। [৩] লচ্জায় তাহার মুখটা যেন জবাফুল হইয়া গেল [ক্রিয়াবিশেষণ]। গভীর রাত্রিতে ডাকাত একখানি রাম-দা দিয়া গৃহস্বামীকে হত্যা করিল ['বিশেষণ]। [৪] আহা, তুমি এত রাগ কর্ছ কেন স্তুমি লা এই কথাটা তাকে বলেছিলে? [৫] খামল, তুমি আজকের গাড়ীতেই বাড়ী চলে যাও, আমি কাল যাচিছ। [৬] মাধব, তুমি এ কাজটা নিশ্চয় করবে। [৭] ধনীর কথা আর বলবেন না, গ্রীবের প্রতি তারা মোটেই সহামুভূতিশীল নয়। [৮] কোটে কি কমল কভু সমল সলিলে গ্'—অর্থাৎ ফোটে না।

[ ১৬ ] নিয়লিথিত বাক্যসমূহের মধ্যে মোটা-হরফে-মুদ্রিত পাঁচটি পদের ব্যাকরণঘটিত বৈশিষ্ট্য নির্দেশ ও আলোচনা কর ঃ

আমার অবর্ত্তমানে ছেলেদের কী হইবে? হে পথিকবর! জন্ম যদি তব বলে, তিষ্ঠ ক্ষণকাল। কাঁদিয়া কাঁদিয়া চক্ষু আন্ধ হইয়া গেল। [এখানে অসমাপিকা ক্রিয়ার দিছের অর্থ কী?] এ চিত্রের ওষ্ঠাধরে যদি ভাষা থাকিত! তীর্থস্থানে পাপ প্রায়শ্চিন্তেও খণ্ডায় না। চাতকিনী কুতুকিনী মেঘদরশনে। তাহাকে সন্দেশ দেওয়া হইয়াছিল। [কারক নির্ণয় কর]। প্রসাদে যেন বঞ্চিত না হই। [কারক নির্ণয় কর]। গুরু বলিয়া কেহ আজকাল ভক্তি করে না।

অবর্ত্তমানেঃ এখানে 'আমি বর্তমান না থাকিলে' এই অর্থ ব্রাইতে 'অবর্তমানে' শব্দটি প্রযুক্ত হইয়াছে। এস্থলে অধিকরণ কারকটি বাক্যাংশর্মপে ব্যবহৃত হইয়াছে। সংস্কৃতে যেথানে 'ভাবে সপ্তমী' হয়, এবং ইংরেজীতে Nominative Absolute হয়, এখানেও সেইরকম ব্যবহার হইয়াছে। ভিষ্ঠঃ শব্দটি বাংলা নয়। ইহা সংস্কৃতে 'য়া' ধাতুর [য়া+লোট হি] মধ্যমপুক্ষ এক বচনে অক্তন্তা ব্রাইতে ব্যবহৃত হয়। এখানে বাংলাতেও সেই অর্থে ইহার ব্যবহার হইয়াছে। কাঁদিয়াঃ পুনঃ পুনঃ কাঁদা বা অত্যধিক কাঁদা অর্থে অসমাপিকা কিয়ার দ্বিপ্রয়োগ হইয়াছে। যদিঃ অব্যয়—Optative Mood—

দভাবনা-অর্থে ইচ্ছাস্ট্চক অব্যয়রপে ব্যবহৃত। খণ্ডায়ঃ নামধাতু, অর্থাৎ খণ্ডিত হয়। 'থণ্ড' এই নামপদটিকে নামধাতুরপে প্রয়োগ করা হইয়াছে। চাতকিনী কুতুকিনীঃ চাতকী ও কুতুকী হওয়া উচিত। 'ইনী' প্রত্যয়যুক্ত কয়েকটি শব্দের সাদৃশ্যে 'চাতকী' এবং 'কুতুকী' না হইয়া 'চাতকিনী'-কুতুকিনী' হইয়াছে। তুলনীয়ঃ নাপিত-স্থানে নাপিতানী, রজক-স্থলে রজকিনী, গোপী-স্থলে গোপিনী, ইত্যাদি। তাহাকেঃ সম্প্রদান কারক। বাংলায় চতুর্থীর জন্ম কোনো পৃথক শব্দবিভক্তি নাই। এই জন্ম দিতীয়ার বিভক্তিই চতুর্থীর স্থলে প্রযুক্ত হয়। প্রসাদেঃ অপাদান কারক। সপ্রমা বিভক্তির প্রয়োগ। তুলনীয়ঃ বিনামেঘে বজ্রপাত হইল। খনিতে সোনা পাওয়া য়য়। বিলয়াঃ অসমাপিকা ক্রিয়ার অব্যয়রপে প্রয়োগ।

[১৭] নিম্নলিখিত শব্দগুলির যে-কোনো চারিটির অর্থ-প্রকাশ-পূর্বক এক-একটি বাক্য রচনা করঃ

যাযাবর, উপচিকীর্ষা, পরিপন্থী, বেপথু, ভঙ্গুর, বহিত্র, পুষ্পধন্থা।

যাযাবর-ঃ [যাহাদিগের নিয়মিত বাসস্থান নাই, তাহারা; সদাভ্রমণকারী ]
যাযাবর-মনোবৃত্তির জন্সই বাংলাদেশের শিল্পশ্রমিকরা কোনো একটা কারথানায়
বেশীদিন টিকিয়া থাকিতে পারে না। উপচিকীর্মাঃ [উপকার করিবার ইচ্ছা]
তিনি ছিলেন একান্ত উদারহদ্য মান্ত্য—দানশীলতা এবং উপচিকীর্যাবৃত্তি চিরদিনই
তাঁহার চিত্তে প্রবল ছিল। পরিপন্তীঃ [প্রতিক্ল] আলস্থ্য এবং মানসিক জড়তার
ভাব মানবজীবনের সর্বপ্রকার উন্নতিরই পরিপন্তী। বেপথুঃ [কম্পা, কম্পান]
একদিকে বসন্তপুশাভরা শিরীষপেলবা বেপথুমতী উমা, অন্তদিকে যোগাসীন
মহাদেবের অগাধন্তন্তিত সমুদ্রবিশাল হৃদয়—লোকালয়ের নিয়মপ্রাচীরের মধ্যে
বিশ্বজয়ী প্রেমের এমন মহান ওযোগ মিলিত কোথায় ?' ভঙ্গুরঃ [ভঙ্গপ্রবণ,
নশ্বর] যাহারা মায়াবাদী তাঁহারা বলেন, ক্লভঙ্গুর জীবনের প্রতি আসক্তিই মানবের
সকল তৃঃথবেদনার আকর। বহিত্রঃ [নোকা] বাঙালী একদিন নৌশিল্প এবং
বহিত্রচালনায় আশ্রেরকমের পারদর্শিতা অর্জন করিয়াছিল। পুপ্পধন্বাকে
সহচর করিয়া যোগসমাহিত মহাদেবের সম্মুথে উপস্থিত হইলেন।

[১৮] নিমলিখিত ব্যাকরণের বিধিগুলির মধ্যে যে-কোনো তিনটির প্রয়োগের ছুইটি করিয়া উদাহরণ দাওঃ

[ক] বহুত্বের আভাস বুঝাইতে কর্ত্কারকে 'এ' বিভক্তি [খ] ক্রিয়া সম্পূর্ণ হয় নাই, ইহা বুঝাইতে অসমাপিকা ক্রিয়াপদের দ্বিফ [গ] উদ্দেশ্যবাচক চতুর্থী-তংপুরুষ [ঘ] বিশেষণ-সম্বন্ধ বুঝাইতে ষষ্ঠী বিভক্তির প্রয়োগ [ঙ] পরস্পর- সাপেক্ষ [ Correlative ] শব্দযোগে গঠিত ক্রিরাবিশেষণ [চ] পুরাঘটিত বর্তমান [ছ] প্রতিষ্ঠেক অব্যয়।

[क] লোকে বলে, এই মন্তবড়ো দীঘিটা নন্দী গ্রামের এক বিশ্রুত জমিদারের কীর্তি। [থ] 'রহিয়া রহিয়া ঝরে বরিষার ধারা।' [গ] পূর্বপদে চতুর্থীর বিভক্তিচিহ্ন লোপ হইয়া যে তৎপুরুষ সমাস হয়, তাহাকে চতুর্থীতৎপুরুষ সমাস বলে। উদ্দেশ্রবাচক চতুর্থী-তৎপুরুষ সমাসের উদাহরণ ঃ দেবকে দত্ত—দেবদন্ত, রাহ্মণকে প্রদত্ত বোলাপপ্রদত্ত। [ঘ] সোলার বোতাম, সনুজের সমারোহ ইত্যাদি। [ঙ] তাহার বাড়ীতে তুমি যখন-ভখন ঘাইও না, সে ইহাতে বিরক্তিবাধ করে। [চ] তুমি যে এখন কলকতায় আছ্, দে-খবর আমি আজ তাহাকে পত্রযোগে জানাইয়াছি। [ছ] গল্পটি খুবই ক্ষুক্রকায় অথচ শিল্পনোন্দর্যে অনবত।

[১৯] নিম্নলিখিত বাক্যাংশগুলির যে-কোনো চারিটিকে সমাসবদ্ধ পদে পরিণত করিয়া স্বচরিত বাক্যে প্রয়োগ দেখাওঃ

[ক] শুনিবামাত্র যাহার মুখস্থ হইয়া যায়; [খ] পূর্বজন্মের কথা যে স্মরণ করিতে পারে; [গ] বিধি অতিক্রম না করিয়া; [ঘ] যাহার সহিত গোত্র সমান; [ঙ] বর্ণমালার ক্রম বা পরম্পরা রক্ষা করিয়া; [চ] কিছুই যাহার নাই; [ছ] নদীই মাতা যাইার [যে দেশের]; [জ] কোথাও হইতে যাহার ভর নাই।

িক বিশান বাহার মৃথস্থ হইয়া যায় = শ্রুচ ভিশ্বর। বিবেকানন্দ অন্বিতীয় শ্রুচিবর-ব্যক্তি ছিলেন; যাহাই তিনি শুনিতেন কিংবা পড়িতেন তাহা তিনি কদাপি বিশ্বত হইতেন না। [থ] পূর্বজন্মের কথা যে স্মরণ করিতে পারে = জাভিস্মর। মহাশ্রেতার অভিসম্পাতে শুক্সলৈতে পরিণত হইয়াও বৈশম্পায়ন তাঁহার পূর্বজীবনের কথা স্মরণ করিতে পারিতেন; শুক্যোনিপ্রাপ্ত জাভিস্মর বৈশম্পায়নকে রাজা শূল্রক একদিন তাহার বিগত জীবনের ঘটনা বলিতে আদেশ করিলেন। [গ] বিশ্বি অভিক্রম না করিয়া = যথাবিশ্বি। বীরবাহর শোকে কাতর রক্ষোরাজ রাবণ নানা আক্ষেপোন্তির পর বীরপুত্র মেঘনাদের সৈনাপত্যে অভিষেক্তিয়া যথাবিধি সম্পন্ন করিলেন। [ঘ] যাহার সহিত গোত্র সমান = সগোত্র। কয়লা এবং হীরক, উভরেরই জন্ম থনিতে; এই হিদাবে কয়লা হীরকের সগোত্র বটে, কিন্তু সবর্ণ নয়। [ঙ] বর্ণনালার ক্রম বা পরম্পরারক্ষা করিয়া = বর্ণক্রেমান্তুসাত্রে। অভিধানে শকগুলি বর্ণক্রমান্ত্রমান বাণিবদ্ধ থাকে বলিয়া উহাদিগকে খুঁজিয়া বাহির করিতে কোনোই অস্ক্রিধা হয় না। [চ] কিছুই যাহার নাই = আকিঞ্চন। তিনি প্রকৃতই ধনী; কিন্তু চারিত্রিক বিনয়বশত সর্বদাই বলিতেন যে, তাহার মতে। নিঃস্ব অকিঞ্চন আর কেহ নহে। [ছ] নদীই মাতা যাহার [যে দেশের] নদামাত্রক। বসভূমি নদী-

মাতৃক দেশ বলিয়াই স্মজলা স্মফলা শস্তামলা। [জ] কোথাও হইতে যাহার ভয় নাই = অকুতোভয়। গান্ধীজী চিরজীবন মৈত্রীর বাণী প্রচার করিয়াছিলেন, তাই তিনি ছিলেন শক্রহীন—স্মতরাং অকুতোভয়।

[২০] নিম্নলিখিত ব্যাকরণ-সম্বন্ধীয় সংজ্ঞা ও বিধিগুলির যে-কোনো তিন্টির দৃষ্টান্তসহিত বিশদ পরিচয় দাওঃ

িক ] উপমাত্মক বহুত্রীহি, [খ] নিপাতনে সন্ধি, [গ] ধ্বন্তাত্মক বিশেষণ, [ঘ] বিশেষণপদ হইতে গঠিত নামধাতুর পদ, [ঙ] সর্বনাম হইতে গঠিত তদ্ধিত পদ, [চ] সমীকরণ।

ক বিষ সমাসে সমশুমান পদগুলি কেবল নিজ অর্থ না বুঝাইয়া অন্ত একটি পদের অর্থ প্রকাশ করে, তাহাকে বহুব্রীহি সমাস বলে—'অন্ত পদার্থপ্রধানো বছব্রীহি'। এই সমাসে ব্যাসবাক্যের শেষে যে, যাহার, যাহাতে, যদারা প্রভৃতি পদ ব্যবহার করিতে হয়। যেমন, পীত অম্বর যাহার = পীতাম্বর; এই 'পীতাম্বর' শব্দ 'পীত'-কে বুঝাইতেছে না, কিংবা 'অম্বর'-কেও [বস্তু ] বুঝাইতেছে না; ইহা দারা অন্ত একটি পদ, অর্থাৎ পীতবস্ত্রপরিধানকারী 'রুফ'-র অর্থ ই প্রধানভাবে গোতিত হইতেছে। বছব্রীহি সমাসের প্রকারভেদ আছে, তন্মধ্যে উপমাত্মক অর্থাৎ উপমানগর্ভ বছব্রীহি একটি। যে বছব্রীহি সমাসে একটি উপমান পদ থাকিয়া তুলনা বুঝায়, তাহার নাম উপমাত্মক বছব্রীহি। যেমন, চাঁদের মত মুখ যাহার = চাঁদমুখ; কমলের ক্যায় অক্ষি [চোথ ] যাহার = কমলাক্ষ, ইত্যাদি।

থ বিশ্বন্দর অতি-নিকটবর্তী তুইট বর্ণের মিলনের নামই সিক্ষি। 'সিদ্ধি শব্দের প্রকৃত অর্থ সন্ধান বা মিলন। কিন্তু ব্যাকরণের সিদ্ধি বলিতে বুঝায় বর্ণের বিকার অর্থাৎ পরিবর্তিত রূপ। পাশাপাশি তুইটি বর্ণের ক্রুত উচ্চারণের ফলেই সন্ধির উৎপত্তি।' ব্যাকরণে স্বরুসনি, ব্যঞ্জনসন্ধি ও বিসর্গসন্ধির বিচিত্র বিধি লিপিবন্ধ রহিয়াছে। কতকগুলি বিশেষ বিধি, নিয়ম বা হুত্রান্থসারেই সন্ধি হয়। কিন্তু কয়েকটি স্থলে সন্ধির সাধারণ নিয়ম থাটে না। এরূপ স্থলে যে সন্ধি, তাহাই 'নিপাতনে সন্ধি' বিলিয়া অভিহিত হইয়া থাকে। 'নিপাতন' কথাটির অর্থ হইতেছে [ব্যাকরণে] স্থলোক্ত নিয়মের ব্যতিক্রম। যেমন, সন্ধির হুত্রান্থসারে অ + অ = 'আ' হওয়া উচিত; য়থা, দিন + অন্ত = দিনান্ত; হুর্য + অন্ত = হুর্যান্ত। কিন্তু কুল + অটা = 'কুলাটা' নয়, 'কুলটা'। তেমনি, মার্ত + অণ্ড = মার্তণ্ড, 'মার্ভাণ্ড' নয়। তদ্ধপ স্থৈরিণী, অক্ষোহিণী, প্রেষণ, গুলোদন প্রভৃতি শব্দ 'নিপাতনে সন্ধি'-র উদাহরণ।

্গ ] যে সকল শব্দের ধ্বনির ভিতর দিয়া উহাদের অন্তর্নিহিত ভাবটি স্থাপ্ট-ক্লপে ভোতিত হয়, তাহাদিগকেই বলা হয় ধ্বস্তাত্মক শব্দ। এই শব্দগুলির মধ্যে বাস্তব-ধ্বনির অন্তর্কৃতিও দেখা যায়। যে সব ধবলাত্মক পদ বাক্যে বিশেষণরপে ব্যবস্থত হয়, ওইগুলিই ধবলাত্মক বিশেষণ। যেমন, মেঘের 'গুরুগুরুগ' গর্জন, নদীর 'কুলুকুলু' ধ্বনি; 'গুপ্ দাপ' শব্দ। 'কতকগুলি ধবলাত্মক শব্দ আবার ধ্বনির ভাব ব্যতীত, অল ইন্দ্রিগ্রাহ্ম ভাবেরও প্রকাশ করিয়া থাকে; যেমন, ব্যথায় 'টন্টন্' করে; লাল 'টুক্টুক্' করছে; 'টক্টকে লাল'। কতকগুলি ধবলাত্মক বিশেষণের দ্বারা বিশেষ গুণ বণিত হয়, যে-গুণ বস্তুতে বহুক্ষণ ব্যাপিয়া থাকে।' যেমন 'ধূ-ধূ' মাঠ, 'খাঁ-খাঁ' রোদ্রুর, ইত্যাদি।

িঘ়াপদের মূল অংশ, অর্থাৎ যাহা হইতে প্রত্যয় বা বিভক্তিযোগে ক্রিয়াপদ নিপার হয়, তাহার নাম ধাতু। 'নাম' অর্থাৎ বিশেষা [ কখনো কখনো বিশেষণ, অব্যয় প্রভৃতিও] সময়-বিশেষে ক্রিয়ার্রপে ব্যবহৃত হইয়া থাকে—ইহাদিগকে বলা হয় 'নায়ধাতু'। যেমন, নীরব [ বিশেষণ]>নীরবিলা; প্রফুল্ল>প্রফুল্লিল, ইত্যাদি। মধুস্থদনের কাব্যে এইরূপ নামধাতুর প্রচুর প্রয়োগ দেখা য়য়।

- [ঙ] শব্দের পর যে-সকল প্রত্যেয় যুক্ত হইয়া অন্য শব্দ গঠিত করে, তাহার নাম **তদ্ধিত**। তদ্ধিত প্রত্যেয় দারা নিপার শব্দের নাম তদ্ধিতান্ত শব্দ, এবং উহাতে বিভক্তি যুক্ত হইলে বলা হয় **তদ্ধিতান্ত পদ**। সর্বনাম হইতে তদ্ধিত পদগঠনের উদাহরণঃ মং + ঈয় = মদীয়; অস্মং + ঈয় = অস্মদীয়; যুক্মং + ঈয় = য়ৢয়্মদীয়; ভবং + ঈয় = ভবদীয়।
- [চ] কোনো শব্দ উচ্চারণকালে তুইটি বিভিন্ন বর্গের ব্যঞ্জনধ্বনি পরস্পর অথবা একে অন্তার প্রভাবে পড়িয়া যথন একই বর্গের ব্যঞ্জনধ্বনিতে রূপান্তরিত হয়, কিংবা অল্পবিস্তর সমতা লাভ করে, তাহাকেই বলা হয় বর্গসমীকরণ বা সমীভবন—ইংরেজীতে 'assimilation'। যেমন কর্তা>কতা; মূর্থ > মূথ্যু; ধর্তে>ধতে, ইত্যাদি।
- [ ২১ ] নিমলিখিত শব্দগুলির মধ্য হইতে ছয়টি শব্দ নির্বাচন করিয়া উহাদের দ্বারা তিনটি 'সমস্ত'-পদ রচনা করঃ

পদ্ম, মাতা, পুষ্প, সমাজ, পতি, জায়া, গন্ধ, নদী, ধন্থ, বিদ্যান্।
পদ্ম + গন্ধ = পদ্মগন্ধী। জায়া + পতি = দম্পতি, জায়াপতি, ['জম্পতি'
কথাটি কিন্তু বাংলায় চলে না]। পুষ্প + ধনুঃ = পুষ্পধন্ধা, পুষ্পধন্ধঃ [ কামদেবতা
মদনের এক নাম]। নদী + মাতা = নদীমাতৃক [ বহুবীহি সমাস]। বিদ্যান + সমাজ
= বিদ্বৎস্থাজ।

- [ ২২ ] মোটা-হরফে-মুদ্রিত পদগুলির মধ্যে যে-কোনো তিনটির প্রয়োগ ব্যাকরণসম্মত কিনা, তদ্বিষয়ে বিচার করঃ
- [১] আইল গো কালভুজঞ্চিনীরূপে দংশিতে আমারে। [২] বসন্তে যেমতি কুহরে বসন্তস্থা। [৩] কী কাজে তুষিব তোমায় ভর্তিনী, ভভে। [৪]

দেবদত্ত অস্ত্রপুঞ্জ শোভে পিঠোপরি। [৫] সে রক্ষেত্রে, রাঘবেন্দ্র রাথে পদতলে।
[৬] রুষ্ণহুয়ারুচা ধনী, ধ্বজদণ্ড করে হৈমময়।

ভুজঞ্জিনী: শুদ্ধ পদ হইল ভুজঞ্জী; কিন্তু বাংলায় 'ভুজঞ্জিনী' অশুদ্ধ-প্রচলিত। কথাটা 'ভূজন্ব' শব্দেরই স্ত্রীলিন্দে 'ফু'-প্রত্যয় করিয়া—'ভূজন্বিন্' শব্দের নয়। কুহরে: 'কুহর' শব্দের অর্থ গর্ত, তাহা হইতে কানের বিবর বা গর্ত; তাহা হইতেই নামধাত গঠিত হইয়াছে 'কুহরে'—অর্থ হইল 'শব্দ করা'। কাজেই পদটি ব্যাকরণসমত; অর্থ—শব্দ করে, কৃজন করে। বসন্তস্থা: সংস্কৃত-ব্যাকরণের বিধি অনুসারে 'বসন্তস্থ' হওয়া উচিত বিসন্তের স্থা, এই ষ্ঠাতৎপুরুষ স্মাস করিয়া।] কিন্তু 'বদন্ত দথা যাহার' এই বছবীহি দমাদ করিলে পদটি শুদ্ধ। তবে, মেহেতু কবি এন্থলে কথাটি 'কোকিল' অর্থে ব্যবহার করিয়াছেন, সেহেতু বছরীহি সমাস চলিবে না,—তৎপুরুষ সমাদে 'বসন্তদথ' হইবে। 'বসন্তদথা' বাংলায় অশুদ্ধ-প্রচলিত। ভর্ত্তিণীঃ ভর্তা [ভর্তৃ]+স্ত্রীলিঙ্গে 'ঈ'=ভর্ত্ত্রী। স্থতরাং সম্প্রতব্যাকরণ অনুসারে 'ভত্রিণী' পদটি ভূল। ছন্দোম্পন্দ স্বষ্টির জন্মই মধুস্থদন এইরূপ পদ প্রয়োগ করিয়াছেন। 'পিঠোপরি': 'পিঠ' বাংলা তম্ভব শব্দ, 'উপরি' কথাটি সংস্কৃত বা তংসম শব্দ। কাজেই এই তুই জাতীয় শব্দের সমাস ব্যাকরণবিরুদ্ধ—শুদ্ধ পদ হইল প্রক্তোপরি'। এখানেও ছনের বিশেষ একটি প্রয়োজনেই কবি উক্ত রূপটি প্রয়োগ করিয়াছেন। রক্ষেক্তে: মূল শব্দটি 'রক্ষং' [রক্ষ্ম]; স্থতরাং রক্ষঃ + ইন্দ্র রক্ষইন্দ হওয়া উচিত ছিল। কিন্তু এরপ প্রয়োগ বাংলায় চলে না বলিয়া মধুসুদন 'রক্ষেন্ত্র' পদটি প্রয়োগ করিয়াছেন। তবে এইরূপ প্রয়োগকে অশুদ্ধ-প্রচলিত বলিতে হইবে। 'হৈমময়'—হেম+অণ্ [ফ] প্রতায় করিয়া 'হৈম'—অর্থ হইল স্বর্ণ-নির্মিত। স্থতরাং আবার 'ময়ট'-প্রতায় [বিকার অর্থে] করিলে দিরুক্তিদোষ ঘটে। তাই পদটি অশুদ্ধ—ইহা 'হৈম' বা 'হেমময়' হওয়া উচিত।

[২০] দৃষ্টান্ত-বাক্যের দারা 'কি' ও 'কী'-এর পার্থক্য বুঝাইয়া দাও।

অব্যয় অর্থে সাধারণত 'কি' এবং বিশেষ্য বা বিশেষণ অর্থে সাধারণত 'কী' প্রয়োগ করা হয়। সে কি এসেছে? [অব্যয়]; সে কী করছে? [বিশেষ্য]; কী কাজ কচ্ছিলে? [বিশেষণ]। কখনো ভাবের আতিশয্য বুঝাইতে অব্যয় অর্থে 'কী' প্রযুক্ত হয়। যেমন—কী, এত বড়ো স্পর্ধা!

[২৪] নিম্নলিখিত ব্যাকরণ-সম্বন্ধীয় সংজ্ঞা ও বিধিগুলির যে-কোনো পাঁচটির দৃষ্টান্তসহ সংক্ষিপ্ত পরিচয় দাওঃ

পূরণবাচক বিশেষণ, বিধেয় কর্ম, একদেশী সমাস, ব্যক্তিহার বছরীহি, ভগ্নতংসম শব্দ, বিপ্রকর্ম, শীলার্থে তদ্ধিত, বীপদা।

পূরণবাচক বিশেষণঃ যে বিশেষণ অন্ত শব্দের ক্রম প্রকাশ করে, তাহার নাম ক্রমবাচক বা পূরণবাচক বিশেষণ। সংখ্যাবাচক শব্দের উত্তর 'তীয়', 'ম' ইত্যাদি প্রভায় করিয়া পূরণবাচক বিশেষণ হয়। ঘেমন, প্রথম, দিতীয়, তৃতীয়, সপ্তম, নবম, ইত্যাদি। বিধেয় কর্ম: "কোনো কোনো স্থলে সমার্থক ক্রিয়ার তুইটি কর্ম থাকে; উহাদের মধ্যে একটিকে উদ্দেশ্য করিয়া অপরটির দারা কিছু বলা হয়, অথবা অপরটিকে প্রথমটির উপর আরোপ করা হয়। এইরপ স্থলে প্রথম কর্মটিকে 'উদ্দেশু কর্ম' এবং আরোপিত অপরটিকে 'বিধেয় কর্ম' বলা হয়। যথা, মাতাপিতাকে সাক্ষাৎ 'দেবতা' ভাবিয়া পূজা করিবে। এখানে 'দেবতা' কথাটি বিধেয় কর্ম।" একদেশী সমাসঃ একদেশবাচক শব্দের দহিত কালবাচক শব্দের যে সমাস হয়, তাহাকে একদেশী সমাস বলে। যেমন, অহন্-এর মধ্যভাগ=মধ্যাহ্ন, অহন্-এর পূর্বভাগ=পূর্বাহ্ন, ইত্যাদি। ব্যতিহার বছত্রীহি: 'পরম্পরসাপেক্ষ ক্রিয়া ব্ঝাইলে একই শব্দের পুনরুক্তি দারা যে-বছরীহি হয়, তাহাকে ব্যতিহার বছরীহি বলে।' যথা, দণ্ডাদণ্ডি [ = मट्ड मट्ड यूक (यथारन); नाठानाठि [ = नाठिट नाठिट यूक (यथारन); কানাকানি [ কানে কানে কথা যেখানে ]; তদ্রুপ, নথানথি, ঝাঁকাঝাঁকি, ইত্যাদি। **শীলাথে তদ্ধিতঃ** নিপ্পন্ন। [ অ-ক্রিয়া ] পদের উত্তর যে-প্রত্যয় হয় তাহাকে তদ্ধিত প্রত্যন্ন বলে। স্বভাব বুঝাইতে ষে-প্রত্যন্ন হন্ন তাহাই 'শীলার্থে তদ্ধিত'। যেমন, ত্যাগ + ইনি = ত্যাগী; ভোগ + ইনি = ভোগী, ইত্যাদি। বীঞ্চা ; 'বীঞ্চা' কথাটির অর্থ হইল পৌনঃপুগু, কোনোকিছু বারবার করা বা হওয়া। যেমন, দিনে দিনে = প্রতিদিন; ইহা বীঙ্গার্থে অব্যয়ীভাব সমাসের দৃষ্টান্ত। আবার, কখনো কখনো ছিত্ব করিয়া বীপ্সা বা পৌনঃপুশু অর্থ প্রকাশিত হয়; যথা, পিছুপিছু, চলিতে চলিতে, দেখিতে দেখিতে, ঘর-ঘর ইত্যাদি। ভগ্নতৎসম ঃ সংস্কৃতভাষা হইতে গৃহীত ফে সকল শব্দ বাংলা উচ্চারণে বিক্বত হইয়া একটা নৃতন রূপ পরিগ্রহ করিয়াছে উহারাই ভগ্নতৎসম বা অর্ধতৎসম নামে পরিচিত। যেমন, রুফ্>কেষ্ট, প্রণাম>পেরাম, নিমন্ত্রণ > নেমন্তর, ইত্যাদি। বিপ্রাকর্ম : উচ্চারণের স্থাবিধার জন্ম কিংবা ছনের অন্তরোধে সংযুক্ত ব্যঞ্জনবর্ণের মধ্যে স্বরধ্বনির আনয়নকে বিপ্রাকর্ষ বা স্বরভক্তি বলা হয়। যেমন, প্রীতি > পিরীতি; গ্রাম > গেরাম; ভক্তি > ভকতি; মর্ম > মরম; মৃক্তা >मूक्जा, रेजामि ।

- [২৫] নিমলিখিত বাক্যগুলির প্রয়োগের বিশুদ্ধি বিচার কর:
  - (/e) তিনি মস্তকের ঘর্ম চরণে পাতিত করিয়া জীবিকা অর্জন করেন।
  - (১০) পল্লীগ্রামে ঝির্ঝিরে মাঠের হাওয়া খুবই উপভোগ্য।

- (১০) তরুণসম্প্রদায় দেশের মুখোজ্বল করিবে।
- (। ॰) দরিদ্র আত্মীয়ের প্রতি হতপ্রদা দেখান অকর্তব্য।
- ( 1/ ) श्वः मश्राय मभाष्क्रत शूनर्गर्रेन श्राष्ट्रका ।
- (/০) তিনি মাথার ঘাম পায়ে ফেলিয়া জীবিকা অর্জন করেন। 'মাথার ঘাম পায়ে ফেলা' একটি বাংলা বাগ্ধারা [idiom]; সাধুভাষায় পরিবর্তিত করিলে ইহার ভাবব্যঞ্জনা অনেকথানি ক্ষুপ্ত হয়, এই কারণে ইহাকে রূপান্তরিত করা সমর্থন্যোগ্য নয়।

(,/o) পল্লীগ্রামে মাঠের ঝির্ঝিরে হাওয়া খুবই উপভোগ্য। 'ঝিরঝিরে' বিশেষণটি 'হাওয়া'-র আগেই বসান উচিত।

- (১০) তরুণসম্প্রদায় দেশের মূথ উজ্জল করিবে। 'উজ্জ্ল' কথাটি 'উৎ' উপসর্গ ও 'জ্লল্' ধাতু হইতে উৎপন্ন; অতএব উৎ+জ্বল = 'উজ্জ্বল' হইবে, 'উজ্জ্বল' নয়। 'মুখোজ্জ্ল' কথাটির সমাসে ব্যাকরণঘটিত দোষ আছে।
- (10) দরিত্র আত্মীয়ের প্রতি 'অশ্রদ্ধা' বা 'হতশ্রদ্ধভাব' দেখানো অকর্তব্য।
- (1/0) ধ্বন্তপ্রায় বা ধ্বংসোমুথ সমাজের পুনর্গ ঠন প্রয়োজন।

[২৬] যে-কোনো পাঁচটির অর্থ ও প্রয়োগ বুঝাইয়া বাক্য গঠন কর:

- (/০) ভবিশুৎ বুর্ঝাইতে বর্তমানের প্রয়োগ; ( ০০ ) সংস্কৃত বিধিলিঙ্-নির্দেশক বাংলা বিভক্তি; (১০) পঙ্গু ক্রিয়া; (1০) বিশেষণ ও ক্রিয়াবিশেষণ-রূপে 'ইতে'-র ব্যবহার; (।০) 'আবার'-এর বিভিন্ন পদরূপে প্রয়োগ; (।১০) 'আরি'-র তদ্ধিত ও কৃদন্তরূপে প্রয়োগ; (।১০) 'ইলে'-র দ্বারা ক্রিয়ার পূর্ববর্তিতা-ছোতনা।
  - (/o) আমি কাল বাড়ী **যাচ্ছি** [ 'যাব' অর্থে]।
- (%) সংস্কৃত বিধিলিঙ বুঝাইবার জন্ম সাধারণত ভবিশ্বং বা অমুরোধাত্মক অমুক্তা হয়। উদাহরণঃ সদা সত্য কথা বলিও [বলিবে]। চুরি করিও কিরিবে না।
- (১০) কতকগুলি ধাতুর সম্পূর্ণ রূপ পাওয়া যায় না, এগুলিকে অন্ত ধাতুর রূপ দারা নিজ অভাব বা অপূর্ণতা পূর্ণ করিতে হয়—এই জাতীয় ধাতুকে অসম্পূর্ণ বা পঙ্গু ধাতু বলে। এই ধাতু হইতে নিম্পন্ন ক্রিয়াকে পঙ্গু ক্রিয়া বলা যায়। 'য়া', 'আছ', 'বট' প্রভৃতি পঙ্গু ধাতু। 'য়া' ধাতু [বর্তমানে]—য়াই, য়াচ্ছি; কিন্তু [অতীত কালে]—গেলুম, গেছলুম।

- (।• ) ঘর **থাকিতে** বাব্ই ভিজে—বিশেষণরূপে 'ইতে'-র ব্যবহার। সে নাচিতে নাচিতে আসিল—ক্রিয়াবিশেষণরূপে 'ইতে'-র ব্যবহার।
- (।/০) ছেলেটা **আবার** এসেছে [ক্রিয়াবিশেষণ]। রাম ভালো ছেলে, আবার সে পরীক্ষায় প্রথম হয়েছে [সংযোজক অব্যয়]। আবার, আবার সেই কামানগর্জন [বিশায়স্থচক অব্যয়]। আবার আগমন কিসের জন্ম [বিশেষণ)। তুমি মন দিয়ে পড়াশুনা করতে পার, আমি আবার বই ছুঁতে পারিনে [প্রভিষেধক বা প্রতিপক্ষিক অব্যয়]।
- (।%°) কাঁসা + আরি = ক**াঁসারি** কাঁসা লইয়া যাহার ব্যবসায় [ তদ্ধিতরপে প্রয়োগ ]। তুব্ + আরি = তুবারি — যে তুবে, কর্ত্বাচ্যে [ রুৎরূপে প্রয়োগ ]।

(IDO) আমি ফিরিয়া **আসিলে** তুমি যাইবে।

[২৭] নিম্নলিখিত শব্দগুলির মধ্যে পাঁচটির সঙ্গে সমার্থক শব্দ যোজনা করিয়া উহাদের সম্পূর্ণ দ্বৈতরূপটি উদ্ধার কর ও এই যুগাশব্দসমূহের প্রয়োগ বুঝাইবার জন্ম পাঁচটি বাক্য রচনা কর:

দর—; বন—; কুটুম্ব—; লোক—; সৈন্য—; লোহা— বিবাদ—; রাত—; ছল—।

দরদাম—জিনিস কিনতে হলে পাঁচ জায়গায় দরদাম করতে হয়।
বনজঙ্গল—ছেলেটা সারাদিন বনজঙ্গল চুঁড়ে বেড়াচ্ছে।
কুটুমম্বজন—বিয়েবাড়ীতে অনেক কুটুম্ম্বজন এসেছেন।
লোকজন—লোকজন করিখানার কাজ শেষ করে চলে গেছে।
বৈশ্বসামন্ত—রাজকুমার সৈল্লসামন্ত নিয়ে শিকারে বেরিয়েছেন।
আদরসোহাগ—বেশি আদরসোহাগ দিয়েই ছেলেটার মাথা থেয়েছ।
লোহালকড়—লোহালকড়ের দাম প্রতিদিনই বেড়ে চলেছে।
বিবাদবিসংবাদ—তার সঙ্গে তো আমার কোনো বিবাদবিসংবাদ নেই।
রাতদিন—ছেলেটা রাতদিন টো টো করে ঘুরে বেড়াচ্ছে।
ছলচাতুরী—তুমি তো দেখছি এই বয়সেই বেশ ছলচাতুরী শিথে ফেলেছ।
[২৮] 'টা', 'টি', 'খানা' 'খানি' 'বাছা' বিজ্ঞান কিলেছ।

[২৮] 'টা', 'টি', 'খানা', 'খানি', 'গাছা', 'গাছি' প্রভৃতি নির্দেশ বা পরিমাণস্টক প্রত্যয়গুলির বিভিন্নরূপ প্রয়োগ উদাহরণসহযোগে বুঝাইয়া দাও।

টা – সাধারণত তুচ্ছার্থে বা অবজ্ঞার্থে ব্যবহৃত হয়। যেমন, ছেলেটা ভারি পাজি। ওই মোটা লোকটা যেন একটা হাতী। টি—একটু আদর বা কোমলতাগোতক। রাম-ছেলেটি খুব ভালো। খানা—ঈষৎ অবজ্ঞার্থে, কথনো-বা অপেক্ষাকৃত বৃহৎ বস্তু বৃকাইবার জন্ম। বেমন, বাড়ীখানা একেবারে খাঁখাঁ করছে।

খানি—একটু স্নেহ বা আদর বুঝাইতে। যেমন, আহা, মুখখানি কেমন শুকিয়ে গেছে!

টুকু—সাধারণত অল্পতা বুঝাইবার জন্ম ব্যবহৃত হয়। যেমন, জনটুকু
থেয়ে ফেল।

টুকুন—অত্যন্নতা ব্ঝাইতে। যেমন, তুধটুকুন থেয়ে নাও। এখানে অত্যন্নতার সঙ্গে একটা আদরের ভাবও যেন মিশ্রিত রহিয়াছে।

গাছা—সাধারণ্ত আকারে বড়ো জিনিস ব্ঝাইবার জন্ম ব্যবহৃত। যেমন, লাঠিগাছা বাগিয়ে ধর।

গাছি--সাধারণত আকারে ছোট জিনিস বুঝাইবার জন্ম ব্যবহৃত হয়। যেমন, ছড়িগাছি তুলে রাধ।

[২৯] তিনকড়ি [মানুষের নাম]; বিড়ালচোখী; ঘনশ্যাম; চুলোচুলি; তেমোহানী; অমুমধুর; গাছপাকা; ঢেকিছাঁটা; বিয়েপাগলা; পুপ্রধন্বা—ইহাদের যে-কোনো পাঁচটির ব্যাসবাক্যসহ সমাস লেখ।

তিনকড়িঃ তিনটি কড়ির বিনিময়ে ক্রীত [ যমের নিকট হইতে]— তদ্ধিতার্থে দিগু।

বিজালচোখীঃ বিজালের চোথের মতো চোথ যে-স্ত্রীলোকের—মধ্যপদ-লোপী বছরীহি।

ঘনশ্যামঃ ঘন-এর মতো খ্রাম—উপমান কর্মধারয়।

চুলোচুলি: চুলে চুলে টানিয়া যে-লড়াই—ব্যতিহার বছরীহি।

তৈমোহানীঃ তে [ তিন ] মোহানার সমাহার—সমাহারিতিও।

অন্ত্রমধুর: যাহা অম তাহাই মধুর-কর্মধারয়।

গাছপাকা: গাছে পাকা—সপ্তমী তৎপুরুষ।

विस्त्रभागनाः विस्त्रत জন্ম পাগলা—চতুর্থী তৎপুরুষ।

পুত্পধন্ধ। পুত্প ধন্থ যাহার—বহুত্রীহি। এখানে ছুই বিশেগ পদের সমানাধিকরণ বহুত্রীহি হুইয়াছে।

[৩০] অপাদানে সপ্তমী; অব্যয়বোগে প্রথমা; বিশেষণ সম্বন্ধে ষষ্ঠী; অভেদে ষষ্ঠী; ক্রিয়ার বিশেষণরূপে অসমাপিকা ক্রিয়া; নামধাতু; সমধাতুজ কর্ম—ইহাদের যে-কোনো পাঁচটির উদাহরণ দাও।

অপাদানে সপ্তমী- भिट्य दृष्टि इहा

অব্যয়বোগে প্রথমা—রাম-নামে [ বলিয়া ] একটি বালক ছিল।
বিশেষণ সম্বন্ধে ষষ্ঠী—ছুধের ছেলে। সোনার বোতাম।
অভেদে ষষ্ঠী—জ্ঞানের আলো। শোকের সাগর।
ক্রিয়ার বিশেষণরূপে অসমাপিকা ক্রিয়া—বিছানাটকে ক্ষিয়া বাঁধ।
ছেলেটকে চাপিয়া ধর।

নামধাতু—'জুতিয়ে, ঘুঝিয়ে, চড়িয়ে, ঠেঙিয়ে লাকটার হাড় গুঁড়িয়ে ফেললে রে!' এখানে জুতান, ঘুষান, চড়ান, ইত্যাদি নামধাতু।
সমধাতুজ কর্ম—আমি খুব ঘুম ঘুমিয়েছি। শিশুটি কেমন মিষ্টি হাসি হাসছে!
[৩১] (/০) তদ্ধিত ও কুদন্তের, অথবা সন্ধি ও সমাসের উদাহরণসহ পার্থক্য দেখাও। (৯০) 'পাইলটে কালি ধরে বেশি, শেফারে লেখা
হয় ভালো'—এই বাক্যে 'পাইলটে' ও 'শেফারে' কী কারক ? (১০) পটলভাজা, হরিণনয়না, চুলোচুলি—যে-কোনো ছইটির ব্যাসবাক্যসহ সমাস
লেখ। (০০) এমন একটি বাক্য রচনা, কর যাহাতে 'বিধেয়'-অংশটি
'উদ্দেশ্য'-অংশের পরে থাকিবে। (১০০) সকর্মক ক্রিয়ার অকর্মক, অথবা
অকর্মক ক্রিয়ার সকর্মক প্রয়োগ দেখাইয়া একটি বাক্য রচনা কর।

(৴০) শব্দের উত্তর যে প্রত্যের হয় তাহাকে তদ্ধিত প্রত্যেয় বলে। এই প্রত্যেয়যোগে যে-শব্দ গঠিত হয় তাহার নাম তদ্ধিতাস্ত শব্দ। দৃষ্টাস্তঃ দিতি + ফ্য = দৈত্য [ দিতির অপত্য ]।

ধাতুর উত্তর যে প্রত্যয় যুক্ত হয় তাহাকে ক্লংপ্রত্যয় বলে। এই প্রত্যয়যোগে যে-শব্দ গঠিত হয় তাহার নাম ক্লন্ত শব্দ। দৃষ্টান্ত—গম্+অন্ট্=গমন; পঠ্+
ঘঞ্=পাঠ।

পরস্পর সন্নিহিত তুই বর্ণের মিলনকে সন্ধি বলে। তুই বা ততোধিক পদের এক পদে পরিণতির নাম সমাস।

সন্ধি—হিম + আলয় = হিমালয়।
(অ+আ)=(আ)
রমা + ঈশ = রমেশ।
(আ+ঈ)=(এ)
সমাস—গন্ধার জল = গন্ধাজল।
শাখা হইতে চ্যুত = শাখাচ্যুত।

(ে/০) 'পাইলটে'—কর্তৃকারক [ কর্তায় সপ্তমী ]। 'শেফারে'—করণকারক [ করণে সপ্তমী ]। (১০) পটলভাজা—ভাজা যে পটল [ কর্মধারয় ]। এখানে বিশেষণের প্রনিপাত হইয়ছে।

হরিণনয়না—হরিণের নয়নের মতো নয়ন যাহার—( যে স্ত্রীলোকের )
—[ মধ্যপদলোপী বছরীহি ]।

চুলোচুলি—চুলে চুলে টানিয়া যে লড়াই [ব্যতিহার বছবীহি]।

(10) কী স্থানর এই ফুলটি! বেশ ভালো কথা বলেছ তো তুমি। প্রথম ও দ্বিতীয় বাক্যটিতে 'কী স্থানর' ও 'বেশ ভালো কথা বলেছ' 'বিধেয়'-অংশ, এবং 'এই ফুলটি' ও 'তুমি' 'উদ্দেশ্য'-অংশ। এই তুই বাক্যেই বিধেয় পূর্বে-আর উদ্দেশ্য পরে রহিয়াছে।

(।/০) আমরা কান দিয়া ভানি, চোথ দিয়া দেখি—সকর্মক ক্রিয়ার অকর্মক

প্রয়োগ।

সে আমাকে দেথিয়া উচ্চহাসি হাসিল—অকর্মক ক্রিয়ার সকর্মক

প্রয়োগ [ সমধাতুজ বা ধাত্বর্থক কর্মযোগে ]।

[৩২] 'মাথা' শব্দটির পাঁচরকম অর্থ বুঝাইতে পাঁচটি বাক্য রচনা কর। অথবা—ব্যপ্তি, হ্রাস, সুকৃতি, জঙ্গম, সরল—ইহাদের প্রত্যেকটির বিপরীতার্থ ক শব্দ প্রয়োগ করিয়া বাক্য নির্মাণ কর।

[ 'মাথা' শব্দের বিভিন্নার্থে প্রয়োগ ]

- (১) মাথা থাওয়া [নষ্ট করা] আদর দিয়ে বাপ ছেলেটার মাথা থেয়েছে।
- (২) মাথা হেঁট হওয়া [ লজ্জায় মাথা তুলতে না পারা ] তোমার আচরণে আমার মাথা হেঁট হয়েছে।
- (৩) মাথায় ঢোকা [বোধগম্য হওয়া] সোজা কথাটা কিছুতেই তোমার মাথায় ঢুকছে না।

(৪) মাথায় ওঠা [প্রশ্রের পাওয়া] গোম্প্কে নাই দিলে মাথায় উঠে।

(৫) 'মাথা' [শ্রেষ্ঠ ] রামবাবু হলেন এই গ্রামের মাথা।
ব্যক্তি—সমষ্টিঃ ব্যক্তিকে লইয়াই সমষ্টি।
ব্যাস—বৃদ্ধিঃ কৃষ্ণপক্ষে চন্দ্রকলার স্থাস ও শুক্লপক্ষে বৃদ্ধি হয়।
স্কৃতি—পুদ্ধৃতিঃ স্বকৃতি ও পুদ্ধৃতি উভয়েরই ফল মানবকে ভোগ
করিতে হয়।

জন্দম—ছাবর: ছাবর-জন্দম সকল পদার্থেরই বিনাশ একদিন অনিবার্ষ। সরল—কুটিল: সরল পথ ছাড়িয়া কুটিল পথে গেলে অবশ্যই বিপদে পড়িবে।

#### বাংলা কবিভার ছন্দ

# ছন্দ বলিতে কী বুঝায়:

ভাবাবেগম্পন্দিত ছন্দে বিশ্বত বাণীরচনাকে কবিতা বলা যাইতে পারে। কবিতার প্রাণসতার সঙ্গে ছন্দের একটা নিগৃঢ় সম্পর্ক বা যোগাযোগ রহিয়াছে। মান্নযের হৃদয় যথন প্রকৃতির সংসার ও মানবসংসারের সানিধ্যে আসিয়া রসাভিষ্টিক্ত হইয়া উঠে, তখন প্রতিদিনের সাধারণ গত্যের ভাষায় তাহার সেই রস্পিক্ত অমুভূতির প্রকাশ সম্ভবপর হয় না—ইহার জন্ম চাই একটা বিশেষ রকমের ভাষায় একটা বিশেষ বাণীবিন্যাসকোশল, অর্থাং চাই পদ্ম বা কবিতার ভাষা। কবিতার ভাষা। কবিতার ভাষা ছন্দিত, স্থমমাস্থলর, ধ্বনিতরঙ্গে স্পান্দিত, গতিমাধুর্যে বিলসিত, শ্রুতিমধুর তালভঙ্গীতে নিয়ন্তিত। ছন্দ কথাটির ব্যাপক অর্থ হইতেছে 'গতিসোন্দর্য'— আরু সাহিত্যের ক্ষেত্রে তাহার সংকীর্ণ অর্থ হইল 'ভাষাগত ধ্বনিস্যোন্দর্য'— একটি পূর্ণ ধ্বনিপ্রবাহের স্থসমঞ্জস ও তরঙ্গায়িত ভঙ্গি'। সহজ কথায়, ছন্দ হইল পরিমিত পদবিন্যাস, যাহার গুণে বাক্যের সন্দে বাক্যের বন্ধন সংগীতমধুর ও তরঙ্গরাংকত হইয়া উঠে। কাব্যশিলীর এই বিশেষ পদবিন্যাসকৌশলেই ভাষার মধ্যে একটা তরঙ্গ-ভঙ্গি বা ধ্বনিস্পন্দনের সৃষ্টি হয়—যাহার নাম ছন্দ্রেশস্থাক বা Rhythm, এবং এই ধ্বনিগত স্পান্টিই ছন্দের প্রাণবস্তা।

মনে রাখিতে হইবে, 'ছন্দোম্পন্দ' [rhythm] আর 'ছন্দ' [metre] এক কথা নয়। "'Metre' বা পত্যের ছন্দ 'rhythm' অর্থাৎ সাধারণ ছন্দোম্পন্দের একটি বিশেষ ক্ষেত্র প্রকাশ মাত্র।" ছন্দোম্পন্দ যথন বাক্যের অন্তর্গত পরিমিত পদবিস্থাসের মধ্য দিয়া আত্মপ্রকাশ করে তথনই উহা ছন্দ হইয়া উঠে। গত্যের সঙ্গে ছন্দের সম্পর্ক অচ্ছেত্য নয়—গত্যে ছন্দ থাকিতেও পারে, না-ও থাকিতে পারে। কিন্তু পত্যের সঙ্গে ছন্দ অচ্ছেত্যভাবে জড়িত, পত্যে ছন্দ থাকিবেই। এই ক্ষেত্রটিতেই প্রতিদিনের ভাব-বিনিময়ের বাহন গত্যের সঙ্গে রসামুভূতির প্রকাশক পত্য বা কবিতার বড়ো পার্থক্য। বর্তমান আলোচনায় 'ছন্দ' বলিতে আমন্ধা 'metre' বা পত্যচ্ছন্দকেই বুঝিব।

কোনো বিশেষ ভাষার স্বাভাবিক উচ্চারণপদ্ধতিকে অবিকৃত রাথিয়া বিভিন্ন বাক্যাংশ যদি কোনো বিশেষ রূপকল্প বা আদর্শ [ pattern ]-অন্ত্যনারে বিশুস্ত হয়, তবেই বাক্যে ছন্দের আত্মপ্রকাশ ঘটে। একটি স্কম্পষ্ট রূপকল্পের পুনরার্ত্তি অর্থাৎ পৌনঃপুনিকতা ছন্দস্কটির পক্ষে অপরিহার্য। কেন না, এই 'আদর্শের পৌনঃপুনিকতা হইতেই ছন্দের উপকরণগুলির মধ্যে একপ্রকার ঐক্য অন্তুভ্ত হয়, এবং সেজন্ম তাহাদের ছন্দোবদ্ধ বলা হয়—এই ঐক্যবোধ ছন্দোবোধের ভিত্তিস্থানীয়। বাংলা পত্তে পরিমিত কালানন্তরে সমধর্মী বাক্যাংশের যোজনা হইতেই ছন্দবোধ জন্মে।

ছন্দ তার তরন্ধিত ধ্বনিম্পন্দনের সহায়তায় কবিতার পাঠক বা শ্রোতার অন্তরে একটা স্বপ্লাচ্চন্ন অন্তভূতি বা আবেশের স্বষ্টি করে। এইজন্ম সংস্কৃতে বলা হইয়াচে 'ছাগ্যতে ইতি ছন্দঃ'—'যাহাতে পূর্বে অস্তব্নগণ আচ্ছন্ন [মন্ত্রমুগ্ধ ও অভিভূত] হুইয়াছিল' তাহাই ছন্দ।

প্রত্যেক স্থন্দর বস্তুর সৌন্দর্যের প্রকাশ দিবিধ—আক্বৃতিগত ও প্রকৃতিগত। 'আকৃতিসৌন্দর্যের লক্ষণ হইতেছে [ এক ] অঙ্গবহুত্ব, [ তুই ] অঙ্গসংহতি এবং [তিন] অঙ্গসংগতি কিংবা সম্মিতি।' পূর্বে আমরা বলিয়াছি, ছন্দের তাৎপর্য হইল ভাষাগত ধ্বনিসৌন্দর্য। এই 'সৌন্দর্যলক্ষণের দিক দিরা, ধ্বনিসৌন্দর্যের অঙ্গবহুত্ব হইতেছে ধ্বনিপ্রবাহের অন্তর্গত তরঙ্গের একাধিকতা; ঐক্য বা অঙ্গসংহতি হইতেছে ধ্বনিপ্রবাহের নির্দিষ্ট দৈর্য; এবং অঙ্গসঙ্গতি হইতেছে ধ্বনিতরঙ্গসমূহের পরস্পরের দৈর্ঘসমঞ্জন্ত।' যে-কোনো কবিতার ছন্দসৌন্দর্য বিশ্লেষ করিলে দেখা যাইবে, চরণকে আশ্রয় করিয়া একটি পূর্ণ ধ্বনিপ্রবাহ আত্মপ্রকাশ করে। এই ধ্বনিপ্রবাহক তরঙ্গায়িত করিয়া তোলে কয়েকটি 'পর্ব', এবং এই পর্বগুলির সামঞ্জন্ত বিধায়ক হইতেছে নির্দিষ্ট পরিমাণের মাজা। পরিমিত মাজার পর্বসমন্থিত চরণই বাংলা ছন্দের একটি বড়ো আশ্রয়। এইগুলিকে লইয়াই প্রছন্দের গতি ও স্থিতি, বৈচিত্র্য ও ঐক্য—উভয়ের মিলনেই ছন্দের সৌন্দর্য। ছন্দের আলোচনা। কী কৌশলে কবিতার চরণ-অন্তর্গত বিভিন্ন বাক্যাংশের ঐক্যস্ত্রেরই আলোচনা। কী কৌশলে কবি কাব্যের ছন্দে বৈচিত্র্যসম্পাদন করিবেন, সে-সম্বন্ধে বাধাধরা কোনো নিয়ম লিপিবন্ধ করা সন্তব নয়।

আমরা বলিয়াছি গত্যেও ছন্দ থাকিতে পারে; কিন্তু তথাপি গত্য ও পত্যের ছন্দের মধ্যে লক্ষণীয় পার্থক্য আছে। পত্যে নির্দিষ্ট দৈর্ঘের পদের অর্থাৎ পর্বের যেরপ বারংবার আবর্তন ঘটে, গত্যে দেরপ ঘটে না। গত্যে পর্ববহুত্ব আছে, পর্বসংহতি আছে, পর্বসংগতিও আছে—এগুলি পত্যছন্দেরও স্বরপগত লক্ষণ। কিন্তু পর্বের যে-মাত্রাসমকত্ব বাংলা কবিতার ছন্দের প্রধানতম বৈশিষ্ট্য, গত্যের অন্তর্গত পর্বে তাহা ততথানি স্থনিদিষ্ট নয়।

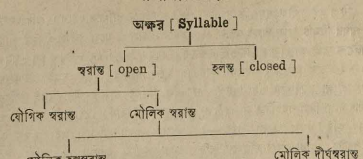
# ছন্দ-সম্পর্কিত কতকগুলি পারিভাষিক শব্দের পরিচয়

বাংলা ছন্দের বিভিন্ন রূপপ্রকাশ এবং স্বরপলক্ষণকে বুঝিয়া লইতে হইলে কতকগুলি পারিভাষিক শব্দের সঙ্গে মোটামুট একটা পরিচিতির প্রয়োজন। নিমে অতিসংক্ষেপে ইহাদের পরিচয় লিপিবদ্ধ করিতেছিঃ

[১] আক্ষর: Syllable: বাগ্যস্তের স্বল্পতম প্রয়াসে য্-ধ্বনি উৎপন্ন হয়, তাহারই নাম অক্ষর। অক্ষর হইতেছে 'উচ্চারণদাধ্য হ্রস্বতম ধ্বনি'। স্বল্পতম প্রামে যে-ধানি উচ্চারিত হয়, আদলে তাহা এক-একটি শ্বরধানি। যেমন, অ, আ, ই, উ, ইত্যাদি। স্বরের চেরে হ্রস্বতম উচ্চার্য ধ্বনি আর-কিছু হয় না। ব্যঞ্জনধ্বনিও ধ্বনি বটে, কিন্তু স্বরধ্বনির সহায়তা ভিন্ন ব্যঞ্জনধ্বনির উচ্চারণ সন্তবপর নয়। স্থতরাং স্বরহীন ব্যঞ্জনধ্বনিকে 'অক্ষর' বলিতে পারা যায় না। কিন্তু ব্যঞ্জনযুক্ত হোক বা না হোক, দকল স্বর্ধনিই 'অক্ষর'। এখানে 'অক্ষর' বলিতে আমরা ইংরেজী 'Syllable'-কেই বুঝিতেছি, 'বর্ণ' বা 'হরফ'কে নয়। য়েমন, 'টাক্-ডু-মা-ডুম্' কথাগুলি—ইহার প্রতিটি ধ্বনিই 'অক্ষর'—ইহাতে প্রত্যেকটি ধ্বনি ব্যঞ্জনযুক্ত। আবার, ই, ও, উ— ইহারাও 'অক্ষর', অথচ ইহাদের মধ্যে কোনো ব্যঞ্জনধ্বনি নাই। 'অক্ষর' এবং 'বর্ণ' বা 'হরফ' যে পৃথক বস্তু, একটি উদাহরণ দিলেই তাহা সহজে বুঝা যাইবে। যেমন, সা, গা, রে—এখানে প্রতিটি ধ্বনিতে বর্ণও [letter] একটি, অক্ষরও [syllable] একটি। কিন্তু উপরের 'টাক্-ডু-মা-ডুম্' কথাগুলির মধ্যে 'টাক্' ও 'ডুম্' শব্দে বর্ণ আছে ছুইটি করিয়া—অথচ 'টাক্' এক 'অক্ষর', 'ডুম্'-ও এক 'অক্ষর'। 'কাকলী' শব্দে বর্ণ তিনটি—কা + ক + লী এবং অক্ষরও তিনটি; কিন্তু 'কুজন' শব্দে বর্ণ তিনটি —কৃ+জ+ন্, অথচ অক্ষর ত্ইটি—কৃ+জন্।

তাক্ষর তুই প্রকারের ঃ স্বরান্ত ও হলন্ত। স্বরান্ত অক্ষরকে বলা হয় 'বিবৃত' অক্ষর বা Open Syllable, আর হলন্ত অর্থাৎ ব্যঞ্জনান্ত অক্ষরকে বলা হয় 'সংবৃত' অক্ষর বা Closed Syllable। পা, গা, মা, না, সে, কে প্রভৃতি অক্ষর স্বরান্ত; আজ, কাল্, জল্, ফুল, প্রভৃতি অক্ষর হলন্ত।

হি মাজা: Mora বা Instant: 'মাত্রা কথাটির মূল তাৎপর্য হইতেছে কালপরিমাণ অর্থাৎ 'duration'। এক-একটি অক্ষর [syllable] উচ্চারণ করিতে কিছুপরিমাণ সময় লাগে—এই সময় বা কালপরিমাণ অন্থসারেই প্রতিটি অক্ষরের মাত্রা স্থির করা হয়। সাধারণত একটি হ্রম্ব ম্বর বা হ্রম্বরাস্ত অক্ষর উচ্চারণ করিতে বে-সময়টুকু লাগে, তাহাকে এক মাত্রা বলে। হলন্ত ও যৌগিক স্বরাস্ত অক্ষরকে কথনো এক মাত্রার, কথনো সূহ মাত্রার ধরা হয়। সংস্কৃত, গ্রীক, আরবী, ফারসী প্রভৃতি ভাষায় কোন্ অক্ষর কত মাত্রার হইবে, সে-সম্বন্ধে পূর্বনির্দিষ্ট নিয়ম আছে। কিন্তু বাংলা উচ্চারণে কোন্ অক্ষরে কত মাত্রা হইবে, সে সম্পর্কে পূর্বনির্দিষ্ট কোনো ধরাবাধা নিয়ম নাই। বাংলা কবিভায় ছন্দের প্রকৃতি বা 'চঙ্ড,' তানুসারেই শেষ পর্যন্ত অক্ষরের মাত্রা স্থির করিতে হয়। পর্বের মাত্রাবিচারের জন্ম বাংলা অক্ষরকে নিয়লিখিতরূপে শ্রেণীবিশ্বত করা যায়:



মোলিক ব্রম্বরান্ত
অ, আ, ই, উ, ইত্যাদি মোলিক স্বরান্ত অক্ষর; ঐ, ঔ, ইত্যাদি যোগিক
স্বরান্ত অক্ষর। বাংলা উচ্চারণে সমন্ত মৌলিক স্বরান্ত অক্ষর বলিয়া পরিগণিত,
স্বতরাং বাংলা কবিতার ছন্দে মৌলিক স্বরান্ত অক্ষরকে এক মাত্রার ধরা হয়।
যেমন, 'ঝিকিমিকি করে পাতা ঝিলিমিলি আলো'—এই চরণের অন্তর্গত প্রতিটি
অক্ষর মৌলিক স্বরান্ত এবং প্রত্যেকটি এক মাত্রার। 'ঐ আসে ঐ অতি ভৈরব
হর্ষে'—এই চরণের অন্তর্গত ঐ' এবং 'ভে' অক্ষর ছুইটি যৌগিক স্বরান্ত এবং
ইহারা দিমাত্রিক। কিন্তু ছন্দের প্রকৃতিভেদে মৌলিক স্বরান্ত অক্ষর যেমন
দীর্য অর্থাৎ ছুই মাত্রার হুইতে পারে, তেমনি আবার যৌগিক স্বরান্ত অক্ষরও
[পূর্বোক্ত 'ঐ আসে ঐ' চরণটির দৃষ্টান্তে যাহা দীর্য অর্থাৎ ছুই মাত্রার] হুস্ম অর্থাৎ
এক মাত্রার হুইতে পারে। যেমন, 'আসিল যত। বীরবৃন্দ। আসন তব। যেরি'—
এই চরণে 'আ', 'বী', 'ঘে', প্রভৃতি অক্ষর মৌলিক স্বরান্ত, কিন্তু ইহারা প্রত্যেকেই
দিমাত্রিক। পক্ষান্তরে, 'ফেরে দ্রে, মত্ত সবে। উৎসব-কৌতুকে'—এই দৃষ্টান্তে 'কৌ'
যৌগিক স্বরান্ত অক্ষর, কিন্তু 'কৌ' এখানে এক মাত্রার।

হলন্ত অর্থাৎ ব্যঞ্জনান্ত আক্ষর শব্দের শেষে থাকিলে তুইমাত্রার, শব্দের মধ্যে থাকিলে এক মাত্রার ধরা হয়। যেমন 'গুঞ্জন' শব্দটি ভ জন্ + জন্ (১ + ২ মাত্রা) = তিন মাত্রার। যুক্তাক্ষরের পূর্ববর্তী আক্ষরকে সাধারণত তুই মাত্রার ধরা হয়। যেমন, গন্ধ, ছন্দ, রক্ত, চন্দ্র শব্দগুলির গ, ছ, র, চ অক্ষরকে তুইমাত্রার ধরিতে হইবে। কিন্তু এই নিয়মটিও সর্বক্ষেত্রে প্রয়োজ্য নয়; কেন-না, তানপ্রধান বা প্রারজাতীয় ছন্দে এইসব অক্ষরকে এক মাত্রারই ধরা হইয়া থাকে। আবার, স্বরাঘাতপ্রধান বা স্বরম্বত ছন্দে শব্দের শেক্ষের হলন্ত অক্ষর [ ঘাহা সাধারণত তুই মাত্রার ] এক মাত্রায় পর্যবৃদিত হইতে পারে। এইজন্তই আমরা বলিয়াছি, বাংলা কবিতার ছন্দে মাত্রার ক্ষেত্রে পূর্বনিদিষ্ট কোনো নিয়ম নাই—প্রয়োজনমতো দীর্ঘ অক্ষরকে হন্দ্র অক্ষর এবং হ্রম্ব অক্ষরকে দীর্ঘ অক্ষররূপে ধরিয়া লওয়া যাইতে পারে—এই ব্যাপারকে বলা হয় অক্ষরের হ্রম্বীকরণ ও দীর্ঘীকরণ।

কিন্তু এই ব্লফীকরণপদ্ধতি সম্পর্কে একটি কথা মনে রাখিতে হইবে। যদি কোনো পরে পরপর তিনটি হলন্ত অক্ষর থাকে তাহা হইলে ইহাদের মধ্যে তুইটিকে ব্লস্থ ধরিয়া একটিকে তুই মাত্রার ধরিতৈই হইবে। যেমন, 'চঞ্চল মন' = চন + চল্ + মন্ = ১+১+২ = চার মাত্রার। বাংলা কবিতার ছন্দে মাত্রার হিদাব খুবই গুরুত্বপূর্ণ; কারণ, বাংলা কবিতার চরণ-অন্তর্গত পর্বগুলি নির্দিষ্ট মাত্রার উপাদানেই গঠিত। পরিমিত মাত্রা দিয়া পর্বগঠিত না হইলে ছন্দপতন অনিবার্ষ। যেমন, 'সাগর জলে | দিনান করি | সজল এলো | চূলে'—এই চরণের প্রথম তিনটি পর্ব পঞ্চমাত্রিক; প্রথম পর্বটির 'সাগর' কথার পরিবর্তে যদি 'সম্ভ্র' কথাটি বসানো হয়, তাহা হইলে অমনি ছন্দপতন ঘটিবে। কেননা, 'সাগর-জলে' পাঁচ মাত্রার, কিন্তু 'সমুদ্র-জলে' চয়

## [৩] যতি ও ছেদ : Metrical Pause ও Sense Pause

যতি বা ছেদ কথার অর্থ হইল, উচ্চারণবিরতি। কোনো বাক্য বা চরণ পাঠ করিবার কালে ঐ বাক্য বা চরণস্থিত কথাগুলিকে অর্থাৎ ধ্বনিপ্রবাহকে আমরা অনর্গল উচ্চারণ করিয়া যাইতে পারি না। বাক্য বা চরণের অন্তর্নিহিত অর্থটিকে স্থবোধ্য ও স্থচাক্রপে প্রকাশ করিবার জন্ম এবং শ্বাসপ্রশাসের প্রয়োজনে মাঝে মাঝে থামিবার অ্যবশ্রুকতা দেখা দেয়। কথোপকথনে কিংবা গ্রন্থপাঠকালে এই যে মাঝে মাঝে থামিয়া যাওয়া অর্থাৎ উচ্চারণের বিরতি, ইহাকেই বলে ছেদ বা অর্থ-যতি বা ভাব-যতি —ইংরেজীতে বলে Sense-Pause। অল্ল কথায়, 'ধ্বনিগত সমগ্র অংশ বা অর্থাংশ প্রকাশের প্রয়োজনে ধ্বনিপ্রবাহে যে-উচ্চারণবিরতি আবশ্রুক হয়, তাহার নাম অর্থাতি—ইহার প্রচলিত নাম ছেদ।' কবিতার চরণে ছেদ পড়ে অর্থপ্রকাশের আবশ্রুকতাবোধে; এইরপ উচ্চারণবিরতিহেতু কবিতার চরণ অর্থান্থ্যায়ী কতকগুলি বিশ্লিষ্ট বাক্যাংশে বিভক্ত হইয়া যায়। যেমনঃ

'ঝিকিমিকি করে পাতা, \* | ঝিলিমিলি আলো, ॥\*\* আমি ভাবিতেছি কার | আথি হুটি কালো।'॥\*\*

ছেদ ছই প্রকারের ঃ পূর্ণচেছদে ও উপাচেছদ। উপরি-উদ্ধৃত চরণে একটি তারকা
[\*] উপচ্ছেদ ও ছইটি তারকা [\*\*] পূর্ণচ্ছেদের চিহ্ন্স্বরূপ ব্যবহৃত হইয়াছে।
কবিতার চরণে যেখানে বিশিষ্ট অর্থবাচক শব্দসমন্তি অর্থাৎ বাক্যাৎশের শেষ
হয়, সেখানে স্বল্পকণের জন্ম উচ্চারণের বিরতি ঘটে—এরপ বিরামস্থলকেই বলে
উপচ্ছেদ; আর, বাক্যের শেষে বদে পূর্ণছেদ। পূর্ণছেদের সময় উচ্চারণের
বিরতি অপেক্ষাকৃত দীর্ঘতর। ছেদের অবস্থাননির্দেশের জন্ম কবিতার চরণে কমা,
সেমিকোলন, দাঁড়ি ইত্যাদি চিহ্ন ব্যবহৃত হয়। নিমোদ্ধৃত চরণগুলির দিকে তাকাইলে
উপচ্ছেদ ও পূর্ণছেদের অবস্থান স্কুম্পেষ্ট হইয়া উঠিবে ঃ

'এই কথা শুনি \* আমি | আইন্থ পূজিতে ||
পা তৃথানি \*\* | আনিয়াছি | কোটায় ভরিয়া ||
দিন্দুর | \*\* করিলে আজ্ঞা, \* | স্থন্দর ললাটে ||
দিব ফোটা \*\*……

ছেদ যেমন বিরামস্থল, যতিও তেমনি বিরামস্থল। কিন্তু বিশেষভাবে ব্ঝিয়া লইতে হইবে যে, ছেদ ও যতি কথা-তুইটি সমার্থক নয়। কবিতার চরণে ছেদ পড়ে অর্থামুযায়ী, কিন্তু যতি পড়ে এক-একবারের ঝোঁকে [impulse] চরণের যতথানি অংশ উচ্চারিত হয়, তদমুযায়ী। কবিতার অন্তর্গত বাক্টের অর্থপ্রকাশের দলে যতির তেমন নিগৃঢ় কোনো সম্পর্ক নাই। কবিতার ধ্বনিপ্রবাহ এক-একবারের ঝোঁকে কিছুটা উচ্চারিত হয়, তারপর জিহ্বার ক্ষণিক বিরামগ্রহণ আবশ্রক; আবার, আর-এক ঝোঁকে ওই ধ্বনিপ্রবাহের আর-কিছুটা অংশ উচ্চারিত হয়—এইতাবেই কবিতার আবৃত্তি চলে। স্থতরাং বলা যাইতে পারে, একঝোঁকে কতকগুলি ধ্বনি উচ্চারণ করিলে যেখানে সেই ঝোঁকের শেষ হয় ও জিহ্বা ক্ষণকালের জন্ম বিরামগ্রহণ করে, সেই বিরামস্থানের নামই যতি। একটা দৃষ্টান্ত দিলে উপরের কথাগুলির অর্থ স্বম্পপ্ত হইয়া উঠিবেঃ

'শুধু অকারণ । পুলকে
নদীজলে-পড়া । আলোর মতন । ছুটে যা ঝলকে । ঝলকে ।
ধরণীর পরে । শিথিল-বাঁধন
ঝলমল প্রাণ । করিদ্ যাপন,
ছুঁৱে থেকে তুলে । শিশির যেমন । শিরীষ-ফুলের । অলকে,
মর্মর তানে । ভরে ওঠি গানে । শুধু অকারণ । পুলকে।

উপরের চরণগুলিতে লম্বা দাঁড়ি [|]-চিহ্নগুলি যতির অবস্থান নির্দেশ করিতেছে। নির্দিষ্ট একটি কালের পর কবিতার চরণে ছন্দের কোনো-একটি বিশেষ পরিপাটি [pattern] অন্থারে যতি নিশ্চয়ই পড়িবে, এবং বাংলা ছন্দে ঐক্যবোধ জন্মে এই যতির অবস্থান হইতে। বাংলা ছন্দের পর্ববিভাগ যতির উপর একান্তভাবে নির্ভরশীল। কেননা, যতির অবস্থানের জন্মই কবিতার চরণগুলি কয়েকটি পর্বে বিভক্ত ইয়া য়য়, এবং পরিমিত মাত্রার পর্বই বাংলা ছন্দের ভিত্তি। প্রতিটি পর্বে ব্যবহৃত মাত্রার হিসাবটিও এই যতির অবস্থান হইতে সম্যক্রপে ব্রিতে পারা য়য়।

ছেদের মতো যতিও দ্বিবিধ—অর্ধয়তি এবং পূর্ণয়তি। কতকগুলি ধ্বনিসমষ্টি উচ্চারণের পর ঝোঁকের অবসানহেতু চরণের মধ্যে জিহ্বার যে বিরামস্থান, তাহার নাম অর্ধয়তি বা হ্রম্বাতি; আর প্রতিটি চরণের শোষে উচ্চারণের এইরূপ বিরতি- স্থলের নাম পূর্ণ-যতি। যেখানে পূর্ণযতির অবস্থান, সেখানে জিহ্বার ক্রিয়ার পূর্ণ বিরতি ঘটে। দৃষ্টান্ত দিতেছিঃ

> 'চঞ্চল। মৌমাছি। গুঞ্জরি। গায়॥ বেপুবনে। মর্মরে। দক্ষিণ। বায়।'॥

—এই ছইটি চরণে এক দাঁড়ি [ | ] অর্ধ্যতির, আর ছই দাঁড়ি [ || ] পূর্ণ্যতির নির্দেশ করিতেছে।

### [8] প্ৰ ও প্ৰাঙ্গ ? Bar ও Beat

কবিতার চরণে অর্থয়তি বা হ্রম্বর্যতি দ্বারা নিয়ন্ত্রিত ধ্বনিসমন্তির নাম পর্ব। কেহ কেহ পদ [ Caesuric Foot ] অর্থেও পর্ব করা ব্যবহার করিয়া থাকেন। যতির দ্বারা কবিতার চরণ কতকগুলি ধ্বনিসমন্তিতে বিভক্ত হইয়া য়ায়, এই খণ্ডিত ধ্বনিপ্রবাহই পর্ব। অর্থাৎ 'এক য়তি [ অর্থয়তি ] হইতে [ কিংবা চরণের প্রারম্ভ হইতে ] পরবর্তী যতি পর্যন্ত চরণাংশকে বলা হয় পর্ব।' আরো সহজ্ব কথায়, কবিতা পাঠকালে এক-একবারের ঝোঁকে, অর্থাৎ এক নিয়্বানে আমরা চরণের যতটুকু অংশ উচ্চারণ করি, উহাই পর্ব। নিয়োদ্ধত দৃষ্টান্ত হইতে চরণের পর্ববিভাগ সহজ্বে বুঝিতে পারা য়াইবেঃ

'মকরচ্ড | মুকুটখানি | কবরী তব | ঘিরে || পরায়ে দিল্ল ! শিরে, || জালায়ে বাতি | মাতিল স্থী- | দল, || তোমার দেহে | রতন-সাজ | করিল ঝল- | মল। ।

এই উদাহরণে প্রথম চরণে চারিটি, বিতীয় চরণে তুইটি, তৃতীয় চরণে তিনটি ও চতুর্থ চরণে চারিটি পর্ব রহিয়াছে। 'পর্বই বাংলা ছন্দের উপকরণ। ফুলের মালা বা তোড়া আমরা নানাভাবে, নানা কারদায়, নানা pattern বা নক্সা অন্থপারে রচনা করিতে পারি—কিন্তু মূল উপকরণ এক-একটি ফুল। তেমনি, নানা কারদায়, নানা নক্সায় আমরা পর্বের সহিত সাজাইয়া বিচিত্র চরণ ও স্তবক বা কলি [stanza] রচনা করিতে পারি—কিন্তু ইমারতের মধ্যে ইটের মতো উপকরণ-হিসাবে থাকিবে এক-একটি পর্ব। ছন্দের মূল ভিত্তি একটা ঐক্য, সেই ঐক্যের পরিচয় আমরা পাই পর্বের ব্যবহারে।'

এক-একটি পর্বের সংগঠনে ক্ষুত্রতার যে-কয়েকটি অঙ্গ উপাদানরপে বিরাজমান থাকে, তাহাদেরই নাম পর্বাঙ্গ। একটি পর্বকে যদি একটি ফুলের সহিত তুলনা দেওয়া যায়, তাহা হইলে পর্বাঙ্গকে বলিতে পারা যায় ঐ ফুলের এক-একটি পাপড়ি। প্রতিটি পর্ব কয়েকটি পর্বাচ্ছের সমষ্টি। পর্বাচ্ছের উচ্চারণে ধ্বনিগান্তীর্যের হ্রাসবৃদ্ধি-হেতুই পর্বগুলি ধ্বনিতরঙ্গময় হইয়া উঠে । এই যে ধ্বনিতরঙ্গ বা স্পন্দন, ইহাই কবিতার ছন্দের প্রাণ্বস্তমন্ত্রণ। দৃষ্টান্তঃ

> 'বৰ্ষণঃ গীত | হলোঃ মুখঃ রিত | মেঘঃ মন্ঃ দ্রিত | ছন্দে, কদস্বঃ বন | গভীরঃ মগন | আনন্দঃ ঘন | গন্ধে; নন্দিতঃ তব | উৎসবঃ মন্ | দির্— হে গন্তীর!'

এই উদাহরণে [ঃ] চিহ্ন দারাই পর্বগুলি যে-কয়েকটি পর্বাঞ্চ খণ্ডিত হইয়া গিয়াছে, তাহা দেখানো হইয়াছে। প্রত্যৈক পূর্ণ পর্বে ছই বা ততাধিক পর্বাঞ্চ বর্তমান থাকে, নতুবা ধ্বনিতরঙ্গের স্পাননটুকু স্থাপ্পষ্ট হইয়া উঠে না। এক-একটি পর্বাঞ্চর মাত্রাসংখ্যা সাধারণত ছই, তিন কিংবা চার। যেমনঃ

'কোন্ হা : টে তুই | বিকো : তে চাস্ | ওরে : আমার | গান'
এখানে প্রতিটি পর্বাঙ্গ তুই মাত্রার । বাংলা ছন্দে অবশু একমাত্রার পর্বাঙ্গও
মাঝে মাঝে দৃষ্ট হয় । পর্বের দিকে তাকাইলে দেখা ঘাইবে, বাংলায় চার, পাঁচ,
ছয়, সাত, আটি ও দশ মাত্রার পর্ব পাওয়া ঘায় । আরো একটি লক্ষণীয় বস্ত হইতেছে, বাংলা ছন্দে চার মাত্রা অপেক্ষা ছোট ও দশ মাত্রা অপেক্ষা বড়ো পর্বের ব্যবহার নাই । দৃষ্টান্তঃ

[ক] 'রতি পোহালো | ফর্সা হোলো | ফুট্ল কত | ফুল' [ চার মাতার ]

[খ] 'সকাল বেলা | কাটিয়া গেল | বিকাল নাহি | যায়' [ পাঁচ মাত্রার ]

্রি] 'শুধু বিঘে হুই। ছিল মোর ভূঁই। আর সবি গেছে। ঋণে' [ছয় মাত্রার]

[ঘ] 'মিলন-স্থলগনে | কেন বল্ নয়ন করে তোর | ছলছল্ ?' }

[ঙ] 'গগনে গরজে মেঘ। ঘন বরষা,
কুলে একা বসে আছি। নাহি ভরসা।'

[চ] 'পর্বত চাহিল হতে | বৈশাথের নিরুদ্ধেশ মেঘ।' [ দশ মাত্রার ]

কতকগুলি মূল শব্দ লইয়া বাংলা ছন্দে পর্ব গঠিত হয়, এবং প্রত্যেকটি শব্দকে সচরাচর অথপ্তিতভাবেই পর্বের মধ্যে সন্নিবেশিত করিবার চেষ্টা করা হয়; তবে মাঝে মাঝে ইহারও ব্যতিক্রম ঘটে। ধেমনঃ

'ঘুম্ : যাবে দে । ছু ধের : ফেনা । ন নীর : বিছা। -ন বি

এখানে 'বিছানায়' শব্দটিকে ভাঙিয়া তুইটি পর্বে সন্নিবিষ্ট করা হইয়াছে।

# [৫] চরণঃ Metrical line বা Verse

কবিতার পূর্ণযতির দারা নিয়ন্ত্রিত পূর্ণ-ধ্বনিপ্রবাহের বা ছন্দোবিভাগের নাম চরণ। করেকটি পর্বের সমবায়েই 'চরণ' গড়িয়া ওঠে। কবিতার প্রত্যেকটি চরণকে সাধারণত এক-একটি ভিন্ন পঙ্ক্তিতে [line] সাজানো হয়; কিন্তু মনে রাখিতে হইবে, চরণ ও পঙ্ক্তি সব সময় এক নয়। অনেক সময়, একটি চরণকে [Metrical line] ভাঙিয়া তুইটি পঙ্কিতে [line] সাজানো হইয়া থাকে— য়য়য়ন, ত্রিপদী ছন্দেঃ

'আশা দিয়ে ভাষা দিয়ে | তাহে ভালবাসা দিয়ে | গড়ে তুলি মানসীপ্রতিমা।'॥

এই দৃষ্টান্তে 'আশা দিয়ে .....মানসী প্রতিমা' পর্যন্ত সমগ্র ধ্বনিপ্রবাহই 'চরণ', কিন্তু ইহাকে সাজানো হইয়াছে তুইটি ভিন্ন পঙ্ক্তিতে। চৌপদী ছন্দেও একটি চরণকে তুইটি [ এমন কি, চারি ] পঙ্ক্তিতে ভাঙিয়া সাজাইতে পারা যায়।

সাধারণত চরণের মধ্যে অনুপ্রাসের অবস্থান নির্দেশ করিবার জন্মই চরণকে ভাঙিয়া বিভিন্ন পঙ্ ক্তিতে লিপিবদ্ধ করা হয়। চরণের মধ্যে ছই বা ততোধিক পর্ব থাকে, এবং এই পর্ব বা ছন্দোবিভাগগুলি যতির দ্বারা নিয়ন্ত্রিত হয়। কবিতার চরণ-গুলিকে পরম্পর সমান হইতে হইবে, এমন কোনো কথা নাই; কেন না, চরণের দৈর্ঘ বাংলা ছন্দের মূল ভিত্তি নয়, মূল ভিত্তি হইল পরিমিত মাত্রায় গঠিত পর্ব। অসম পর্বে গঠিত চরণের দৃষ্টান্তঃ

'হেরিক্স রাতে, | উতল উৎ | -সবে ||
তরল কল- | রবে ||
আলোর নাচ | নাচায় চাঁদ | সাগরজলে | যবে, ||
নীরব তব | নম্ম নত | মুখে ||
আমারি আঁকা | পত্রলেখা, | আমারি মালা | বুকে ||

বাংলা ক্বিতায় সাধারণত দ্বিপর্বিক, ত্রিপর্বিক, চতুষ্পর্বিক এবং ক্লাচিৎ পঞ্পর্বিক চরণ দেখা যায়। যেমনঃ

- [क] 'आभारनत एकांग्रेनमी | हरन वांरक वांरक'—[ दिनर्विक ]
- [থ] 'ললাটে জয়টীকা | প্রস্থনহার গলে | চলে রে বীর চলে'—[ ত্রিপর্বিক ]
- [গ] 'ভূদেব রমেশ | দীনবন্ধুর | অর্ঘ্যে পদার- | বিন্দে দীপ্তি'—[চতুপর্বিক ]
- [घ] 'जीर्ग जता | वातिरव मिरव | श्वान चकृतान | इफ़िरव दममात | मिरि ।'-

### [৬] স্তবক ঃ Stanza

তুই বা তুইরের অধিক চরণ স্থশৃঙ্খলভাবে একত্র সন্নিবিষ্ট হইলে তাহাকে শুবক বলা হয়। শুবকের অর্থ হইল—'চরণগুচ্ছ'। অনেকেরই ধারণা, তুই চরণে শুবক গঠিত হয় না, কিন্তু এরূপ ধারণা সম্পূর্ণ ভূল। প্রাচীন পয়ার ও ত্রিপদী ছন্দের কবিতায় পরস্পার সমান তুই চরণের মিত্রাক্ষর শুবকই দৃষ্ট হইবে। আধুনিক কালের কবিতাতেও তুই চরণের শুবক অজস্র দেখিতে পাওয়া যাইবে। যাহাকে অধুনা আমরা তুই চরণের শুবক বলি, প্রাচীন কালের কবিতায় তাহা ক্লোক [ Distich বা Couplet ] নামেই পরিচিত ছিল। শুবকের অন্তর্ভুক্ত চরণগুলির মধ্যে সংশ্লেষ নির্দেশ করে ঐ সব চরণের অন্তর্গান্ধপ্রাস বা মিল। নিমের দৃষ্টান্ত হইতে শুবক-গঠনের রীতিটি বুঝা যাইবে:

[क] 'রাথাল গরুর পাল | নিয়ে যায় মাঠে, শিশুগণ দেয় মন | নিজ নিজ পাঠে।'

[ পয়ার: তুই চরণের স্তবক ]

[থ] 'বিদায় চাহিতে | নয়নে নয়ন | রাথি ছলছলি এলো | আঁখি, সকলি ভুলিলে | নাকি ?'

[ তিন চরণের স্তবক ]

্গি] 'প্রেম এসেছিল। চলে গেল সে যে। খুলি দ্বার,
আর কভু আসি-। বে না;
বাকি আছে শুধু। আরেক অতিথি। আসিবার,
তার সাথে শেষ। চেনা।'

[চার চরণের স্তবক]

[ঘ] 'পুৰনে প্ৰনান । দাগেৱে আজিকে । কী কলোল,
দে দোল্ দোল্! ।
প\*চাত হতে—হাহা করে হাসি,
মন্ত ঝটিকা । ঠেলা দেয় আসি,
যেন এ লক্ষ । যক্ষশিশুর । অটুরোল।''
[ প্রীচ চরণের স্তবক ]

[ঙ] 'তাল গাছ। এক পায়ে। দাঁড়িয়ে সব গাছ। ছাড়িয়ে উকি মারে। আকাশে।

## মনে সাধ, | কালো মেঘ | ফুঁড়ে যায়, একেবারে | উড়ে যায়— কোথা পাবে | পাথা সে ?'

#### [ ছয় চরণের স্থবক ]

ইহা ছাড়া, সাত-আট-নয়-দশ চরণের স্তবকও বাংলা কবিতায় দৃষ্ট হইবে। একই মূলপর্বের ব্যবহার এবং চরণে মিত্রাক্ষর-সংযোজনের বৈচিত্র্য দারা নানা ছাঁচের স্তবক গঠন করিতে পারা যায়।

### [৭] বল বা স্থরাঘাত বা স্থাসাঘাত : Stress বা Accent

বাক্য উচ্চারণকালে মাঝে মাঝে শব্দের ধ্বনিবিশেষের উপর জাের পড়ে। এই জােরকে বা আকম্মিক স্বরপ্রকর্ষকেই বলা হয় বেশাঁক বা বলা বা প্রস্থার বা স্থানাছাত অথবা স্থানাছাত। অক্ষর জাের দিয়া উচ্চারণ করিবার কালে সেই শ্বানাহত স্বরের গান্তীর্য পর্বের অন্তান্ত অক্ষর অপেক্ষা প্রাধান্ত লাভ করে। স্বতন্ত্রভাবে উচ্চারিত হইলে শব্দের প্রথম অক্ষরে এই শ্বানাঘাত পড়ে; আর, বাক্য যদি বিভিন্ন অংশে বিভক্ত হয় যায়, তাহা হইলে পর্বের প্রথম অক্ষরের উপর শ্বানাঘাত পড়ে। বাংলা ছন্দের মাত্রাপদ্ধতি এই ঝােঁক বা শ্বানাঘাতের দ্বারা প্রভাবিত হয়। পুর্বে আমরা বলিয়াছি, হলন্ত অক্ষরকে [ যেমন, জল, হাত, মন ] দীর্ঘ বা তুই মাত্রার ধরাই নাধারণ রীতি। কিন্তু স্বরাঘাত বা শ্বানাঘাতপ্রধান ছন্দে প্রতিটি পর্বের প্রথম অক্ষরের উপর শ্বানাঘাত পড়ে বলিয়া ঐ পর্বের অন্তর্গত হলন্ত অক্ষরগুলি হন্দ হইয়া যায়, অর্থাৎ তুই মাত্রা এক মাত্রায় পর্যবিদিত হয়। যেমন, 'তুয়ারাণীর' [ তু + য়া + রা + নার্ ] কথাটি পাচ মাত্রার; কিন্তু কবিতার চরণে এই কথাগুলি মথন পর্বহিদাবে ব্যবহৃত হয়, তথন অবস্থাভেনে ইহারা চার মাত্রার হইয়া য়য়। দৃষ্টান্তঃ

'মনে পড়ে | স্থারাণী | ছ্যোরাণীর | ক্থা'

স্কুতরাং বুঝা যাইতেছে, শ্বাসাঘাতের দিকে দৃষ্টি না রাখিলে অনেক সময় পর্বস্থিত অক্ষরের মাত্রার যথাযথ হিসাবটি মিলিবে না।

### [৮] মিত্রাক্ষর: Rime

তুইটি চরণের বা ছন্দোপঙ্ ক্তির, অথবা পঙ্ক্তিবিভাগের শেষাংশে [শেষ অক্ষরে] স্থর ও ব্যঞ্জনধ্বনির দাম্য বা মিল দেখিতে পাওয়া যায়। এই সমধ্বনিযুক্ত অক্ষরযুগলকেই মিত্রাক্ষর বলা হয়। অক্ষরের এইরূপ মিত্রতা অন্ত্যান্থপ্রাস কিংবা মধ্যান্থপ্রাস [ Alliteration ] ছাড়া আর-কিছু নয়। মিল শুধু চরণের শেষেই থাকিবে,

এমন কোনো কথা নাই, উহা চরণের অন্তর্গত পর্বের শেষেও দেখা যায়। ত্রিপদী ছন্দে প্রথম ও দিতীয় পর্বের শেষে অক্ষরের ধ্বনিসাম্য দেখিতে পাওয়া যাইবে। স্তবকগঠনের ক্ষেত্রে মিত্রাক্ষর যে কতখানি প্রয়োজন তাহা পূর্বেই আমরা দেখিয়াছি।
ইহা ছাড়া, অন্তর্গ ধ্বনির পুনরাবৃত্তি বাক্যকে শ্রুতিমধুর করিয়া তোলে। মিত্রাক্ষর
বা মিল সম্পর্কে বড়ো কথা এই যে, কেবল স্বর কিংবা ব্যঞ্জনের ধ্বনিসাম্যকে মিল বলে
না; প্রকৃত মিত্রাক্ষর বা মিলস্প্রে করিতে হইলে চরণের অন্তর্গত কিংবা মধ্যস্থিত
পর্বের শেষে যুগধ্বনির শেষ ব্যঞ্জন ও তাহার পূর্ববর্তী স্বর অন্তর্গপ হওয়া
প্রয়োজন। যেমন:

'হে তুব**ন,** আমি যত**ক্ষণ** তোমারে না বেদেছিত্ব ভা**লো,** ততক্ষণ তব **আলো** খুঁজে খুঁজে পায় নাই তার সব **ধন**।'

এই দৃষ্টান্তে 'বন্' 'ক্ষণ্' ও 'ধন্' তিনটিই যুগাধ্বনি, এবং 'ভালো' ও 'আলো' অযুগাধ্বনি। যুগাধ্বনিগুলির ক্ষেত্রে শেষ ব্যঞ্জন ও তৎপূর্ববর্তী স্বরের মধ্যে ধ্বনিদাম্য রহিয়াছে; অযুগাধ্বনিগুলির ক্ষেত্রে শেষ তুইটি স্বরের মধ্যে ধ্বনিদাম্য রহিয়াছে—তাই তাহাদের মধ্যে মিল বা অক্ষরের মিত্রতা গড়িয়া উঠিয়াছে।

বাংলা কবিতার ছন্দে নানা প্রকারের মিল বা অন্ত্যান্তপ্রাস দেখিতে পাওয়া যায়। সাধারণত পর পর তুইটি পঙ্জির শেষে মিল বা মিত্রাক্ষর গড়িয়া উঠে; আবার, কোনো কোনো ক্ষেত্রে প্রথম ও তৃতীয় চরণে এবং দ্বিতীয় ও চতুর্থ চরণে কিংবা প্রথম ও চতুর্থ চরণে এবং দ্বিতীয় ও তৃতীয় চরণে মিলস্প্রের দ্বারা ভিন্ন ভিন্ন প্রকারের স্তবক গড়িয়া ওঠে। এই রক্মের যে মিল, তাহাকে ম্থাক্রমে বলা হয়, পর্যাশ্বসম [ক-খ-ক-খ]ও মধ্যসম [ক-খ-ক-খ] ও মধ্যসম [ক-খ-ক-ক] মিত্রাক্ষর। দৃষ্টান্তঃ

- [১] 'নৃতন-জাগা | কুঞ্জবনে | কুহরি উঠে | পিক, বসন্তের | চুম্বনেতে | বিবশ দশ | দিক।' —পর পর তুইটি ছন্দোপঙ্ক্তির শেষে মিল
- [২] 'হে মোর ভৈরব | ভীষণ **স্থক্ষর**, [ক]
  তোমার কম্বুর | নিনাদ **গড়ীর** [থ]
  ডুবাক বিশ্বের | হৃদয়-কন্দর, [ক]
  কাপাক অন্তর | নিদয় দেন্তীর ।' [খ]

—প্রায়**সম** মিল

[৩] স্বপনে অমিত্ব আমি । গহন কাননে [ক]
একাকী। দেখিত্ব দ্রে । যুবা একজন, [খ]
দাঁড়ায়ে তাহার কাছে । প্রাচীন বাংক্ষাণ, [খ]
ব্রোণ যেন ভয়শৃগ্য । কুফক্ষেত্র- রবেণ। [ক]

—মধ্যসম মিল

## [৯] অমিত্রাক্ষর ছন্দ : Blank Verse

'ষে প্রার্থার বা মহাপয়ারের চরণে চরণান্তিক ছন্দোয়তির [ অর্থাৎ পূর্ব্যতির ]
দহিত অর্থগত ছেদের [ অর্থাৎ ভাবয়তির ] মিত্রতা বা একত্র অবস্থান অবস্থান্তাবী
নহে, সেই পয়ার বা মহাপয়ারের বিশেষ নাম—ভামিত্র ছন্দ। অন্যকোনো ছন্দে
চরণান্তিক যতি ও ছেদের অমিত্রতা ঘটিলেও তাহাকে অমিত্র ছন্দ বলা চলিবে না।'
বাংলা কাব্যের ক্ষেত্রে অমিত্রাক্ষর ছন্দের উদ্ভাবন ছন্দোশিল্পী মধুস্থদনের এক
অবিশারণীয় কীর্তি। প্রাক্-মধুস্থদন-যুগের বাঙালী কবিকে কাব্যরচনার ক্ষেত্রে
ছন্দের বাহ্ম বন্ধানের নিকট দাসন্থ করিতে হইয়াছে। প্রাচীন পয়ার, ত্রিপদী
[ লাচাড়ি ] প্রভৃতি প্রচলিত ছন্দে কবির ছদয়ভাবের স্বাধীন স্বচ্ছন্দ প্রকাশের
তেমন প্রচূর অবকাশ ছিল না; কেন-না, চরণের মধ্যমিল ও অন্ত্যমিল এবং একটা
নির্দিষ্ট সংখ্যক অক্ষরের [ Syllable] গঙ্গীর মধ্যে কবির ভাবকে নিবদ্ধ রাখিতে হইত।
সেকালের অক্ষরবৃত্ত, মাত্রাবৃত্ত, কিংবা স্বরবৃত্ত ছন্দকে বিশ্লেষ করিলেই বাংলা ছন্দের
এই ক্রন্তিম বন্ধনটি স্থাপ্ট হইয়া উঠিবে।

প্রাচীন অক্ষরবৃত্ত বা সাধারণের স্থপরিচিত 'পরার' ছন্দটির কথাই ধরা যাক।
পরারের প্রতিটি চরণে মাত্রাসংখ্যা চতুর্দশ, ইহাতে প্রথম চরণের শেষের ধ্বনি দিতীয়
চরণের শেষের ধ্বনিরই অন্তর্ন । পরারে পরপর তুইটি চরণের শেষের ধ্বনির মধ্যে
পরস্পর একটা মিত্রতা গড়িয়া উঠে—এই অস্ত্যমিল বা অস্ত্যান্ত্প্রাদের জন্মই প্রার
ছন্দকে মিত্রাক্ষর বলা হয়। একটা দৃষ্টাস্ত দেওয়া যাকঃ

'ঝিকিমিকি করে পাতা, ঝিলিমিলি আলো, আমি ভাবিতেছি কার আঁথিছটি কালো।'

এই উদ্ধৃত তুইটি চরণের শেষে 'আলো'-র সঙ্গে 'কালো'-র মিল রহিয়াছে, স্কৃতরাং উহারা পরস্পর মিত্রাক্ষর। কিন্তু অক্ষরের মিত্রতা অর্থাৎ মিলটিই প্রাচীন পরার ছন্দের একমাত্র লক্ষণীয় বিশিষ্টতা নয়—ইহার স্বরূপপ্রকৃতির মধ্যেও কতকগুলি বৈশিষ্ট্য আছে। প্রারের প্রতি-চরণের চৌদ্দটি মাত্রাকে তুইটি ছন্দোবিভাগে বিশ্লিষ্ট করা হয়, এই বিশ্লেষের কলে প্রারের ছন্দোপঙ্ জি তুইটি পর্বে বিভক্ত হইয়া য়য়। প্রথম

পর্বের মাত্রাসংখ্যা আটি এবং দ্বিতীয় পর্বের মাত্রার পরিমাণ ছয়। আবার, প্রথম আট মাত্রা এককোঁকে উচ্চারণের পর স্বল্প বিরাম, এবং শেষের ছয় মাত্রা উচ্চারণের পর জিহ্বার পূর্ণ বিরামগ্রহণ। অর্থাৎ, প্রথম পর্বের পর বসে অর্ধ্বতি এবং দ্বিতীয় পর্বের পর বসে পূর্ণ্যতি। উপরি-উদ্ধৃত চরণ-তুইটির ছন্দোলিপি [Scansion] করিলে পরার ছন্দের চালটি বুঝা যাইবেঃ

'ঝিকিমিকি : করে পাতা | ঝিলিমিলি : আলো, ॥ আমি ভাবি : তেছি কার | আঁথি ছটি : কালো।'॥

— দুইটি ছন্দোপঙ্ জিরই মাত্রাসংখ্যা [প্রথম ও দ্বিতীয় পর্বের মাত্রাসংখ্যা একত্রে মিলিয়া ] ৮+৬=১৪। উদ্ধৃত তুইটি চরণকে আরো স্ক্ষভাবে বিশ্লেষ করিলে দেখা যাইবে, প্রত্যেক চরণের শেষে আসিয়া কবির উদ্দিষ্ট একটি হৃদয়ভাবের প্রকাশ সমাপ্ত হুইয়াছে, অর্থাৎ চরণটি একটি পূর্ণাঙ্গ বাক্য হইয়া উঠিয়াছে ও একটি স্কম্পষ্ট অর্থ বহন করিতেছে। এখানে বিশেষ লক্ষণীয় ব্যাপার এই যে, প্রথম চরণের ভাবটি দ্বিতীয় চরণের মধ্যে আসিয়া প্রবাহিত হয় নাই; তুইটি চরণই অর্থজ্যোতনার দিক দিয়া আত্রস্পুর্ণ—কেউ কাহারো উপর নির্ভরশীল নয়। স্কতরাং ফল দাঁড়াইতেছে এই, পয়ার ছন্দে প্রতি চরণের চৌদ্দটি অক্ষরের মধ্যেই কবিকে অর্থপূর্ণ একটি ভাবকে সম্পূর্ণভাবে প্রকাশ করিতে হইবে, তাহাকে টানিয়া আনিয়া দ্বিতীয় চরণে প্রস্কৃত করা চলিবে না। পাল বা কবিতা রচনার ক্ষেত্রে ছন্দের এরপ ক্রিম বন্ধন কবির চিত্তভাবকে বাণীরূপ দান করিবার পক্ষে সত্যই একটি বড়ো প্রতিবন্ধক। পয়ার ছন্দের এই বন্ধনের জন্ম কবি ভাবের স্থবিস্তৃত নভোঅন্ধনে মৃক্তপক্ষ বিহঙ্গের মতো স্বেছ্যায় উড়িবার অবকাশ পাইতেন না, প্রতিপদে তাঁহাকে স্থিরনিদিষ্ট চতুর্দশ অক্ষরের সীমিত গণ্ডীর দিকে দৃষ্টিনিবন্ধ করিতে হইত।

বাংলা কাব্যসাহিত্যে মধুস্থদন ছিলেন নানাদিকে একজন বিপ্লবী কবি—পয়ারের চরণের এই নিগড়টিকে ছিন্ন করিবার জন্ম তিনি বন্ধপরিকর হইলেন, ফলে মধুস্থদনের

অসামান্ত কবিপ্রতিভা আবিষ্কার করিল যুগান্তকারী অমিত্রচ্ছন্দটি।

মধুপ্রবভিত অমিত্রাক্ষর ছন্দের নিগৃত্ প্রকৃতিটি ব্বিয়া লইতে হইবে। আপাতদৃষ্টিতে মনে হইবে, পরপর তুইটি চরণের শেষে অক্ষরধ্বনির মিত্রতার অভাবই ব্বি
অমিত্রচ্ছন্দের প্রধান ও একমাত্র বৈশিষ্ট্য। কিন্তু তাহা নয়—চরণে চরণে অন্ত্যমিলের
অভাবটুকু এই ছন্দটির খুব বড়ো কথা নয়। কেন-না, ছন্দোরসিক ব্যক্তিমাত্রেই
ব্বিতে পারিবেন যে, প্রাচীন প্রারের চরণান্তিক মিল তুলিয়া দিলেও উহা যেমন
অমিত্রাক্ষর ছন্দ হইবে না, আবার তেমনি অমিত্রচ্ছন্দে মিলসংযোজন করিলেও উহা
পুরানো প্রারে রূপান্তরিত হইবে না। ইহার কারণ হইতেছে, প্রাচীন প্রার
ছন্দ ও অমিত্রচ্ছন্দের প্রকৃতিটিই ভিন্ন। অমিত্রচ্ছন্দে চরণান্তর্গত যতি ও ছেনের

ব্যাপারটি ব্ঝিতে পারিলেই পয়ারের প্রকৃতির সঙ্গে ইহার স্বরূপগত পার্থক্যটি ধরা পড়িবে।

যতির দিক দিয়া পরার ও অমিত্রচ্ছন্দের মধ্যে কোনো ভিন্নতা নাই। উভয় ছন্দের চাল আঁট ও ছয় মাত্রার যোগে—উভয় ছন্দেরই প্রতি-চরণে মাত্রাসংখ্যা চৌদ্দ এবং অর্ধয়তি ও পূর্ণয়তির অবস্থান একরপ। অমিত্রাক্ষর ছন্দের একটি দৃষ্টাস্ত দিতেছিঃ

'একাকিনী : শোকাকুলা | অশোক- : কাননে ॥
'কাঁদেন : রাঘব- : বাঞ্ছা,\* | আঁধার : কুটীরে, ॥\*
নীরবে !\*\* | : ত্রস্ত : চেড়ি | সীতারে : ছাড়িয়া ॥
ফেরে দ্রে,\* : মত্ত সবে | উৎসব : -কৌতুকে ।' \*\*॥

যতির দিকে লক্ষ্য করিলে স্পষ্টই বুঝা যাইবে, অমিত্রচ্ছন্দের কাঠামো [structure] প্রাচীন পয়ারের কাঠামোর সঙ্গে অভিন্ন। পয়ারের একটি দৃষ্টান্ত লওয়া যাকঃ

'মহাভার : তের কথা | অমৃত : -সমান, ||\*\* কাশীরাম : দাস কহে\* | শুনে : পুণ্য : -বান' ||\*\*

• কিন্তু এই দৃষ্টান্তে ছেদের দিকে তাকাইলে [ একটি দাঁড়ি ও তুইটি দাঁড়ি যথাক্রমে অধ্যতি ও পূর্ণযতির চিহ্ন এবং একটি তারকা ও তুইটি তারকা যথাক্রমে উপচ্ছেদ ও পূর্ণচ্ছেদের চিহ্ন ] তুইটি ছন্দের অন্তরঙ্গ প্রকৃতি কত বিভিন্ন তাহা বুঝা যাইবে। যভি পড়ে একবোঁকে যতথানি চরণাংশ উচ্চারণ করা যায় তদমুসারে, আর ছেদ পড়ে বাক্যের অর্থান্থসারে। পয়ারে যতি ও ছেদ একজায়গায় পড়ে, কিন্তু অমিত্রচ্ছন্দে যতি ও ছেদ সবসময় এক জায়গায় পড়ে না। মধুস্থদন ছেদকে যতি হইতে বিযুক্ত করিয়া দিয়াই ভাবের বাজ্ময় প্রকাশকে ছন্দের কৃত্রিম বন্ধন হইতে মুক্ত করিলেন। উপরি-উদ্ধৃত অমিত্রচ্ছন্দের দৃষ্টান্তটিতে পূর্ণচ্ছেদ পড়িয়াছে একেবারে তৃতীয় পঙ্ ক্তির 'নীরবে' কথাটির পরে। পুরাণো পয়ার ছন্দে বাক্যকে এমন করিয়া তুইটি চরণের মধ্য দিয়া প্রবাহিত করিয়া আনিয়া তৃতীয় চরণে সমাপ্রিদান করা কোনোমতেই সন্তব

যতি হইতে ছেদকে বিমৃক্ত করিয়া লইয়া মধুস্থদন পরার ছন্দকে প্রবহমাণ করিয়া তুলিলেন,—পরারের ঐক্যের সঙ্গে নবতন বৈচিত্র্যকেও যুক্ত করিয়া দিলেন—এইবার বাংলা ছন্দ একটা নৃতন রূপমূর্তিতে আত্মপ্রকাশ করিল। 'বাংলা কবিতার প্রথম ছন্দোমূক্তিসাধক—মাইকেল মধুস্থদন। তাঁহার ছন্দোমূক্তির চেপ্তার ফলেই অমিত্রছন্দের জন্ম। তিনি ছন্দকে ভাঙিতে না পারিলেও চরণান্তিক অন্ধ্রপ্রাস ও ছেদের বিপর্যর ঘটাইয়া কবিতার অর্থকে স্বাধীনতা দিয়াছেন ও কবিতাকে করিয়াছেন অপেক্ষাকৃত জীবনোপযোগী।' এই অমিত্রছন্দটি মহাকবি শ্রীমধুস্থদনের অসামান্ত

প্রকানীপ্রতিভার একটি উজ্জ্বল নিদর্শন। ছান্দসিক অমৃল্যধন মুখোপাধ্যায় অমিত্রচ্ছন্দের একটি নৃতন নামকরণ করিয়াছেন—অমিতাক্ষর। ইহাতে অক্ষর বা মাত্রাসংখ্যা ছেদের সম্পর্কে স্থনির্দিষ্ট নয় [ অর্থাৎ অমিত ] বলিয়াই বোধ হয় অমূল্যধন মুখোপাধ্যায় মহাশয় এইরপ নামের পক্ষপাতী। কিন্তু কবিসমালোচক মোহিতলাল মজুমদার অমিত্রাক্ষর ছন্দের 'অমিতাক্ষর'-নামকরণবিষয়ে স্থতীত্র প্রতিবাদ জানাইয়াছেন। 'অমিতাক্ষর' কথাটি অমিত্রাক্ষরের পরিবর্তে চলিতে পারে কিনা, সে-সম্পর্কে এথানে স্ক্ষম আলোচনার অবকাশ-নাই।

মধুস্দন অমিত্রচ্ছন্দে চরণান্তিক মিল তুলিয়া দিলেন বটে, কিন্তু ইহাতে বাক্যের শ্রুতিমাধুর্বের যে-ক্ষতি হইল, তাহা প্রণ করিলেন চরণের মধ্যে হ্রন্থদীর্ঘ স্বরের সমবায়ে বিচিত্র ধ্বনিতরঙ্গ স্থান্ট করিয়া। সংস্কৃতকাব্যের ছন্দে অন্ত্যান্থপ্রাস নাই, কিন্তু যুক্তাক্ষরধ্বনির স্থনিপুণ সমাবেশে সেখানে অন্তুত ধ্বনিতরঙ্গের স্থান্ট হইরাছে— সেজগু অন্তামিলের অভাবটুকু উপলব্ধিই করা যায় না। ইহা হইতে বুঝা যাইবে, ছন্দোশিল্পী মধুস্দন কেন তাঁহার প্রবর্তিত ছন্দে এত প্রচুর ধ্বনিবছল তৎসম শব্দের ব্যবহার করিয়াছিলেন। চরণের অন্তামিল অন্তপ্রাসেরই নামান্তর মাত্র। এই অন্তামিল অমিত্রছন্দে নাই বটে, কিন্তু মহাকবি মধুস্দন অপূর্ব কৌশলে প্রচ্ছন্নভাবে চরণের মধ্যেই অন্তপ্রাস ব্যবহার করিয়া চরণান্তিক মিলের অভাবটুকু পূরণ করিয়াছেন। দৃষ্টান্তঃ 'গন্তীরে অন্বরে যথা নাদে কাদম্বিনী'; 'কিংবা বিম্বাধরা রমা অম্বরাশিতলে'; 'হেরি সপ্তশ্বের শুর তপ্ত লোহাকৃতি রোবে'—ইত্যাদি।

মধুস্থানের প্রবর্তিত অমিত্রাক্ষর ছন্দটিকে হেমচন্দ্র ও নবীনচন্দ্র তাঁহাদের কাব্যরচনার প্রয়োগ করিয়াছেন। কিন্তু মধুস্থানের প্রযুক্ত অমিত্রচ্ছনে যে-অছুত ধ্বনিকল্লোল,
হুস্বানীর্দ্ররের সংমিশ্রণজনিত যে-সংগীতময় তরঙ্গধানি, বাল্লয় চিত্তভাবের যে-উচ্ছল
প্রবহ্মাণতা ও যে-গান্তীর্য বর্তমান, তাহা হেম-নবীনের ব্যবহৃত অমিত্রাক্ষরে মোটেই
দৃষ্ট হয় না। হেমচন্দ্রের 'বৃত্রসংহার' কাব্য কিংবা নবীনচন্দ্রের 'রৈবতক-কুফক্ষেত্রপ্রভাস'-এর অমিত্রচ্ছন্দ স্থপ্রাচীন পয়ারেরই ঈষৎ রূপান্তর মাত্র—ইহাকে একপ্রকার
মিলহীন পয়ার বলা যাইতে পারে। বাংলা কাব্যের ক্ষেত্রে একমাত্র মধুস্থান ব্যতীত
অন্তাকোনা কবি ষথার্থ অমিত্রচ্ছন্দের প্রয়োগ করিতে পারেন নাই—মধুস্থানের
হাতেই ইহার উৎপত্তি, তাঁহার হাতেই ইহার চরম উৎকর্ষ ও পরিণতি।

মধুস্দনের প্রযুক্ত অমিএচ্ছনের সঙ্গে হেম-নবীনের প্রযুক্ত ঐ ছন্দটির পার্থক্যটি নিম্নের দৃষ্টাক্তগুলি হইতে পরিস্ফূট হইবে ঃ

ক] চাহিয়া সহর্ষচিতে | পুত্রের বদনে, ||\*
কহিলা দমুজেশ্বর | বুত্রাস্থর হাসি, ||\*
'ক্রন্দ্রপীড় |\* তব চিত্তে | যত অভিলাষ ||
পূর্ণ কর \* যশোরশ্মি | বাঁধিয়া কিরীটে; ||\*

বাসনা আমার নাই | করিতে হরণ || তোমার সে ঘশঃপ্রভা,\* | পুত্র,\* ঘশোধর ! ||\*\* [হেমচন্দ্র : 'বুত্রাস্থর ও রুদ্রপীড়']

খি কানন কাকলীপূর্ণ; \* | বিহন্ধ-নিচয় ||
গাইতেছে রুক্ষে রুক্ষে; \* | পালে পালে পালে ||
গো-দল মহিষদল | ফিরিছে আলয় ।|| \*\*
তাহাদের হাম্বারর. \* | গলঘণ্টাধ্বনি, || \*
রাখালের উচ্চ বংশী- | রুবে সম্ভাঘণ, || \*
ইন্ধনবাহিনী ইন্দু- | মুখীর সংগীত, || \*
হলবাহী অন্তমনা | কুষকের গীত || \*
দূরবাহী শৈলানিলে | মধুর হইরা ||
করিতেছে গিরিশৃদ্ধে | অমৃত বর্ষণ। || \*\*

[ নবীনচন্দ্র : 'পূর্বস্থৃতি' ]

[গ] সম্মুখ-সমরে পড়ি | বীরচ্ড়ামণি ||
বীরবাছ চলি যবে | গেলা যমপুরে || \*
অকালে, \*\*কহ, \*হে দেবি, \* | অমুতভাষিণি ! || \*
কোন্ বীরবরে বরি | সেনাপতিপদে ||
পাঠাইলা রণে পুনঃ | রক্ষঃকুলনিধি || \*
রাঘবারি ? \* \* কি কৌশলে | রাক্ষসভরসা ||
ইন্দ্রজিৎ মেঘনাদে, \* | অজেয় জগতে, || \*
উর্মিলাবিলাসী নাশি | ইন্দ্রে নিশক্ষিলা ? || \*\*

[ মধুস্থদন ঃ 'বীরবাহুর পতনে' ]

ছন্দর্যতি ও অর্থযতির অমিত্রতা, পর্বমধ্যে যুগামাত্রিক ও অযুগামাত্রিক যে-কোনো দৈর্ঘের পর ছেদের ব্যবহার, লঘুগুরু অক্ষরের সংঘাতজনিত ধ্বনিপ্রবাহের বিচিত্র স্পান্দন, চরণমধ্যে শাসাঘাতের আধিক্য এবং আরো কয়েকটি বস্তু মধুপ্রবর্তিত অমিত্র-ছন্দটিকে হেম-নবীনের ব্যবহৃত অমিত্রচ্ছন্দ হইতে একটা লক্ষণীয় স্বাতন্ত্র্য দান করিয়াছে। এইজন্ম আমরা বলিয়াছি, বাংলা কাব্যসাহিত্যে অমিত্রচ্ছন্দের ক্ষেত্রে মহাকবি মধুস্থদন একক এবং অনন্য।

অমিত্রছন্দ হই প্রকারের—আমিল ও সমিল। মধুস্থদন চিরাচরিত পরারের যতি হইতে কেবল ছেদকেই যে বিযুক্ত করিয়াছিলেন তাহা নয়, তিনি চরণান্তিক অক্ষরধানির মিত্রতাকেও সম্পূর্ণ অগ্রাহ্ম করিয়াছিলেন। কিন্তু রবীন্দেনাথ যে-অমিত্রছন্দ ব্যবহার করিলেন, তাহাতে অক্ষরের মিত্রভাকে আবার ফিরাইয়া আনিলেন। আরো লক্ষ্য করিবার বিষয় এই যে, মধুস্থদন পর্বমধ্যে যুগ্মমাত্রিক ও

আযুগামাত্রিক যে-কোনো দৈর্ঘের শব্দের পর ছেদ ব্যবহার করিয়াছেন; কিন্তু রবীন্দ্রনাথ সাধারণত ছেদ বর্গাইয়াছেন যুগামাত্রিক শব্দের পর। তাছাড়া, রবীন্দ্রনাথের স-মিল অমিত্রচ্ছন্দে পর্বের মধ্যে পূর্ণচ্ছেদের ব্যবহার প্রায়ই দেখিতে পাওয়া যায় না। পর্ববিস্তানের ক্ষেত্রেও রবীন্দ্রনাথ বহু জায়গায় অন্ত্যু পর্বিটিকে [ অর্থাৎ পয়ারের ছয়মাত্রাবিশিষ্ট শেষের পর্বটিকে ] মুখ্য পর্বের [ আট মাত্রার প্রথম পর্বের ] পূর্বে সংস্থাপিত করিয়া লক্ষণীয় বৈচিত্র্যান্দাদেরের প্রয়াস পাইয়াছেন। মধুস্দনের ছন্দে পর্বোত্তিও ধ্বনিত্তরন্ধ প্রবলভাবে আত্মপ্রকাশ করিয়াছে, রবীন্দ্রনাথের ঐ ছন্দটিতে প্রাধান্ত লাভ করিয়াছে চরণান্তিক অক্ষরের মিত্রতাজনিত গীতিধর্মী স্কর। মধুস্দনের অন্সল অমিত্রচ্ছন্দের উদান্ত গান্ত্রীর্যটিও রবীন্দ্রনাথের সমিল অমিত্রচ্ছন্দের তেমন পরিদৃষ্ট হইবে না। রবীন্দ্রীয় সমিল অমিত্রচ্ছন্দের দৃষ্টান্ত হ

'অমনি নিস্তর প্রাণে ॥
বস্থন্ধরা, দিবসের | কর্ম-অবসানে ॥
দিনান্তের বেড়াটি ধ- | রিয়া আছে চাহি ॥
দিগন্তের পানে ।\*\*ধীরে | যেতেছে প্রবাহি ॥
সন্মুথে আলোকস্রোত | অনস্ত অম্বরে ॥
নিঃশন্দ চরণে ।\*\*আকা | -শের দ্রান্তরে ॥
একে একে অন্ধকারে | হতেছে বাহির ॥
একেকটি দীপ্ত তারা, \* | স্বদ্র পল্লীর ॥
প্রদীপের মতো ।\*\*\*\*\*\*\*

অষ্টাদশ অক্ষরযুক্ত [৮+১০ মাতার] মহাপয়ারেও রবীন্দ্রনাথ সমিল অমিত্রচ্ছন্দ রচনা করিয়াছেনঃ

'এবার ফিরাও মোরে,''। লয়ে যাও সংসারের তীরে ॥'\*
হে কল্পনে, \* রঙ্গময়ী। \*\*। তুলায়ো না সমীরে সমীরে, ॥ \*
তরঙ্গে তরঙ্গে আর, \*। তুলায়ো না মোহিনী মায়ায়, ॥ \*
বিজন বিষাদ -ঘন । অন্তরের নিকুঞ্জ ছায়ায়॥
রেখোনা বসায়ে আর। \*\*। দিন যায়, \*সন্ধ্যা হয়ে আসে। ॥ \*\*
অন্ধকারে ঢাকে দিশি, \*। নিরাশ্বাস উদাস বাতাসে॥
নিশ্বসিয়া কেঁদে ওঠে। বন।' \*\*\*\*\*\*\*\*

রবীশ্রনাথের এই সমিল অমিত্র পরারকে অধ্যাপক অমূল্যধন মুখোপাধ্যার মিত্রাক্ষর-অমিতাক্ষর নামে চিহ্নিত করিয়াছেন। কবিগুরুর 'বলাকা'-কাব্যের ছন্দটিও সমিল অমিত্র পরারের উপর প্রতিষ্ঠিত। মিত্রাক্ষরের অবস্থান নির্দেশ করিবার জন্ম পরারের চরণের [মহাপরারেরও] পর্বগুলিকে ভাঙিয়া তিনি বিভিন্ন পঙ্ক্তিতে

বিশুস্ত করিয়াছেন। এইজন্ম 'বলাকা'-র ছন্দকে আপাতদৃষ্টিতে একান্ত অভিনব বলিয়া মনে হয়। কিন্তু ঐ ছন্দের প্রকৃতি নির্ধারণ করা মোর্টেই তুর্নহ নয়। দৃষ্টান্তঃ

যদি তুমি মৃহুর্তের তরে।
ক্লান্তিভরে
দাঁড়াও থমকি, ॥
তথনি চমকি ॥
উচ্ছিয়া উঠিবে বিশ্ব ! পুঞ্জ বস্তুর পর্বতে; ॥
পঙ্গু মৃক ! কবন্ধ বধির আধা
স্থুলতন্ত্ব ভয়ংকরী বাধা ॥
সবারে ঠেকায়ে দিয়ে | দাঁড়াইবে পথে; গ

বলাই বাহুল্য যে, পয়ার কিংবা মহাপয়ারের নির্দিষ্ট সংখ্যক মাত্রাযোগে চরণগঠনের রীতিটি 'বলাকা'-র ছন্দে সর্বত্ত রক্ষিত হয় নাই; এই ছন্দের চরণগুলি তাই
প্রায়শই অপূর্ণপদী। কেহ কেহ বলাকা-কাব্যের নৃতন ছন্দটিকে 'মুক্তক' ছন্দ নামে
চিহ্নিত করিয়াচেন।

প্রথাত নাট্যকার গিরিশ্চন্দ্রের প্রযুক্ত ছন্দটিও অমিত্রাক্ষর নামে পরিচিত। বাংলা কবিতাকে গিরিশ যে কিছুটা মৃক্তির পথে অগ্রসর করিয়া দিয়াছেন, দে-কথা অবশ্যই স্বীকার করিতে হইবে। এবং ইহারই ফলে বাংলা কবিতা অনেকথানি নাটকীয় স্বাধীনতা লাভ করিয়াছে। অবশ্য এথানে 'নাটক' বলিতে আমরা স্বরপ্রধান পৌরাণিক নাটকই ব্ঝিতেছি—বর্তমানের সামাজিক নাটক নয়। গিরিশ্চন্দ্রের প্রবৃত্তিত ছন্দটি অধুনা গৈরিশা ছন্দ্র নামেই পরিচিত। গিরিশচন্দ্র ছন্দের বন্ধনকে একেবারে অস্বাকার করিতে পারেন নাই; কেন-না, অক্ষরবৃত্ত ছন্দের নিয়মগুলি তাঁহার দ্বারা সম্পূর্ণ উল্লিভিত হইয়াছে, এমন কথা কেউ বলিতে পারিবেন না। ছেদ ও যতিস্থাপনবিষ্য়ে কোনো নির্দিষ্ট নিয়ম না মানিলেও, গিরিশচন্দ্র [ তথা রবীন্দ্রনাথ ] তাঁহার প্রযুক্ত ছন্দে পত্তের পর্বকেই সহজ-স্বীকৃতি জানাইয়াছেন। তবে অমিত্র পয়ারের চরণ-স্মিতিকে তিনি অগ্রাহ্ণ করিয়াছেন, ফলে হ্রম্ব ও দীর্ঘ পর্বের ব্যবহার এবং মৃথ্য পর্ব ও অস্ত্য পর্বের স্থানপরিবর্তন কিছুটা নিরঙ্কুশ হইয়াছে। গৈরিশ ছন্দের চরণগুলিকে তুইটি পর্বে বিপ্লিষ্ট করা যায়:

ব্রদ্ধ সনাতন |
রাজীব লোচন |
ব্যানে জ্ঞানে | হেরিছেন মোরে ।
জীবমাত্রে | বহে দেহভার
এ সংসারে | মৃত্যুর অধীন সবে ;
কিন্তু হেন মৃত্যু | কে কবে লভেছে ভূমগুলে ?

অমিত্রচ্ছনের উদ্ভাবন করিয়া মহাকবি মধুস্থান বাংলা কবিতার সম্ভাবনাকে কতথানি যে বিপুল. করিয়া তুলিয়াছেন, ছন্দের সঙ্গে সামাগ্য পরিচয় খাঁহাদের আছে, এই সত্যটি সহজেই তাঁহারা উপলব্ধি করিতে পারিবেন।

# [১০] ছন্দোবন্ধ : Metrical Structure

'ছন্দোবন্ধ' কথাটির অর্থ হইল কবিতার ছন্দোপঙ্,ক্তিতে পর্ব বা পদসমাবেশরীতি। আমরা দেখিয়াছি, পর্বই বাংলা ছন্দের উপকরণ—বিভিন্ন দৈর্ঘের পর্বের
সমাবেশেই এক-একটি চরণ ও কয়েকটি চরণের সমবায়ে এক-একটি স্তবক গড়িয়া
উঠে। যে ছন্দোবন্ধের প্রতি চরণে তুইটি পর্ব বা পদ থাকে তাহার নাম দ্বিপদী।
এইরূপ, প্রতি চরণে তিনটি পর্ব থাকিলে তাহাকে ত্রেপদী, এবং চারিটি পর্ব
থাকিলে তাহাকে চৌপদী বা চতুপ্পদী বলা হইয়া থাকে। প্রতি পর্বে মাত্রাসংখ্যার
তারতম্য অনুসারে ইহাদিগকে লঘু ও দীর্ঘ, এই ছই ভাগে বিভক্ত করা হয়। বাংলা
কবিতার বিভিন্ন ছন্দোবন্ধের পরিচয় আমরা নিয়ে লিপিবন্ধ করিতেছিঃ

# [ক] লঘু দিপদী বা পয়ার

বাংলা কবিতার যে-ছন্দটি 'লঘু প্রার' বা শুধু 'প্রার' নামে পরিচিত, উহাই 'লঘু দ্বিপদী'। প্রারের প্রতি-চরণে তুইটি পর্ব থাকে—প্রথম পর্বটি আট মাত্রার, দ্বিতীয়টি ছয় মাত্রার—মাত্রাসংখ্যা সর্বসমেত চৌক্দ। প্রাচীন এবং আধুনিক বাংলা কাব্যে প্রার একটি বিশিষ্ট স্থান অধিকার করিয়া আছে। সাধারণত প্রারের তুইটি চরণের অন্তে মিত্রাক্ষর থাকে, এবং ইহার লয় বা গতি ধীর। দৃষ্টান্তঃ

'এনেছিলে সাথে করে | মৃত্যুহীন প্রাণ, মরণে তাহাই তুমি | করে গেলে দান।'

## [খ] তরল পয়ার

লঘু পরারের একটি রূপভেদ হইতেছে 'তরল পরার'। লঘু পরারে কেবল চরণের শেষেই মিল থাকে, কিন্তু তরল পরারে চতুর্থ ও অষ্ট্রম অক্ষরে অতিরিক্ত মিল সংযোজিত হইরা থাকে। 'তরল পরার' প্রাচীন বাংলা ছন্দের একটি পারিভাষিক নাম—এই নামটি বর্তমানে কিন্তু অপ্রচলিত। দৃষ্টান্তঃ

'দেথ দিজ মনসিজ | জিনিয়া মূরতি পদ্মপত্র যুগ্মনেত্র | পরশরে শ্রুতি। অনুপম তমু শ্রাম | নীলোৎপল-আভা, মূথকৃচি কত শুচি | করিয়াছে শোভা।'

## [গ] মালঝাঁপ পরার

লঘু পয়ারের আর-একটি রূপভেদ হইল 'মালঝাঁপ' পয়ার। তরল পয়ারে চরণান্তিক মিল ছাড়াও চতুর্থ এবং অষ্টম অক্ষরে মিল থাকে; মালঝাঁপ পয়ারে ইহারও অতিরিক্ত মিল দ্বাদশ অক্ষরে। দৃষ্টান্তঃ

> 'কি রূপদী, অঙ্গে বসি, । অঙ্গ খসি পড়ে, প্রাণ দহে কত সহে, । নাহি রহে ধড়ে। মধ্য ক্ষীণ, কুচ পীন, । শশীহীন শশী, আস্তাবর, হাস্তাবর । বিশ্বাধর, রাশি'

লঘু পরার সমিল এবং আমিল, উভয় প্রকারেরই হইতে পারে। মধুস্থানের মেঘনাদবধকাব্যের চতুর্দশ-প্রক্ষর সম্বলিত অমিত্রচ্ছন্দে চরণের অস্ত্য মিল নাই। আর, উপরি-উদ্ধৃত পঙ্কিগুলি সমিল লঘু পরারেরই দুষ্টান্ত।

## [ঘ] দীর্ঘ দ্বিপদী বা দীর্ঘপয়ার বা মহাপয়ার

যে ছন্দোবন্ধে প্রতিটি চরণে তুইটি পর্ব বা পদ থাকে এবং ঐ তুইটি পর্বের মাত্রা-সংখ্যা যথাক্রমে আটি ও দশ—মোট মাত্রাসংখ্যা আঠিরে, উহাকেই বলা হয় 'দীর্ঘ দ্বিপদী' বা 'দীর্ঘ পয়ার' বা 'মহাপয়ার'। দৃষ্টান্তঃ

> 'তাই আজি ধরাতলে | বসন্তের আননদ-উচ্ছাদে কার চিরবিরহের | দীর্ঘশাস মিশে বহে আসে, পূর্ণিমানিশীথে যবে | দশদিকে পরিপূর্ণ হাসি, দূরস্মৃতি কোথা হতে বাজায় ব্যাকুল-করা বাঁশি।'

## অমিল মহাপয়ারের দৃষ্টান্তঃ

—'ধন্ত এ জীবন মোর, এই বাণী গাব আমি | প্রভাতে প্রথমজাগা পাখী যে-স্কর ঘোষণা করে | আপনাতে আনন্দ আপন, তুঃথ দেখা দিয়েছিল, | খেলায়েছি তুঃখনাগিনীরে ব্যথার বাঁশীর স্করে; | …'

### [ঙ] প্রবহমাণ প্রার

যে-পরারে অর্থ যতি ও ছন্দযতি পরস্পর মিলিয়া যায় না, অর্থাৎ অর্থযতি ছেদ বা ছন্দযতিকে [ তথাকথিত যতিকে ] লঙ্খন করিয়া যাপরার ফলে ছেদ ও বতির মধ্যে বিপর্যয় ঘটে, তাহাকেই বলে প্রবহুমাণ প্রার। প্রাচীন প্রারে ছেদ ও যতি উভয়েই চরণের শেষে একদলে স্থাপিত হইত, ছন্দোবিপ্লবী মধুস্থাননই সর্বপ্রথম যতি ও ছেদের মধ্যে বিচ্ছেদ ঘটাইলেন। ইহারই ফলে কবি তাঁহার বাক্যাকে বিভিন্ন চরণের মধ্য দিয়া প্রবাহিত করিয়া লইয়া যাইবার স্থাযোগ লাভ করিলেন, এবং প্রতি চরণের শেষে বাক্যাকে সমাপ্ত করিবার দাসত্ব হইতে মুক্তি পাইলেন। বর্তমানে কবিদের প্রযুক্ত পয়ার ছন্দ প্রায়শই প্রবহমাণ। দৃষ্টান্তঃ

'মান হয়ে এলো কণ্ঠে। মন্দারমালিকা,॥\*
হে মহেল, \*নির্বাপিত। জ্যোতির্ময় টিকা॥
মলিন ললাটে। \*\*পুণ্য। -বল হল ক্ষীণ,॥\*
আজি মোর স্বর্গ হতে। বিদায়ের দিন,॥\*
হে দেব, \* হে দেবীগণ। \*\*। বর্ষ লক্ষশত॥
যাপন করেছি হর্ষে । দেবতার মতো॥\*
দেবলোকে॥'\*\*

এই প্রবহমাণ পয়ার লঘু হইতে পারে, দীর্ঘ হইতে পারে, —সমিল হইতে পারে, অমিলও হইতে পারে। উপরের কয়েকটি দৃষ্টান্ত হইতেই ইহার অন্তরন্ধ পরিচয়টি মিলিবে।

[চ] লঘু ত্রিপদী: লঘু ত্রিপদীর প্রতি চরণে পর্ব বা পদসংখ্যা তিনটি।
কিন্তু প্রথম তুইটি পর্বের শেষে যে-অন্তপ্রাস অর্থাৎ মিত্রাক্ষর থাকে, তাহার অবস্থান
স্কুম্পষ্টভাবে নির্দেশ করিবার জন্ম একটি চরণকে ভাঙিয়া সূই পঙ্ ক্তিতে
সাজানো হয়। ইহার মাত্রাসংকেত যথাক্রমে ছয়+ছয়+আট=কুড়ি। দৃষ্টান্তঃ

'কান্থ সে জীবন | জাতি-প্রাণ-ধন | এ ঘটি আঁথির তারা। পরাণ অধিক | হিয়ার পুতলী | নিমিথে নিমিথ হারা।'

> 'থশোর নগর ধাম | প্রতাপ-আদিত্য নাম | মহারাজ বন্ধজ কায়স্থ। নাহি মানে পাতশায়, | কেহ নাহি আঁটে তায়, | ভয়ে যত নৃপতি তটস্থ ॥'

্রি লমু চৌপদী ঃ লঘু চৌপদী ছন্দে একটি চরণে চারিটি পর্ব বা পদ থাকে এবং পর্বগুলির মাত্রাসংকেত যথাক্রমে ছয় + ছয় + ছয় + পাঁচ - তেইশ। দৃষ্টান্তঃ

'কি মেকশিখর, | কিবা বিধুবর, |
বিবেচনা কর, | কি তকতলে।
শিখরী অচল, | এ দেখি, সচল |
শশাস্ক সমল, | সকলে বলে॥'

্বি! দীর্ঘ চৌপদী: দীর্ঘ চৌপদীর প্রকৃতি লঘু চৌপদীর মতোই—উভর ক্ষেত্রেই একটি চরণকে ভাঙিয়া তুইটি পঙ্ক্তিতে লিপিবদ্ধ করা হয়। তবে দীর্ম চৌপদীর মাত্রাসংখ্যা অধিক—ইহার মাত্রাসংকেত হইল: আট+আট+ আট+ ছয় কিংবা সাত কিংবা দশ। দৃষ্টান্ত:

'ছি<sup>\*</sup>ড়িয়াছি ফুলমালা, | জুড়াতে মনের জালা, | চন্দনচর্চিত দেহে | ভুম্মের লেপন।

অথবা ঃ

'ভরদাজ-অবতংশ | ভূপতি রাম্বের বংশ | শানিক বিভাগ বিভাগ সদা ভাবে হত-কংস | ভুরশুটে বসতি।'

অথবা ঃ

'তুর্জয়ের জয়মালা। পূর্ণ করে মোর ডালা। উদ্দামের উতরোল। বাজে মোর ছদ্দের ক্রন্দনে।'

প্রতা একাবলী: পরার ও ত্রিপদীর মতো 'একাবলী'রও তুইটি মিত্রাক্ষর চরণ এবং প্রতি চরণে তুইটি করিয়া পর্ব। প্রথম পর্বের মাত্রাসংখ্যা ছয়, বিতীয় পর্বের মাত্রাসংখ্যা প"চ—মোট একার মাত্রা। দৃষ্টান্তঃ

'বড়র পিরীতি | বালির বাঁধ। ক্ষণে হাতে দড়ি,। ক্ষণেকে চাঁদ॥'

টি দীর্ঘ একাবলীঃ দীর্ঘ একাবলীও দ্বিপদী ছন্দ, অর্থাৎ ইহার প্রতি চরণে তুইটি পর্ব এবং পর্বতুইটির মাত্রাসংকেত ছয়+ছয় = বার। ইহাতেও তুইটি চরণের শেষ অক্ষরে মিল থাকে। দৃষ্টান্তঃ

'কনকে রতনে | রজতে জড়িত আভরণ দেখা | ছিল কত মত'—

## [ঠ] চতুর্দশপদী কবিতা: Sonnet

পয়ার বা মহাপয়ারের চৌদ্দটি মাত্র চরণে ['চরণ' কথাটি 'পদ' অর্থেও ব্যবস্থাত হয় ] রচিত কবিতার নাম চতুর্দ শপদী। কোনো কবিতায় শুধু চতুর্দশ চরণ থাকিলেই চলিবে না, ঐ চরণগুলিকে পয়ারের ভিত্তিতেই রচনা করিতে হইবে—নতুবা তাহাকে চতুর্দশপদী নামে চিহ্নিত করা যাইবে না। বাংলা কাব্যসাহিত্যের ক্ষেত্রে চতুর্দশপদী কবিতার প্রথম প্রবর্তন করেন কবি শ্রীমধুস্থদন। ইহার ইংরেজি নাম 'সনেট'। সনেটের আদি-জন্মভূমি হইতেছে ইতালী। ইতালীয় কবি পেত্রার্ক [১০০৬—১০৭৪ খ্রীষ্টাব্দ ] সনেট রচনা করিয়া অবিশ্মরণীয় কীর্তি অর্জন করিয়াছেন। ইতালী দেশ হইতে চতুর্দশপদী ক্রমে সমগ্র য়ুরোপে ছড়াইয়া পড়ে। পেত্রার্ক অবশ্ব সনেটের আদিশ্রু। নহেন, তাঁহার পূর্বে বিশ্রুত কবি দান্তে সনেট রচনা করিয়া গিয়াছেন। ইংরেজি সাহিত্যে সনেটের প্রথম প্রবর্তন করেন কবি ওয়াট এবং শুরে [ বোড়শ শতাব্দী ]। তাঁহাদের পরবর্তীকালে সেক্সপিয়র, মিলটন, ওয়ার্ডস্বয়ার্থ, এলিজাবেথ ব্যারেট্ ব্রাউনিং প্রমুথ ইংরাজ কবি সনেট রচনা করিয়া খুবই প্রসিদ্ধি লাভ করেন।

কেবল চতুর্দশ কিংবা অষ্টাদশ-অক্ষর-সংবলিত চতুর্দশ চরণের সমাবেশ থাকিলেই সনেট হয় না। ইহার ছন্দোবদ্ধের মধ্যে একটি লক্ষণীয় বিশিষ্টতা আছে—এই বৈশিষ্ট্য অন্ত্যান্তপ্রাসগত ও স্তবকবন্ধনগত। সনেটের কায়াটি ঘনপিনদ্ধ। ইহার চৌন্দটি চরণ অষ্টপদী ও ঘট্পদী—এই ছইটি স্তবকে বিভক্ত। এইরূপ স্তবকদ্বয়কে ইংরেজিতে যথাক্রমে বলা হয় 'Octave' ও 'Sestet'। ঘট্পদী স্তবক অষ্টপদী স্তবকের অন্তবর্তন করে, এবং উভয় স্তবক মিলিয়া একটি অথগু হ্বদয়ভাবকে তোতিত করে। বিশেষ একটা বন্ধনের স্ত্র মানিয়া না চলিলে সনেট রচনা সার্থক হইয়া উঠিতে পারে না। সনেটের মধ্যে একটা আশ্চর্য বাক্সংযম ও ভাবের সংহতি পরিদৃষ্ট হয়। যে-কবি স্বল্লভাষণে নিপুণ, একমাত্র তিনিই সনেট রচনার যথার্থ অধিকারা। চতুর্দশপদী কবিতার অন্তরন্ধ ও বহিরঙ্গ নানাপ্রকার বন্ধনের প্রতি লক্ষ্য করিয়াই একজন বাঙালী কবি বলিয়াছেন ঃ

'ভালবাসি সনেটের কঠিন বন্ধন, শিল্পী যাহে মুক্তি লভে—অপরে ক্রন্দন।'

মিত্রাক্ষরস্থাপনের কৌশল সনেটের লক্ষণীয় বিশিষ্টতা। ইহাতে মিত্রাক্ষর-যোজনার পদ্ধতি সাধারণত এইরূপ: ক-খ-খ-ক+ক-খ-খ-ক+গ-ঘ-ঙ+ গ-ঘ-ঙ; অথবা, ক-খ-ক-খ+ক-খ-ক-খ+গ-ঘ-গ+ঘ-গ-ঘ, কিংবা গ-ঘ-ঙ+ ঘ-গ-ঙ। মিত্রাক্ষর-যোজনা-বিষয়ে মধুস্থান মোটাম্টি পেত্রাকীয় রীতিই অনুসরণ করিয়াছেন। চতুর্দশপদী রচনায় মধুস্থানের পরবর্তীকালে রবীন্দ্রনাথ, দেবেন্দ্রনাথ সেন, প্রমথ চৌধুরী, মোহিতলাল মজুমদার, বৃদ্ধদেব বস্থ, অজিত দত্ত প্রম্থ কবি যথেই কৃতিত্ব প্রদর্শন করিয়াছেন। সনেট রচনার বিধি-বিধানের ক্ষেত্রে রবীজ্ঞনাথ অবশ্য ততথানি সতর্কতা অবলম্বন করেন নাই। কবি মোহিতলালের একটি সনেট নিমে উদ্ধৃত করিতেছি:

'এ নহে সে ত্রাক্ষারস, আসব শীতল— [ক] यो वन-यामिनी स्थार फाँर मुक्का थी পিয়েছিত্ব এক-স্থাং, একটি সে গান গুঞ্জরি ঋলিত-ভাষে, তুরাশা চপল ! [क] একদিন আছিল যা সফেন তরল, [ক] আজ সে যে নিকচ্ছাস! যে মধুর ভাণ [থ] আছে কিনা দেখ দেখি ? পাত্ৰ-শেষ পান-[খ] তবু কি সহিবে কণ্ঠে এ স্মরগরল ? [ ] গরল १-এ গ্লানি মিথ্যা জানি, তবু তারে [7] ঐ নামে আজো হায় বাসি সে মধুর। ঘ পিপাসার জালা যত, বারি সে প্রচর [日] [9] সর্স করে নয়ন-আসারে। অধর मिट बाना नित्व जारम प्रमिशाधारत, ঘী আমি গাই, তুমি শোন তারি শেষ স্থর! [1]

## বাংলা ছন্দের তিনটি প্রকারভেদ

বাংলাভাষার সঙ্গে পরম ঐশ্বর্যশালিনী সংস্কৃতভাষার একটা নিবিড় সম্পর্ক রহিয়াছে বলিয়া, বাংলা ছন্দের আলোচনাকালে সংস্কৃত-ছন্দের কথা মনে ওঠা স্বাভাবিক। সেজতা সংস্কৃতছন্দ সম্পর্কে ত্ব-একটি কথা বলিতেছি। ছন্দের ক্ষেত্রে সংস্কৃতে তুইটি বিভাগ বা প্রকারভেদ দেখিতে পাওয়া য়ায়—'বৃত্ত' ও 'জাতি'—'পতাং চতুপ্পদী তচ্চ বৃত্তং জাতিরিতি দ্বিগ'। বৃত্তছন্দ অক্ষরসংখ্যা দারা নির্মাপত, আর জাতিছন্দ মাত্রাসংখ্যা দারা নিয়্মিত। অর্থাৎ, য়ে-ছন্দে প্রতিটি চরণে অক্ষর বা বর্ণ ই প্রধান বিবেচ্য বস্তু, তাহার নাম 'বৃত্ত', এবং য়ে-ছন্দ মাত্রাসংখ্যার উপর একান্ডভাবে নির্ভর্মাল, তাহার নাম 'জাতি'—'বৃত্তম্ অক্ষরসংখ্যাতং জাতির্মাত্রাক্ষতা ভবেং'। বৃত্তছন্দে অক্ষরবিচার বড়ো কথা, জাতিছন্দ হইতেছে মাত্রাসর্বস্থ। বৃত্তছন্দের আর-একটি নাম অক্ষরবৃত্ত বা বর্ণবৃত্ত, এবং মাত্রাছন্দের অপর একটি নাম মাত্রাবৃত্ত। তোটক, প্রশ্বিণী, তুণক, ক্ষচিরা, মালিনী, পঞ্চামর, মন্দাক্রান্তা, ভুজদ্পপ্রাত প্রভৃতি বৃত্তছন্দের অন্তর্গত ; এবং পঞ্জাটিকা, আর্যা, ইত্যাদি জাতিছন্দের

অন্তর্গত। এখানে মনে রাখিতে হইবে, সংস্কৃত-ছন্দের সঙ্গে কোনো কোনো বিষয়ে বাংলা ছন্দের সাদৃষ্য থাকিলেও, সংস্কৃত ও বাংলা ছন্দের প্রকৃতি লক্ষণীয়ভাবে স্বতন্ত্র। এই স্বতন্ত্রতার মূল কারণ হইল উভয় ভাষার ধ্বনিপ্রকৃতি ও উচ্চারণরীতির পার্থক্য।

বাংলা ছন্দোজিজ্ঞাসায় ছন্দের তিনটি প্রকারভেদ স্বীকৃত হইয়াছে। তবে এই তিনপ্রকার ছন্দের নামকরণবিষয়ে ছন্দোবিজ্ঞানীদের মধ্যে মতদ্বৈধ দেখা যায়। যে-তিনপ্রকারের বাংলা ছন্দের কথা বলা হইল, দেগুলি এই ঃ [এক] তানপ্রধান ছন্দ ; ['ছই] প্রবিশ্রধান ছন্দ , এবং [তিন] স্বরাঘাতপ্রধান ছন্দ । তানপ্রধান ছন্দ 'মিশ্রপ্রকৃতিক', 'যৌগিক', 'সংকোচপ্রধান', 'অক্ষরবৃত্ত', 'অক্ষরমাত্রিক' ইত্যাদি নামেও অভিহিত হংয়া থাকে। ইহাই বাংলা কাব্যের অতিপ্রচলিত পরার-জাতীয় ছন্দ—ইংরাজিতে ইহাকে বলা হয় Mixed বা Composite Metre। ধ্বনিপ্রধান ছন্দ 'বিস্তারপ্রধান', 'মাত্রাবৃত্ত', 'ধ্বনিমাত্রিক' নামেও পরিচিত—ইহাকে ইংরাজিতে বলা হয় Moric Metre। স্বরাঘাতপ্রধান ছন্দকে কেউ কেউ 'বলপ্রধান', 'শ্বাসাঘাতপ্রধান', 'স্বরবৃত্ত', 'স্বরমাত্রিক' ইত্যাদি নামে অভিহিত করিয়া থাকেন। ইহাই তথাকথিত অতি-পরিচিত বাংলা ছড়ার ছন্দ—ইংরাজিতে যাহার নাম Stressed বা Syllabic Metre। এই তিনপ্রকার ছন্দের প্রধান বৈশিষ্ট্যগুলির পরিষ্ব নিমে সংক্ষেপে লিপিবন্ধ করিতেছি।

# [এক] তানপ্রধান ছন্দ: লয়—'ধীর'

এই ছন্দটি স্থপ্রাচীন পরারজাতীয় ছন্দের আধারেই রচিত। তানপ্রধান ছন্দে স্বরের ব্রস্থদীর্ঘ বিচার করা হয় না, ইহাতে প্রতিটি অক্ষরকে [Syllable] এক মাত্রার ধরা হয়। কেবল কোনো শব্দের শেষে হলস্ত বা ব্যঞ্জনাস্ত অক্ষর থাকিলে তাহাকে তুই মাত্রার ধরাই সাধারণ রীতি। মাত্রাপদ্ধতির এই সাধারণ নিয়মটি ছাড়া, যতই যুক্তব্যঞ্জন, যৌগিক স্বর কিংবা যুগাধ্বনি ইহার প্রতিটি পর্বে দরিবেশিত হোক না কেন, উহাদের স্বরধ্বনিম্ল্য স্বত্রই হ্রস্থ, অর্থাৎ অক্ষরগুলি একমাত্রিক।

তানপ্রধান ছন্দের সর্বাপেক্ষা লক্ষণীয় বৈশিষ্ট্য হইতেছে, ইহাতে অক্ষরধ্বনি মোটেই বড়ো কথা নয়—অক্ষরধ্বনিকে আচ্ছন্ন করিয়া একটা **টান বা তান** বা স্থরের প্রবাহ ইহার চরণগুলির মধ্যে বিচিত্রভাবে খেলা করে। স্কতরাং হ্রন্থনীর্ঘ স্থরের কিংবার্ঘ্যধ্বনির প্রসারণ-সংকোচন এই রীতির ছন্দে সহজেই ঘটিতে পারে। অক্ষরের এতথানি স্থিতিস্থাপকতা অন্তকোনো রীতির ছন্দে পরিদৃষ্ট হয় না। মৌলিক হোক, যৌগিক হোক, সকলপ্রকার অক্ষরেরই হ্রন্থতা কিংবা দীর্ঘতা ইহাতে সমগ্র পর্ব ও চরণের টান বা তানের সর্বগ্রাসী প্রভাবে বিশেষরূপে প্রভাবিত। তাই যুক্তব্যঞ্জনের গুরুভার বহনের শক্তি ইহার বিক্ষয়কর। এহেতু পয়ারের চৌদ্দ বা আঠার মাত্রাকে ঠিক রাখিয়াই

তানপ্রধান ছন্দে যুক্তাক্ষরহীন একটি চরণকে অতি সহজেই যুক্তাক্ষরবহুল করিয়া তুলিতে পারা যায়। মহাপয়ারের অর্থাৎ আঠার-মাত্রা-সংবলিত পয়ারের তুইটি চরণ দৃষ্টান্তম্বরূপ এথানে উদ্ধৃত করিতেছি। ইহার দিকে তাকাইলে তানপ্রধান ছন্দের এই বৈশিষ্ট্যটুকু স্কম্পেষ্ট উপলব্ধি করা যাইবেঃ

[ক] 'আঁধার পাথারতলে | কার ঘরে বসিয়া একেলা মাণিক-মুকুতা লয়ে | করেছিলে শৈশবের থেলা ৽ৃ' —ছুইটি চরণেরই মাত্রাসংখ্যা আট + দশ = আঠার

वग्रिक :

[থ] 'উচ্ছিয়া উঠিবে বিশ্ব । পুঞ্জ পুঞ্জ বস্তুর পর্বতে'।

—'থ'-চিহ্নিত চরণের মাত্রাসংখ্যাও আঠার এবং চরণের তুইটি পর্বই যুক্তাক্ষরবহুল, অবচ 'ক' উদাহরণের চরণগুলিতে একটিও যুক্তাক্ষর নাই। এইভাবে যুক্তাক্ষরহীন পর্বকে যুক্তাক্ষরবহুল করিয়া তুলিলেও ষে ছন্দপতন ঘটে না কিংবা মাত্রাসংখ্যার তারতম্য হয় না, তাহার কারণ হইল, এই জাতীয় ছনেদর আবৃত্তিকালে চরণের মধ্যে একটা তানপ্রবাহের স্পষ্টি হয়; তাহারই ফলে লঘুগুরু অক্ষরের একটা সামঞ্জন্ম হইয়া যায়। তানের প্রভাবহেতু যুগাধ্বনি অথবা যুক্তাক্ষরের এই একমাত্রায় সংকোচনক্রয়াকেই রবীন্দ্রনাথ প্রয়ারের বিশ্বয়কর 'কোম্বাক্সিক' বলিয়াছেন।

টান বা তানের প্রবাহ এবং দীর্ঘ পর্বের ব্যবহার ছন্দটির গতিকে মন্থর ও ধ্বনিকে গন্ধীর করিয়া তোলে—তানপ্রধান ছন্দ গান্তীর্যপূর্ণ ভাবে র সর্বোৎক্রপ্ট বাহন। এতন্তিম ইহাতে পর্বের মধ্যে যে-কোনো মাত্রার পর ছেদ বসানো যাইতে পারে এবং ইহাতে ছেদকে যতির [ অর্ধ্যতির কিংবা পূর্ণযতির ] পারবশ্য হইতে সহজেই মৃক্ত করা যায়। এইজন্ম যথার্থ অমিত্রাক্ষর ছন্দ রচনা করিতে হইলে তানপ্রধান ছন্দেরই আশ্রয় লইতে হইবে। বাংলা সাহিত্যের অধিকাংশ উচ্চশ্রেণীর কবিতা ধীর-লয়-সংবলিত আভিজাত্যপূর্ণ এই তানপ্রধান ছন্দেই রচিত।

# [पूरे] श्वनिथ्रधान हन्मः लग्न—'विलक्षिक'

বাংলা কাব্যে ধ্বনিপ্রধান ছন্দটি সাধারণত 'মাত্রাবৃত্ত' বা 'ধ্বনিমাত্রিক' ছন্দ নামে পরিচিত—ইহার 'লয়' হইতেছে 'বিলম্বিত'। এই ছন্দে সমস্ত যৌগিক অক্ষরকেই দীর্ঘ বা বিমাত্রিক ধরা হয় এবং অপর-সব অক্ষর [Syllable] হ্রম্ব বা এক-মাত্রার বলিয়া পরিগণিত হয়। কিন্তু মাত্রা-সম্পর্কিত এই নিয়মের য়ে কোনো ব্যতিক্রম হইতে পারে না, তাহা নয়। কেন-না, অনেক সময় ইহাতে মৌলিক স্বরেরও [য়াহা সাধারণত হ্রম্ব অর্থাৎ এক-মাত্রার] দীর্ঘীকরণ হইয়া থাকে। ধ্বনিপ্রধান অর্থাৎ 'মাত্রাবৃত্ত' ছন্দ সম্পর্কে সবচেয়ে বড়ো কথা হইল, ইহাতে চরণের অন্তর্গত পর্বগুলিতে

প্রতিটি অক্ষরধ্বনিই বিশেষ প্রাধান্ত লাভ করে। স্ক্তরাং এইপ্রকার ছন্দে প্রত্যেকটি অক্ষরের উচ্চারিত ধ্বনিপরিমাণের দিকে সতর্ক দৃষ্টি নিবদ্ধ করিতে হয়। স্পষ্টোচ্চারিত ধ্বনিগুলি হইতেই মাত্রার পরিমাণ ঠিক করিতে হয় বলিয়া এই ছন্দটিকে বলে ধ্বনিপ্রধান বা ধ্বনিমাত্রিক ছন্দ। বাংলা মাত্রাবৃত্ত-রীতির ছন্দে মাত্রার হিসাব মোটাম্টি এইরূপঃ একই শন্দের অন্তর্গত যুক্তব্যঞ্জনের পূর্বস্থর দীর্ঘ, হলন্ত বা ব্যঞ্জনান্ত অক্ষরের স্বর দীর্ঘ, অনুস্থার ও বিসর্গের পূর্বস্থর দীর্ঘ এবং ঐ ও স্বর-তুইটি দীর্ঘ—বাকী স্বরগুলি হস্ব অর্থাৎ এক-মাত্রিক।

এখানে একটি প্রশ্ন উঠিতে পারে: তানপ্রধান ছন্দেও প্রতিটি পর্বে মাত্রার পরিমাণটি ঠিক রাখিতে হয়, উভয়েই তো মাত্রসমক-জাতীয়—তাহা হইলে, তানপ্রধান ছন্দের দঙ্গে ধ্বনিপ্রধান ছন্দের পার্থক্য কোথায় ? উত্তরে বলিতে হইবে, প্রথমত, মাত্রাবৃত্তে সমস্ত যুগাধ্বনিই দীর্ঘ, কিন্তু 'অক্ষরবৃত্ত' বা তানপ্রধান ছন্দে যুগাধ্বনি বেশীর ভাগ ক্ষেত্রেই হ্রম্ব এবং ওইগুলিকে একমাত্রার ধরা হয়। যেমন, 'একি কৌতুক | নিত্য নতুন | ওগো কৌতুক- | ময়ী'—এই চরণে প্রথম ও তৃতীয় পর্বের 'কৌ'-ধ্বনি দীর্ঘ বা দ্বিমাত্রিক ; অভাদিকে 'ফেরে দ্রে, মত্ত সবে / উৎসব-কৌতুকে'—এই চরণে দ্বিতীয় পর্বের 'কৌ'-ধ্ব নি হ্রম্ব বা এক-মাত্রিক। উদ্ধৃত প্রথম চরণটি মাত্রাবৃত্ত ছন্দে ও দ্বিতীয় চরণটি অক্ষরবৃত্ত অর্থাৎ প্রারজাতীয় ছন্দে রচিত।

দ্বিতীয়ত, মাত্রাবৃত্তে প্রাধান্ত লাভ করে প্রতিটি স্পষ্ট-উচ্চারিত অক্ষরের ধ্বনি-পরিমাণ। কিন্তু অক্ষরেবৃত্তে [ অর্থাৎ তানপ্রধান ছন্দে ] অক্ষরের ধ্বনিকে আচ্ছয় করিয়া টান বা তানের একটি প্রবাহ সমগ্র চরণের মধ্যে প্রবলভাবে আজ্মপ্রকাশ করে। এই তানপ্রবাহটি মাত্রাবৃত্তে থাকে না, সেজন্ত এই ছন্দে প্যারের পূর্বক্ষিত সেই শোষণশক্তি নাই। অক্ষরের দীর্ঘীকরণের দিকে ঝোঁকটি তুলনায় মাত্রাবৃত্তে বেশী। মাত্রাবৃত্ত ছন্দে অনেক ক্ষেত্রেই মৌলিক স্বরকে [ যাহা স্বভাবতই হুস্ব ] টানিয়া দীর্ঘরূপে উচ্চারণ না করিলে ছন্দপতন যে অনিবার্য, নিম্নের উদাহরণগুলি হুইতেই তাহার সত্যতা উপলব্ধ হুইবেঃ

- [ক] **দেশ দেশ | নন্দিত করি | মন্দ্রিত তব | ভেরী,** আম্বালিল যত | বীরবুন্দ | আসন তব | ঘেরি।
- [খ] পতন-অভ্যাদয় | -বন্ধুর পস্থা | যুগ যুগ ধাবিত | যাত্রী, ছে চির সারথী | তব রথচক্রে | মুথরিত পথ দিন | রাত্রি।

ইহা হইতে বুঝিতে পারা যাইবে, অক্ষরবৃত্তের লক্ষণীয় বৈশিষ্ট্য হইতেছে তানের বিস্তার, আর মাত্রাবৃত্তের বিশিষ্টতা হইতেছে ধ্বনির বিস্তার বা প্রসারণ, অর্থাৎ স্বরধ্বনিগুলিকে আবশ্যকমতো স্থানীর্ঘ করিয়া টানিয়া টানিয়া আবৃত্তি করা। এই দিক হইতে মাত্রাবৃত্ত ছন্দকে আমরা বিস্তারপ্রধান ছন্দ নামেও অভিহিত করিতে পারি। তানপ্রধান ছন্দে অধিক মাত্রাসংবলিত যতথানি দীর্ঘ পর্ব সন্নিবেশিত করা যায়, ধ্বনিপ্রধান ছন্দে তত দীর্ঘ পর্বের ব্যবহার করিতে পারা যায় না, এবং ইহাতে লয় [Cadence]-পরিবর্তনও বেশী চলে না। তানপ্রধান ছন্দ স্বভাবতই উদাত্ত-গম্ভীর, ধ্বনিপ্রধান ছন্দ প্রায়শই ললিত-মধুর—এইজন্ম উচ্ছল গীতিম্পান্দিত কবিতা রচনা করিতে হইলে বাঙালী কবিরা ধ্বনিপ্রধান ছন্দটিকেই প্রয়োগ করিয়া থাকেন। গীতিকবিতার ষাত্মকর রবীন্দ্রনাথের হাতে ধ্বনিপ্রধান ছন্দটি বিস্ময়কর সংগীতম্পন্দনে ঝংকৃত হইরা উঠিয়াছে।

### [ তিন ] স্বরাঘাতপ্রধান ছন্দ ঃ লয়—'ফ্রুত'

আপাতদৃষ্টিতে স্বরধ্বনির পরিমিত সংখ্যার উপর যে-ছন্দের পর্বগুলি নির্ভরশীল এবং প্রতিটি পর্বের স্বরধ্বনি গণনা করিলে মাত্রাবিষয়ে যাহার মোটামুটি একটা হিসাব পাওয়া যায়, বাংলার প্রচলিত ছন্দোশাম্বে তাহাই 'স্বরমাত্রিক' ছন্দ নামে পরিচিত। কিন্তু আধুনিক তু'একজন ছন্দোবিজ্ঞানী ইহাকে 'স্বরাঘাতপ্রধান' ছন্দ নামে অভিহিত করিয়াছেন। আমাদের গ্রাম্যছড়া ও অধিকাংশ লোকিক কাব্য-দাহিত্য এই ছন্দটিতেই রচিত বলিয়া ইহাকে 'ছড়ার ছন্দ' এবং 'লৌকিক ছন্দ'-ও বলা হয়।

প্রথমেই মনে রাখিতে হইবে, স্বরধ্বনির প্রাধান্তই এই রীতির ছন্দের একমাত্র বৈশিষ্ট্য নয়—এমন কি, স্ক্ষানৃষ্টিতে, প্রধান বৈশিষ্ট্যও নয়। কেন-না, অনেক সময় স্বর্ম গণনা করিয়া ইহাতে অপেন্দিত মাত্রার হিসাবটি মিলে না। তা ছাড়া, তানপ্রধান ছন্দেও স্বরধ্বনির প্রাধান্ত পরিলক্ষিত হইবে। আবার, অক্ষরের হুস্বীকরণ বা দার্ঘীকরণ-বিষয়েও এই জাতীয় ছন্দের সঙ্গে তানপ্রধান কিংবা ধ্বনিপ্রধান ছন্দের খুব বড়ো রকমের কোনো পার্থক্য নাই। তাহা হইলে স্বরমাত্রিক ছন্দের লক্ষণীয় বৈশিষ্ট্য কী পূইহার বিশিষ্টতা হইতেছে, ইহাতে প্রতি চরণের প্রত্যেকটি পর্বের প্রথমে একটি প্রবেল স্বাসাঘাত বা স্বরাঘাত পড়ে। এই শ্বাসাঘাতের [Stress] ফলে পর্বস্থিত শব্দের হলন্ত অর্থাৎ ব্যঞ্জনান্ত অক্ষর সংকুচিত বা হ্রন্থ হইয়া উচ্চারিত হয়। কিন্তু অক্ষরত্বত ও মাত্রাবৃত্ত ছন্দে হলন্ত অক্ষরকে দীর্ঘ ধরাই রীতি। শ্বাসাঘাত বা প্রস্বরের এই বিশেষ শক্তিই ম্বরাঘাতপ্রধান ছন্দকে একটা লক্ষণীয় বিশিষ্টতা দান করিয়াছে। মাত্রাবৃত্ত কিংবা অক্ষরবৃত্ত ছন্দের পর্বগুলি যে একেবারে শ্বাসাঘাতহীন, এমন কথা অবশ্য নিশ্চয়ই কেহ বলিবেন না; তবে স্বরবৃত্ত ছন্দে শ্বাসাঘাতের প্রাবল্য তুলনায় অনেক বেশী। এইজন্য ইহার পর্বগুলিকে 'syllabic' না বলিয়া 'stressed' বলাই সমীচীন।

আরো একটি জিনিস লক্ষ্য করিবার আছে যে, এই ছন্দে সাধারণত প্রতি পর্বে চারি মাত্রা ও তুইটি পর্বাঙ্গ থাকে, এবং প্রতি চরণে প্রায়শই চারিটি করিয়া পর্ব থাকে ও শেষের পর্বটি সাধারণত অপূর্ণ হয়। যেমনঃ

- [क] 'মৃত্যুকে যে। এড়িয়ে চলে। মৃত্যু তারেই। টানে, মৃত্যু যারা। বুক পেতে লয়। বাঁচতে তাঁরাই। জানে।'
- [খ] 'বাপ্ শুনে কয় | বুক ফুলিয়ে, | গর্ব করি | -নেকো,
  কিন্তু তবু | আমার মেয়ে | সেটা স্মরণ | রেখো।'
  - [গ] 'ওই দিকুর টিপ্ | সিংহল দ্বীপ | কাঞ্চনময় | দেশ।
    ওই চন্দন যার | অঙ্গের বাস | তাম্বল বন | কেশ।
    যার উত্তাল তাল | কুঞ্জের বায় | মন্থর নিঃ | খাস!
    আর উজ্জল যার | অম্বর আর | উচ্ছল যার | হাস!

ছন্দের ঐক্রজালিক রবীক্রনাথ তাঁহার 'পলাতকা'-কাব্যে তুই হইতে পাঁচটি [এমন কি, ছয়টি] পর্যন্ত পর্ব এক-একটি চরণে ব্যবহার করিয়াছেন, এবং ঐ কাব্যেই স্বরাঘাত-প্রধান ছন্দের অন্তর্নিহিত শক্তির চরম প্রকাশ হইয়াছে। বাংলাভাষার স্বাভাবিক উচ্চারণরীতি এই ছন্দেই বেশী বজায় থাকে। একটা নির্দিষ্ট সময়ের ব্যবধানে প্রতিটি পর্বের প্রথমে স্বাসাঘাতের পুনরাবৃত্তি হয় বলিয়া ইহার বৈচিত্র্য অধিক নয়। বেশী মাত্রার পর্ব ইহাতে মোটেই চলে না, এবং দীর্ঘস্বরের প্রতি ইহার একটা বিম্পতার ভাব আছে। স্বরধ্বনিকে ছাপাইয়া অতিরিক্ত যে-একটি স্থরের টান অক্ষরবৃত্ত ছন্দে আত্মপ্রকাশ করে, স্বরবৃত্ত ছন্দে তাহা নাই।

# বাংলা ছনেদ রবীক্রনাথের দান

রবীন্দ্রনাথের অত্যাশ্চর্য স্থজনীপ্রতিভা বাংলা কাব্যসাহিত্যকে সহস্র বছরের পরমায়ু দান করিয়াছে। রবীন্দ্রনাথ কেবল কবিশিল্পী নহেন, তিনি একাধারে কবি এবং শিল্পী—বাংলা ছন্দোশিল্পে তাঁহাকে অতুলনীয়ই বলিতে হইবে। কবিগুরুর কাব্যসরস্বতী সহস্রদল ছন্দকমলের উপরেই নিত্য বিরাজমানা। বাণীর রূপমূর্তি-

রচনের ক্ষেত্রে এত বড়ো প্রতিভা জগতের সাহিত্যে সত্যই বিরল্পন্ট। বাংলা ছন্দের ধ্বনিগোরব, সংগীতমাধুর্য, স্বরপ্রবাহ ও ব্যঞ্জনাশক্তি কতথানি বিপ্লব্যাপ্ত, নিজের রচিত কাব্যসাহিত্যে রবীন্দ্রনাথ তাহার উজ্জলতম স্বাক্ষর রাখিয়া গিয়াছেন। বাংলা ভাষায় শব্দধ্বনির স্বরূপপ্রকৃতির নিবিড়তম পরিচয় লাভ করিয়াছিলেন বলিয়াই কবিস্তুক্ত এমন করিয়া ছন্দের ইন্দ্রজাল স্বাষ্টি করিতে পারিয়াছিলেন। আমাদের কাব্য-ছন্দে তিনি মুগান্তর আনিয়াছেন। অবশ্য তাঁহার পূর্বেও বাংলা কাব্যে তুইজন বড়ো ছন্দো-শিল্পীর আবির্ভাব ঘটিয়াছিল—ইহাদের একজন রায়গুণাকর ভারতচন্দ্র, অন্তজন মহাকবি শ্রীমধুস্থদন। কিন্তু তাঁহাদের কাহারো প্রতিভা রবীন্দ্রনাথের মতো নবনব-উন্মেশালিনী ছিল না—তাঁহাদের প্রতিভার প্রকাশ ঘটয়াছিল ছন্দের এক-একটি বিশেষ ক্ষেত্রে। রবীন্দ্রপ্রতিভার অজম্র দানে বাংলা ছন্দের ভাগ্রার বিচিত্র ঐশ্বর্যে পরিপূর্ণ হইয়া উঠিয়াছে।

অবিসংবাদিতভাবে না হইলেও, বর্তমানে বাংলা ছন্দে তিনটি প্রকারভেদ স্বীক্ষত হইয়াছে — অক্ষরবৃত্ত, মাত্রাবৃত্ত ও স্বরবৃত্ত। কবিগুরু রবীন্দ্রনাথের লোকোত্তর সংগীত-রচন-প্রতিভা ছন্দের এই ব্যাপক ক্ষেত্রে স্বেচ্ছাবিচরণ করিয়াছে। অক্ষরবৃত্ত বাংলাকাব্যে বহুকাল-প্রচলিত একটি বনিয়াদি ছন্দ। কিন্তু রবীন্দ্রনাথের পূর্ববর্তী সময়ে আক্ষরবৃত্ত-জাতীয় ছন্দগুলি অভ্রান্ত ধ্বনিপরিমাণের দ্বারা স্থনিয়ন্তিত হইয়া উঠে নাই—ইহাদের মধ্যে তথন পর্যন্ত পরিপাটি গঠনসৌষ্ঠব ছিল না। ইহার প্রধান কারণ হইতেছে, এই ছন্দটিতে মুক্তাক্ষর ব্যবহারের ক্ষেত্রে সে-যুগের কবিদলের দ্বিধাসংশয়। 'মানসী'-র মুগ হইতেই কবিগুরু বাংলা মুক্তাক্ষরের ধ্বনিপ্রকৃতিটি আবিষ্কার করিলেন এবং মুক্তাক্ষরের নিপুণ প্রয়োগে তাঁহার হাতেই অক্ষরবৃত্ত ছন্দ স্থমামণ্ডিত হইয়া সর্বান্ধীণ পরিপূর্ণতা লাভ করিল। পরবর্তীকালে ছন্দোগুরু রবীন্দ্রনাথ তানপ্রধান ছন্দে [ অক্ষরবৃত্ত ছন্দে ] যে-সমস্ত কবিতা রচনা করিয়াছেন, স্থ্রে-সংগীতে ও ধ্বনিসৌযম্যে তাহা অতুলনীয়।

বাংলা মাত্রাবৃত্ত [ধ্বনিপ্রধান] ছন্দেও রবীন্দ্রনাথের দানের তুলনা নাই।
ছন্দতত্ত্ব ধ্বনিতত্ত্বর উপরই প্রতিষ্ঠিত। প্রাচীনকালের বাঙালী কবিরা মাত্রাবৃত্ত
ছন্দে অজ্ঞস্র কবিতা রচনা করিয়া গিয়াছেন। কিন্তু এই জাতীয় ছন্দে যুগ্রধনি কিংবা
হলন্ত অক্ষরের মাত্রাপরিমাণ সম্পর্কে তাঁহাদের কোনো স্থনিশ্চিত ধারণা ছিল
না। রবীন্দ্রনাথই সর্বপ্রথম অযুগ্রধ্বনিকে একমাত্রিক এবং যুক্তবর্গ ও হলন্ত
অক্ষরকে দিমাত্রিক ধরিয়া ছন্দ-রচনায় প্রবৃত্ত হইলেন—'মাত্রিক পর্ব' বা
'quantitative measure'-এর প্রবর্তন করিয়া তিনি বাংলা ছন্দে একটি নৃতন ধারার
স্ত্রপাত করিলেন।

কবিগুরুর ধ্বনিবাধ ছিল আশ্চর্যরকমে প্রথর—বাংলা অক্ষরধ্বনির মূল প্রকৃতির মর্মস্থলে তিনি প্রদেশ করিয়াছিলেন। তিনিই প্রথম উপলব্ধি করিলেন মে, সংস্কৃত ছন্দের মাত্রাপদ্ধতি অন্ধ্যারে বাংলা ছন্দের মাত্রানিরপণ করা যাইবে না। কেন-না, তুইটি ভাষার ধ্বনিপ্রকৃতিই বিভিন্ন—সংস্কৃত অনুষায়ী ব্রস্থ ও দীর্ঘ অক্ষরের যথাযথ উচ্চারণ বাংলাভাষার পক্ষে স্থাভাবিক নয়। বাংলাভাষায় দীর্ঘধ্বনির অভাবটি রবীজ্রনাথ মোচন করিলেন যুক্তবর্ণ তথা যুগ্মধ্বনির স্থনিপুণ ব্যবহারে। যুক্তবর্ণর পর্যাপ্ত প্রয়োগে ছন্দ ধ্বনিতরঙ্গে কতথানি যে স্পন্দিত হইয়া উঠে, রবীজ্রনাথের মাত্রাবৃত্তজাতীয় ছন্দে রচিত ['মানসী' কাব্যের সময় হইতে] কবিতাগুলি হইতেই তাহার সাক্ষ্যপ্রমাণ মিলিবে। বাংলাকাব্যের নিজস্ব রীতির মাত্রাবৃত্ত ছন্দটি রবীক্রনাথেরই আবিষ্কার।

বর্তমানে বাংলা কবিতায় যে-ছন্দটি 'স্বরুত্ত' [ শ্বাসাঘাতপ্রধান ছন্দ ] নামে পরিচিত, তাহার একটি প্রচলিত নাম 'ছড়ার ছন্দ'। পূর্বে পল্লীসংগীতে, গ্রাম্য ছড়াতে ও লোকসাহিত্যে হাল্কা ভাবের রচনায় এই ছন্দটি প্রায়শ প্রযুক্ত হইত। উচ্চভাবের রচনায় এই ছন্দ কতথানি ব্যবহারযোগ্য, এ বিষয়ে প্রাচীন যুগের কবিরা সংশয়মুক্ত ছিলেন না। রবীন্দ্রনাথের ছন্দোনির্মাণশক্তির ঐক্রজালিক প্রভাবেই প্রাকৃত বাংলার স্বাভাবিক উচ্চারণরীতি ও বোঁক-এর [ Stress বা Respiratory Accent ] উপর প্রতিষ্ঠিত 'ছড়ার ছন্দ'টি বর্তমান বাংলা কাব্যসাহিত্যে একটা অভাবনীয় আভিজাত্য অর্জন করিয়াছে। স্বরুত্ত ছন্দে পর্বঘটিত অপূর্ব বৈচিত্র্যও আনিলেন রবীন্দ্রনাথ। পূর্বে এই ছন্দে কেবল অপূর্ণ চতুম্পবিক বা দিপর্বিক চরণেরই প্রয়োগ হইত। কিন্দু স্বরুত্ত ছন্দে রচিত রবীন্দ্রনাথের কবিতাগুলির দিকে তাকাইলে দেখা যাইবে, অজ্প্র ক্ষেত্রে উহাদের মধ্যে পূর্ণ ও অপূর্ণ দ্বিপর্বিক, ত্রিপর্বিক, চতুম্পবিক ও পঞ্চপর্বিক চরণ রহিয়াছে। স্থতরাং শ্বাসাঘাত বা স্বরাঘাতপ্রধান [ অর্থাৎ স্বরুত্ত ] ছন্দের ক্ষেত্রেও রবীন্দ্রনাথের দান অসামান্ত। কবির 'পলাতকা'র ছন্দের সঙ্গে প্রত্যেক বাঙালী কাব্যপাঠকই বিশেষভাবে পরিচিত।

রবি-কবি নবতন পরিপাটীর [pattern] পর্ব, চরণ ও স্তবকগঠনে আসাধারণ ছলোশক্তির পরিচয় দিয়াছেন। প্রাচীন বাংলা কবিতা পরারজাতীয় দিপদী ও লাচাড়িজাতীয় ত্রিপদী ছলোবদ্ধের [Metrical Structure] সীমিত গঞ্জীর মধ্যে আবদ্ধ ছিল, এবং সে-যুগের কবিতার পর্ববদ্ধ [চরণগঠন] ও পদবদ্ধের [স্তবকগঠন] ক্ষেত্রে তেমন কোনো বৈচিত্র্য ছিল না। রবীন্দ্রনাথ বিদ্ময়কর বিচিত্র কৌশলে ছলে যতিস্থাপন করিয়া কত রকমের যে পর্বগঠন করিয়াছেন, তাহার সীমাপরিসীমা

নাই। মধুস্দনের অমিত্রাক্ষর ছন্দকে ভিত্তি করিয়া তিনি সমিল প্রবহমাণ প্রার্থ স্থিটি করিলেন। তাছাড়া, সমিল ও অমিল মহাপরারের [আঠার-মাত্রা-সম্বলিত পরারের] স্রষ্টাও রবীন্দ্রনাথ। 'বলাকা'-কাব্যগ্রছে প্রযুক্ত 'মৃক্তক' ছন্দের আবিষ্কার রবীন্দ্রনাথের এক অবিশ্বরণীয় ছন্দ-কীতি। গত্তের পর্ব বা পদ লইয়া পত্তের গঠনরীতির নবতন আদর্শে ছন্দোবন্ধস্থিতির কৌশলটিও সর্বপ্রথম দেখাইলেন রবীন্দ্রনাথ—তাঁহার 'লিপিকা' গ্রছে। রবীন্দ্রনাথ স্বক্বত 'পুনশ্চ', 'শেষ সপ্তক' প্রভৃতি কাব্যগ্রন্থে 'মুক্তবন্ধ' ছন্দের আদর্শে যে-কবিতা রচনা করিয়াছেন, তাহার মধ্যেই 'গান্তকবিতা'-র যথার্থ স্বরূপরিচয়টি মিলিবে।

এককথায়, বাংলা কাব্যের ক্ষেত্রে রবীন্দ্রনাথের ছন্দ-রচন-প্রতিভা অতুলনীয়।
আমাদের সাহিত্যে তিনি কেবল কাব্যগুরু নহেন, তিনি অপ্রতিদ্বন্ধী ছন্দোগুরুও
বটেন। বর্তমান আলোচনার সংকীর্ণ পরিসরের মধ্যে তাঁহার অসামায় ছন্দোপ্রতিভার
পূর্ণান্ধ পরিচয় দেওয়া সম্ভব নয়। এখানে আমরা কেবল-মাত্র তাঁহার প্রবৃতিত ছন্দের
মৌলিক বৈশিষ্ট্যের সামায় পরিচয় লিপিবদ্ধ করিয়াছি। বাংলা কবিতার ছন্দ কী
অপূর্ব ধ্বনিতরঙ্গে [Rhythm] স্পন্দিত এবং কী বিশায়কর স্থরমাধুর্যে [Melody]
বিলসিত, রবীন্দ্রনাথের 'মানসী'-র পরবর্তী যে-কোনো কাব্যগ্রন্থের পাতা খুলিলেই
ছন্দরসিক পাঠক তাহার সম্যুক পরিচয় পাইবেন।\*

<sup>[ \*</sup> বাংলা কবিতার ছন্দ-সম্পর্কিত এই অধ্যায়টি রচনাকালে আমি যে-কয়েকটি গ্রন্থের সাহায্য লইয়াছি, ঐগুলির নামঃ 'বাংলা ছন্দের মূলসূত্র'. 'ছন্দোবিজ্ঞান', 'ছন্দোগুরু রবীল্রনাথ', 'বাংলা কবিতার ছন্দ'— এইসব গ্রন্থের লেথকের নাম সর্বজনপরিচিত।

#### অলংকার-প্রকরণ

সাহিত্যস্রষ্টার যে-রচনকৌশল কাব্যের শব্দধ্বনিকে শ্রুতিমধুর এবং অর্থধ্বনিকে রসাপ্লত ও হৃদয়্রগ্রাহী করিয়া তোলে, তাহাকেই বলা হয় অলংকার। এথানে মনে রাখিতে হইবে, কাব্য বলিতে শুধু ছল্দে গ্রখিত বিশেষ একপ্রকারের রচনাকেই বৃঝিবার কোনো কারণ নাই—গগরচনাও কাব্যের ব্যাপক অর্থের অন্তর্গত। বিবিধ ভূষণ যেমন রমণীদেহের সৌন্দর্যবর্ধক, তেমনি শব্দালংকার এবং অর্থালংকারও কাব্যের সৌন্দর্যবর্ধনকারী। "সংস্কৃতে 'অলম্' শব্দের এক অর্থ ভূষণ; অতএব অলম্ বা ভূষণ করা হয় যাহা দ্বারা, তাহাই অলংকার। অলংকার-শব্দের ব্যাপক অর্থ তাই সৌন্দর্য, সংকীর্ণ অর্থ—অন্থ্রাস-উপমা প্রভৃতি বিশিষ্ট অলংকার-বস্তু। সংস্কৃতে 'অলম্' শব্দের অন্য প্রসিদ্ধ অর্থ হইতেছে 'পর্যাপ্তি'—প্রাচুর্য বা পরিপূর্ণতা। অলম্ অর্থাৎ পর্যাপ্তি বা পরিপূর্ণতা করা হয় যাহা দ্বারা [অলম্—ক্ + ঘঞ্জ, —করণ বাচ্য] তাহাই অলংকার। বস্তুর পর্যাপ্তি বা পূর্ণতা সিদ্ধ হয় যাহা দ্বারা, যাহাতে তাহার স্বরূপ প্রকাশ বা আত্ম-ধর্মের পরিপৃষ্টি, তাহাই তাহার অলংকার।"

রমণীদেহের ক্ষেত্রে অলংকার বাইরের জিনিস, কিন্তু কাব্যের ক্ষেত্রে অলংকার সম্পর্কে সে-কথা বলা চলে না—কাব্যের আন্তর সন্তার সঙ্গের হোর যোগ অবিচ্ছিন। ভাষায় অলংকারপ্রয়োগের ক্ষেত্রে উত্তম কবিকে আলাদা করিয়া কোনো শ্রমস্বীকার করিতে হয় না, কবির কাব্যের ভাবকল্পনার সঙ্গে ইহার ভাষা এবং অলংকার এক-প্রযত্নেই সিদ্ধ হয়। অলংকারপ্রয়োগের জন্ম কবিকে কিংবা সাহিত্যপ্রস্থাকে যদি স্বতন্ত্রভাবে চিন্তা করিতে হইত, তাহা হইলে জগতের শ্রেষ্ঠ সাহিত্যিকবৃদ্দ এত অজম্ম সাহিত্য কথনও স্কৃষ্টি করিতে সমর্থ হইতেন না।

'আত্মভূত বা অঙ্গভূত সৌন্দর্যই প্রকৃত অলংকার। কাব্যে উহা যেখানে থাকে সেথানে কাব্যের আত্মা বা অবিচ্ছেত অঙ্গ হইয়াই থাকে—থেয়ালখূশিমতো তাহার হরণপূরণ অথবা যোগবিয়োগ করা চলে না। ইহা যেখানে সজ্জা বা equipment মাত্র, সেখানে কাব্যদেহের পক্ষে অত্যাবশুক বা essential হইয়াই দেখা দেয়। । । । । নিজেকে মূর্ত করিতে যাইয়া রূপস্টির পথে অলংকারকে আকর্ষণ করে, এবং অলংকার যেন রসের রূপে-পরিণতির পথে য়য়ং স্ফূর্ত হয়। অতএব, রস ও অলংকার মহাকবির এক-প্রযুদ্ধ দারাই সিদ্ধ হয়। অলংকার, কাব্য রচনার পর কবির ভিন্ন প্রযুদ্ধ দারা কাব্যদেহে আরোপিত হয় না—অতএব বলয়কুণ্ডলের ত্যায় উহা সৌন্দর্য-উৎকর্ষ-হেতু বহিভূর্ষণ-মাত্র নহে।' যথার্থ অলংকার কবিভাষা—কাব্যের ভাষা ছাড়া অত্যকিছু নয়।

কাব্য শব্দার্থময়, এই হেতু অলংকারও দ্বিবিধ—শব্দালংকার এবং অর্থালংকার। কাব্যের যে-গুণ শব্দের বৈচিত্র্যসম্পাদন করে, উহাকে বলে শব্দালংকার। আর, যে-গুণ অর্থকে মনোরম এবং রসমধুর করিয়া তুলিবার সহায়তা করে, উহাকে বলে অর্থালংকার। বস্তুত স্প্রযুক্ত অর্থালংকারই প্রথমশ্রেণীর কবির চিত্তহারী কল্পনার অক্ততম শ্রেষ্ঠ পরিচায়ক। কালিদাস ও রবীন্দ্রনাথের কাব্যস্থাইকে বিশ্লেষ করিলেই এ কথার সত্যতা প্রমাণিত হইবে। সার্থক অলংকারস্থাইর জন্ম করিতে ইয়। কাই শবিদ্যালার বিচিত্র রপমঞ্চের দিকে প্রতিনিয়ত আপনার দৃষ্টি নিবদ্ধ করিতে হয়। তাই কবিকল্পনার পাথায় ভর করিয়া কবির সঙ্গে পাঠকের চিত্তও বিশ্বভ্রমণে বাহির হইয়া পড়ে। অলংকারশান্ত্রে নানাবিধ অলংকারের স্ক্র্যাতিস্ক্র আলোচনা লিপিবদ্ধ আছে। বর্তমান ক্ষেত্রে আমরা মাত্র সামান্য কয়েকটি অলংকারের আলোচনা করিব।

## শকালংকার

শব্দের বহিরদ ধ্বনিকে আশ্রয় করিয়া শব্দালংকার আত্মপ্রকাশ করে—ইহা বাক্যের অর্থের উপর নির্ভরশীল নহে। যেহেতু শব্দের বিশিষ্ট ধ্বনিরপই শব্দালংকারের প্রাণবস্ত, সেহেতু শব্দের পরিবর্তনে ইহার বিশেষ সৌন্দর্য ক্ষুগ্ন হইয়া পড়ে। শুধু তাহা নয়, এই শব্দগত-বৈচিত্র্যহীনতার জন্ম অলংকারও সন্তব হয় না। প্রধান শব্দালংকার ইইতেছে পাঁচটি: [১] ধ্বন্যুক্তি বা ধ্বনিবৃত্তি, [২] অনুপ্রাস, [৩] যমক, [৪] শ্লেষ, [৫] বক্রোক্তি।

[১] ধ্বন্ধ্যক্তি বা ধ্বনির্ন্ত : 'বর্ণ বা শব্দ বা বাব্যের ধ্বনিরপ দিয়া অর্থের উক্তি অর্থাৎ আভাসে প্রকাশ হইলে, সেই বিশিষ্ট সৌন্দর্যের নাম ধ্বয়ুক্তি অলংকার। ইহাতে ভাবালুকারী যে-কোনো প্রকার উৎরুষ্ট বর্ণের প্রয়োগ হইলেই চলে—বর্ণের পুনরাবৃত্তি প্রকান্ত আবিশ্যক নহে। শব্দ বা বাক্য শুনিলেই কানের তৃপ্তির সহিত যথন চিত্তে অর্থের ব্যঞ্জনা হয়, স্পষ্ট অর্থোপলব্ধি হয়তো পরে আসে, তথনই এই অলংকারের স্বষ্টি।' ইহাতে ভাবকে গোতিত করে ধ্বনি—'sound echoing the sense', এবং রচনার এই বিশিষ্ট কৌশলের দারা যে-অলংকারের সৃষ্টি হয়, ইংরেজিতে তাহাকে বলে 'Onomatopoeia'। শব্দের ধ্বনি ভাবের কতথানি অনুকারী হইতে পারে, নিয়োদ্ধত উদাহ্রণ হইতে তাহার প্রমাণ মিলিবে ঃ

[ক] 'চর্কার ঘর্ঘর পড়শীর ঘর ঘর! ঘর ঘর ক্ষীর-সর—আপনার নির্ভর!'

—ছইটি মাত্র চরণের মধ্য দিয়া চর্কার ঘর্ঘরধ্বনির তালটি কী চমৎকার ফুটিয়া উঠিয়াছে! [থ] 'গিরি-দরী-বিহারিণী হরিণীর লাস্তে ধৃসরের উষরের কর তুমি অস্ত।' —হরিণী ও ঝর্ণার লাস্তময় গতির আভাস দিতেছে।

[গ] 'নদীর জল অবিরল চল চল, চলিতেছে—ছুটিতেছে—বাতাদেতে নাচিতেছে

—রৌদ্রে হাসিতেছে—আবর্তে ডাকিতেছে।'

[घ] 'তেপান্তরে লাগ্ল আগুন— ছুব্লে আকাশ খুব্লে নিলে আঁথি, স্পৃষ্টিখানার ঝুঁটি ধরে কোন্ সে দানো দিচ্ছে কোথা ঝাঁকি।' আবার কোথায় রোদ উকি দেয় পাতার চিকের ফাঁকে, কাঠবেড়ালীর চমক লাগে বনশালিকের ডাকে।'

[ঙ] 'দে দোল্ দোল্, দে দোল্ দোল্,
এ মহাসাগরে তুফান তোল।
উড়ে কুন্তল উড়ে অঞ্ল, উড়ে বনমালা বায়ুচঞ্চল,
বাজে কন্ধণ বাজে কিন্ধিণী মন্ত বোল,
দে দোল্ দোল্।'

- [২] অনুপ্রাস: একই বর্ণ বা বর্ণগুচ্ছের পুনরাবৃত্তি অর্থাৎ পুনঃপুনঃ বিশ্বাদের দারা বাক্যে সৌন্দর্যস্পাদিত হইলে অন্প্রাস অলঙ্কার হয়। বাক্যে বিশ্বস্ত শব্দের ধ্বনিসাম্য [similarity of sound] এবং উহাদের অদূরে অবস্থান অন্প্রাসের বিশিষ্টতা। অন্থ্রাসকে ইংরেজিতে বলা হয় 'Alliteration'। উদাহরণ:
  - [ক] 'গুরু গুরু মেঘ গুমরি গুমরি গরজে গগনে গগনে গরজে গগনে।'
  - [थ] 'तु क्रनीशका वाम विनातना, मक्रनी मक्का वाम्वि ना तना ?'

[গ] 'নন্দপুরচন্দ্রবিনা বৃন্দাবন অন্ধকার।'

- [ঘ] 'অশোক রোমাঞ্চিত মঞ্জরিয়া দিল তার সঞ্চয় অঞ্জলিয়া। মধুকরগুঞ্জিত কিশলয়পুঞ্জিত উঠিল বনাঞ্চল চঞ্চলিয়া।'
- [ভি] 'কেতকীকেশরে কেশপাশ কর স্থরভি।'
- [চ] 'ঝৰ্ণা! ঝৰ্ণা! স্থন্দরী ঝৰ্ণা! তরলিত চন্দ্ৰিকা চন্দ্ৰনৰ্বণা!'

এই শেষের উদাহরণটিকে 'ধাহ্যক্তি' অলংকারের দৃষ্টান্তহিসাবেও গ্রহণ করা ঘাইতে পারে। তবে কি 'অন্প্রপ্রাস' আর 'ধ্বহ্যক্তি'-র মধ্যে তেমন কোনো পার্থক্য নাই ? নিশ্চরই আছে। এই পার্থক্য হইতেছে, 'ধ্বহ্যক্তিতে অন্থ্যাসাদি শব্দালংকার থাকিতে পারে এবং সাধারণত থাকে। কিন্তু অন্থ্যাসের সৌন্দর্য বিভিন্ন শব্দাংশের ধ্বনিসাম্যে, আর ধ্বন্থ্যক্তির সৌন্দর্য বাক্যের সমগ্র ধ্বনিদারা মূল অর্থের ভোতনায়। তা ছাড়া, রুসান্ত্রক্ল যে-কোনো প্রকার উৎকৃষ্ট বর্ণপ্রয়োগেই ধ্বন্থ্যক্তি

হইতে পারে, কিন্তু অন্প্রাস হইবার জন্ম বিভিন্ন শব্দের বর্ণসাম্য চাই।' এই কথাগুলি মনে রাথিলেই তুইটি অলংকারের মধ্যে পার্থক্যটি স্কুম্প্র্ট হুইয়া উঠিবে।

- [৩] যমক: একই শব্দ [সমোচার্য শব্দও হইতে পারে ] বাক্যমধ্যে তুই বা ততোধিকবার ভিন্ন ভিন্ন অর্থে ব্যবহৃত হইলে 'যমক' অলংকার হয়। উদাহরণ:
  - [ক] 'ঘন ঘনাকারে ধূলা উঠিল আকাশে।'—ঘন = নিবিড়; ঘন = মেঘ।
  - [থ] 'কাজ কি বাসে ? কাজ কি বাসে ? কাজ কেবল সেই পীতবাসে, সেথা যার হৃদয় বাসে সে কি বাসে বাস করে ?'

এই উদাহরণে 'বাস' কথাটি তিনটি ভিন্ন অর্থে প্রযুক্ত হইয়াছেঃ গৃহ, বস্ত্র এবং বাস করা।

- [গ] 'নামজাদা লেথকদেরও বই বাজারে কার্টে কম, কার্টে বেশী পোকায়।'
  —এথানে প্রথম 'কার্টে'-র অর্থ বিক্রী হয়, দ্বিতীয় 'কার্টে'-র অর্থ নষ্ট করিয়া ফেলে।
  - [ঘ] 'প্রভাকর-প্রভাতে প্রভাতে মনোলোভা।'

—প্রভাতে = জ্যোতিতে; প্রভাতে = প্রভাতবেলায়: 'প্রভাকর' কথাটির অর্থ হইল স্থ ; মনোলোভা = চিত্তচমৎকার।

- [ঙ] 'কোথা হা হস্ত, চির-বসন্ত, আমি বসন্তে মরি।' — বসন্ত = বসন্তঋতু; বসন্ত = বসন্তরোগ।
- [চ] 'আনা-দরে আনা যায় কত আনারস।'
  —আনা-দরে = চারি পয়সা মূল্যে; আনা = কেনা।
- [ছ] 'কাজ কি গোকুল ? কাজ কি গো কুল ? বজকুল সব হোক প্ৰতিকৃল—'
- [8] শ্লেষ: কোনো শব্দ বাক্যমধ্যে একবার-মাত্র প্রযুক্ত হইয়া বিভিন্ন অর্থ ছোতিত করিলে 'শ্লেষ' অলংকার হয়। এখানে শব্দ একটি, উহার প্রয়োগ একবার, কিন্তু ছইটি অর্থ বাচ্য। স্থতরাং এই অলংকারে শব্দটির পরিবর্তন সম্ভবপর নয়, ইহাতে শব্দের ধ্বনিরপই প্রধান। উদাহরণঃ
  - [ক] 'কে বলে ঈশ্বর গুপু ব্যাপ্ত চরাচর, যাহার প্রভায় প্রভা পায় প্রভাকর।'

এখানে 'ঈশ্বর', 'গুপ্ত', 'প্রভাকর' কথাগুলি লক্ষণীয়, ইহাদের স্থানিপুণ প্রয়োগেই শ্লেষ-এর সৃষ্টি হইয়াছে। চরণ-তুইটির প্রথম অর্থ হইল : 'ঘাহার প্রভায় [জ্যোতিতে] প্রভাকর [ সূর্য ] আলোকিত, সেই ঈশ্বর অর্থাৎ ভগবানকে গুপ্ত কে বলিবে!' দিতীয় অর্থ হইল : 'ঘাহার প্রভায় [ প্রতিভায় ] 'প্রভাকর' [ কবি ঈশ্বর গুপ্তের সম্পাদিত পত্রিকার নাম ] প্রকাশিত হইয়াছে, সেই ঈশ্বর [ ঈশ্বরচন্দ্র গুপ্ত ]-কে গুপ্ত [ অখ্যাতনামা ] কে বলে ?'

- [থ] 'পূজাশেষে কুমারী বললেঃ ঠাকুর, আমাকে একটি মনের মতো বর দাও।'
  —এখানে 'বর' কথাটির এক অর্থ 'স্বামী', অপর অর্থ 'আশীবাদ'।'
  - [গ] 'আছিলাম একাকিনী বসিয়া কাননে, এনেছে তোমার স্বামী বাঁধি নিজগুণে।'

— স্বন্ধরী যুবতীর রূপধারিণী দেবী চণ্ডী আত্মপরিচয় দিতে যাইয়া কালকেতু-ব্যাধের পত্নী ফুল্লরাকে বলিতেছেন যে, ফুল্লরার স্বামী নিজ গুলেও অর্থাৎ আপন স্বভাবের চমৎকারিত্বেই তাঁহাকে [চণ্ডীকে] গৃহে লইয়া আসিয়াছেন। ইহার আস্ত্য-একটি অর্থ আছে, তাহা এই: বনে শিকার করিতে যাইয়া সোনার গোসাপের রূপধারিণী চণ্ডীকে কালকেতু-ব্যাধ নিজের ধন্থকের ছিলায় [গুণে] বাঁধিয়াই বাড়ীতে আনিয়াছিলেন। তৎপর স্বযোগ বুঝিয়া স্বর্ণগোসাপর্রপিণী চণ্ডী স্বন্দরী যুবতীনারীর মৃতি ধারণ করেন।

যমক ও শ্লেমের মধ্যে পার্থক্য হইল, যমকে একটি শব্দ ভিন্নার্থে তুইবার বা তৃইয়ের অধিকবার ব্যবহৃত হয়, আর শ্লেমে একই শব্দ বিভিন্ন অর্থে একবার-মাত্র প্রযুক্ত হয়।

[৫] বকোন্তিঃ 'রচনার সৌন্দর্যপ্রকাশের উদ্দেশ্যে বক্রতা বা মনোহর ভিদ্দির দারা উক্তি সম্পন্ন হইলে বক্রোক্তি অলংকার হয়।' অথবা বলা যায়, 'কোনো কথার যে অর্থটি বক্তার অভিপ্রেত, সে-অর্থটি না ধরে শ্রোতা যদি তার অন্য অর্থ গ্রহণ করে, তবে বক্রোক্তি অলংকার হয়।' বক্রোক্তি তুই প্রকার [১] শ্লেষ-বক্রোক্তি, [২] কাকু-ব্রোক্তি।

শ্লেষকে আশ্রয় করিয়া যে-বক্রোক্তি হয়, তাহাই শ্লেষ-বক্রোক্তি। ইহা শব্দের অর্থগত বৈচিত্র্যের উপর নির্ভরশীল। ইহাতে বক্তা ও প্রতিবক্তা—তুইজনের প্রয়োজন। এই জাতীয় বক্রোক্তিতে বক্তা যে-অর্থে কোনো শব্দ প্রয়োগ করে, শ্রোতা তাহা অন্য

একটি অর্থে গ্রহণ করে। যেমন ঃ

[ক] সভাকবি—'ওঁদের শব্দ আছে বিস্তর, কিন্তু মহারাজ, অর্থের বড়ো টানাটানি।'

নটরাজ—'নইলে রাজদ্বারে আসবো কোন্ ত্ঃথে।'

এখানে 'তাৎপর্য' অর্থেই সভাকবি 'অর্থ' কথাটি ব্যবহার করিয়াছেন ; কিন্তু এই 'অর্থ' কথাটিকেই নটরাজ 'টাকাকড়ি' অর্থে গ্রহণ করিয়াছেন।

[খ] রাজা---'তোমাদের অক্ষরের ছাঁদটা স্থন্দর, কিন্তু বোঝা শক্ত। একি চীনা-অক্ষরে লেখা নাকি ?'

নটরাজ—'বলতে পারেন অ-চিনা অক্ষরে।'

এই উদাহরণে 'চীনা' ও 'চিনা' কথার উচ্চারণ একরকম; 'চীনা অক্ষর'-এর অর্থ হইল 'চীনদেশের লিপি'; 'অ-চিনা অক্ষর'-এর অর্থ 'অচেনা, অজানা অক্ষর'। 'যে-উক্তিতে প্রশ্নবোধক কাকু বা কণ্ঠস্বর দারা [ অর্থাং স্বরভঙ্গির দারা ] বক্তার অভিপ্রেত অর্থের দৃঢ়স্থাপন হয়, অথবা পরম বিস্ময় প্রকাশিত হয়, তাহার নাম কাকু-বক্রোক্তি।' যেমনঃ

[क] 'কে ছেঁড়ে পদ্মের পর্ন ?' ইহার অর্থ হইল, 'কেউ ছিঁড়ে না।' আভরণহীনা দীতাকে সরমা এই প্রশ্ন জিজ্ঞাদা করিতেছেন। পর্ন বা পাপড়িই হইল পদ্মের প্রাণবস্তু ও সৌন্দর্য। সৌন্দর্যপিপাস্থ এমন কোনো মান্ত্য নাই, যে পদ্মকে উহার পাপড়ি হইতে বঞ্চিত করিবে।

[থ] '
ক্ষীণ শিশুটিরে স্থয় দিয়ে বাঁচাইয়ে
তোলে মাতা, সে কি তার রক্তপানলোভে 
'

[গ] 'দানবননিনী আমি, রক্ষঃকুলবধু;
রাবণ শশুর মম, মেঘনাদ স্বামী,—
আমি কি ভরাই, স্থি, ভিথারী রাঘ্বে ?'

শ্লেষ-বক্রোক্তি এবং শ্লেষ অলংকারের মধ্যে পার্থ ক্য আছে; শ্লেষ-বক্রোক্তিতে বক্তা ও প্রতিবক্তার প্রয়োজন, কিন্তু শ্লেষে এরপ ছই ব্যক্তির কোনো প্রয়োজন হয় না। কাকু-বক্রোক্তির লক্ষণীয় বিশিষ্টতা হইল, ইহাতে 'কণ্ঠধ্বনির বিশেষ ভঙ্গির কলে নিষেব [Negation] বিধি [Affirmation]-তে এবং বিধি নিষেধে পর্যবসিত হয়ে শ্রোতার দারা গৃহীত হয়।' শ্লেষ-বক্রোক্তির সঙ্গে ইংরেজি 'Pun'-এর এবং কাকু-বক্রোক্তির সঙ্গে ইংরেজি 'Interrogation' বা 'Erotesis'-এর অনেকটা মিল আছে।

# অর্থালংকার

অর্থনিংকারের দৌন্দর্য শব্দের অর্থের উপর নির্ভরশীল, ধ্বনির উপর নয়
শব্দালংকারে শব্দের পরিবর্তন করা চলে না, কিন্তু অর্থালংকারে বাক্যে ব্যবহৃত
কোনো শব্দকে পরিবর্তিত করিলেও ইহার সৌন্দর্য ক্ষুন্ন হয় না। শব্দালংকারের মধ্য
দিয়া প্রকাশ পায় কাব্যের সংগীতধর্ম, আর অর্থালংকারের দ্বারা প্রকাশ পায় চিত্রধর্ম।
অর্থালংকারের সংখ্যা বহু—আমরা এখানে কেবল কয়েকটি প্রধান অর্থালংকারের
আলোচনা করিব।

এই আলোচনার পূর্বে অর্থালংকারগুলির ত্রেণীবিভাগ করা প্রয়োজন।
"অর্থালংকার বহুসংখ্যক হলেও তাদের শ্রেণীগত বিচার করলে মোটাম্টি পাঁচটি
ভৌণী পাওয়া যায়। এমনি এক-একটি শ্রেণীর মধ্যে অনেকগুলি করে অলংকার
থাকে। শ্রেণীবিভাগের মূলস্থ্র কয়েকটি বিশিষ্ট লক্ষণ। উক্ত পাঁচটি শ্রেণীর নামঃ

্ক] সাদৃশ্য, খে] বিরোধ, গে] শৃঞ্চলা, ঘে] সাহা, ডে] পূঢ়ার্থপ্রভীতি।

এইবার এদের প্রত্যেকের অন্তর্ভু জ্ঞ অলংকারগুলির নামের একটা তালিকা দিচ্ছি \*

- (ক) সাদৃশ্য—উপমা, রপক, উল্লেখ, সন্দেহ, উৎপ্রেক্ষা, স্ত্রান্তিমান, অপজুতি, নিশ্চয়, প্রতিবস্তুপমা, দৃষ্টান্ত, নিদর্শনা, অতিশল্পাক্তি, সমাপোক্তি, ব্যতিরেক।
  - (খ) विद्राध-विद्राधान्त्रम, विভावना, विश्वादमाक्ति, অসংগতি, विवय ।
  - (গ) শৃত্বলা—কারণমালা, একাবলী, সার।
- (ঘ) স্থায় [তর্ক]--অর্থান্তরন্থাস, কাব্যলিদ, অপ্রস্ততপ্রশংসা, আক্ষেপ, প্রতীপ, অর্থাপত্তি।
  - (ঙ) **গূঢ়াথ প্রতীতি**—ব্যাজন্ততি, স্বভাবোক্তি।

উপরি-উক্ত অলংকার ছাড়া কতকগুলি গৌণ অলংকারও রহিয়াছে। বর্তমান গ্রন্থে সেগুলির আলোচনা আমরা করিব না।

[১] উপমা: সমান ধর্ম বা গুণবিশিষ্ট তুইটি ভিন্ন জাতীয় বস্তুর মধ্যে সাদৃশ্য-প্রদর্শন অর্থাৎ তুলনা করা হইলে 'উপমা' অলংকার হয়। উপমার চারিটি অল ঃ উপমের, উপমান, সাধারণ ধর্ম [গুণ বা ক্রিয়া], সাদৃশ্যবাচক অর্থাৎ তুলনাবোধক শব্দ। যাহাকে তুলনা করা হয়, তাহার নাম উপমের; যাহার সহিত তুলনা দেওয়া হয়, তাহার নাম উপমোন; উপমের ও উপমানের মধ্যে যে-সাধারণ গুণ বা ক্রিয়ার জন্ম তুলনা সম্ভব হইয়াছে, তাহাকে বলে সাধারণ ধর্ম; এবং তুলনাবাচক শব্দ হইল 'মতো', 'আয়', 'সদৃশ', 'পারা', 'প্রায়', 'হেন', ইত্যাদি। যেমন, 'মুথখানি চাদের মতো স্কলর'—এথানে 'মুথ' হইল উপমেয়, 'চাদ' উপমান, সৌক্র্য ['স্বন্দর'] সাধারণ ধর্ম, 'মতো' তুলনাবাচক শব্দ। চাদ ও মুথ ভিন্ন জাতীয় বস্তু হইলেও সৌন্দর্যের ক্ষেত্রে উভয়ের সাধর্ম্য রহিয়াছে, নতুবা চাদের সব্দে মুথের তুলনা করা সম্ভবপর হইত না। মনে রাখিতে হইবে, একই জাতীয় বস্তুর মধ্যে সাদৃশ্যকথন উপমা নহে, তুলনা; অর্থাৎ 'Simile' নয়, 'Comparison'। 'শোভার মুথখানি আভার মুথের মতোই স্কলর'—এই বাক্যে 'উপমা'-অলংকার নাই, কেবল তুলনা আছে।

উপমা প্রধানত তিন প্রকারের : পূর্ণোপমা [ ইহাতে উপমার চারিটি অন্নই বিছ্নমান থাকে ] লুপ্তোপমা [ ইহাতে উপমার চারিটি অন্নের মধ্যে একটি কি তুইটি লুপ্ত থাকে ], মালোপমা [ এই প্রকারের উপমায় একটি উপমেরের একাধিক উপমান থাকে ]। উপমার আর-একটি রূপভেদ হইল মহোপমা : 'যে উপমায় উপমানের শক্তি ও সৌন্দর্য বিশানরপে বিবৃত হওয়ার ফলে তাহা একটি প্রায়-স্বতম্ব ও সম্পূর্ণ চিত্রের আকার ধারণ করে—উপমার মহন্ত ও মহাকারেয়র উপযোগিত্বহেতু তাহার নাম মহোপমা।'

## পূর্ণোপমার উদাহরণ:

- (ক) 'বুদ্ধের করুণ আঁথি-ছটি সন্ধ্যাতারাসম রহে দুটি।' (থ) 'সে কেন জলের ব্র মতো ঘুরে ঘুরে এক কথা কয়।' (গ) 'আনিয়াছি ছুরি তীক্ষ্ণ দীপ্ত প্রভাতরশ্মি সম।'
  - ্ (ঘ) 'এ-ও যে রক্তের মতো রাঙা গুটি জবাফুল।'
    - (৬) ডাকিয় কহিল মোরে রাজার তুলাল ঃ

      'ডালিমফুলের মতো ঠোঁট যার, পাকা আপেলের মতো
      লাল যার গাল,

      চুল যার শান্তনের মেঘ, আর আঁথি যার গোধ্লির মতো
      গোলাপি রঙিন্,
      ভারে আমি দেখিয়াছি প্রতিরাত্রে—
      স্বপ্নে কতদিন।'

## नुर्शानमात উनारतनः

- (ক) 'বতোরা বনে স্থলর, শিশুরা মাতৃক্রোড়ে।'—এখানে 'যেমন' শব্দটি লুপু।
- (থ) 'তিলেক না দেখি ও চাঁদবদন মরমে মরিয়া থাকি।' এথানে চাঁদের 'মতো স্থন্ধর' [বদন ] কথাগুলি লুপ্ত।
  - (গ) ''বলেছে দেঃ 'এতদিন কোথায় ছিলেন ?'
    পাথীর নীড়ের মতো চোথ তুলে নাটোরের বনলত। দেন।''
    —পাথীর নীড়ের মতো 'শাস্ত' চোথ তুলে।
- (ঘ) 'তড়িতবরণী হরিণনয়নী দেখির আঙিনা-মাঝে।'—এখানে 'তড়িত-বরণী' = তড়িতের বর্ণের মতন উজ্জ্ঞল বর্ণ যার; 'হরিণ-নয়নী' = হরিণের নয়নের মতো চঞ্চল নয়ন যার, অর্থাৎ শ্রীরাধিকা। এই উদাহরণে শুধু উপমেয় আছে— উপমান নাই, সাধারণ ধর্ম নাই, তুলনাবাচক শব্দ নাই, তিনটিই লুপ্ত।

### गालाशमात छेनारतन :

(ক) 'স্থন্দর আনন তব ক্ষুট প্রদান, কিংবা যথা পূর্ণচন্দ্র শারদ গগনে—'

—এথানে উপমের 'আনন'; উপমান 'পদ্ম' ও 'চন্দ্র'। একটি উপমেয়ের ছুইটি উপমান, স্থতরাং অলংকার হইল 'মালোপমা'।

(থ) 'মলিনবদনা দেবী, হায়ারে, যেমতি, খনির তিমির গর্ভে ত্রেকান্ত মণি, কিংবা বিদ্বাধরা রমা অম্বরাশিতলে।' —এখানে অশোককাননে বন্দিনী সীতাকে তুলনা করা হইয়াছে খনিগওস্থিত স্থিকান্তমণি ও সমুদ্রতলবাসিনী লক্ষ্মীদেবীর সহিত। 'দেবী' উপমেয়— উপমান ইহতেছে 'স্থকান্তমণি' এবং 'রমা'।

(গ) 'সভয় হইল আজি ভয়শৃন্থ হিয়া! প্রচণ্ড উত্তাপে পিণ্ড, হায় রে, গলিল! গ্রাসিল মিহিরে রাহু সহসা আধারি তেজঃপুঞ্জ! অম্বুনাথে নিদাঘ শুষিল! পশিল কৌশলে কলি নলের শরীরে।'

অকস্মাৎ শক্তিচিত্ত মেঘনাদের অপূর্বস্থন্দর বর্ণনা; এখানে 'ভরপ্তা হিরা' [মেঘনাদের] উপমোর; উপমান উত্তাপে গলিত লোহ-'পিণ্ড', রাভ্রত্ত 'মিহির', নিদাঘশুক্ত 'অম্বনাথ' [সমুদ্র], কলি-অধিকৃত 'নলের শরীর'—চারিটি পঙ্কিতে চারিটি লুপ্তোপমা রহিয়াছে, এবং উহা দারাই উপমার মালা রচিত হইয়াছে।

# মহোপমার উদাহরণঃ

ক]

— 'বাহিরিলা আশুগতি দোঁহে,
শাহু লী-অবর্তমানে, নাশি শিশু যথা
নিষাদ, পবনবেগে ধায় উপ্ধর্শাদে
প্রাণ লয়ে, পাছে ভীমা আক্রমে সহসা,
হেরি গতজীব শিশু, বিবশা বিষাদে।
কিংবা যেথা দ্রোণপুত্র অশ্বথামা রথী,
মারি স্পপ্ত পঞ্চশিশু পাগুবশিবিরে
নিশীথে, বাহিরি, গোলা মনোরথগতি,
হরমে তরাসে ব্যগ্র, তুর্যোধন যথা,
ভগ্ন-উক্ল, কুক্রবাজ, কুক্লেক্ররণে।'

এখানে ছুইটি মহোপমার মালা—ইংরেজীতে এই জাতীয় উপমাকে বলা হয়
'Homeric Simile'; ইহার আর এক নাম 'Epic Simile'। এই রকমের
উপমার কবি 'উপমেয়কে ত্যাগ করিয়া উপমানকে এরপ সাজাইতে থাকেন, তংসহন্ধে
এরপ বিস্তৃত বর্ণনা করেন যে, তাহা স্বয়ং একটি সৌন্দর্যের নন্দনকানন হইয়া দাঁড়ায়,—
পাঠক সে-মুহুর্তে উপমেয়কে ভুলিয়া গিয়া উপমানের প্রতি বিস্মিত মুগনেত্রে
ভাহিয়া থাকে।'

[থ] 'হুঃসহ উত্তাপে যথা স্থির গতিহীন ঘুমাইয়া পড়ে বায়ু, জাগে বঞ্চারড়ে আকস্মাৎ, আপনার জড়থের পরে করে আক্রমণ, অন্ধ বৃশ্চিকের মতো ভীমপুচ্ছে আত্মশিরে হানে অবিরত দীপ্ত বজ্রশূল,—সেই মতো কাল ঘবে জাগে, তারে সভয়ে অকাল কহে সবে।'

#### [২] উৎপ্রেক্ষাঃ

প্রবল সাদৃখ্যহেতু উপমেয়কে উপমান বলিয়া উৎকট সংশয় জন্মিলে 'উৎপ্রেক্ষা' অলংকার হয়। উৎপ্রেক্ষার প্রাণবস্ত হইল সংশয়, এবং এই সংশয়ে উপমানপক্ষই প্রবলতা লাভ করে। উৎপ্রেক্ষা শব্দের অর্থ ইইতেছে বিতর্ক বা সংশয়। যেমন, 'মুখ যেন চাঁদ'—এই বাক্যে 'মুখ' উপমেয়, 'চাঁদ' উপমান—এখানে অতিরিক্ত সাদৃখ্যবশত মুখকে চাঁদ বলিয়া সংশয় জন্মিতেছে। এই সংশয় মুখ এবং চাঁদের অভেদ-সম্পর্ক-বিষয়ে। স্থতরাং উৎপ্রেক্ষায় সংশয়ের অর্থ ইইতেছে, অভেদসংশয়। মনে রাখিতে হইবে, সংশয় যদি একপক্ষে না হইয়া উভয় পক্ষে হয়, তাহা হইলে সেই অলংকার 'উৎপ্রেক্ষা' না হইয়া 'সন্দেহ' হইবে। যেমন, 'কি আশ্চর্যস্থন্দর তার মুখটি—একি মুখ গু না চাঁদ গু' এখানে উপমেয় [মুখ] এবং উপমান [চাঁদ] উভয় পক্ষে সংশয় রহিয়াছে বলিয়া অলংকারটি 'উৎপ্রেক্ষা' নয়, 'সন্দেহ'। উৎপ্রেক্ষাবাচক শব্দ ইইতেছে 'যেন', 'বুঝি', 'মনে হয়', 'জন্থ', ইত্যাদি এবং এই শক্তেলির ঘারাই সংশয় প্রকাশ পায়।

উৎপ্রেক্ষা তুই প্রকারের: বাচ্যোৎপ্রেক্ষা ও প্রতীয়মান উৎপ্রেক্ষা। বেথানে সম্ভাবনাস্থচক বেন, বুঝি, প্রায়, ইত্যাদি শব্দের উল্লেখ থাকে, সেখানে বাচ্যোৎপ্রেক্ষা হয়; আর, বেথানে এই জাতীয় শব্দের কোনো উল্লেখ থাকে না, সেখানে হয় প্রতীয়মান উৎপ্রেক্ষা। বাচ্যোৎপ্রেক্ষার উদাহরণঃ

[ক] 'দীতা-বিনা আমি যেন মণিহারা ফণী।'
[থ] '—বদিলা যুবতী
পদতলে, আহা মরি, স্থবর্ণদেউটি
তুলদীর মূলে যেন জলিল।'

রক্ষোরাজবংশের বধু রূপদী সরমা ['ঘুবতী'] আসিয়া অশোকবনে বন্দিনী দীতার 'পদতলে' বদিলেন; পৃতচরিত্রা দীতার চরণতলে স্থুনরী সরমাকে উপবিষ্টা দেখিয়া কবির মনে হইল তুলদীর মূলে যেন একটি স্থবর্ণপ্রদীপ [স্থবর্ণদেউটি] দীপ্তি পাইতেছে।

- [গ] 'ধরণী এগিয়ে এসে দেয় উপহার, ও যেন কনিষ্ঠা মেয়ে তুলালী আমার!'
- [ঘ] 'তুমি যেন ওই আকাশ উদার আমি যেন এই অক্ল পাথার— আকুল করেছে মাঝথানে তার আনন্দপূর্ণিমা।'

[ঙ] 'রাশি রাশি কৃস্কম পড়েছে তরুতলে, বেন তরু তাপি মনতাপে, ফেলিয়াছে খুলি সাজ! দরে প্রবাহিণী উচ্চবীচিরবে কাদি চলিছে সাগরে কহিতে বারীশে যেন এ তঃথকাহিনী।'

## প্রতীয়মানোৎপ্রেক্ষার উদাহরণঃ

ক্র '—অত্তপাশে বিশাল শিম্ল স্বটুকু বক্ষোরক্ত নিঙারিয়া ফ্টাইয়া ফ্ল অর্ঘ্য দেয় দিবাকরে।'

—'অর্ঘ্য দেয়' কথাগুলির পূর্বে 'যেন' শব্দটি উল্লিথিত হয় নাই।

[খ] 'লুটায় মেথলাথানি ত্যজি কটিদেশ মৌন অপমানে।'

এখানে যেন-র ভাবটি প্রতীয়মান [Implied] হইতেছে; স্থন্দরী তঞ্গণী কটিদেশের মেথলাথানি শিলাতলে খুলিয়া রাথিয়া স্থানের জন্ম সর্বসীতে নামিয়াছেন, শিলার উপরে দেই মেথলাথানি নিঃশব্দে পড়িয়া আছে। কবি মেথলার এরূপ মৌনী-ভাবের কারণ কল্পনা করিয়া বলিতেছেন, স্থন্দরীর কটিতট হইতে বিচ্যুত হইয়াছে বলিয়াই মেথলা বুঝি অপমানবাধহেতু মৌনী হইয়া রহিয়াছে। মেথলা কটিদেশের অলংকার-বিশেষ, উহার পক্ষে অপমানবোধ করা সম্ভব নয়—তাই '[যেন] মৌন অপমানে।'

### ্ত রপকঃ

উপমেয় ও উপমানের অভেদরূপে কল্পনা হইলে 'রূপক' অলংকার হয়। এই অলংকারে উপমেয়ের উপর উপমানকে আরোপ করা হইয়া থাকে, এবং ইহারই ফলে তুইটি বিজ্ঞাতীয় বস্তু অভিন্ন বলিয়া প্রতিভাত হয়। 'স্বরূপে অর্থাৎ বস্তুগত ভাবে উপমেয়-উপমান হলেও, তাদের অভিসাম্য দেখাবার জন্মই কাল্পনিক অভেদারোপের নাম রূপক।' এখানে ব্রিয়া লইতে হইবে, উপমেয়ের উপর উপমানকে আরোপ করা হইলেও, উপমেয়কে অস্বীকার করা হয় না; উপমেয়কে উপমান আভ্রম করে বটে, কিন্তু একেবারে গ্রাস করিয়া ফেলে না; 'রূপক আভেদপ্রশান অলংকার, ঠিক আভেদসর্বন্ধ নয়।'

একটি দৃষ্টান্তের সাহায্য লইলে কথাগুলির তাৎপর্য স্পষ্ট হইয়া উঠিবে। যেমন, 'দেখিবারে আঁথিপানী ধায়'; এখানে 'আঁথি' [উপমেয়]-র উপর 'পাখা' [উপমান]-কে আরোপ করা হইয়াছে বটে, কিন্তু 'আঁথি'-কে অস্বীকার করা হয় নাই। যদি আঁথিকে অস্বীকার করা হইত [ যেমন, 'আঁথি নয়, পাখী' কথাগুলিতে ] তাহা হইলে 'রপক' অলংকার হইত না, হইত 'অপহুতি' অলংকার। রপকে উপমানের প্রাধান্ত

স্থৃচিত হয় বলিয়া ক্রিয়াপদটি উপমানেরই অন্থগামী হইয়া থাকে, অর্থাৎ ক্রিয়াপদ উপমানের গুণধর্মই প্রকাশ করে। উপরের দৃষ্টাস্তে 'ধায়' ক্রিয়াটি 'পাথী' অর্থাৎ উপমানেরই অন্থগামী। 'রূপক'-এর একদিকে 'উপমা' বা 'উৎপ্রেক্ষা', অন্থাদিকে 'অতিশয়োক্তি' অলংকার; অর্থাৎ উপমা উৎপ্রেক্ষা ও রূপকের মধ্য দিয়া ধীরে ধীরে অতিশয়োক্তিতে পর্যবসিত হয়। 'উপমায় উপমেয়-প্রাধান্ত, রূপকে উপমান-প্রাধান্ত; উৎপ্রেক্ষা সন্দেহ সংশয়-মূলক, রূপক আরোপ-মূলক।'

রূপের আরোপের প্রকারভেদে 'রূপক' অলংকার নানা প্রকারের—নিরম্ব, সাম্ব ও প্রক্পরিত।

সাধারণ রূপকই 'নিরঙ্গ রূপক' নামে পরিচিত। যেখানে শুরু একটি উপমেয় ও একটি উপমানে অভেদ কল্পিত হয়, তাহাকে বলে নিরঙ্গ রূপক। 'এখানে উপমেয়-উপমানের অঞ্চপ্রলির কোনো উল্লেখ থাকে না—কাজেই তাহাদের আশ্রায়ে নৃতন রূপকস্প্রির কোনো প্রশ্ন উঠে না। আবার, রূপকটিব কার্য বা কারণ-স্বরূপ অন্ত কোনো রূপকের আবির্ভাবও হয় না।' এককথায়, যেখানে অঙ্গে রূপক হয় না, তাহাই নিরঙ্গ রূপক। যেমন,

- (ক) 'স্থশীতল ছায়ারূপ ধরি তপনতাপিতা আমি, জুড়ালে আমারে।'
- (খ)

  'বসি কবিগণ
  সোনার উপমাস্থত্তে বুনিছে বসন।'

  —অর্থাৎ কবিদল উপমারূপ স্তুত্তে কাব্যক্বিতারূপ বসন বুনিতেছে।
  - (গ)

    'বিকসিত বিশ্ববাসনার
    অরবিন্দ-মাঝখানে পাদপন্ন রেখেছ তোমার।'

    —বাসনার অরবিন্দ = বাসনারূপ অরবিন্দ [ পন্ম ]।
    - (ঘ) 'শোকের ঝড় বহিল সভাতে।'
    - (%] 'মেলিতেছে অঙ্কুরের পাখা, লক্ষ লক্ষ বীজের বলাকা।'

—বীজরূপী বলাকা অঙ্কুররূপ পাখা মেলিতেছে। এই সকল উদাহরণে একটি উপমেয় আর একটি-মাত্র উপমান রহিয়াছে—তাই নিরঙ্গ রূপক অলংকার।

নিরশ রূপকের একটি প্রকারভেদ হইল 'মালারপক'। মালারপকে একটি উপমেয়ের উপর বহু উপমানের আরোপ হইয়া থাকে। যেমন,

 (क) 'শীতের ওচণী পিয়া গিরীষের বা। বরিষার ছত্র পিয়া দরিয়ার না।'

এথানে উপমেয় 'পিয়া' [ প্রিয়া ] ; উপমান 'ওঢ়ণী' [গাত্রাবরণ]', 'বা' [বাতাস], 'ছত্র' [ছাতা ] এবং 'না' [নৌকা ] ; বছ উপমানের আরোপ দারা রূপকের মালা রচনা করা হইয়াছে। [থ] 'আমার করের মুকুর তুমি, মোর করবীর ফুল, আঁথির কাজল, আমার ঠোঁটের টক্টকে তাস্থ্ল, আমার বৃকের মৃগমদ, আমার গলার হার, দেহের আমার সকল তুমি, গেহের তুমি সার।'

এই কতিপয় ছত্র মৈথিল কবি বিভাপতির বিখ্যাত 'হাথক দরপণ মাথক ফুল' কবিতাটির অন্ধুবাদ—অধ্যাপক শ্রামাপদ চক্রবর্তী কর্তৃক বাংলায় অন্দিত।

[গ] 'ছোট্ট নেব্র ফুল— সন্ধ্যামুথের সৌরভী ভাষা বন্ধ্যাবুকের গৌরবী আশা, তার সিম্পান, গুপ্তপ্রেমের স্থপ্ত পিয়াসা, বিরহের বুল্বুল।'

্ঘি 'তবু ওরাই আশার খনি,—
স্বার আগে ওদের গণি,
পদ্মকোষের বজ্রমণি, ওরাই ধ্রুব স্থমন্সল।
আলাদীনের মায়ার প্রদীপ ওই আমাদের
ভেলের দল।

'মূল উপমেয়ে উপমানের অভেদনির্দেশের সঙ্গে ষদি তাহাদের অঞ্বগুলিরও ষ্থাষ্থভাবে অভেদনির্দেশ হর, তাহা হইলে সমগ্র অলংকারটিকে **সাঞ্জরূপক** অলংকার বলা হয়। এই রূপক পর স্পার-সম্বদ্ধ অনেক রূপকের মালা—সম্বদ্ধ অঞ্চাঞ্চী।' সাঞ্চ অর্থ, অঞ্চের সহিত বর্তমান। যেমনঃ

[क] 'কোদালে মেঘের মউজ উঠেছে আকাশের নীল গাঙে, হারুডুবু খায় তারা-বুদ্বুদ্।'

এখানে "মূল রূপক হইয়াছে উপমেয় 'আকাশ' ও উপমান 'নীল গাঙ্'-এর অভেদকল্পনায়। আকাশের অল কোদালে মেঘ, তারা; নীল গাঙের অল মউজ [ঢেউ], ব্দ্বৃদ্। কোদালে মেঘকে উপমেয় ধরিয়া উপমান মউজ-এর অভেদকল্পনা এবং তারাকে উপমেয় ধরিয়া উপমান বৃদ্বৃদ্-এর অভেদকল্পনা। প্রধান রূপকের অল্পগুলিতেও রূপক হওয়ায় অলংকার সাক্ষরপক।''

[ খ ] 'শঙ্খবল আকাশগাঙে শুভ্রমেঘের পালটি মেলে জ্যোৎস্নাতরী বেয়ে তুমি ধরার ঘাটে কে আজ এলে ?'

এখানে মূল উপমেয় 'আকাশ,' মূল উপমান 'গাঙ্' [নদী ]; স্থতরাং ইহারা দুইটি অন্ধী। আকাশের অন্ধ হইতেছে মেঘ, জ্যোংস্কা; অপরপক্ষে, গাঙ-এর অন্ধ হইল 'তরী'; আবার, তরীর একটি অংশ 'পাল'; 'আকাশ' [উপমেয়]-এর প্রত্যেকটি

অঙ্গের সঙ্গে 'গাঙ্' [উপমান ]-এর প্রত্যেকটি অঙ্গের যথাক্রমে অভেদকল্পনা হইয়াছে। স্থতরাং অলংকারটি এথানে 'সাঙ্গরূপক'। তদ্ধপঃ

[গ] '—শোকের ঝড় বহিল সভাতে শোভিল চৌদিকে স্থরস্থলরীর রূপে বামাকুল; মুক্তকেশ মেঘমালা; ঘন নিশাস প্রবলবায়; অশ্রুণারিধারা আসার; জীযুত্যন্ত হাহাকার-রব!'

— শোকের সঙ্গে ঝড়ের রূপক; স্করস্থন্দরী = বিহ্যুৎ, বামাকুল = [ স্থন্দরী ] নারীবৃন্দ, আসার = বর্ষণ, জীমৃতমন্দ্র = মেঘগর্জন।

'যদি একটি উপমেয়ে উপমানের আরোপ অন্ত উপমেয়ে তার উপমানের আরোপের কারণ হয়, তবেই হয় পার-পারিত রূপকে। এ অলংকারে রূপকে-রূপকে কার্যকারণভাবের পরস্পরা অর্থাৎ ধারা থাকে বলে এর নাম পরস্পারিত। সান্ধরূপকের মতো অন্ধের বা অন্ধীর প্রশ্ন এতে উঠেই না।' যেমনঃ

[ক] 'চেতনার নাটমঞ্চে নিদ্রা যবে ফেলে যবনিকা, অচেতন-নেপথ্যের অভিনয় কর প্রযোজন।'

এথানে চেতনাকে নাটমঞ্চ বলাতে নিস্রায় যবনিকা এবং 'অচেতন'-এ নেপথ্যের আরোপ<sup>নু</sup>হইয়াছে।

[থ] 'ষথন হৃদয়াকাশ বিষম বিপত্তিরূপ মেঘদারা ঘোরতর আচ্ছন্ন হয়, তথন কেবল আশাবায়ু প্রবাহিত হইয়া তাহাকে পরিষ্কৃত ক্রিতে থাকে।'

—এই দৃষ্টান্তে হৃদয়কে আকাশ বলিয়া রূপক করাতে বিপত্তিতে মেঘ এবং আশাতে বায়ুর আরোপ করা হইয়াছে।

আর-এক রকমের রূপক-অলংকার আছে, তাহার নাম **অধিকার্নচুবৈশিপ্ত্য** । উপমানে কোনো অবাস্তব গুণধর্মকল্পনা করিয়া তাহা যদি উপমেয়ে আরোপিত হয় তাহা হইলে অধিকার্ন্য-বৈশিষ্ট্য রূপক হয়। যেমন:

[ক] 'থীর বিজুরি বরণ গৌরী পেখলুঁ ঘাটের কূলে।' —এথানে 'বিজুরি' অর্থাৎ বিদ্যাৎকে [উপমান ] স্থির [থীর ] কল্লনা করিয়া উহাকে রাধায় [উপমেয় ] আরোপ করা হইয়াছে। তদ্ধপঃ

[খ] 'নাহি কালদেশ, তুমি অনিমেষ মৃরতি—
তুমি অচপল দামিনী।'

— 'দামিনী' অর্থাৎ বিদ্যুৎ চিরচঞ্চল, অথচ এথানে উহাকে 'অচপল' কল্পনা করা হইয়াছে।

#### [৪] অভিশয়োক্তি:

অভেদসিশ্বান্তহেতু উপমান প্রবল হইয়া উপমেয়কে যদি একেবারে প্রাস করিয়া ফেলে, অর্থাৎ উপমানকেই উপমেয়রপে নির্দেশ করা হয়, তাহা হইলে দেই অলংকারের নাম 'অতিশয়োক্তি'। অথবা, উপমেয় ও উপমানের মধ্যে সাদৃশ্রের কেত্রে কবির কল্পনা যদি লৌকিক সম্ভাব্যতার সীমা অতিক্রম করে, তবে 'অতিশয়োক্তি' অলংকার হয়। উদাহরণ ঃ

[ক] 'কি কুক্ষণে দেখেছিলি, তুই রে অভাগী, কাল পঞ্চবটী-বনে কালকুটে ভরা এ ভুজগে।'

এথানে 'ভূজগ' বলিতে ব্ঝাইতেছে ভূজগসদৃশ রামচন্দ্রকে কিংবা লক্ষ্মণকে। ইহাতে রামচন্দ্র, অথবা লক্ষ্মণ উপমোর, উপমান 'ভূজগ'। কিন্তু এই বর্ণনায় উপমান ভূজগকেই উপমেয়র্রপে নির্দেশ করা হইয়াছে—উপমেয়ের উল্লেখ একেবারেই করা হয় নাই।

[খ] 'দাসীর এ তৃষা তোষ স্থধাবরিষণে।'

এই চরণটিতে 'ত্যা' [উপমান] ও 'স্থাবরিষণ' [ উপমান কথা-তুইটি 'শুনিবার বাসনা' ও 'ম্থনিঃস্ত স্থমধুর বাণি' উপমেয়কে গ্রাস করিয়া ফেলিয়াছে।

[গ] 'সকলে কাঁদি বলে—দারুণ রাহু এমন চাঁদেরেও হানে!'

কবিতার এই চরণটিতে 'রাহু' বলা হইয়াছে কাশীরাজকে, আর 'চাঁদ' বলা হইয়াছে কোশলনপতিকে। অভেদসিদ্ধান্তহেতু উপমেয়কে [ 'কাশীরাজ' এবং 'কোশলন্থতি' কথা-তুইটিকে ] উপমান ['রাহু' এবং 'চাঁদ'] সম্পূর্ণ গ্রাস করিয়া লইয়াছে, স্কতরাং অতিশয়োক্তি অলংকার।

্ঘি] 'অকলঙ্ক হইতে শশাস্ক আশা লয়ে ক্রিন্ত ক্রিন্ত ক্রিন্ত পদন্ধে বহিয়াছে দশরূপ হয়ে।'

এখানে 'পদনথ' উপমের, 'শশাস্ক' উপমান ; স্থানরীর পদনথ আশ্চর্যরকমের স্থানর, উহাদের কোনো কঙ্গন্ধ নাই—নিষ্কলন্ধ। তাই বুঝি আকাশোর চাঁদ অকলন্ধ হইবার বাসনায় মাটীর পৃথিবীর এই দ্ধাপদীর পদনথে আশ্রয় লইয়াছে। আকাশো চন্দ্র একটি, কিন্তু পায়ের দশটি আঙুলে নথ দশটি—পদনথে একটি চন্দ্র দশটি [দশর্মপ] হইয়া গিয়াছে।

[ঙ] 'বক্ষের নিচোলবাস যায় গড়াগড়ি, ত্যজিয়া যুগলম্বর্গ কঠিন পাষাণে।'

—এখানে উপমেয় 'স্তনযুগল' উপমান 'যুগল-স্বর্গ' দারা প্রস্ত হইয়াছে।

- [চ] 'ঘাঁহা যাঁহা নিক্সই তন্তু তন্তুজ্যোতি। তাঁহা তাঁহা বিজুৱী চমকময় হোতি॥ যাঁহা ঘাঁহা অৰুণ চরণ্যুগ চলই। তাঁহা তাঁহা থলকমলদল খলই।। যাঁহা ঘাঁহা হেরিএ মধুরিম হাস। তাঁহা তাঁহা কুন্দকুত্বম প্রকাশ।'
- [ছ] 'হরি হরি কো ইহ দৈব জুরাশা। সিন্ধু নিকটে যদি কণ্ঠ শুকায়ব, কো দূর করব পিপাসা॥ চন্দনতক যব সৌরভ ছোড়ব, শশধর বর্থিব আগি। চিন্তামণি যব নিজগুণ ছোড়ব, কি মোর করম অভাগী।'

শাহিত্যের ক্ষেত্রে উক্তির আতিশয় অনেক ক্ষেত্রে চমংকার সৌন্দর্যের সৃষ্টি করে—এই আতিশয়পূর্ণ উক্তিই অতিশয়োক্তি, ইহা দ্ধাপক-অলংকারেরই স্বাভাবিক পরিণতি। 'উপমা-অলংকারে উপমেয় ও উপমানের কেবলমাত্র সাদৃশ্য: উৎপ্রেক্ষার সাদৃশ্যের ফলে অভেদের সম্ভাবনা বা সংশয়যুক্ত কল্পনা; দ্ধাপকে অতি প্রবল সাদৃশ্যের ফলে অভেদের সম্ভাবনা বা সংশয়যুক্ত কল্পনা; দ্ধাপকে অতি প্রবল সাদৃশ্যের ফলে অভেদের আরোপ; অতিশয়োক্তিতে অভেদের সিদ্ধি, এবং তাহারই চূড়াম্য ফল উপমেয়ের নিগরণ বা গিলিত ভাব এবং তাহার অম্বল্লেখ।' এই অতিশয়োক্তির পরবর্তী অলংকার ব্যতিরেক। 'দ্ধাপকে অভেদের আরোপ, অতিশয়োক্তিতে অভেদের সিদ্ধি; ব্যতিরেকে পুনরায় ভেদ, এবং এই ভেদকথনই উপমেয়-বস্তুর স্বাতিশায়ী সৌন্দর্য বা মহিমা ঘোষণা করে।' ব্যতিরেক-অলংকার আলোচনা করিলেই এই কথাগুলির সত্যতা স্কৃষ্পাই হইয়া উঠিবে।

#### [৫] ব্যতিরেক:

উপমান অপেক্ষা উপমেয়ের উৎকর্ষ [ কথনো কথনো অপকর্ষ ] বর্ণিত হইলে 'ব্যতিরেক' অলংকার হয়। ব্যতিরেক কথাটির অর্থ হইতেছে পৃথককরণ বা ভেদ —ব্যতিরেক ভেদপ্রধান অলংকার। সাদৃশুবাচক শব্দের প্রয়োগ দ্বারা অর্থে এবং ব্যঞ্জনায় এই ব্যতিরেকের প্রতীতি হইয়া থাকে। ব্যতিরেক জ্ঞাপন করিবার জন্ম সাধারণত 'জিনি', 'নিন্দি', 'ছার', 'গঞ্জি', 'নিন্দিত', 'বিনিন্দিত' প্রভৃতি কথার প্রয়োগ হইয়া থাকে। যেমন,

[কা 'কে বলে শারদ শশী দে-মুথের তুলা— পদনথে পড়ে তার আছে কতগুলা!' —এথানে উপমান 'শারদশশী' অপেক্ষা উপমেয় 'মৃথ'-এর উৎকর্ষ বর্ণিত হইয়াছে। ব্যতিরেকবাচক কোনো শব্দের প্রয়োগ ছাড়াই ব্যঞ্জনায় উৎকর্ষের ভাবটি ছোতিত হইয়াছে।

[খ] 'নবীন নবনীনিন্দিত করে দোহন করিছে তথা।'

—উপমেয় 'কর' [হস্ত ] উপমান 'নবনী'কে নিন্দা করে; স্থতরাং এখানে উপমেয় 'কর'-এর উৎকর্য প্রদর্শিত হইয়াছে।

্গি] 'দেখ আদি হুখে রোহিণীগঞ্জিনী বধু; পুত্র, যার রূপে শশাস্ক কলন্ধী মানে।'

—বধুর রূপ রোহিণীকে গঞ্জনা করে, আর পুত্রের রূপের কাছে এখন স্থান্ধ শশাস্ক [ চাঁদ ]-ও নিজেকে কলম্ব্রুক মনে করে; স্থতরাং এখানে অলংকারটি ব্যতিরেক। তদ্রপ:

্থা 'গতি জিনি গজরাজ, কেশরী জিনিয়া মাঝ, মোতিপাতি জিনিয়া দশন।।

তুই চক্ষু জিনি নাটা খুরে যেন কড়ি ভাটা,
কানে শোভে ক্টিককুণ্ডল।'

[ঙ] 'দিনে দিনে শশধর হয় বটে তছ্তর, পুন তার হয় উপচয়। নরের নশ্বর তহু জনশ হইলে তহু

আর ত নৃতন নাহি হয়।'

এই কতিপর পঙ্কিতে উপমান 'শশধর' উপেক্ষা উপমেয় 'নরের তন্ত'-র **অপক্ষ** বর্ণিত হইয়াছে, স্বতরাং অলংকারটি ব্যতিবেক। এই জাতীয় ব্যতিরেক অলংকারের প্রয়োগ খুব বেশী দৃষ্ট হয় না, এবং ইহার সৌন্দর্যও কম।

[७] मदन्दः

উপমেয় ও উপমান—এই উভয় পক্ষেই কবিকল্পনাসঞ্জাত সমান সংশয়হেতু চমংকারিত্বের স্বাষ্ট হইলে 'সন্দেহ' অলংকার হয়। যেমনঃ

[ক] 'গুইধারে একি প্রাসাদের সারি ? অথবা তরুর মূল ? অথবা এ শুধু আকাশ জুড়িয়া আমারি মনের ভুল ?' এখানে 'প্রাসাদের সারি' ও 'তরুর মূল' ইহাদের মধ্যে যে-কোনোটি হইবার সমান সম্ভাবনা—গুইপক্ষেই সমান সংশয়।

[থ] 'কুঞ্জের দ্বারে ঐ কে দাঁড়ায়ে, ও কি বারিধর কি গিরিধর ? ও কি নবীন মেঘের উদয় হল, না কি মদনমোহন ঘরে এলো ?' [বারিধর = মেঘ; গিরিধর = শ্রিকফ; মদনমোহন = শ্রীকৃষ্ণ] [গ] 'চেয়ে দেখ, রাঘবেন্দ্র শিবিরবাহিরে,— নিশীথে কি উষা আসি উত্তরিল হেথা ?'

[ঘ] 'সোনার হাতে সোনার চুড়ি কে কার অলংকার ?'

—মনে রাখিতে হইবে সংশয়টি কবিকল্পনাপ্রস্থত না হইয়া বাস্তবিক হইলে 'সন্দেহ'-অলংকার হয় না। আরো একটি কথা—উৎপ্রেক্ষায় উপমান-বিষয়ে উৎকট সংশয় থাকে; কিন্তু সন্দেহে উপমেয় এবং উপমান, উভয় পক্ষেই সংশয়।

#### [৭] ভান্তিমান:

অত্যধিক সাদৃশ্যবশত উপমেয়ে উপমান-বস্তুর যদি ভ্রম হয়, এবং সেই ভ্রম যদি কবিকল্পিত হয় ও চমংকারিত্বের স্পষ্টি করে তাহা হইলে 'ভ্রান্তিমান' অলংকার হয়। বাস্তবিক ভ্রম যেথানে, সেথানে কোনো অলংকার হয় না। রজ্জুকে রাত্রিবেলায় সাপ বলিয়া ভূল করিলে 'ভ্রান্তিমান' হইবে না; কেন না এই ভ্রম সাধারণ। উদাহরণঃ

কি 'শোভিল আকাশে দেব্যান ; সচকিতে জগৎ জাগিলা, ভাবি রবিদেব বুঝি উদয়-অচলে উদিলা ! ডাকিল ফিঙা, আর পাথী যত, পূরিল নিকুপ্নপ্ন প্রভাতী সংগীতে ! বাসরে কুস্কমশ্য্যা ত্যজি লজ্ঞাশীলা কুলবধ্, গৃহকার্য উঠিলা সাধিতে।'

— এথানে দেবরাজ ইন্দের জ্যোতির্ময় রথকে [দেবযান ] সূর্য বলিয়া [ সাদৃশ্যহেতু ] দকলেই ভূল করিতেছে, কোনো দংশয় নয়— প্রকৃতই ভূল। আর এই ভূল
কবিকল্পিত, স্থতরাং অলংকারটি 'ভ্রান্তিমান'। তৃতীয় পঙ্কির 'বৃঝি' শক্টির প্রয়োগ
স্বষ্ঠ হয় নাই; ইহার প্রয়োগহেতু অলংকারটিকে 'উৎপ্রেক্ষা' মনে হইতে পারে, কিন্তু
বাস্তবিক তাহা নয়। ভ্রমের কার্য সর্বত্র পরিস্ফুট— স্রতরাং ইহা উৎপ্রেক্ষা নয়,
ভ্রান্তিমান।

[থ] 'নবছুর্বাদলগুম রামে নির্থিয়া ময়ুর নীরদল্পমে উঠিল নাচিয়া।'

[গ] 'দেখ সথে, উৎপলাক্ষী সরোবরে নিজ অক্ষি, প্রতিবিদ্ধ করি দরশন,

জলে কুবলয়ভ্রমে বার বার পরিশ্রমে ধরিবারে করিছে যতন।'

## [৮] অপফুতিঃ

উপমেয়কে অস্বীকার বা গোপন করিয়া উপমানের প্রতিষ্ঠা করা হইলে 'অপক্তৃতি' অলংকার হয়। অপহ্নব কথার অর্থ হইতেছে নিষেধ বা অস্বীকার। এই অলংকারে অস্বীকারের ভাবটিকে প্রকাশ করা হয়—'নাই, 'নহে' প্রভৃতি শব্দের দ্বারা, অথবা 'ছলে', 'ব্যান্ধ', 'বুঝি' প্রভৃতি কয়েকটি কথার প্রস্থোগে। উদাহরণঃ

- [क] 'ষড়ঋতুছলে ষড়রিপু থেলে কাম হতে মাৎসর্য।'
- [थ] 'वृष्ठिছल গগন काँ मिला।'

এথানে 'বৃষ্টি'-র অপহ্নব করিরা তাহার উপর আকাশের কান্নার ভাব আরোপ করা হইরাছে।

- [গ] 'এই সে প্রথম পত্র, বিজয়ার রাতে আশীর্বাদছলে যাহা দিয়েছিলে হাতে ত্রস্ত কবরীতে গুঁজে।' —[ পত্র = প্রেমপত্র ]
- [ঘ] 'তারাই আজি নিঃম্ব দেশে কাঁদছে হয়ে অন্নহারা;
  দেশের যত নদীর ধারা জল না, ওরা অশুধারা।'
  —কবির বক্তব্য, নদীর জলধারা নয়, ও যে অশুধারা।

[৯] প্রতিবস্তুপমাঃ

'যে অলংকারে উপমের এবং উপমান ত্ইটি পৃথক বাক্যে থাকে, উপমের-উপমান ত্ইটিতেই সাধারণ ধর্ম উল্লিখিত থাকে, কিন্তু সাধারণ ধর্ম একটি, তবে প্রকাশিত হয় বিভিন্ন অথচ একার্থক ভাষার এবং সম, তুলা প্রভৃতি তুলনাবাচক শব্দের প্রয়োগ থাকে না, তার নাম প্রতিবস্তুপমা।' অথবা, 'পরস্পর-সনিহিত তুই বাক্যের সাদৃশ্য প্রতীয়মান হইলে, তাহাদের সাধারণ ধর্ম ফলিতার্থে এক হইয়াও যদি ভিন্নরূপে গ্রস্ত হয়, তাহা হইলে প্রতিবস্তুপমা অলংকার হয়।' উদাহরণ ঃ

[क] 'একটি মেয়ে চলে গেছে জগৎ হতে নৈরাশে একটি মুকুল শুকিয়ে গেছে সমাজশাপের নিখাসে।'

—এথানে 'একটি মেয়ে' উপমেয়, 'একটি মুকুল' উপমান; ইহারা ত্রইটি বাক্যে স্থান পাইয়াছে। ছোট্ট একটি মেয়ের সঙ্গে মুকুল-এর সাদৃশু আছে; ভিন্ন ভাষায় বিশুন্ত হুইলেও 'চলে গেছে' এবং 'শুকিয়ে গেছে' কথাগুলির ফলিতার্থ এক; তা ছাড়া, তুলনা-বাচক শব্দের কোনো উল্লেখ নাই—স্থুতরাং অলংকারটি প্রতিবস্তুপমা। তদ্রপঃ

[খ] 'গাভী যে তৃণটি থায়, করে জল পান, তার সার তৃগ্ধরূপে করে প্রতিদান। পরদ্রব্য সাধু যদি করেন গ্রহণ, জীবের মঙ্গলহেতু করেন অর্পণ।'

এখানে 'দাধু' উপমেয়, 'গাভী' উপমান [এই দৃষ্টান্তে উপমান-বাক্যটি পূর্বে বিদিয়াছে] তুইটি ভিন্ন বাক্যে স্থাপিত হইয়াছে। পরস্তব্য গ্রহণ করা ও জলপান করা এবং প্রতিদান করা ও অর্পণ করা ফলিতার্থে এক, তুলনাবাচক শব্দের প্রয়োগ নাই—স্কৃতরাং প্রতিবস্তৃপমা অলংকার।

[31] 'চারিদিকে স্থীদল যত वित्रमवमना, मति, सम्मतीत ल्यांत्क ! क ना जारन कुलकुल विवनवाना, মধুর বিরহে যবে তাপে বনস্থলী ?'

[মধুর = বসন্তঋতুর ]

## [ ३० ] पृष्टीख :

যে অলংকারে উপমের ও উপমান পরস্পর-সন্নিহিত তুইটি বাক্যে অবস্থিত থাকে এবং তাহাদের সাধারণ ধর্ম বিভিন্ন হওয়া সত্ত্বেও তুলনার ভিত্তিতে তুইটির সাম্য বা সাদৃশ্য বোঝা যায় ও তুলনাবাচক কোনো শব্দের প্রয়োগ থাকে না, তাহার নাম দৃষ্টাস্ত। ध्यम् :

[ক] 'ছোট শিশু যদি উঠিতে না পারে মায়ের কোলে, সুয়ে পড়ে মাতা চুমা দিয়ে তারে বক্ষে তোলে। निक् ता यि करलान जूल इँ क ना भारत, নামি দিগন্তে দেয় পরশন গগন ভারে।

এখানে শিশু ও মাতা উপমেয়, দিরু ও গগন উহাদের উপমান। 'চুম্বন করা' এবং 'ছুঁইতে না পারা'-র ফলিতার্থ এক নয়, কিন্তু তবু তুইটি বাক্যের সাদৃশ্য প্রতীয়মান হইতেছে; অর্থাৎ পরস্পরের প্রতি স্থগভীর আকর্ষণের ভাবটি সহজেই বোঝা যাইতেছে। তা ছাড়া, 'যথা' প্রভৃতি সাদৃশ্যবাচক বা তুলনাবাচক শব্দের প্রয়োগ হয় নাই—ত্নতরাং অলংকারটি 'দুষ্টান্ত'।

'হে রক্ষোরথি, ভুলিলে কেমনে কে তুমি ? জনম তব কোন্ মহাকুলে ? কেবা সে অধম রাম ? স্বচ্ছ সরোবরে করে কেলি রাজহংদ প্রজকাননে, যায় কি সে কভু, প্রভু, পঙ্কিল সলিলে, रेगवानमालत भाम ? मृरशस्त्रभंती, কবে, হে বীরকেশরী, সম্ভাষে শৃগালে মিত্রভাবে ?'

এখানে তিনটি বাক্যের গুণক্রিয়ার মধ্যে সাদৃশ্য রহিয়াছে, কিন্তু এই সাদৃশ্য বুদ্ধি দ্বারা ভাবিয়া চিন্তিয়া বুঝিয়া লইতে হয়। একদিকে অধম রাম, শৈবালদলের ধাম ও শুগাল; অন্তদিকে রক্ষোরথী ইন্দ্রজিং, রাজহংস ও মুগেন্দ্রকেশরী। ইহাদের আচরণ এক নয়, অথচ প্রত্যেকের মধ্যে একটা সাম্যের বা সাদৃশ্যের তাব প্রণিধানগম্য। তাই 'দৃষ্টান্ত' অলংকার হইয়াছে।

[ ১১ ] निप्रभा :

যে অলংকারে হুই বস্তুর সম্বন্ধ সম্ভব বা অসম্ভব হইয়া ব্যঞ্জনার উপমান-উপমেয়ের ভাব প্রকাশ করে, তাহার নাম 'নিদর্শনা'। যেমনঃ

[ক] 'অমরবৃদ্দ যার ভূজবলে কাতর, দে ধরুর্ধরে রাঘব-ভিথারী বধিল সম্মুখরণে ? ফুলদল দিয়া কাটিলা কি বিধাতা শাল্মলী-তরুবরে ?'

এখানে তুইটি ভিন্ন বাক্যকে লইয়া নিদর্শনা অলংকার হইয়াছে। ভিথারী রাঘবের হাতে বীরশ্রেষ্ঠ বারবাহুর মৃত্যু ঘটিয়াছে, এই অবিশ্বাস্থ ব্যাপারটি ফুলদল দিয়া শাল্মলী-তক্ষবরের ছেদনের ন্যায়। কিন্তু ঘেহেতু ফুলদল দিয়া শাল্মলীতক্ষছেদন অসম্ভব, সেহেতু এই অসম্ভব-বস্তু-সম্বন্ধের উপর প্রতিষ্ঠিত অলংকারটি 'নিদর্শনা'—'দৃষ্টান্তু' নয়।

[থ] 'হাত্মন্থী সে যথন মৃত্ মৃত্ হাসে, পদ্মরাগোপরি কত মৃক্তা পরকাশে।'

[গ] 'আলোক যেথানে অধিক ফুটেছে সেথানে তুধের বান।'

এই তুইটি উদাহরণেও অসন্তব-বস্ত-সম্বন্ধ [হাসির দারা মৃক্তার স্বষ্ট এবং আলোতে তুবের বান ডাকা] উপমান-উপমেয় ভাব প্রকাশ করিতেছে, তাই অলংকার নিদর্শনা। তুবের বান ডাকা ] ইংতেছে রমণীর মুখের হাসি মৃক্তার মতো স্থানর; 'গ' দৃষ্টান্তের বাচ্য হইল, জ্যোৎসার আলো অতীব উজ্জ্ব—তুবের মতো সাদা ধব্ধবে। তদ্ধপ

[ঘ] 'ঘাঁহা যাঁহা নিকসমে তত্ম তত্মজ্যোতি। তাঁহা তাঁহা বিজুরী চমকময় হোতি॥ যাঁহা ঘাঁহা অরুণ চরণ চল চলই। তাঁহা তাঁহা থল-কমল-দল থলই॥'

স্থানেই প্রিয়াধিকার অপ্রস্থানর দেহের জ্যোতি যেথানেই বিচ্ছুরিত হইতেছে, গেথানেই বিহাৎ প্রকাশ পাইতেছে, প্রীরাধা যেথানে রক্তচরণ স্থাপিত করিতেছে, সেথানেই বিকশিত হইয়া উঠিতেছে স্থাকমল—আবার সেই অসম্ভব বস্তু-সম্বন্ধ।

[১২] সমাসোক :
 ব্য অলংকারে উপমানের কোনো উল্লেখ থাকে না, অথচ উপমানের ব্যবহার বা
অবস্থা উপমেয়ে আরোপিত হয়, তাহার নাম 'সমাসোক্তি'। ইহাতে সমাসে অর্থাৎ
সংক্ষেপে উপমেয় ও উপমান-বিষয়ে উক্তি থাকে বলিয়া ইহার এই নাম। যেমনঃ

ক্ষিত্র কিন্তুর কিন্তু কিন্তুর কিন্তু

এথানে অচেতন লক্ষাপুরীর উপর শোকাকুলা রাণীর ব্যবহার আরোপ করা হইয়াছে।

থি 'বস্তব্ধরা, দিবসের কর্ম-অবসানে, দিনান্তের বেড়াটি ধরিয়া, আছে চাহি দিগস্তের পানে।'

—অচেতন পৃথিবীর উপর পল্লীবধূর ব্যবহার আরোণ করা হইয়াছে।

[গ] 'ঠকা ঠাঁই ঠাঁই কাঁদিছে নেহাই, আগুন ঢুলিছে ঘুমে, শ্রান্ত শাঁড়াদি ক্লান্ত ওঠে আলগোছে ছেনি চুমে ; দেখ গো হোথায় হাপর হাঁফায়, হাতুড়ি মাগিছে ছুটি—'

—কামারের যন্ত্রগুলি ও আগুনের উপর শ্রান্ত-ক্লান্ত শ্রমিকের ব্যবহারের আরোপ করা হইয়াছে।

## [১৩] স্বভাবোক্তিঃ

বস্তুস্বভাবের চমৎকার বর্ণনা দারা যে-সৌন্দর্যের স্বান্তি হয়, তাহার নাম 'স্বভাবোক্তি' অলংকার। বস্তু বা পদার্থের [ বস্তু বলিতে নিসর্গ, মান্ত্র্য, পশু-পক্ষী-প্রাণী সবকিছুই ব্যাইতেছে ] যে-কোনো বর্ণনামাত্রেই 'স্বভাবোক্তি' নয়—এই বর্ণনায় কবিকল্পনার স্ক্র্মতা ও চমৎকারিত্ব থাকিতে হইবে, নতুবা অলংকার হইবে না। যে-বর্ণনা বস্তম্বভাবকে উদ্যাটিত করিতে সমর্থ, উহাই স্বভাবোক্তি অলংকার। যেমনঃ

[ক] 'পায়ের তলায় নরম ঠেক্ল কি!
আত্তে একটু চল্ না, ঠাকুরঝি—
ওমা, এমে ঝরা-বকুল, নয়?
জৈয়ন্ত অদিন দেরী ভাই,
আমের গায়ে বরণ দেখা যায়?
অনেক দেরী? কেমন করে হবে!
কোকিল-ডাকা শুনেছি দেই কবে!
দখিন্- হওয়া বন্ধ কবে ভাই;
দীঘির ঘাটে নৃতন সিঁড়ি জাগে
শেওলাপিছল এমনি, শঙ্কা লাগে
পা পিছ্লিয়ে তলিয়ে যদি যাই!'

—অন্ধবধ্র অপূর্বস্থনর স্ক্র বর্ণনা। যে-মান্ত্র চোথের দৃষ্টি হারাইয়াছে, দে কেমন করিয়া বস্তুজগৎকে অন্তভ্র করে, এ বর্ণনা তাহারই চমৎকার দৃষ্টান্ত। খি। 'মনে মনে ভ্রমিয়াছি দ্র দিরুপারে

'মহামেরুদেশে—যেথানে লয়েছে ধরা
অনস্ত-কুমারীত্রত, হিমবস্ত্রপরা,
নিঃসন্ধ, নিঃস্পৃহ, সর্বআভরণহীন;
যেথা দীর্ঘ রাত্রিশেষে ফিরে আসে দিন
শঙ্কশৃত্য সংগীতবিহীন! রাত্রি আসে
ঘুমাবার কেহ নাই, অনস্ত আকাশে
অনিমেষ জেগে থাকে নিজাতক্রাহত
শৃত্যশব্যা মৃতপুত্রা জননীর মতো।'

—কবিকল্পনায় মহামেরুদেশের রহস্তময় সৌন্দর্য কতথানি ধরা দিয়াছে ! '

## [১৪] অপ্রস্তুতপ্রশংসা ঃ

অপ্রাদিক [ অপ্রস্তুত বা অপ্রকৃত ] বর্ণনা হইতে যদি প্রাদিক [ প্রস্তুত বা প্রকৃত ] বর্ণনীয় বিষয়টি ব্যঞ্জনার ছারা উপলব্ধি করিতে পারা যায়, তাহা হইলে অপ্রস্তুতপ্রশংসা অলংকার হয়। এখানে 'প্রশংসা' কথাটির অর্থ হইতেছে বর্ণনা, ব্যঞ্জনার ছারা মূল বাচ্যের উপলব্ধি —স্তুতি বা গুণকথন নয়। যেমনঃ

[ক] 'পায়ের তলায় ধূলা—সেও, যদি কেউ পদাঘাত করে, নিমেষে তাহার প্রতিশোধ লয় চড়ি তার শিরোপরে।'

এই দৃষ্টান্তে 'ধূলা'—আসল বর্ণনীয় বিষয় নয়—উহা 'অপ্রস্তুত' অর্থাৎ অপ্রাসন্ধিক বিষয়। প্রকৃত বর্ণনীয় বিষয় হইল, মান্ত্র্য ধূলি অপেক্ষা হীন নয়, সে কথনো অপমান সহ্য করিবে না। এথানে অপ্রাসন্ধিক বিষয় হইতে প্রাসন্ধিক বিষয়ের প্রতীতি জন্মিতেছে ব্যঞ্জনার সহায়তায়। তদ্রপঃ

[থ] 'কুকুরের কাজ কুকুর করেছে, কামড় দিয়াছে পায়, তাহলে কুকুরে কামড়ান কিরে মান্তবের শোভা পায় ?'

যাহারা সত্যকারের মানুষ তাহারা কখনো অধমের আচরণে প্রবৃত্ত হয় না, এই প্রাসন্ধিক বিষয়টিকে [প্রস্তুত] কুকুরের দংশনরূপ অপ্রাসন্ধিক [অপ্রস্তুত] বর্ণনার দ্বারা বুঝানো হইরাছে।

[গ] 'ভাবি, প্রাভু, দেখ কিন্তু মনে, অভ্রভেদী চূড়া যদি যায় গুঁড়া হয়ে বজাঘাতে, কভু নহে ভূধর অধীর দে পীড়নে।'

পে নাড়নে।
—এথানে 'চূড়া', 'বজ্রাঘাত', 'ভূধর' প্রকৃত বর্ণনীয় বিষয় নহে; কিন্তু তাহাদের
বর্ণনা বইতে ব্যঞ্জনার দ্বারা 'বীরবাহ', 'রামচন্দ্র' ও 'রাবণ'-এর প্রতীতি জন্মিতেছে,
তাই অপ্রস্তুতপ্রশংসা অলংকার।

## [১৫] অথ ভিরন্তাস ঃ

সামান্ত বিষয়ের বর্ণনা হইতে বিশেষ বিষয়ের, অথবা বিশেষ বিষয়ের বর্ণনা হইতে সামান্ত বিষয়ের সমর্থন হইলে 'অর্থান্তরন্তাদ' অলংকার হয়। 'সামান্ত বিষয়'-এর অর্থ হইতেছে সাধারণ বিষয় অর্থাৎ general statement, 'বিশেষ' অর্থাৎ particular statement যাহার অন্তর্গত। উদাহরণ:

[ক] 'চিরস্থীজন ভ্রমে কি কথন ব্যথিত-বেদন বুঝিতে পারে ? কি যাতনা বিষে বুঝিবে সে কিসে, কভু আশীবিষে দংশেনি যারে ?'

এথানে বেদনা অন্তভবরূপ 'সামান্ত' বিষয়টি সমর্থিত হইয়াছে দর্প [ আনীবিষ ]দংশনরূপ 'বিশেষ' বিষয়ের দারা।-

খা 'হেন সহবাসে, হে পিতৃব্য, বর্বরতা কেন না শিথিবে ? গতি যার নীচসহ, নীচ সে তুর্মতি!'

নীচ বা অধ্যের সংসর্গে মান্ত্র্য নীচ হইয়া যায়—ইহাই জগতের সাধারণ রীতি।
স্থতরাং অধ্য রামের সংশ্রবে আসিয়া বিভীষণও যে অধ্য হইয়া উঠিবে, তাহাতে
বিশ্বিত হইবার কিছুই নাই। এথানে নীচ রামের সংসর্গে বিভীষণের অধ্য-আচরণ-রূপ
'বিশেষ' ঘটনাটি সমর্থিত হইতেছে অধ্যের সঙ্গে গতির ফলে উত্তমের নীচত্ব-লাভরূপ
'সাধারণ' বা 'সামান্ত্য' বিষয়ের বর্ণনা হারা।

## [১৬] বিরোধাভাস বা বিরোধ ঃ

ছুইটি বস্তুকে আপাতদৃষ্টিতে পরস্পার-বিরুদ্ধভাবাপন্ন মনে হইয়া যদি চমংকারিত্বের সৃষ্টি হয়, তাহা হইলে দেখানে 'বিরোধ' অলংকার হয়। এই অলংকারে তাংপর্য-বিচারে আপাতদৃশুমান বিরোধের অবসান ঘটে। ইংরেজী 'Oxymoron' এবং 'Epigram'-এর দঙ্গে 'বিরোধ' অলংকারের কিছুটা সাদৃশ্য আছে। উদাহরণঃ

[ক] 'অচক্ষ্ সর্বত্র চান, অকর্ণ গুনিতে পান, অপদ সর্বত্র গতাগতি।'

চক্ষ্-কর্ণ-পদের অভাবে দর্শন-শ্রবণ-গমন সম্ভব নয়; কিন্তু এখানে দেখিতেছি, যিনি অচক্ষ্, অকর্ণ, অপদ তিনিই দেখিতেছেন, শুনিতেছেন, গমনাগমন করিতেছেন। স্থতরাং আপাতদৃষ্টিতে এখানে বিরোধ আছে বলিয়া মনে হইবে। কিন্তু মেহেতু এই বিশেষণগুলি অলৌকিক শক্তির অধিকারী মহিমময় ভগবানের সম্পর্কে প্রযুক্ত হইয়াছে, সেহেতু তাৎপর্যের দিক দিয়া এখানে কোনো বিরোধ নাই। তদ্ধপঃ

্থি 'ভবিশ্বতের লক্ষ আশা মোদের মাঝে সম্ভবে, ঘূমিয়ে আছে শিশুর পিতা সব শিশুদের অন্তরে।' এই ছুইটি চরণের সঙ্গে তুলনীয় : 'child is father of the man'—কথাগুলি। [গ] 'পালিবে যে রাজধর্ম, জেনো তাইা মোর কর্ম— রাজা লয়ে বহ রাজাহীন।'

[ শিবাজীর প্রতি গুরু রামদাসের উপদেশ ]

'এনেছিলে সাথে করে মৃত্যুহীন প্রাণ, [ঘ] মরণে তাহাই তুমি করে গেলে দান। [ দেশবন্ধু চিত্তরঞ্জনের মৃত্যুতে রবীন্দ্রনাথের বাণী ]

[७] 'मरत तल भारत काल-कनिकी भन्नत जन पा।' [ কৃষ্ণপ্রেমিকা রাধিকার উক্তি। দে = দেহ ]

[১৭] विषय :

কারণ ও কার্যের গুণ বা ক্রিয়ার বৈষম্য বা বিরূপতা ঘটিলে, কিংবা কারণ হইতে আকাজ্জিত ফললাভ না হইয়া তৎপরিবর্তে অবাঞ্ছিত ফললাভ হইলে, কিংবা বিরুদ্ধ বস্তদ্যের একত সংঘটন ঘটিলে 'বিষম' অলংকার হয়। এককথায়, বিসদৃশ বস্তদ্যের বর্ণনা হইতে কাব্যসৌন্দর্যের স্বাষ্টি যেখানে, সেখানেই 'বিষম' অলংকার। উদাহরণঃ

[ক] 'রপ সে তিমির রাশি, অথচ তিমির নাশি উজলিছে विज्यन, জिनि मोनामिनी।'

অন্ধকারের কার্য হইল ত্রিভুবনকে তমসাচ্ছন্ন করিয়া তোলা; অথচ মহামায়া মহাকালীর তিমিরবরণ রূপ পৃথিবীকে অন্ধকারে আবৃত না করিয়া তাহাকে প্রদীপ্ত করিয়া তুলিয়াছে। এথানে কারণ ও কার্যের গুণের মধ্যে পরস্পার-বিরোধিতার ভাব পরিলক্ষিত হইতেছে—স্বতরাং অলংকারটি 'বিষম'।

'হেরিলে ফণী পলায় তরাসে, [খ] • যার দৃষ্টিপথে পড়ে কতান্তের দৃত ;— हांग्र तत्र, अ क्ली दहित तक ना हांद्र अत বাধিতে গলায় ?'

এখানে 'এ ফণী' অর্থে রূপসী রক্ষোরমণীর বেণী। হিংস্র ফণীকে দেখিলে দর্শকের শঙ্কাহেতু পলায়নকার্যই স্থাভাবিক। ফণীকে কেউ গলায় জড়ায় না; কেন-না, এইরপ ব্যাপার অস্বাভাবিক। অথচ এই দৃষ্টান্তে কার্যকারণের বৈষম্য দেখা যাইতেছে—তাই 'বিষম' অলংকার হইয়াছে।

[গ] 'স্থথের লাগিয়া এ ঘর বাঁধিত্ অনলে পুড়িয়া গেল। অমিয়ুসাগরে সিনান করিতে সকলি গরল ভেল। নই, কি মোর কপালে লেখি,— শীতল বলিয়া ও চাঁদ সেবিত্ব, ভাতুর কিরণ পেথি।'

শ্রীরাধিকার আকাজ্ঞিত ফললাভের পরিবর্তে অবাস্থিত বেদনাময় ফলাগমের বর্ণনাহেতু 'বিষম' অলংকার হইয়াছে।

[১৮] ব্যাজস্তুতিঃ

নিন্দা দ্বারা স্তুতি অথবা স্তুতি দ্বারা নিন্দার ভাব গোতিত হইলে 'ব্যাজস্তুতি' অলংকার হয়। 'ব্যাজ' কথাটির অর্থ হইতেছে ছল, স্থৃতরাং নিন্দাছলে প্রশংসা অথবা প্রশংসাচ্ছলে নিন্দাই ব্যাজস্তুতি। ইংরেজী 'Irony'-র সঙ্গে স্তুতিচ্ছলে নিন্দার কিছুটা সাদৃশ্য আছে।, উদাহরণঃ

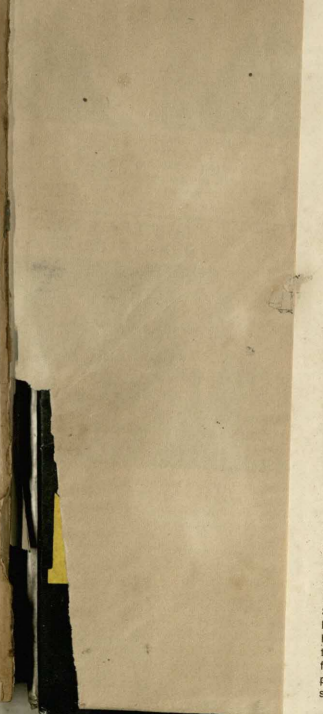
[क], 'অঁতি বড় বৃদ্ধ পতি সিদ্ধিতে নিপুণ, কোন গুণ নাই তার কপালে আগুন।'

ভারতচন্দ্রের অন্নদার আত্মপরিচয়বিষয়ক এই পঙ্জিগুলি ব্যাজস্তুতির চমংকার দৃষ্টান্ত। অন্নদা অর্থাং দেবী তুর্গা ঈশ্বর-পাটনীকে কৌশলে তাঁহার স্বামীর পরিচয় দিতেছেন। ইহার মধ্যে শশাপাশি তুইটি অর্থ রহিয়াছে—এথানে অন্নদা নিন্দাছলে স্বামীর স্তুতিপাঠ করিতেছেন প্রথম অর্থ হইলঃ তাঁহার স্বামী একেবারে বৃদ্ধ, তিনি গাঁজা-ভাঙ্ ইত্যাদি মাদক্রব্যুদেবনে অভিশয় পটু; তাঁহার কোনো ভালো গুণই নাই—এমন পোড়াকপালে স্বামীর মরণ হয় না কেন। ঘিতীয় অর্থ, অর্থাং যাহা আসল অর্থ, তাহা এইঃ দেবাদিদেব শিব-শংকর দেবতাদের মধ্যে সর্বশ্রেষ্ঠ, তিনি অনাদি [ অতি বড় বৃদ্ধ ]; তিনি যোগসিদ্ধ অথবা মৃক্তির অধীশ্বর দেবতা [ সিদ্ধিতে নিপুণ]; মহাদেব ত্রিগুণাতীত, তিনি নিগুণ [ কোন গুণ নাই ]; তিনি ত্রিলোচন, তাঁহার কপালে একটি তৃতীয়-চক্ষ্ আছে, যাহা তাঁহার জ্ঞানচক্ষ্ণ [ কপালে আগুন ] এবং এই ললাটনেত্রের বহিজালাতেই কামদেবতা মদন ভশ্মীভূত হইয়া গিয়াছিল। নিন্দাছলে এই স্তুতিবন্দনাটিকে 'শ্লেষ' অলংকারের দৃষ্টান্তহিদাবেও গ্রহণ করা যাইতে পারে। কেন না, এথানে প্রত্যেকটি কথার দ্বিবিধ অর্থ রহিয়াছে এবং ওইগুলি কাব্যে একবার মাত্র প্রযুক্ত হইয়াছে।

[ঘ] 'কি স্থন্দর মালা আজি পরিয়াছ গলে, প্রচেতঃ! হা ধিক্, ওহে জলদলপতি!'

—উদ্ধৃত পঙ্জিদ্ব স্ততিচ্ছলে নিন্দার চমৎকার দৃষ্টান্ত। পুত্রশোকাতুর রাবণ সমুদ্রের দিকে তাকাইয়। তরন্ধবিক্ষ দিয়ুর কণ্ঠে বিরাজিত যে-মালার সম্পর্কে ইন্ধিত করিতেছে, তাহা আসলে মালা নয়, দেতুবন্ধ—রামচন্দ্র স্থারে অপারে যাইয়া লক্ষাপুরীতে প্রবেশের জন্ম সমুদ্রের উপর দেতুরচনা করিয়াছেন। সামান্ত মানবের কাছে মহাশক্তিধর নীলামুধি আজ বশ্যতা স্বীকার করিয়াছে। ইহা প্রশংসার-ভাষায় কঠোর ভংসনা বা নিন্দা। প্রচেতঃ —সমুদ্র।\*

<sup>্ [ \*</sup> অগংকার সম্পর্কে বিশাৰ আলোচনার জন্ত অধ্যাপক স্থীরকুমার দাশগুপ্ত প্রনীত্ 'কাবাহী' ও অধ্যাপক ভামাপদ চক্রবর্তী-প্রনীত 'অলংকারচন্দ্রিকা' নামক অন্তত্তী বিশেষভাবে তাইবা ]



12/12/79

THE trend of Indological sixties coincided with a revithe German political spectre winds of change sweeping World led to a greater awarexistence and their concellems. As a country enjoying with India in the cultural, epolitical spheres, and butth historic ties, it was inevitable eral Republic of Germany's powell as her attitudes towards ing countries, notably in significantly.

#### CLOSE STUD

The Federal structure of cing left the question of detional changes to the State the latter were faced with the ing their orientation as also closer attention to the study lems of developing countries the State of Baden Wurtterm to create the South Asia In University of Heidelberg, search on the specific reg Asia in its various settings. In it was also hoped to draw froof Indological information all teristic of German academic teristic of German academic control of the state of the

Emphasizing fundamental the ancient and contempore of developing countries, serves as a focal point between and the East for large scale nary research in South Asia from the conventional patter lines established in Western Situated in the picturesque Heidelberg, amidst the gorge hillsides and the quietly flow the Institute has now estab for major disciplines such philosophy, Indology, history science, law, sociology and

With mounting evidence

# AUNUUE

les in the t phase in when the he Third so of their ant problose links omic and ed by her at the Fedpective as e developa. Altered

led educavernments.
sk of revisto develop
if the probIn its turn,
arg decided
titute in its
focus ren of South
he process,
n the wealth
ady characstudies.

many hav-

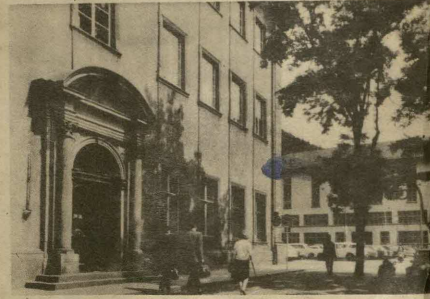
research on ty problems he Institute en the West nterdiscipiland differs n of discipuniversities. He town of ous wooded ring Neckar, shed chairs as religion.

art, political

rchaeology.

hat German

an nrimarily



old and the new buildings in the university campus.

example is the department of modern Indian history with Prof. D. Rothermund at its head. Tackling the social and economic history of modern India since the 18th century, the department has made several studies of the history of Uttar Pradesh region in particular. Investigations into the nature of Hindu nationalism in U.P. and of the Muslims of the province with special reference to the Hindi-Urdu controversy in the 20th century are some of the mentionable studies as also one on the history of the Princely States of India during the last two hundred years.

#### MODERN TRENDS

Modern trends, both religious and secular receive equal treatment. A recent study has been in the field of Hindu thought and politics. Focusing on the Independence movement, it essays the early history of the Hindu Mahasabha and its theme of religion-based nationalism. A further examination of the influence of Shank-

